



વર્ષ - ૧૮ અંક - ૭

જુલાઇ - ૧૯૮૮

વાર્ષિક લવાજમ રૂા. ૨૦-૦૦ આજીવન લવાજમ રૂા. ૨૦૦-૦૦



રી જા પાસે એવી વસ્તુ માગવી જોઈએ કે જે એના ગોરવને અનુરૂપ હોય. પરમાત્મા પાસેથી જો કશું માગવું હોય તો સદ્બુદ્ધિ જ માગવી જોઈએ; કારણ કે આદ્યાત્મિક અને ભોંતિક-સમસ્ત પ્રકારનાં સુખોનું મૂળ કારણ સદ્બુદ્ધિ જ છે. પરમાત્મા જના પર પ્રસન્ન થાય છે તેને સિદ્ધિ-વેંભવ નહિ પણ સદ્બુદ્ધિ આપે છે. ગાયત્રી મહામંત્રમા પરમાત્મા પાસે સદબુદ્ધિની યાચના કરવામાં આવી છે. ગાયત્રી સદ્બુદ્ધિનો મંત્ર છે. એટલે એને

નાહ્નના મત્ર છ, અટલ અન - મંત્રોનો રાજા કહેવામાં આવે છે.

(03

# े विश्वित्व <u>कि कि विश्वित</u> कि विश्वित्व के कि विश्वित कि

ે પિયત્રી મંત્રના ૨૪ અક્ષરોમાં ભગવાનને સદ્બુદ્ધિની પ્રાર્થના અને યાચના કરવામાં આવી છે સદ્બુદ્ધિનું તત્વ ઋતુંભરા પ્રજ્ઞા છે એને પ્રાપ્ત કર્યા પછી બીજાં કશું મેળવવાનું બાકી રહેતું નથી. કમળનું ફૂલ જ્યારે ખીલે છે ત્યારે એના સોંદર્ય અને ગંઘથી આકર્ષાઈને દૂર દૂરથી મઘમાખીઓ અને ભમરા-પતંગીયાં આપમેળે જ ઉડતાં ઉડતાં આવે છે આ પ્રકારે અંત:કરણમાં ગાયત્રી સાઘના દ્વારા સદ્બુદ્ધિની સ્થાપના થતાં ભોંતિક સાઘન-સગવડ અને આધ્યાત્મિક વિભૂતિઓ આપમેળે દોડતી આવે છે.

રામાયણમાં કહેવામાં આવ્યું છે -જહાં સુમતિ તહં સમ્પતિ નાના ા જહાં કુમતિ તહં વિપતિ નિદાના ॥

જ્યાં સુમતિ-સદ્બુદ્ધિનો પ્રકાશ હશે ત્યાં વિવિધ પ્રકારની સંપત્તિઓનો ભંડાર જમા થઈ જશે અને જ્યાં સુમતિ નહીં હોય ત્યાં દુર્બુદ્ધિ નિવાસ કરશે, વિપત્તિઓનાં વાદળ ચઢી આવશે. મગજમાં સદ્બુદ્ધિ હોય તો મનુષ્ય એવું શ્રેષ્ઠ આચરણ કરશે કે જેનાથી એનુ જીવન સુખ અને શાંતિથી વ્યતીત થાય છે. સદાચારી વ્યક્તિને કોઈનો ભય નથી રહેતો. તે કોઈનું અહિત નથી કરતો એટલે બીજાં પણ એને હાનિ નથી પહોંચાડતાં. તે સૌની સાથે ઉદાર અને મધુર વ્યવહાર કરે છે, એટલે બીજાં પણ બદલામાં એવો જ આનંદદાયક વ્યવહાર કરે છે,આવા વિવેકી લોકો શરીર અને મનથી હમેશાં સુખી અને સંતુષ્ટ રહે છે.

પ્રાર્થનારૂપી ગાયત્રી ઉપાસનામાં નિયમોનું કોઈ બંઘન નથી. જે પ્રકારે વિદ્યાર્થીઓ શાળામાં પ્રાર્થના કરે છે, એ પ્રમાણે બે હાથ જોડીને ગાયત્રી મંત્ર ઢૂારા પણ ભગવાન પાસે સદ્બુઢિ માગી શકાય છે પરંતુ જો આધ્યાત્મિક વિજ્ઞાનના નિયમો-સિઢ્ઠાંતોને અનસરીને સૂક્ષ્મ પ્રકૃતિના ગર્ભમાંથી ઋતુંભરા તત્વને આકર્ષિત કરીને પોતાના અંત:કરણમાં ઘારણ કરવું હોય તો ગાયત્રીનો ઉપયોગ મંત્રના રૂપમાં કરવો પડશે મંત્રમાં વિશેષ પ્રકારની શકિતઓ હોય છે પરંતુ એમાં સાથે સાથે શાસ્ત્રીય નિયમોનું બધન પણ હોય છે વિધિ-વિધાન નિયમ-ઉપનિયમોનુ પાલન કર્યા વગર મંત્રતત્વ જાગૃત થતું નથી અને એનું એ ફળ નથી મળતું કે જે એ મહાશકિત ઢૂારા પ્રાપ્ત થવું જોઈએ

એમ તો હજારો-લાખો લોકો ગાયત્રીને જાણે છે. એનું ઉચ્ચારણ અને સ્મરણ પણ કરે છે પરંતુ એમને એટલો જ લાભ મળે છે. જટલો કે ઈશ્વરને પ્રાર્થના કરવાથી મળી શકે છે પ્રાર્થનામાં ભાવનાનું મહત્વ સૌથી વધારે હોય છે જેટલા ઊડા ક્રદયથી પ્રાર્થના કરવામાં આવશે એટલો જ એનો લાભ મળશે. મગરની પકડમા કસાચેલા હાથીએ જ્યારે ઊડા હૃદય અને ભાવનાની સાથે ભગવાનને પોકાર્યા ત્યારે વિષ્ણ ભગવાન પોતાના ભકતન રક્ષણ કરવા માટે પોતાના વાહન ગરૂડ પર નહિ બેસતાં ખુલ્લા પગે દોડતા આવ્યા હતા પરંતુ કેટલાય લોકો એવા છે કે જે કલાકો સુધી પ્રાર્થના કરે છે, છતા પણ એમને એનાથી કોઈ લાભ નથી થતો. એનુ એક જ કારણ છે - એમની પાર્થનામાં શબ્દ તો હોય છે. પણ ભાવનાની ગભીરતા નથી હોતી એમના અંત:કરણમાંથી નીકળેલી પ્રાર્થનાનો પ્રભાવ તો હોય છે, પણ બહુ જ ઓછો. ગાયત્રી મંત્રનો ઉપયોગ કોઈપણ પ્રકારના વિધિ વિધાન વગર પ્રાર્થનાના રૂપમાં કરી શકાય છે. પણ એના વત્તાઓછા લાભની વાત તો પ્રાર્થના કરનાર વ્યકિતની ભાવના પર જ આધારિત રહેશે.

પ્રાર્થનામાં ભાવનાનું મહત્વ બતાવતા શાસ્ત્રોમાં કહેવામા આવ્યું છે - ભાવેન લભતે સર્વ ભાવેન દેવ દર્શનમ । ભાવેન પરમં જ્ઞાનં તસ્થાહ ભાવાવલમ્બનમ ॥ - ૩ઢ મંત્ર

ભાવથી બધું જ મળે છે. ભાવનાની દંઢતાથી જ દેવ દર્શન થાય છે. ભાવનાથી જ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. એટલા માટે ભાવનાનો જ આધાર ગ્રહણ કરવો જોઈએ. યાદ્શી ભાવના ચસ્ય સિદ્ધિર્ભવિત તાદશી જા જેની જેવી ભાવના હોય છે, તેને એવી જ સિદ્ધિ મળે છે.

આવી ભાવભરી પ્રાર્થના માટે શાસ્ત્રોમાં નિયમ-ઉપનિયમોનું કોઈ બંધન નથી.

અશુચિવશિર્વાપિ ગચ્છન તિષ્ઠાન યથા તથા ા ગાયત્રી પ્રજામેદ્વામાન જપાત પાપન્તિ વર્તતે ॥ - ગાયત્રી મંત્ર

અપવિત્ર હોય કે પવિત્ર હોય, ચાંલતો હોય કે બેઠેલો હોય, કોઈપણ સ્થિતિમાં હોય, બુદ્ધિશાળી મનુષ્યે ગાયત્રીનો જપ કરવો જોઈએ. આ જપ દ્વારા સમસ્ત પાપોથી છુટકારો મળે છે.

માનસિક જપને એક પ્રકારની પ્રાર્થના માનવામાં આવી છે. એટલા માટે એમાં નિયમ બંધનોનો કોઈ પ્રતિબંધ નથી.

અશુચિર્વા શુચિર્વાપિ ગચ્છાંસ્તિષ્ટન સ્વપન્નપિ

મંત્રેક શરનો વિદ્વાન મનસૈવ સદાભ્યસેત ॥ ન દોષો માનસે જાપ્યે સર્વ દેશેડિપ સર્વદા । પવિત્ર હોય કે અપવિત્ર, ચાલતાં-ફરતાં, ઉઠતાં-બેસતાં, જાગતાં-ઊંઘતાં એક જ મંત્રનું શરણ લઈને એનો સદા માનસિક જપ કરવો જોઈએ. માનસિક જપમાં કોઈ સમય કે સ્થાનનો દોષ નથી હોતો.

પ્રાર્થના ત્યારે સાંભળવામાં આવે છે કે જ્યારે એમાં ભાવનાનું બળ હોય. વિષયી, લોભી, કામુક પુરુષોને પોતાના વિષયમાં જેવી લગન હોય છે, એવી જ જો ઈશ્વરમાં નિષ્ઠા અને ભક્તિ હોય તથા હાથીની જેમ ઊંડાણથી પ્રાર્થના કરવામાં આવે તો એનો એવો જ પ્રભાવ જોવા મળી શકે છે, જેવો કે હુમાયુની બીમારીમાંથી એના પિતા બાબરે ખુદાને ઈબાદત (પ્રાર્થના) કરી કે મારો બેટો સાજો નરવો થઈ જાય અને એના બદલામાં હું મરી જાઉં. એની પ્રાર્થના સાંભળી લેવામાં આવી. બાબર મરી ગયો અને હુમાયુ મરણ પથારીએથી ઊભો થયો.

પ્રાર્થનાની સફળતાનું રહસ્ય ભકતની આ ભાવનાઓ પર આધારિત રહે છે -

> યા પ્રીતિ વિવેકાનાં વિષયેષ્વન પાપિની । ત્વા મનુસ્યરત: સા મે ક્દયાન્યાય સર્પતુ ॥ - વિષ્ણુ પુરાણ

જે પ્રકારે અવિવેકી મનુષ્યોની પ્રીતિ વિષયોમાં હોય છે, એવી જ રીતે મારી પ્રીતિ સદા તમારામાં રહે.

મંત્ર વિદ્યાનું તત્વજ્ઞાન એનાથી જાદું છે. એમાં વિદ્ય-વિદ્યાન, કર્મકાંડ અને મર્યાદાને મહત્વ અપાયું છે. મંત્રમાં પ્રચંડ શકિત રહેલી છે. મંત્ર શાસ્ત્ર એક વિજ્ઞાન સંમત વિદ્યા છે. જે પ્રકારે ભોંતિક વિજ્ઞાનના નિયમોના આધાર પર કામ કરતાં યંત્રોને વિદ્યિવત્ ચલાવવામાં આવે તો પોતાનું કામ નિયમિત્તરૂપથી કરે છે. એ પ્રકારે મંત્રની ઉપાસના પણ જો એક નિશ્ચિત કર્મકાંડ અને નિયમના આધાર પર કરવામાં આવે તો એના ઢ્યારા એવા જલાભ મળી શકે છે કે જેશાસ્ત્રોના રચયિતા અને ઋષિઓએ બતાવ્યા છે.

ગાયત્રીની જો વિધિવત શાસ્ત્રોમાં બતાવેલ વિધિ પ્રમાણે ઉપાસના કરવામાં આવે તો તે મંત્રરૂપ ઘઈને ચમત્કારી પરિણામ પેદા કરે છે. જે પ્રકારે પ્રાર્થનામાં ભાવનાનું મહત્વ છે, એ પ્રકારે મંત્ર સાધનામાં નિયમ પાલનનું મહત્વ છે. ભાવના વગરની પ્રાર્થના નિષ્ફળ જાય છે, એ પ્રકારે સાધનાના નિયમોની અવગણના કરવાથી મંત્રનું ફળ નથી મળતું. શાસ્ત્રોમાં એવા કેટલાય સંદર્ભો છે કે જેમાં ગાયત્રી મહામંત્રની મહત્તા અને લાભોનું વર્ણન કરતાં કરતાં એ વાતનો પણ સંકેત કરવામાં આવ્યો છે કે આ બધું દ્ર્યારે જસંભવ છે જ્યારે કે એ સાધનાને વિધિ-વિધાન સાથે નિયમિતરૂપથી કરવામાં આવે.

કેટલાંક લોકો શાસ્ત્રામાં બતાવેલ સાઘનાના નિયમો-બંધનોની ઉપેક્ષા કરીને પોતાની મરજમાં આવે એ પ્રમાણેની સાધના કરે છે. પોતાની ઇચ્છાનુસાર નિયમ બનાવી લે છે. શાસ્ત્રોક્ત વિધિ-વિધાનોની ઉપેક્ષા કરનારા એક પ્રકારના વાંદરા છે.

## 

એ ક દિવસ વહેલી સવારે વિશ્વામિત્ર ઋષિ હિમાલયના એક શિખર પર આસન લગાવીને બેઠા હતા. એમનો દેહ સ્થિર અને અચળ હતો. ગગન મંડળના એક ખૂણામાં સૂર્યનો ઉદય થયો અને એનાં પ્રથમ કિરણોએ હિમાલયના શિખરને સ્પર્શ કર્યો. એ કિરણે પછી વિશ્વામિત્રના ક્રદયને સ્પર્શ કર્યો. જેત જોતામાં અસંખ્ય કિરણો ફેલાવતો સૂર્ય મદય આકાશમાં આવી ગયો. વિશ્વામિત્રને આ સૂર્યનાં દર્શન થયાં.

પરંતુ આ શું થયું ? વિશ્વામિત્ર અચાનક વિસ્મયમાં પડી ગયા. એમના શરીરની અંદર પણ એક સૂર્ય ચમકી રહ્યો હતો. એમના કદયરૂપી આકાશમાં પણ એક સૂર્ય પ્રકાશી રહ્યો હતો. બહારના આકાશનો સૂર્ય સમસ્ત વિશ્વને પ્રકાશ આપવાને કારણે સમષ્ટિ સૂર્ય હતો અને વિશ્વામિત્રના હૃદય આકાશમાં, માથાથી માંડીને નખ સુધી પ્રકાશતો આ બીજો સૂર્ય વ્યક્તિગત હતો. આ બંને સૂર્યમાં એકતાનો ભાવ પેદા થઈ રહ્યો હતો. એ બંને ભોંતિક પદાર્થ હતા.બહારનો સૂર્ય પંચ મહાભૂતોનો બનેલો હતો અને શરીરની અંદરનો સૂર્ય પણ પંચ મહાભૂતોના આધાર પર જ પ્રકાશિત થયો હતો. વિશ્વામિત્ર વિચાર કરવા લાગ્યા કે આ પંચ મહાભૂતોને પ્રેરણા આપનાર કોણ છે ? કઈ શકિત એમને પ્રકાશવાની શકિત આપી રહી છે?

વિશ્વામિત્રની વેઘક દેષ્ટિ જડ જગતમાંથી બહાર નીકળીને ચેતન તત્વને શોઘી રહી હતી. બહારની સ્થૂળ જડતાનાં બંઘન તોડીને તે અંત:કરણમાં પ્રવેશ કરી રહી હતી, ત્યાંથી તેજનો પ્રવાહ નીકળી રહ્યો હતો. ત્યાંથી નવી ન્નવી ચેતનાઓ અને પ્રેરણાઓ મળી રહી હતી. એ પ્રેરણાઓ આપનાર અંતર્થામી દેવ-સવિતા નારાયણ હતા. તે સમસ્ત દેવતાઓના દેવ હતા. એમની પ્રેરણાથી આકાશમાં ચમકતા સૂર્યને પોતાનાં અસંખ્ય કિરણો ઢૂાર વિશ્વન પ્રકાશત કરવાની શક્તિ મળી હતી અને એની ચેતના આ દેહમાં આવેલા સૂર્યને પ્રકાશ આપી રહી હતી. જે પ્રકારે કાણાં પાડેલા ઘડામાં મુકવામાં આવેલા દેવીના દીવાનો પ્રકાશ દરેક કાણામાંથી નીકળે છે. એ રીતે દેહમાં બેઠેલા અંતર્ચામીનો પ્રકાશ દરેક ઇન્દ્રિય અને રોમેરોમમાંથી પ્રગટ થાય છે. સાચા સાધુ-સંતોના દેહનાં છિઢ નિર્મળ, સ્વચ્છ રહે છે, એટલે એમના દેહનો પ્રકાશ વિશેષરૂપથી દેખાય છે. પરંતુ પાપી અને સાંસારિક લોકોના છેદ વિષય-વાસનાથી ભરેલા હોય છે એટલે અંદર બેઠેલ અંતર્ચામી પુરુષ પોતાનો પ્રકાશ બહાર ફેંડી શકતો નથી અથવા તો એ પ્રકાશ બહુ મંદ હોય છે. સાધુ-સંતોના શરીરનો પ્રકાશ (તેજોવલય) સફેદ-સ્વચ્છ હોય છે અને પાંપી-સંસારી જવોનો પ્રકાશ કાળો હોય છે.

વિશ્વામિત્રએ કેટલાંય વર્ષો સુધી ઉગ્ર તપસ્યા કરીને પોતાના દેહનાં સમસ્ત છિદ્યોને નિર્મળ બનાવી દીઘાં હતાં. એમણે પોતાની બુદ્ધિ શકિતને પારદર્શક બનાવી હતી. એમની અંદર બહાર કે અંદરનો કોઈપણ પ્રકારનો મેલ નહોતો. વિશ્વામિત્રની કાયા તપેલા સોના જેવી ચમકતી હતી. હવે એમની કાયા પર એમનો અધિકાર નહોતો. એ પંચ ભૂતોનો બનેલો દેહ સમાજના કલ્યાણ માટે સમર્પિત કરી દેવામાં આવ્યો હતો. વિશ્વામિત્ર વિશ્વ સાથે એકતા સ્થાપિત કરી ચૂકયા હતા. વિશ્વામિત્રએ વાસ્તવિક રૂપમાં વિશ્વના મિત્ર બનીને પોતાનું નામ સાર્થક કરી બતાવ્યું હતું.

સાધનાના માર્ગ પર આગળ વધતાં વધતાં વિશ્વામિત્ર પોતાનો વ્યકિતભાવ ભૂલી ગયા હતા. વિશ્વની સમસ્ત વિભૂતિઓ એમનાં ચરણોમાં આળોટતી હતી. તેઓ જે કોઇ કાર્ચ કરતા હતા તે પોતાન માટે નહિ પરંતુ સમાજમાટે કરતા હતા. પહેલાં પહેલાં એમને પોતાના અંત:કરણમાંથી પ્રેરણા મળવા લાગી હતી. એમના પ્રભાવથી એક સોનેરી પ્રભાતે એક દિવ્ય દર્શન થયું. એ દર્શનમાં જે પ્રકાશ હતો તે સૂર્ય અને સવિતાનો જ હતો, પણ તે ફક્ત પ્રકાશ જ નહિ, એમાં ચેતના અને જ્યોતિ પણ હતી.

્વિશ્વામિત્રના અંત:કરણમાંથી એક નાદ શબ્દ પ્રગટ થઈ રહ્યો હતો. 'ભર્ગ' આ 'ભગ' પરમ તેજ, પરમ પ્રકાશ સિવતા-નારાયણનું સર્વોત્તમ તત્વ હતું. આ પ્રસંગમાં વિશ્વામિત્રને એમના ગુરુદેવની યાદ આવી. એમનું નામ 'ભૃગુ' ઋષિ હતું. એમની જ પરમ કૃપાથી આ પરમ પ્રેરણા, આ સમાજ કલ્યાણની ભાવના, આ વિશ્વ હિતની ચેતના પ્રાપ્ત થઈ હતી, એટલે પોતાના ગુરુદેવ તથા પોતાને પ્રાપ્ત થયેલા આ પરમ તેજનું નામ 'ભર્ગ' દરેક દિશ્થી યોગ્ય જ હતું.

મુનિ શ્રેષ્ઠ વિશ્વામિત્રને જ્યારે આ પરમ તત્વનાં દર્શન થયાં ત્યારે એમને એક મંત્રની સ્કુરણા થઈ. એમના અંત:કરણમાં એક નાદ જાગ્યો. એમનું ક્રદય નાચી ઉઠયું.એવું લાગતું હતું કે કોઈ અંતર્યામી એમના ક્રદયમાં દાખલ થઈને એમને દિવ્ય મંત્રનો ઉપદેશ આપી રક્ષા છે. તપશ્ર્યા કરીને અને પરમ તત્વ સ્વરૂપ સવિતા નારાયણના દર્શન કરીને એમને જેપરમ ચેતના

અને પ્રેરણા મળી હતી એના પ્રભાવથી એમનું મુખ મંડળ પ્રકાશિત થઇ રહ્યું હતું. એમના મુખેથી સવિતા નાસંઘણનાં ગુણગાન કરતા ત્રણ મંત્ર નીકળ્યા. એમાં પ્રથમ મંત્ર આ હતો -

તત્સવિતુર્વરેણ્યં ભર્ગો દેવસ્ય ઘીમહિ <mark>ઘિયો યો ન: પ્રચોદ</mark>યાત્ ॥

ઋગ્વેદનાં દસ મંડળ છે. એમાંથી ત્રીજા મંડળના ૬૧૭ મંત્રોના દેષા વિશ્વામિત્ર ઋષિ છે.એ બધા મંત્રોનું દર્શન એમની આંતરિક પ્રેરણામાંથી થયું છે અને એ બધા મંત્રોમાંથી સૌથી ઉત્તમ મંત્ર એને માનવામાં આવ્યો છે. ત્રીજા મંડળમાં ૬૧ સુકત છે. એમાંથી આ મંત્ર છેલ્લા સુકતનો દસમો છે.

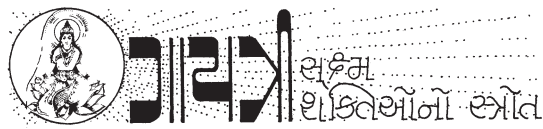
વિશામિત્ર ઋષિએ આ મંત્રનું દર્શન કરીને સમાજ કલ્યાણની સર્વોત્તમ ભાવના પ્રગટ કરી છે. તપ- શકિતના પ્રભાવથી એમની બુદ્ધિને એ પ્રેરણા મળી કે જે સમસ્ત સમાજના કલ્યાણનો આધાર છે. ગાયત્રી છંદમાં ગાવામાં આવેલા આ મંત્રમાં વિશ્વામિત્રએ 'સવિતા'ની પરમ શકિત સાવિત્રીના મહિમાનું ગાન કર્યું છે. વિશ્વામિત્રના શ્રીમુખે પ્રગટ થયેલી આ સરસ્વતી વાણીને, શબ્દ, અર્થ અને વ્યંજનાની શકિતએ મંત્રનું રૂપ આપીને સાધનાનો સર્વશ્રેષ્ઠ માર્ગ પ્રગટ કર્યો છે. •

### ધર્મનું પાલન કરનાર અજેવ છે

માટે દુર્ગમ પહાડ જેવી હતી તથા તે ગોરવથી પોતાનું મસ્તક ઉન્નત રાખી રહી હતી. ભગવાન બુઢ છેલ્લી વાર રાજગૃહની બહાર દુધફૂટમાં પધાર્યા ત્યારે અજાતશત્રુનો હતો તથા તે ગોરવથી પોતાનું મસ્તક ઉન્નત રાખી રહી હતી. ભગવાન બુઢ છેલ્લી વાર રાજગૃહની બહાર દુધફૂટમાં પધાર્યા ત્યારે અજાતશત્રુએ મગધના મહાઅમાત્ય વસસ્કારને એમની સેવામાં મોકલીને નિવેદન કર્યું - "ભગવન્, અમે વૈશાલીને હરાવવા માગીએ છીએ. કોઈક ઉપાય બતાવો." આ સાંભળી ભગવાને પાસે બેઠેલા આનંદને પૂછ્યું - "ભન્તે, શું વિજયોનાં સંસદ અધિવેશનો વારંવાર થાય છે ?" "હા ભગવન્" "આનંદ, શું વિજયો સંઘ બઢ થઇને ઉધમ કરે છે ? રાષ્ટ્રીય કરજો અદા કરે છે ? સભા ઢૂાર નિયમપૂર્વક સ્વીકારાયા વગરનો કોઈ આદેશ તો આપતા નથી ને ? આચાર સંહિતાનું ઉલ્લંઘન તો કર્સતા નથી ને ? વિજયામના (રાષ્ટ્રીય વિદ્યાન તથા સંસ્થાનો) નિર્દેશ પ્રમાણે જ આલે છે ને ? વહું જનોનો આદર કરે છે ? એમની આજ્ઞાઓનું પાલન કરે છે ? પોતાની કુળવધૂઓ તથા કુમારિકાઓનું સન્માન કરે છે ? ચેત્યોનું સન્માન કરે છે ? અરિહંતોની સેવા અને રક્ષણ કરે છે ?"

'દા ભગવાન, લિચ્છવીઓ આ બધા ધ**ર્મોનું** તત્પસ્**તાપૂર્વક પાલન કરે છે. "આનંદે** ઉત્તર આપ્યો."

"ભગવાનની મુખમુદ્ધા ગભીર બની ગઈ. એમણે અમાત્ય વસસ્કાર તરફ જોઈને પોતાના શિષ્યને કહ્યું - "તો આનંદ, આ બધા ધર્મો ગણતત્રના પ્રાણતત્ત્વો છે. જ્યા સુધી લિચ્છવીઓ તેનું પાલન કરશે ત્યાં સુધી તેઓ અપરાજ્ય સ્ટેશે. આવું જ સ્વરૂપ એક આદર્શ સંસ્થા, સમાજ તથા સંસ્કૃતિનું હોવું જોઈએ. તમે પણ આ આદર્શ સંસ્કૃતિનું અંગ બનીને રહો. બીજાને હરાવવાનું ન વિચારો."



સિકનો વિકાસ અને વિસ્તાર એક જ કેન્દ્ર બિંદુથી થયો છે. આ વાત પશ્ચિમના વિદ્વાનો અને ભારતીય દાર્શીનકો બને માને છે ખગોળશાસ્ત્રીઓના મતાનુસાર શરૂઆતમાં એક જ તત્વ હતું. એમાં વિસ્ફ્રોટ થયો અને ત્યારથી પદાર્થ મદાકિનીઓના રૂપમા વહેવા લાગ્યો એનાથી ગ્રહ-નક્ષત્રોવાળી સૃષ્ટિની રચના થઈ. આ ભૌતિકવાદી માન્યતામાં પદાર્થ માટે તો સ્થાન છે, પણ ચેતના માટે નહિ હોવાને કારણે સમસ્ત વાત અદ્યૂસ હોય તેવુ લાગે છે.

ભારતીય વિદ્વાનોના વિચાર એના કરતાં વધારે મહત્વપૂર્ણ છે. આપણે ત્યાં એવી માન્યતા છે કે શરૂઆતમાં એક માત્ર સતત તત્વવાળી બ્રાક્રી ચેતના જ હતી. એની નાભિમાં સ્કુરણા થઈ - "એકોડહં બહસ્યામિ" દું એક છું. અનેક બની જાઉં. એની આ ઈચ્છા જ શકિત બની ગઈ અને વિશ્વ વ્યવસ્થાપિકા મહાપ્રકૃતિ કહેવાઈ. એને ગાયત્રી કહેવામાં આવે છે. આધ્યાત્મિક ભાષામાં આ શકિત સત, રજ, તમ એમ ત્રણ શક્તિઓમાં વહેંચાઈ જાય છે. ગાયત્રી મહાવિજ્ઞાનમાં એને જ ગાયત્રીની "દ્રીં" અર્થાત્ જ્ઞાન શકિત અથવા સરસ્વતી રૂપ,''શ્રી'' અર્થાત સાધન અથવા લક્ષ્મીરૂપ,''કલીં'' અર્થાત્ શકિત પ્રધાન -કાળી રૂપ કહેવામાં આવી છે પરમેશ્વર અને પ્રકૃતિના મિલનથી જે મિશ્રિત ૨૪ શકિત પેદા થઇ તે 'જીવ' કહેવાઈ જે પ્રકારે પુત્રમા માતા અને પિતા બંનેનાં ગુણ સુત્ર (ક્રોમોસોમ) મોજાદ રહે છે. એ પ્રકારે જીવનમાં પરમેશ્વર અને પ્રકૃતિ બનેના ગુણઘર્મ મોજાદ રહે છે બાળક પોતાનું મોટા ભાગનુ જીવન પોતાની માતાના આશ્રયમા વીતાવે છે તે એની પ્રકૃતિને વધારે અનુકૃળ હોય છે. ભારતીય તત્વદર્શકોએ આ તથ્યનો ગંભીરતાથી અનુભવ કર્યો હતો. એટલા માટે ગાયત્રી ઉપાસનાને આટલું મહત્વ આપવામાં આવ્યું. એમાં ભકિત અને કર્મ, જ્ઞાન અને વૈરાગ્યનો સમાવેશ હોવાથી ગાયત્રી તત્વજ્ઞાન લોક અને પરલોક બંનેમાં સહાયક થાય છે.

સૂક્ષ્મ પ્રકૃતિ એ છે કે જે આદ્ય શકિત ગાયત્રી-માંથી પેદા થઇને સરસ્વતી, લક્ષ્મી અને દુર્ગાના રૂપમાં વહેંચાય છે. સર્વવ્યાપક શકિત પંચતત્વો કરતાં વધારે સૂક્ષ્મ છે જેમ નદીઓના પ્રવાહમાં વાયુ ટકરાતાં 'કલકલ' જેવો અવાજ પેદા થાય છે, એવી જ રીતે સૂક્ષ્મ પ્રકૃતિની શકિતઘારાઓમાંથી ત્રણ પ્રકારના ઇવિન પેદા થાય છે સત પ્રવાહમાં 'દ્રીં', રજ પ્રવાહમાં 'શ્રી' અને તમ મ્રવાહમાં 'કલીં' શબ્દ જેવો ઇવિન ઉત્પન્ન થાય છે એના કરતા પણ વધારે સૂક્ષ્મ ઇવિન બ્રહ્મનો 'અંકાર' છે. નાદયોગની સાધના કરનારા સાધકો આનમગન બનીને આ ઇવિનઓને પકડે છે અને એના સહારે બ્રહ્મનો સાક્ષાત્કાર કરે છે.

પ્રાચીનકાળમાં આપણા પૂર્વજોએ - ૠિષ મુનિઓએ પોતાની તીક્ષ્ણ દેષ્ટિથી વિજ્ઞાનના આ સૂક્ષ્મ તત્વને પકડયું હતું. એની શોધ અને સફળતા માટે પોતાની સમસ્ત શકિતઓ કેન્દ્રિત કરી હતી. પરિણામે તેઓ આજના વિકસિત ભૌતિક વિજ્ઞાન કરતાં ઘણા વધારે આગળ નીકળી ગયા હતા. તેઓ આદિ શકિતના સુક્ષ્મ શકિત પ્રવાહો પર પોતાનો અધિકાર જમાવતા હતા. એ વાત તો સૌ કોઈ જાણે છે કે મનુષ્યના શરીરમાં પ્રચંડ શકિતઓના ભંડાર ભરેલા પડ્યા છે. આપણા ઋષિઓ યોગ દ્વારા શરીરના જુદા જાદા ભાગોમાં આવેલા શકિત કેન્દ્રોને, ચક્રોને, ગ્રંથિઓને, માતુકાઓને, જ્યોતિઓને, ભ્રમરોને જગાડતા હતા અને એ જાગરણથી જે શકિત પ્રવાહો પેદા થતા હતા, એને આધ શકિતના જુદા જુદા પ્રવાહોમાંથી જેની જરૂર હોય એની સાથે જોડી દેતા હતા. જેમ કે કોઈ ટ્રાન્સમીટરની ફ્રીકવન્સીઓ એકસરખી કરી દેવામાં આવે તો એમની વચ્ચે સંબંધ સ્થાપિત થઈ જાય છે તથા પરસ્પર વાર્તાલાપ કરી શકાય છે, એ પ્રકારે સાધના ઢૂારા શરીરનાં શકિત કેન્દ્રોને જગાડીને સૂક્ષ્મ પ્રકૃતિના શકિત પ્રવાહો સાથે સંબંધ સ્થાપિત થઈ જાય છે ત્યારે મનુષ્ય અને આદ્ય શંકિત પરસ્પર સકળાઈ જાય છે. આ સંબંધને કારણે મનુષ્ય એ આદ્ય શકિતના ગર્ભમાં ભરેલાં રહસ્યોને સમજવા લાગે છે અને પોતાની ઈચ્છા મુજબ એનો ઉપયોગ કરીને લાભ ઉઠાવી શકે છે; કારણ કે સંસારમા જે કાંઈ છે તે બધુ એ આદ્ય શકિતની અદર છે. એટલે તે સબંધિત શકિત પણ સંસારના સમસ્ત પદાર્થો અને સાધનો સાથે પોતાનો સંબંધ સ્થાપી શકે છે

આજના વૈજ્ઞાનિકો પચ તત્વોના મિશ્રણવાળી સ્થૂળ પ્રકૃતિ સાથે સંબંધ સ્થાપવા માટે મોટાં મોટાં મશીનોનો, વિજાગી, વરાળ, ગેસ, પેંટ્રોલ વગેરેનો ઉપયોગ કરીને નવી નવી શોધખોળો કરે છે અને થોડો ઘણો લાભ ઉઠાવે છે. આ સમય-ઘન અને મહેનત માગી લે તેવો ઉપયોગ છે. એમા દરરોજ તૂટ ફટની-ખટપટની-બગડવાની સંભાવનાઓ રહે છે. એ યંત્રોના નિર્માણ અને ગતિશીલ રાખવા માટે હમેશાં કામ ચાલ્ રાખવું પડે છે તથા એને એક જયાએથી બીજી જયાએ લુઇ જ્વાનું કાર્ય પણ મુશ્કેલ છે. ભારતીય યોગ વિજ્ઞાનના નિષ્ણાતો સામે આવી કોઈ મુશ્કેલીઓ નહોતી. તેઓ કોઈ પણ પ્રકારના યંત્રની મદદ લીઘા વગર તથા કોઇ સંચાલક, પેટોલ વગેરેની મદદ વગર ફકત પોતાનાં શકિત કેન્દ્રોનો સંબંધ સૂક્ષ્મ પ્રકૃતિ સાથે જોડીને એવાં આશ્ચર્યજનક કામ કરતા હતા કે જેનું રહસ્ય આજ સુધી ભોંતિક વૈજ્ઞાનિકો પણ જાણી શક્યા નથી

મહાભારત અને લંકા યુદ્ધમાં જે અસ્ત્ર-શસ્ત્રોનો ઉપયોગ થયો હતો એના જેવી આંશિક શક્તિ ઘરાવતાં અમુક શસ્ત્રો ભોંતિક વિજ્ઞાન બનાવી શક્યું છે. રડાર, ગેસ બોંબ, અણુ બોંબ, કીટાણુ બોંબ, લેસર કિરણ વગેરે શસ્ત્રો તૈયાર થઈ શક્યાં છે. પ્રાચીન કાળમાં મોહન શસ્ત્ર, બ્રહ્મ પાશ, નાગ પાશ, વરૂણાસ્ત્ર, આગ્નીય બાણ, દુશ્મનને મારીને ભાથામાં પાછાં આવતાં બાણ વગેરેનો ઉપયોગ થતો હતો. આવાં અસ્ત્ર-શસ્ત્રો કોઈ કિંમતી મશીનોથી નહિ, મંત્ર બળથી ચલાવવામાં આવતાં હતાં. મંત્ર બળથી કૃત્યા અથવા ઘાત લગાવવામાં આવતી હતી, તે દુશ્મન જ્યાં છુપાયો હોય ત્યાંથી એને શોઘીને સંહાર કરતી હતી. લંકામાં બેઠેલો રાવણ અને અમેરિકામાં બેઠેલો અહિરાવણ પરસ્પર વાર્તાલાપ કરી શકતા હતા. એમને કોઈપણ પ્રકારના રેડિયો યંત્ર કે ટ્રાન્સમીટરની જરૂર પડતી નહોતી. એમનાં વિમાન પણ પેટ્રોલ વગર ઉડતાં હતાં.

યોગ શાસ્ત્રોમાં ઠેરઠેર અષ્ટ સિદ્ધિ અને નવ નિધિઓનું વર્ણન વાંચવા મળે છે. અગ્નિમાં પ્રવેશ કરવો, વાયની ગતિથી દોડવું, અદેશ્ય થઈ જવું, શરીરનું રૂપાંતર કરવું, શરીરને નાનું-મોટું, હલકું-ભારે બનાવવું, શાપ આપવો, વરદાન આપવું, મૃત્યુ રોકવું, પુત્રેષ્ટિ યજ્ઞા, ભવિષ્યનું જ્ઞાન, બીજાંના મનની વાત જાણવી, ક્ષણવારમાં ઘન, ઋત્, નગર, જીવ જંતુ, દાનવ વગેરે ઉત્પન્ન કરવાં, બ્રહ્માંડની ગતિવિધિઓથી વાકેફ થવું, કોઈ વસ્તુન રૂપાંતર કરવું, ભૂખ, તરસ, ઊંઘ, ઠંડી-ગરમી પર વિજય મેળવવો, આકાશમાં ઉડવું વગેરે આશ્ચર્યજનક કાર્યો ફકત અધ્યાત્મ વિજ્ઞાનથી, યોગ શક્તિથી, મંત્ર બળથી કરવામાં આવતાં હતાં અને એ વૈજ્ઞાનિક પ્રયોજનો માટે કોઈ પણ પ્રકારનાં મશીન, પેટોલ, વિજળી વગેરેની જરૂર નહોતી પડતી. શરીરની વિજ્ઞાી અને પ્રકૃતિના સૂક્ષ્મ પ્રવાહ વચ્ચે સંબંધ જોડવાથી આ કાર્ય સરળતાથી થઈ જતાં હતાં. આ ભારતીય વિજ્ઞાન હતું. એનો આધાર હતો-**સાધના**.

સાઘના ઢ્રારા તમ તત્વથી સંબંધિત ઉપરોકત પ્રકારના ભોંતિક ચમત્કાર જ નથી થતા, પરંતુ રજ અને સત ક્ષેત્રના લાભ અને આનંદ પણ મેળવી શકાય છે હાનિ, શોક, વિયોગ, આપત્તિ, રોગ, આક્રમણ, વિરોધ, આઘાત વગેરેને કારણે એક બાજાુ સાધારણ મનોભૂમિના લોકો મૃત્યુ જેવું માનસિક કષ્ટ ભોગવે છે, ત્યાં બીજી બાજાુ આઘ્યાત્મિક શકિતઓના ઉપયોગની વિદ્યા જાણનાર વ્યક્તિ વિવેક, વૈરાગ્ય, જ્ઞાન, સાહસ, આશા અને ઇશ્વર વિશાસના આધાર પર આ મુશ્કેલીઓ-કષ્ટો હસતાં-હસતાં પહન કરી લે છે અને સારી-નરસી પરિસ્થિતિઓમાં પણ આનંદનો સુખનો માર્ગ શોધી કાઢે છે. તે એઢલી મસ્તી, પ્રકુલ્લતા અને ઉત્સાહ-ઉમંગ સાથે એવું જીવન જીવે છે કે આવું

સૌભાગ્ય તો કરોડપતિઓને પણ નથી મળતુ. આત્મબૂળને કારણે જેનું શારીરિક અને માનસિક આરોગ્ય સારું છે તેને મોટા માં મોટા ઘનવાનો કરતાં પણ વધારે આનંદમય જીવવાનુ સૌભાગ્ય આપમેળે મળી જાય છે રજ શકિતનો ઉપયોગ જાણવાનો આ લાભ ભૌતિક વિજ્ઞાન દ્વારા મળનારા લાભોની તુલનામાં વધારે મહત્વપૂર્ણ છે.

'સત્' તત્વના લાભોનુ વર્ણન કરવુ હોય તો કલમ અને વાણી-બંનેની શકિત ઓછી પડે આત્મામા જ્યારે દૈવી તત્વોની વૃદ્ધિ થાય છે ત્યારે દિન-પ્રતિદિન દયા, કરણા પ્રેમ, મિત્રતા, ત્યાંગ, સતોષ, શાંતિ, સેવાભાવ, આત્મીયતા, સત્યનિષ્ઠા, ઇમાનદારી, સંયમ, નમૃતા, પવિત્રતા, શ્રમશીલતા, ધર્મપરાયણતા વગેરે સદગુણોની અંત:કરણમા સ્થાપના થતી જાય છે ફળસ્વરૂપે સંસારમાં એના માટે પ્રશંસા, કૃતજ્ઞતા, પ્રત્યુષ્પકાર, શ્રદ્ધા, સહાયતા સન્માનના ભાવ વધે છે, તદઉપરાંત આ સદગુણ એટલા મધર છે કે જેક્દયમાં એનો નિવાસ હોય છે ત્યાં હમેશા આત્મ સતોષન શીતાળ ઝરણું વહેતું રહે છે આવા લોકા અમીર હોય કે ગરીબ, કોઈપણ સ્થિતિમા રહેતા હોય, એમને સ્વર્ગ, પરમાનદ, બ્રહ્માનદ, આત્મ દર્શન, પ્રભુ પ્રાપ્તિ, બ્રહ્મ નિર્વાણ, તુરીયાવસ્થા, નિર્વિકલ્ય સમાધિનુ સુખ મળતુ રહે છે. આ જ જીવનનુ લક્ષ્ય છે એને મેળવીને આત્મા તૃપ્તિના આનંદ સાગરમા ડૂબકી મારે છે આધ શકિત ગાયત્રીની સત, તમ, રજરૂપી ત્રણ શકિતઘારાઓ સુધી પહોચનાર સાધકને આધ્યાત્મિક, માનસિક અને સાંસારિક સુખ-સગવડોની કોઈ કમી નથી રહેતી સરસ્વતી, લક્ષ્મી અને કાલીની સિદ્ધિઓનુ વર્ગીકરણ

પણ કરી શકાય છે પશ્ચિમી દેશોના ભોંતિક વિજ્ઞાનના વિદ્વાનો 'કર્લો' તત્વની-કાળી શકિતની આરાધના કરી રહ્યા છે બૃદ્ધિવાદી, ઘર્મ પ્રચારક, સુધારવાદી, ગાંધીવાદી સમાજ સેવી, વેપારી, મજૂર, ઉંઘોગી, સમાજવાદી, કોમ્યુનિસ્ટ, 'શ્રી' શકિતની પૂજા-આરાધના કરી રહ્યા છે યોગી, બ્રહ્મવેત્તા, અધ્યાત્મવાદી, તત્વદર્શી ભકત ફિલસૂફ પરમાર્થી વ્યકિત 'દૂં!' તત્વની-સરસ્વતીની આરાધના કરી રક્ષા છે. આ ત્રણેય વર્ગ ગાયત્રીની આદ્ય શકિતના એક એક ચરણના ઉપાસક છે ગાયત્રીને ત્રિપદા કહેવામા આવે છે એનાં ત્રણ ચરણ છે આ ત્રિવેણી ઉપરોક્ત ત્રણેય વર્ગોનુ પ્રતિનિધિત્વ કરે છે. અને ત્રણય પ્રયોજનો પુરાં કરે છે. માતા બાળકના બધા કામ કરે છે. જરૂર પડયે તે એના માટે શુદ્ધ, રસોઈયા, દાતા, દરજી ધોબી, ચોકીદારનો રોલ અદા કરે છે. આજરીતે જેલોકો પોતાની શકિતને **આધ** શકિત સાથે જોડવાની વિદ્યા જાણે છે તેઓ પોતાને સસતતિ સાબિત કરે છે

સંસારમાં દુ:ખોનાં મુખ્ય ત્રણ કારણ છે -(૧) અજ્ઞાન (૨) અશકિત (૩) અભાવ, ગાયત્રીની સૂક્ષ્મ પ્રકૃતિની ત્રણ ઘારાઓનો સદ્ઉપયોગ કરીને ત્રણેય કારણોનો નાશ કરીને સુખ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે 'ડ્રી' અજ્ઞાનને, 'શ્રી' અભાવને, 'કલી' અશકિતને દૂર કરે છે ભારતીય ઋષિ-મુનિઓએ સૂક્ષ્મ પ્રકૃતિ પર અધિકાર કરીને આનંદ પ્રાપ્તિના જેવિજ્ઞાનની શોધ કરી હતી. તે દરેક દેષ્ટથી અસાઘ ારણ અને મહાન છે એ શોઘખોળનું નામ છે- સાઘના.સાઘનાથી સિદ્ધિ મળે છે ગાયત્રી સાઘના પણ અનેક સિદ્ધિઓની જનની છે •

### વિરાટ્ વિશ્વ મારું ઘર

**રી** જ જ્ઞાની ગુરુની શોધમાં હતા. કોઇ યોગ્ય ગુરૂ ન મળતાં એક ઢઢેરો પીટાવવામાં આવ્યો કે રાજા મફત જમીન આપશે. એમાં સૌથી વહેલો અને સૌથી મોટો મહેલ બનાવી આપનારને રાજગુરૂ માનવામા આવશે. આ લાલચના કારણે અનેક સતો આવ્યા. જમીન લીધી. ફાળો કર્યો અને મહેલ બનાવવા મંડી ગયા. રાજા રોજ કેટલું કામ થયુ તે જોવા જતા. બાધકામ ઝડપથી થઇ રહ્યુ હતુ. એક સતને એને આપવામા આવેલી જમીન પર રોજ બેઠેલો જોતાં રાજાએ પૂછ્યું - "આપ આશ્રમ કેમ નથી બનાવતા ?" એમણે જવાબ આપ્યો - "આ વિરાટ વિશ્વ મારુ જઘર છે. એનાથી મોટું બીજુશું બનાવુ ? બનાવવા પાછળનો ઉદ્દેશ અને સારી રીતે સજાવવાના તથા તેની કાળજી લેવાનો છે. તેથી આ વિશ્વને સજાવવામા જ રચ્યો પચ્યો રહું છું, નવો મહેલ બનાવીને હું શુ કરું ?" રાજા એ તત્ત્વજ્ઞાનનો મર્મ સમજ્યો. અને એને જ સાચો ગુરુ માનીને રાજગુરૂનું પદ આપ્યું.



🕊 દ્વોધને બનાવડાવેલો રાજ પ્રાસાદ સૂના પડ્યો. પોતાની નીરવતા પર શોકમગ્ન થઈ ગયો હોય તેવું લાગતું હતું. યુવરાજ સિદ્ધાર્થનો જન્મ થયો ત્યારે જ્યોતિષીઓએ ભવિષ્ય ભાખતાં બતાવ્યું હતું કે યુવરાજ ચકુવર્તી રાજા બનશે અથવા તો મહા યોગી તરીકેની ખયાતિ પામશે. આ ભવિષ્યવાણી સાંભળીને મહારાજે પોતાના એકના એક પુત્રને મહેલમાં જસમસ્ત પ્રકારનાં સુખ-સગવડો મળે તેવી વ્યવસ્થા કરી દીધી હતી. ચોતરફ સુંદર અને સુરમ્ય વાતાવરણ ઊભુ કરી દીધું હતું.

પરંતુ, છતાં પણ સિદ્ધાર્થે ભોગ-વિલાસના સાધનોને ઠોકર મારીને ભિક્ષુ વેશ ધારણ કરી લીધો. આજે શુદ્ધોદ્યન શોકત્રર હતા. જે પુત્ર કાલે ઊઠીને સિંહાસન પર બેસીને રાજ કરવાનો હતો, તે કપિલવસ્તના ઘેરે ઘેર સવારથી જ ભિક્ષા માર્ગ રહ્યો છે

નિયમ મુજબ સિદ્ધાર્થ ભિક્ષાટન માટે રાજા શુદ્ધોધનના આંગણે પણ આવ્યા. ખેદપૂર્વક પિતાએ કર્ફા - 'શું આ આપણા કુળની પ્રથા છે ? હજા પણ કશું નથી બગડયું. હે સિદ્ધાર્થ ! તમે આ વેશનો ત્યાગ કરી εì.'

'રાજન ! આ આપના કુળની નહિ, બુઢ કુળની પ્રથા છે. હું હવે રાજ ક્ટુંબનો સદસ્ય નથી.આત્મ કલ્યાણ અને લોક મંગળની સાધના કરતા ભિક્ષ સંઘનો પરિજન છું.'

'તો ભિક્ષુ ! શું તમે મારું આતિથ્ય સ્વીકારશો ?' 'હા' - બુઢે કહ્યું 'મારા ભિક્ષુ સંઘ સાથે હું બપોરે કરીથી આવીશ' અને તેઓ ચાલ્યા ગયા.

રાજ મહેલમાં સ્વાગત-સત્કારની જોર જોરથી તૈયારીઓ ચાલવા લાગી વિશ્વ માનવની સેવા-સાધના

કરવા, શ્રેષ્ઠ સાધકનુ સ્વાગત કરવા માટે <mark>આખા મ</mark>ેહેલ અને સભા કક્ષને તો વિશેષરૂપથી શણગારવામાં આવ્યો

પતિનો ચિર વિયોગ સહન કરી રહેલી નિરાશ અને દ:ખી યશોધરાને પણ તથાગતના આગમનના સમાચાર મળ્યા ત્યારે એના મનનો મોરલો ખુશીથી નાચી ઉઠયો. જાણે કે એના શરીરમાં નવ ચેતનાનો સંચાર થયો ! તે વિચારવા લાગી કે મારી આંખો સામે નથી રહેતા તો શું થઈ ગયું ? જન કલ્યાણ માટે એમણે મારો ત્યાગ ભલે કરી દીધો, **અર્ધાં**ગિનીના રૂપમાં નહિ તો એક માનવ પુત્રીના રૂપમાં તો હું પણ એમની પ્રિયપાત્ર છું.

તથાગતે માતા-પિતા, પત્ની, પુત્ર, ભાઈ-બહેનના સંબંધોનાં તુચ્છ બંધનો તોડીને આખા વિશ્વ સુધી પોતાના આત્મભાવનો વિસ્તાર કરી દીધો છે. એમને પતિરૂપમાં મેળવીને તે ધન્ય બની ગઈ હતી અને આજે એમના માર્ગ વચ્ચેથી ખસીને એમની સાધનાનો માર્ગ નિષ્કંટક કર્યો એટલે વધારે ધન્ય છું.

ભગવાન પધાર્યા અને સાચે જ તથાગત યશોધરાના ત્યાગને ભુલ્યા નહોતા. તેઓ એમની પાસે ગયા અને પૂછયું - 'યશોધરા ! ફ્સળ તો છે ને ?'

'દા નાથ !' પોતાના આરાધ્ય દેવને નિક્ટ ઊભેલા જોઈને એનં ૬૬ય ગદગદ થઈ ઉઠયં.

સ્વામી નહિ, ભિક્ષુ ! હું મારો ઘર્મ નિભાવવા આવ્યો છું બોલ, તું કંઈક ભિક્ષા આપી શકીશ ?'

યશોધરા વિચારવા લાગી. હવે શું બચ્ચું છે આપવા માટે ? પોતાના દાંપત્ય સુખ અને મિલનની ક્ષણોની યાદને બાદ કરતાં બીજાં શું બચ્ચ છે ? પરંત્

यान्यंधान ४६६ म - 11 पर



**બી**જમત્ર "કર્લા"ને સર્વ પ્રકારની મનોકામનાઓની સિદ્ધિ માટે પ્રભાવશાળી માનવામા આવ્યો છે. આ બીજમંત્ર એક સફેદ કાગળ પર લખવો જોઈએ. લગભગ ૧ ફટ વ્યાસનો ગોળ કાગળ લઈને **પેન્સિલથી લગભગ ચાર આંગળ ઊચો અક્ષર** લખવો **જોઈએ. પછી આ કાગળના ખાલી ભાગને** લાલ રંગથી રંગવો જોઈએ. સિંદ્રસ્માં થોડું તેલ ભેળવી દેવું જોઈએ. પાણીથી બનાવેલો રંગ વહેલો ઉડી જાય છે.

આ પ્રકારની આકતિ તૈયાર કર્યા પછી દરરોજ વહેલી સવારે, શાત મનથી ચિત્રથી લગભગ ૨ કુટ દૂર બેસવું જોઈએ. આકૃતિને સામેની દિવાલ પર લટકાવી દેવી જોઈએ અથવા ચોંટાડી દેવું જોઈએ આ આફતિને દરરોજ ૧૫ મિનિટથી શરૂ કરીને ૧ કલાક સુધી સ્થિર દષ્ટિથી જોવી જોઈએ. આ સ્થિર દેષ્ટિ ત્રાટક જેવી નથી હોતી. કારણ કે એવું કરવાથી આંખોની રોશની ઘટી જવાનો ડર રહે છે.આ ધ્યાનનો પ્રયોગ છે. જ્યારે કે ત્રાટકનો હેતુ દે**ષ્ટિને વેઘક બનાવવાનો હોય છે** થોડી વાર સુધી ધ્યાનપૂર્વક ''કલીં'' અક્ષરને જોઈને આંખો બંધ કરી લેવી જોઈએ અને પછી આંખો ખોલ્યા વગર જ કપાળ પર ''કલીં'' અક્ષરને જોવાનો પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. શરૂઆતમાં આ પ્રમાણે કરવાથી કપાળ પર એક ક્ષણ માટે પણ આ બીજ મંત્ર દેખાશે. જો કદાચ માનસિક અસ્થિરતાને કારણે કપાળ પર ન દેખાય તો એમાં નિરાશ થવાની કોઈ જરૂર નથી. ખુલ્લી આંખોથી જમનને ખાલી કરીને એકાગ્ર ચિત્તથી બીજમંત્રને જોતા રહેવું જોઈએ. મનમાંથી બહારના વિચારોને હટાવવાનો સરળ ઉપાય એ છે કે બીજમંત્રને જોતી વખતે મનમા "છેઁ કલીં નમ:" મંત્રનો જપ કરવા રહેવું. આવું કરવાથી બીજા પ્રકારના વિચારો નહિ આવે અને બીજમત્ર પર ધ્યાન સ્થિર થતું જશે. આ પ્રમાણે સ્થિરતાનો મહાવરો વધતો જશે અને મન પર ''કલીં'' મંત્ર છવાઈ જશે એ વાતનું ખાસ ધ્યાન રાખવું જોઈએ કે આ સાધના બે ચાર દિવસ કરી લેવાથી સફળતા નથી મળતી એમાં છથી બાર મહિના સુધીનો સમય લાગી શકે છે

આ સાધના દરમ્યાન વાતાવરણ શાંત રહેવ જોઈએ અને મનોવૃત્તિ પણ સ્થિર રાખવી જોઈએ. જો દિવસે આ પ્રયોગ ન થઈ શકે તો રાતના સમયે પણ કરી શકાય છે પરંતુ જો માનસિક શકિત ન હોય તો આ પ્રયોગ કરવો જોઈએ નહિ: કારણ કે એનાથી મગજ પર હાનિકારક પૂભાવ પડવાનો ડર રહે છે.આ પ્રયોગ માટે સવારનો સમય અતિ ઉત્તમ છે. રાતના શાત વાતાવરણમાં અજવાળાની એવી વ્યવસ્થા કરવી જોઈએ કે કકત આકૃતિ પર જ પ્રકાશ પડે, આ પ્રકારે પણ આ સાધના કરી શકાય છે

જો આખો બંધ કરી લીધા પછી 'કલી' અક્ષર કપાળ પર લાંબા સમય સધી જોઈ શકાય તો સમજવું જોઈએ કે ઘ્યાન મા સફળતા મળી રહી છે. જેમ જેમ દયાનમાં પાકટતા આવતી જશે તેમ તેમ સાધક પોતાની અંદર ફેરફાર થઇ રહ્યાની અનુભૂતિ કરી શકશે. સાદ્યકની અંદર આકર્ષણ શકિત વધતી જશે. આ શકિત એને દરેક ક્ષેત્રમાં મદદ કરે છે. 'કર્લી'ની સિદ્ધિથી સાધક પોતાની દરેક મનોકામના પૂરી કરી શકે છે. કોઈપણ વ્યક્તિના ફોટો ઉપર અથવા માનસિક આકૃતિ પર આ બીજમંત્રનું ઘ્યાન કરીને, તે ચાહે ગમે તેટલો દૂર હોય તો પણ એને બોલાવી શકાય છે.

આ 'કલીં' બીજમંત્રનો ઉપયોગ લક્ષ્મી મેળવવા માટે પણ થઇ શકે છે. લક્ષ્મી માટે 'કલીં 'ની ઉપાસના કરવી હોય તો આફૃતિની અંદર લાલની જ્યાએ પીળો રંગ ભરવો જોઈએ અને ઘ્યાનના સમયે 'એં ક્ર્લીં નમ:'નો જપ કરતા રહેવું જોઈએ. એક વર્ષ સુધી દરરોંજ નિયમિત રૂપથી આ સાધના કરવાથી લક્ષ્મીની પ્રાપ્તિમાં વૃદ્ધિ થાય છે.

જે પ્રકારે લાલરંગની 'કર્લીં'નું ધ્યાન સ્નેહ અને આત્મીયતા વધારવા માટે કરવામાં આવે છે અને પીળા રંગ વાળી આકૃતિ ધન અપાવે છે, એ પ્રકારે મંત્રમાં કાળો રંગ ભરીને ધ્યાન કરવાથી ઉચ્ચારણ અને વિદ્ભેષણનો પ્રયોગ કરવામાં આવે છે.

જે વ્યકિત લાંબા સમયથી શારીરિક અથવા માનસિક રોગોથી પીડાતી હોય અથવા વિભિન્ન પ્રકારની નાની-મોટી બીમારીઓથી પરેશાન હોય. તેમણે બીજાફૃતિમાં લીલો રંગ ભરીને ધ્યાન કરવું જોઈએ. આ લીલો રંગ ખુલતો એટલે કે પોપટના રગજેવો હોવો જોઈએ. આ આકૃતિને સવારે અથવા સાંજે સામે રાખીને 'એં કલી નમ:'નો જપ કરતાં કરતાં ધ્યાન કરવાથી આરોગ્ય સુધરે છે અને શરીર સુખ પ્રાપ્ત થાય છે, અશકત-દુર્બળ વ્યક્તિ સુતાં સુતાં પણ એનું ધ્યાન કરી શકે છે. જેની આંખો કમજોર હોય તેઓ પણ આ પ્રયોગ કરીને એનો લાભ ઉઠાવી શકે છે.

આ પ્રકારે કર્ભીની બીજાકૃતિમાં જાુદા જાુદા રંગ ભરવાથી એનાથી વિભિન્ન ફળ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે. એમાં જરૂર એટલી છે કે દીંર્ય અને ઉત્સાહ સાથે આ સાઘના કરવામાં આવે. બીજમંત્ર લગાવીને કરવામાં આવેલી સાઘનાનાં અમુક પરિણામ એવાં અદ્ભુત હોય છે કે સાઘારણ બુદ્ધિની વ્યક્તિ એની કલ્પના પણ નથી કરી શકતી. અહીં યા ડર એ વાતનો રહે છે કે અમુક લોકો પોતાની ઇન્ફિય લિપ્સાઓ અને સાંસારિક કામનાઓ પૂરી કરવા માટે એનો દુરૂપયોગ કરી શકે છે. ઐટલા માટે આવી સાધનાઓના ગૂઢ પ્રયોગ સિઢ પુરૂષ એવી વ્યક્તિઓને જ બતાવે છે કે જેના પર એમને પાકકો વિશ્વાસ હોય છે કે આ વ્યકિત સાધના જેવા દેવતત્વનો લોંકિક વાસનાઓમાં ખોટો ઉપયોગ નહીં કરે. સિઢિનો ખોટો ઉપયોગ કરવાથી સમાજની સાથે સાધકનું પણ અહિત થાય છે. રાવણ-કુંબકર્ણની તાંત્રિક સાધનાઓ આવી જ હતી. એનો દુરૂપયોગ કરવાને કારણે એમનો તો નાશ થયો જ, સાથે એમના કુટુંબીજનો પણ માર્ચા ગયા. એટલા માટે આ સાધનાઓનો ઉપયોગ આત્મવિકાસ માટે જ કરવો જોઈએ. એના માટેની સાધારણ વિધિ અહીં બતાવી દેવામાં આવી છે. ●

**પૃષ્ઠ નં - 9 ન્રં ૨ો**ષ્ન એના ચહેરા પર નિશ્ચયના ભાવ ઉપસ્થા.

પોતાના પુત્ર રાહુલને બોલાવ્યો અને તથાગતને સંબોઘીને કદ્યું - 'સ્વામી ! આપના પાછલા સંબંધોને જ નજરમાં રાખીને તમે પણ કંઈક આપી શકશો ?'

'કહો'

'તો રાહુલને પોતાની પિતૃ પરંપરા નિભાવવાનો અધિકાર આપો.' જાઓ રાહુલ! 'બુઢના શરણમાં જાઓ, ઘર્મની, સંઘની શરણમાં જાઓ.' રાહુલની સાથે ભિક્ષુઓના અવાજથી આકાશ ગાજી ઉઠયું - ''બુઢં શરણં ગચ્છામ….' આર્ચ સ્ત્રીએ પોતાના મહાત્યાગનો એક ઉત્તમ પરિચય આપ્યો. ●

### પ્રતિભાનું સાચું મૃલ્યાંકન

ઉંઘાનમાં ભ્રમણ કરતાં-કરતાં રાજા વિક્રમાદિત્યે મહાકવિ કાલિદાસને કહ્યું - "આપ આટલા બધા પ્રતિભાશાળી અને મેઘાવી છો. છતાં ભગવાને આપનું શરીર પણ બુદ્ધિની જેમ સુંદર શા માટે ન બનાવ્યું ?" બુદ્ધિશાળી કાલિદાસ રાજાની ઉકિતમાં રહેલો ગર્વ સમજ ગયા. પરંતુ તરત તેઓ કશુ બોલ્યા નહીં. રાજ મહેલમાં આવીને એમણે બે પાત્રો મંગાવ્યાં. એક માટીનું, અને બી જું સોનાનું, બન્નેમાં પાણી ભરી દીધુ, ઘોડીવાર પછી' કાલિદાસે વિક્રમાદિત્યને પૂછ્યું - "રાજન, કયા પાત્રનું પાણી વધારે શીતળ છે ?" વિક્રમાંદિત્યે જવાબ આપ્યો - "માટીના વાસણનુ" એટલે સ્મિત કરતાં કાલિદાસે કહ્યું - "જે રીતે શીતળતાનો આધાર પાત્રના બાહ્ય રૂપ ઉપર નથી, તેવી જરીતે પ્રતિભાનો આધાર પણ શરીરની આફૃતિ કે રંગ ઉપર નથી. વિદ્ગતા અને મહાનતાનો સંબંધ શરીર સાથે નહીં, પરંતુ આતમા સાથે છે."

# साधना.सिध्य

**મી** નવ દેહમાં બીજ રૂપમાં દિવ્ય શકિતઓના ભંડાર ભરેલા પડયા છે. રોજબરોજનાં કામકાજમાં એનો એક અંશ જ ઉપયોગમાં લેવાય છે. જે વસ્તુ નિષ્ક્રિય પડી રહે છે તેની કાર્યક્ષમતા ઘટી જાય છે. જો ચપ્પનો મહિનાઓ સુધી ઉપયોગ ન કરવામાં આવે તો એને કાટ લાગી જાય છે. બંધ પેટીમાં પડેલાં કપડાં સડવા લાગે છે. ખાલી પડેલાં મકાન સમય જતાં જર્જર-ખંડેર બની જાય છે અને ઉદર, છછુંદર, ચામાચીડીયાં જેવા જવ નિવાસ કરવા લાગે છે. માનવ શકિતઓના વિષયમાં પણ આવી જ વાત છે. તે મોટા ભાગે પેટ અને પ્રજનન માટે દોડધામ કરતો રહે છે. આટલા નાના કામમાં શક્તિઓનો એક નાનો અંશ જ વપરાય છે. બાકીની શકિત નિષ્ક્રિય-નિર્જવ સ્થિતિમાં પડી રહે છે. પછી એક દિવસ એવો પણ આવે છે કે મનુષ્ય પોતાની ક્ષમતા જ ભુલી જાય છે. જો પ્રયત્ન કરીને શરીરના શકિત ભંડાર ખોલીને એનો ઉપયોગ કરવામાં આવે તો મનુષ્ય યોગી, તપસ્વી, ઓજસ્વી, તેજસ્વી, મહાપુરુષ, સિદ્ધપુરુષ બની શકે છે.

સ્થૂળ, સૂક્ષ્મ અને કારણ શરીરોમાં મોજૂદ અસંખ્ય શક્તિ બીજોને કેવી રીતે જગાડવામાં આવે? એના માટે પોતાના જવનમાં બે પુરુષાર્થ કરવા પડે છે. એક તપ અને બીજો યોગ વિચાર અને કાર્ય ભેદની દિષ્ટ્વી એનાં કેટલાંય સ્વરૂપ પ્રચલિત છે. અ વિષયમાં રુચિ લેનારા જિદ્દાસુઓ પોતાની સગવડ અને સ્થિતિને અનુરૂપ પોતાને અનુરૂપ આવે એ માર્ગ પસંદ કરે છે તત્પરતા અને એકાગ્રતાપૂર્વક પોતાનો સકલ્ય પૂર્ણ કરવા માટે લક્ષ્યની દિશામાં સાહસ સાથે ડગલાં ભરે છે

આત્મોન્નતિની સાધનાઓ માટે ફક્ત કર્મકાંડ કર્યેથી જ સફળતા નથી મળતી એના માટે ઘોગ્ય

વાતાવરણની પણ ૪૩૨ પડે છે. બીજ ગમે તેટલું ઉત્તમ કેમ ન હોય, પણ તે ત્યારે જ અંકુરિત થઇને વિકાસ પામી શકે છે કે જ્યારે ફળદ્રૂપ જમીન હોય. ખાતર, પાણીની વ્યવસ્થા હોય અને દેખરેખ કરનાર વ્યકિતનું સંરક્ષણ મળે. વિશેષ પ્રકારની જમીન અને વાતાવરણમાં વિશેષ પ્રકારનાં ફળ, શાક, અનાજ, વૃક્ષ, વનસ્પતિ, જવ-જંતુ વગેરે પેદા થાય છે. દરેક જ્યાએ **દરેક વસ્તુનું** ઉત્પાદન અને વિકાસ નથી થતો. એમતો યોગ અને તપ માટે કોઈ પણ સ્થાનની પસંદગી કરી શકાય છે. 'સમસ્ત જમીન ગોપાલની' વાળી ઉકિતને **અનુસાર મન ચંગા હોય તો કથરોટ માં ગંગા પ્રગટ થઈ** શકે છે. છતાં પણ સ્થળ ભેદની વિશેષતાને નકારી શકાય નહિ. ગંગાની ગોદ, હિમાલયની છાયા, સિદ્ધ પુરુષોનું સંરક્ષણ-માર્ગદર્શન-આ ત્રણ વિશેષતાઓ જેને પણ મળે છે. તેમને પોતાની સાધનાને સિદ્ધિમાં બદલવામાં વધારે સફળતા મળે છે.

સાધના માટે હિમાલયનું ઉત્તરખંડ ક્ષેત્ર સોંથી વધારે ઉત્તમ છે. એટલા માટે જ કેટલાય મુમુક્ષુ આ ક્ષેત્રમાં અનાજ, જળની સગવડ જોઈને પોતાના માટે કામ ચલાઉ ઝૂંપડી બનાવી લે છે. એમાં રહીને સાધના કરે છે. કચારેક કચારેક આ સાધકોમાં કેટલાક સાધન સંપન્ન પરિવારના જિદ્યાસુઓ પણ હોય છે. તેઓ પ્રેરણા મળતાં આ કુટિરોની આસપાસ મંદિર બનાવે છે. સમય જતાં એની પાછળ કોઈ દતકથા-કહાણી જોડાઈ જાય છે. દર્શનાર્થી આવવા લાગે છે અને મદિરનો વિસ્તાર-મહત્વ વધવા લાગે છે. અમુક ઘનવાનો દાન આપીને પોતાનાં સ્મારક પણ બંધાવે છે. શહેરોમાં પણ મંદિરો અને ઘર્મશાળાઓ બનેલી હોય છે.

હિમાલયનું ઉત્તરાખંડનું ક્ષેત્ર એક તપોવન છે એમાં જો કે તીર્થસ્થળો જેવી સગવડો નથી. તીર્થોમાં સામાન્ય રીતે ગુરફુળ, આરણ્યક અને સાધના માટેના આશ્રમો બનતા હતા. એમાં સત્સંગ, સ્વાધ્યાયની પ્રવૃત્તિઓ ચાલતી હતી, આજે પણ પ્રતિક-ચિહનોનો રૂપમાં ઉત્તર ભારતમાં તથા બીજે પણ આવા આશ્રમો જોવા મળે છે. પરંતુ હિમાલયમાં સમતલ ભૂમિની સગવડ થોડી હોવાને કારણે ત્યાં આશ્રમ બનાવવામાં મુશ્કેલી પડે છે. ત્યાં તો નાની નાની ઝૂંપડીઓ જ વધુ પ્રમાણમાં જોવા મળે છે. એમાં વ્યક્તિગત સાધનાઓ એ દિષ્ટથી થાય છે કે અંત:કરણમાં છુપાયેલી પડેલી શકિતઓનું જાગરણ થઈ શકે. દિવ્ય વાતાવરણનો લાભ મળતો રહે અને એમનું વ્યક્તિત્વ ઉન્નતિના ઉચ્ચ શિખરને સ્પર્શી શકે. સાધના પાક્ટ બનીને સિદ્ધિના સ્તર સધી પહોંચી શકે.

હિમાલયમાં આધુનિકતાનો પ્રવેશ થતાંની સાથે જ એ ક્ષેત્રમાં વિચરતા સિદ્ધ પુરુષોની સંખ્યા ઘટવા લાગી છે. તેઓ ફકત-શીતળતા માટે જ અહીંયા વસતા નહોતા. પરંતુ સૌથી મોટી ઉપલબ્ધિ હતી. નિસ્તબ્ધતા. તે એકાંતમાં જ મળી શકે છે. વાતાવરણ પર કોલાહલ અને ગીચતાનો પ્રભાવ પડે છે. જે વાતાવરણમાં જેવા લોકો રહે છે. વાતાવરણ પર પણ એવો જ પ્રભાવ પડે છે. પ્રવૃત્તિઓ પણ ક્ષેત્રને પ્રભાવિત કરે છે. જો યોગી-તપસ્વીઓ વાતાવરણમાં સુસંસ્કારોનો સંચાર કરે છે, તો નીચ-હલકી કોટિના લોકો એમાં પ્રદૂષણ પણ કરે છે. કમળનાં ફૂલોમાં વિચરતા

ભમસ ગંધાતાં સ્થાનોમાં ટકતા નથી. આ પ્રકારે સિદ્ધ પુરુષ પણ અસાંત, કોલાહલવાળા વિસ્તારમાં ટકી શકતા નથી. એક સમય એવો હતો કે જ્યારે ઉત્તરાખડ ક્ષેત્રમાં, મધ્યમ ઊંચાઇવાળા ક્ષેત્રમાં પણ સૌભાગ્યશાળી લોકોને જ્યારે ત્યારે સિદ્ધ પુરુષોનાં દર્શન થઈ જતાં હતાં. એમનું માર્ગદર્શન અને સહયોગ મળી જતો હતો, પરંતુ હવે એવું નથી થતું. જેઓ સિદ્ધ પુરુષોની શોધમાં હિમાલયમાં જાય છે તેઓ નિસશ થઈને ખાલી હાથે પાછા ફરે છે.

અસલની નકલ કરવામાં દુનિયા બહુ હોંશિયાર છે બજારમાં એક એકથી ચહિયાતાં નકલી રેશમ. નકલી રત્ન, નકલી ઘી, નકલી આંખ, નકલી દાંત પણ બહુ સરળતાથી અને સસ્તા ભાવે મળી જાય છે. એની જાહેરાત પણ કરવામાં આવે છે, જેથી સસ્તાના લોભમાં અણસમજા ગ્રાહકોને સરળતાથી આકર્ષિત કરી શકાય. આજે તો જન સંકુલ ક્ષેત્રની આસપાસ અડુા બનાવીને વસતા નકલી સંતો અને સિદ્ધ પુરુષોની સંખ્યા દિવસે દિવસે વધી જ રહી છે. ભાવુક શ્રદ્ધાળુ લોકો સરળતાથી એમના પંજામાં ફસાય છે. જૂની માન્યતાઓને અનુરૂપ એમની મનોભૂમિ પહેલેથી જ તૈયાર હોય છે. તો પછી સસ્તામાં સિદ્ધિ મેળવવાની લાલચ કેવીરીતે છૂટે? સિદ્ધ પુરુષની શોઘમાં નીકળનાર વ્યક્તિ પણ સામાન્ય રીતે આ જાળમાં ફસાય છે અને પોતાનું મન, ધન તથા સમય ખરાબ કરે છે. ●

### સૌથી મોટું દાન

ઉત્તરાખંડના એક પ્રાચીન નગરમાં સુબોધ નામનો રાજા રાજ્ય કરતો હતો. મહારાજનો નિયમ હતો કે રાજકીય કાર્યો શરૂ કરતાં પહેલાં આવેલા યાયકોને દાન આપતા હતા. આ નિયમમાં એમણે કદી ભૂલ નહોતી કરી. એક દિવસ જ્યારે બધાને દાન આપી દેવામાં આવ્યું ત્યાર પછી એક વિચિત્ર પરિસ્થિત ઊભી થઇ, એક એવો માણસ આવ્યો કે જેણે દાન માગવા માટે હાથ તો લાંબા કર્યા પણ મુખથી કશું બોલતો ન હતો. અધા હેરાન થઈ ગયા. એને શું આપવું ? એ માટે બુઢિશાળી માણસોની એક સલાહકાર સમિતિ બોલાવવામાં આવી. કોઈક કહ્યું કે એને વસ્ત્ર આપવું જોઈએ, તો કોઈ એ અનાજ આપવાની ભલામણ કરી. કોઈ સુવર્ણ આપવાનું કહેતું તો કોઈ ઘરેણાં. સમસ્યાનો યોગ્ય ઉકેલ ન મળ્યો. રાજા સુબોધની પુત્રી ઉપવર્ગ પણ ત્યાં હાજ હતી તેણે કહ્યું "રાજન, જે માણસ બોલી શક્તો નથી કે કશું વ્યક્ત કરી શકતો નથી એના માટે ઢવ્ય આભૂપણ વગેરે વ્યર્થ છે. એવા લોકો માટે સર્વશ્રેષ્ઠ દાન તો જ્ઞાન દાન જ છે. જ્ઞાનથી મનુષ્ય પોતાની જાતે જ પોતાની ઇચ્છાઓ અને આકોલાઓ પૂરી શકી શકે છે અને બીજાઓને મદદ પણ કરી શકે છે એથી આ માણસને જ્ઞાનફપી દાન જ આપો." ઉપવર્ગાની વાત બધાને ગમી ગઈ. પેલા માણસ માટે શિક્ષણની વ્યવસ્થા કરવામાં આવી. રાજાને તે દિવસે પોતાના દાનની સાર્થકતા સમજાઈ, એ જ માણસ પછીથી એ નગરીનો વિક્ષન મંત્રી બન્યો:

### આ સાગૃંદ સૃશે આ સ્ટ્રિલ સ્વૃતુંત્રું તાળું યારિલ

**મે** ગઘરાજ શતંજ્યની કન્યા સુવાસિની વિવાહ યોગ્ય થઈ ગઈ હતી. એના રૂપ અને ગુણની સુગંઘ દૂર દૂર સુધી ફેલાઈ ચુકી હતી. એ નારી રત્નને મેળવવા માટે કેટલાય ધનકુબેરો, શૂરવીરો, મહારથીઓ તત્પર હતા. રોજબરોજ મહારાજ પાસે વિવાહના પ્રસ્તાવ આવતા હતા.

એક દિવસ વિચાર કરવો પડયો કે કન્યા માટે યોગ્ય વરની પસંદગી કેવી રીતે કરવામાં આવે ? મંત્રી પરિષદ સાથે ચર્ચા-વિચારણા કર્યા બાદ સ્વયંવર રચવાનો નિર્ણય લેવામાં આવ્યો. સમાચાર રાજકન્યા સુધી પહોંચ્યા ત્યારે તેણીએ કહેવડાવ્યું કે સ્વયંવરમાં એને જવરમાળા પહેરાવશે કે જેસ્વાવલંબી હોય અને સાથે આનંદિત પણ હોય.

સ્વયંવરની તિથિ નકકી કરીને એની સૂચના દ્દર દૂરના દેશો સુધી પહોંચાડવામાં આવી. નિશ્વિત દિવસે રાજકુમારો, ધનપતિઓ અને વિદ્વાનો એકઠા થયા. સોંને સન્માન સાથે યથાસ્થાને બેસાડવામાં આવ્યા.

હાથમાં વરમાળા લઇને ઊભેલી રાજકન્યાના ઉદદ્યોષકે ઊંચા અવાજે કહ્યું - 'રાજકુમારીના મનમાં સ્વતંત્રતા અને આનંદ મેળવવાની અભિલાષા છે. તે એવા સાથીને પસંદ કરશે કે જેની પાસે આ બંને ચીજો હશે.'

દરેક રાજકુમારનો એક જ જવાબ હતો - અમારી પાસે ઐશ્ચર્થની કોઈ કમી નથી. અમે સ્વતંત્ર છીએ. આનંદ-પ્રમોદનાં સાઘન-વૈભવની અમારી પાસે કોઈ અછત નથી.

રાજકુમારીએ જવાબ આપ્યો-તમે પ્રજાની ઈચ્છાથી જ સિંહાસન પર બેઠા છો. નિયમ અને કાયદાની મર્યાદામાં રહીને જ રાજકાજ ચલાવો છો. રાજ ખજાનો પ્રજાનો છે. પારકી ચીજમાં આનંદ કર્યાથી ? બધા રાજકુમારો ચુપ થઇ ગયા તથ્ય જએવું હતું કે એના પ્રત્યુત્તરની કોઈ ગુંજાશ નહોતી.

હવે શ્રેષ્ઠિ વર્ગનો વારો હતો. એજ પ્રશ્ન એમને પણ પૂછવામાં આવ્યો. વિણક પુત્રોએ વધારે ઉત્સાહ સાથે કહ્યું - 'અમે સ્વતંત્રતાથી વેપાર કરીએ છીએ. પોતાની કમાણીનો ઉપયોગ કરીએ છીએ. એટલે અમે પરતંત્ર કે નથી અમારી પાસે સાધન સગવડની કોઈ કમી.

રાજકુમારીએ પૂછયું- 'તમારી બુદ્ધિ અને સ્વતંત્રતા તો ધન માટે વેચાઈ ગઈ છે લક્ષ્મીનાં ચરણોમાં સમર્પિત છે. ધનના લાભ-નુકસાન સાથે તમારો આનંદ સંકળાયેલો હોવાથી અસ્થિર છે. પછી સ્વાધીનતા અને આનંદ કયાંથી મળે ?'

વિણક વર્ગ પણ મુંઝાઈ ગયો. તેઓ પણ કોઈ વળતો જવાબ આપી ન શકયા.

હવે વિદ્વાનોનો વારો આવ્યો. વિદ્યાના ઉપાસકો-પ્રખ્યાત આચાર્યોએ પોતાની વાત કહી અને જ્ઞાન તથા સન્માનની સાથે સાધનોની વિપુલતાને આનંદનો આધાર બતાવ્યો. પોતે સ્વતંત્ર છે એમ સાબિત કરી બતાવ્યું

રાજકુમારી બોલી - તમે જ્ઞાની હોવા છતાં પણ લોભ, મોહ અને યશ-કામનાનાં બંધનોમાં બંધાયેલા છો. જીવન મૃત્યુનો કોળિયો છે. પ્રતિકૃળ પરિસ્થિતિઓ અને મૃત્યુ દ્ત ગમે ત્યારે આપના આનંદ અને સ્વતંત્રતાનો નાશ કરી શકે છે.

પંડિતો શું જવાબ આપે ? તેઓ પણ સાચે જ પરાધીન થઈ ગયા હતા. તેમના માટે પણ અખંડ આનંદનો ઉપભોગ કયાં સંભવ હતો? એટલે તેઓ પણ ચપચાપ પોતપોતાના આસન પર બેસી ગયા.

વરમાળા પહેરાવ્યા વગર જ સ્વયંવરનું વિસર્જન

કરી દેવામાં આવ્યુ. મહારાજને આ અસફળતાનું બહુ મારે દુ:ખ થયું. આ પરિસ્થિતિમાં શું રાજકન્યાને જિંદગી-ભર કુમારી જ રહેવું પડશે ?

ચિત્ત હલકું કરવા માટે એમણે રાજ્ય પુરોહિત મહર્ષિ અગત્સ્યના તપોવનમાં ઘોડો સમય રહેવાનો નિશ્ચય કર્યો અને રાજકન્યાને સાઘે લઇને તેઓ ગંઘમાદન પર્વત પર પુષ્કરણી નદીના કિનારે બનેલા તપોવનમાં જઈ પહોંચ્યા

રાજકુટુંબનું આગમન થતાં મહર્ષિ બહુ પ્રસન્ન થયા. સ્વાગત સત્કાર કર્યા પછી કુશળ સમાચાર પૂછયા ત્યારે મગઘરાજે દુ;ખી હૃદયથી સ્વયંવરની અસફળતાની વાત કહી સંભળાવી.

મર્કાર્ષ ગંભીર બની ગયા પ્રશ્ન અસફળતાનો નહીં - સમસ્યા એ હતી કે યોગ્ય પાત્ર મળી શકશે કે નહીં ?

બીજા દિવસે મહર્ષિએ રાજકન્યાને પોતાના અદયયન કક્ષમાં બોલાવી અને પૂછ્યુ - 'બેટી! બીજાંના પરાવલંબન અને દુ:ખનું વિવેચન તો થઈ ચુકયું. પણ હવે એ તો બતાવો કે જેને આ આનંદ અને સ્વતંત્રતાની અભિલાષા છે તે કોણ છે? શું એની અંદર આ વિભૂતિઓ મેળવવાની યોગ્યતા અને એને પચાવવાની શકિત છે? પોતાના 'અહં'ને તો શોદ્યો, એને તો સમજો.'

સુવાસિનીને તો જાણે કોઈએ બે ખભા પકડીને ઢંઢોળી નાંખી. આનંદ મેળવવાની વાત તો જાણે ઠીક, પણ એને પચાવવાની શકિત તો હોવી જોઈએ ને? આ પ્રશ્ન બહુ જટિલ હતો. તેને એનો જવાબ નહોતો મળી રહ્યો અને વિચારમગ્ન થઈને તે પગના અંગ્ઠાથી જમીન ખોતરી રહી હતી.

ઋષિએ રાજકન્યાના મૌનનો ભંગ કરતાં. ફરીથી પૂછ્યું - 'દેવી! તું ઈચ્છાઓ-આકાંક્ષાઓના બંઘનમાં બંઘાયેલી નથી? શુતારો આનંદ સાથીની શોઘમાં બીજે કયાક ભટકી નથી રહ્યો? તું બાળપણ, યૌવન, ઘડપણ અને મૃત્યુના બંઘનમાં બઘાયેલી નથી? તું પરતંત્ર નથી? જો તુંજ પરાધીન હોય તો આનંદ અને સ્વતંત્રતા બીજે કયાંથી મળશે?

શું હું પણ પરતંત્ર છું ? સુવાસિનીએ ઉદ્દિગ્ન

સું ખ દુનિયાની કોઈપણ વસ્તુમાં નથી; એટલે તે કોઈપણ મોટામાં મોટા વૈભવ દ્વારા પ્રાપ્ત થઈ શકતું નથી. સુખતો મનની એક સ્થિતિ છે જે આત્મ સાધના દ્વારા પ્રાપ્ત થાય છે.

યઇને પૂછ્યું - ઋષિ મુખમંડળ પર વાત્સલ્ય ભાવ લાવીને મંદ મંદ હાસ્ય વેરી રહ્યા હતા. કામનાથી પીડાતા અને પ્રકૃતિથી પ્રેરાતા જવધારી માટે આનંદ કયાં ? સ્વતંત્રતા કયાં ?

'તો શું મારી આકાંક્ષા કયારેય પૂરી જનહિ થાય? હું પરતંત્ર જભટકતી ફરીશ ? શું સ્વતંત્રતા અને આનંદ ફકત સ્વપ્ન છે ? રાજકન્યા ઉપરાઉપરી પ્રશ્નો પૂછી રહી હતી.

જ્યારે પ્રશ્નોની શ્રુંખલા પૂરી થઈ ત્યારે મહામુનિએ કહ્યું - બેટી, તું જેશોદો છે તે તને તારી અંદર જ મળશે. તપના પ્રકાશમાં જ એને જોઈ શકીશ કે જે બાહ્ય જગતમાં કયાંય જોવા નથી મળતું. આત્મા જ આનંદનું-સ્વાતંત્ર્યનું કેન્દ્ર છે. બહાર તો એની સુવાસ જ ફેલાયેલી છે.

રાજા પોતાના કુટુંબ સાથે તપોવનમાં એક મહિનો રકાા. પણ સુવાસિની દરરોજ એકાંતમાં ચિંતન કરતી બેસી રહેતી. એને પ્રકૃતિના સોંદર્યનું રસપાન કરવામાં કોઈ રુચિ જાગી નહિ કથા-સત્સંગ પર પણ દયાન આપ્યું નહિ. ચિંતનના અગ્નિમાં તે પોતાને તપાવતી રહી.

મગઘરાજ પાછા. ફરવાની તૈયારી કરવા લાગ્યા. પણ સુવાસિનીએ કોઇ તૈયારી બતાવી નહીં. પોતાનાં રત્નજડિત ઘરેણાં એણે પિતાનાં ચરણોમાં મૂકી દીઘાં અને રુંઘાયેલા કંઠે કહ્યું - દેવ. મેં આનંદ અને સ્વતંત્રતા - મારી અંદરથી જ શોધી કાઢી છે. હવે એને મેળવવા માટે આ આશ્રમમાં જ એક ઝાડ નીચે તપ-સાધના કરીશ.

મગઘરાજના મુખમાંથી એક શબ્દ પણ ન નીકુળ્યો. તેઓ પોતાની પ્રાણપ્રિય પુત્રીને એના લક્ષ્યથી વિમુખ પણ કેવી રૃીતે કરે ? ●

# OKULOIS!

સે મયની માંગ રોજબરોજ નવાં-નવાં આંદોલનો ચલાવતા નેતાઓની નથી, એવા લોક શિક્ષકોની છે કે જે જનતામાં જાગરણનો અલખ જગાડે. નેતાઓ આંદોલનોના માધ્યમથી જનતામાં આવેશ પેદા કરે છે. આક્રોશમાં તોડફોડ થઈ શકે છે, સર્જન નથી થતું.

એક વાત નિશ્ચિત છે કે દ્વંસ સરળ છે અને સર્જન કઠણ છે નિર્માણમાં - ઘડતરમાં બુદ્ધિ-કુશળતાની, નૈષ્ઠિક શ્રમની અને સાધનોની જરૂર પડે છે. આ મંજન મુશ્કેલ અને લાંબી છે. પણ છે એવી કે જેનો બીજો કોઈ વિકલ્પ નથી. સર્જન તો સર્જનના ઢંગથી જ ઘશે, આ કાર્ય કુશળ શિલ્પી પોતાની સતત મહેનત અને એકાગ્રતાથી જ પૂર્ણ કરી શકે છે.

આંદોલન કરનારા નેતા જનતામાં ચર્ચાનો વિષય બની શકે છે. સ્ટેજ પર ઊછળકુદ કરીને તે બીજાં પર પોતાની વિશિષ્ટતાની છાપ પાડે છે. જન સંપર્કથી પરોક્ષ લાભ પણ ઉઠાવે છે. એના માટે એને કાંઈ મોટો ત્યાગ નથી કરવો પડતો. જીભની કસરત અને મગજની સઝબઝ હોય તો કોઈપણ વ્યકિત થોડા સમયનો ભોગ આપીને નેતા બની શકે છે. પોતાને જનતાના સેવક સાબિત કરવા માટે જનતાની સામે કોઈપણ સમસ્યાને તોડી મરોડીને (તલનો તાડ બનાવીને) રજા કરીને ભડકાવી શકાય છે અને ભીડને તોફાન કરવા માટે ઉશ્કેરી શકાય છે. જે આ ગોરખ ઘંધાનું રહસ્ય જાણી જાય છે તે જનતાની વચ્ચે નેતાના નામ પર પૂજાય છે. ગઈ કાલનો અજાણ્યો માણસ એક ટોળાની આગેવાની કરીને થોડી તોડકોડ કરતાં સમાજમાં નેતા તરીકે પ્રતિષ્ઠિત થઈ જાય છે. નેતા બનવાના આ ઉપાય એટલા **સરળ થ**ઈ ગયા છે કે આજે કીડીયારાની જેમ નેતા ઉભરાવા લાગ્યા છે.આ નેતાઓએ દેશના જનમાનસ અને જનજવનને અશાંત, અવ્યવસ્થિત અને અસ્થિર બનાવી દીધું છે નેતાઓની વૃદ્ધિ હવે અસામાજિક તત્વોની વૃદ્ધિની જેમ એક વિઘ્વંસક સમસ્યા બર્ન ને સામે આવી રહી છે.

એટલા માટે સમયનો પોકાર છે કે આજે સમાજને નેતાઓની નહિ, સર્જકોની જરૂર છે. એવા નિ:સ્વાર્થ સેવા પરાયણ સમાજ સેવકો કે જે યશ કામનાથી દ્ર રહીને જન જાગરણનું - વ્યકિત નિર્માણનું કામ પુરી શ્રદ્ધા અને એકાગ્રતાથી કરતા રહી શકે. લચ્છેદાર ભાષણથી નહીં પણ પોતાના ચરિત્રનું ઉદાહરણ રજા કરીને સમાજને સાચો રાહ ચીંઘી શકે, માર્ગદર્શન આપી શકે. લોક શિક્ષણ માટે જન માનસને કેળવવા માટે જન સંપર્દ અને મમતાભરી સદભાવનાની જરૂર પડે છે. અમુક માહિતીઓ આપી દેવાથી કે સુધારા ના ઉપાય બતાવી દેવાથી કામ નથી ચાલતું, આ માર્ગ પર ચાલવા માટે હિંમત પેદા કરવી પડે છે. આ કામ એવી જવ્યકિત કરી શકે છે કે જેની અંદર લોકોને પોતાના કર્ટબીજન જેવા માનવાની ભાવના હોય છે. આ કામ શ્રમ અને સમય માગી લે તેવું છે. એના માટે બીજાને ઓછું અને પોતાને વધારે શીખવવું પડે છે. ઉન્નતિનો ઉપદેશ આપવાનો અધિકાર તેને છે કે જે પોતાની ઉન્નતિની મંજીલ પર સૌ પ્રથમ આગળ ચાલે - તપ, સાધના કરવાની અગ્નિ પરીક્ષા પાસ કરી લે.

દવંસ તો બહુ થઇ ચુકયો. એમાં નેતાશાહી તોડફોડની એક બીજ કડી જોડી દેશે તો બનશે કંઇ નહિ, બગડશે વધારે. નિર્માણ તો સર્જનથી થાય છે. સર્જન શકિતનો મર્મ સમજનારા અને એના પર ઊંડો વિશ્વાસ રાખીને ત્યાગ-બલિદાનનો આદર્શ રજાૂ કરીને આગળ વધનારા માનવ શિલ્પી કહેવાય છે. આજનો સમય આવા માનવ શિલ્પી-યુગ સર્જકો-સમાજના ઘડવૈયાઓની માંગ કરી રહ્યો છે. ■

### ભામુઘાજા દુયાઓ ખાડતા

એ દિવસોમાં ભયંકર દુકાળ પડ્યો હતો. પ્રજા ભૂખથી તડપી તડપીને મોતાના મુખમાં સમાઈ રહી હતી. વરસાદ પડે એ માટે દેવતાઓને પ્રસન્ન કરવા પૂજા-અર્ચના કરવામાં આવી, ઘાર્મિક અનુષ્ઠન કરવામાં આવ્યાં. પણ દેવતા રીઝ્યા નહીં

એ દિવસોમાં પરિસ્થિતિ જ કંઇક એવી હતી. લોકો સ્વાર્થની પાછળ રચ્યા પચ્યા રહેતા હતા. પરમાર્થમાં કોઈને રુચિ નહોતી. બલિદાનની વાત સાંભળીને બધા પાછી પાના, કરતા હતા. ઘરતી પરથી આવા દુર્બળ અને સ્વાર્થી લોકોનો ભાર ઓછો કરવા માટે દુકાળ ઉત્તરી આવ્યો હતો. રોજ ટપોટપ હજારો લોકો મરી રમ્ના હતા. ચારે દિશાઓમા રડતી-કકળતી પ્રજાના કરૂણ રૂદનના પડઘા પડતા હતા.

દુકાળના નિવારણ માટે બલિદાન આપીને દેવતાઓને પ્રસન્ન **કરવા**નો ઉપાય લોકો જાણતા તો હતા, પણ એના માટે સાહસ કોણ કરે ?

એક બ્રાક્ષણ કુટુંબમાં દરરોજ બલિદાનના સાહસની ચર્ચા થતી. એ કુટુંબમાં ત્રણ પુત્રો હતા. શું આપણે દેવતાઓને ખુશ કરવા માટે આગળ આવી શક્રીએ ? દેવતાઓ દુર્બળ હતવીર્ય ક્રયાથી પ્રસન્ન થાય એમને તો કોઈ તરૂણ યુવાનનું લોહી જોઈએ

મોડી રાત સુધી આ વિષય પર ચર્ચા ચાલી. બ્રાક્ષણ પતિ-પત્ની પોતાના પુત્રોનું બલિદાન આપબ્રાની ચર્ચા કરવા લાગ્યાં. માતાએ કહ્યું - નાનો મને બ્રહાલો છે. કોઈ પણ કિંમત પર એનું બલિદાન નહિ આપવા દઉં. પિતાએ કહ્યું - મોટો કમાઉ છે. એનું બલિદાન ન આપી શકાય વચ્ચે વાળા શુનિશેપનું જ મહત્વ ઓછું હતું.

એ રાત્રે કેમ જાણે શુનિશેંપને ઊંઘ જ ન આવી. પથારામાં પડયે પડયે ચર્ચા સાંભળતો રદ્યો. એણે મનમાં જવિચાર્યું, જ્યારે નાનો અને મોટો ભાઈ માતા-પિતાની જરૂરીઆત પૂરી કરી લેવાના છે તો હું પ્રજાના સુખ માટે બલિદાન આપતાં શા માટે પાછો પડું ? મારી અંદર બીજા લોકો જેવી કાયરતા નથી, તો પછી શા માટે બલિદાન આપીને દેવતાઓને ખુશ ન કરૂં ? એણે મનમાં જ નિશ્ચય કરી લીદ્યો.

સવાર થતાં જ એણે બલિદાન માટે તૈયાર હોવાની વાત જણાવી. માતા-પિતાની રજાની રાહ જોયા વગર તે એ યદ્દા ભૂમિમાં જઈ પહોંચ્યો કે જ્યાં બલિના અભાવમાં યદ્દાનો અગ્નિ ઠંડો પડી ગયો હતો. બલિદાન માટે યોગ્ય પાત્ર મળતાં ચોતરફ પ્રસન્નતા છવાઈ ગઈ અને યદ્દાનાં કર્મકાંડમાં ગતિ આવી. શુનિશેપ પોતાના જવનને સાર્થ માની રહ્યો હતો. પ્રજાજનો એની સાહસિકતાનાં મુકત કંઠે વખાણ કરી રહ્યા હતા.

બલિદાનનો સમય નિકટ આવ્યો. વરૂણ દેવતા બ્રાક્ષણનું ખોળિયું દારણ કરીને યજ્ઞ ભૂમિમાં હાજર થયા. એમણે કહ્યું - પરમાર્થથી વિમુખ બનેલી પ્રજાને અસંખ્ય સંકટોનો સામનો કરવો પડે છે. આ દેશ પોતાની ભીરૂતાનો દંડ ભોગવી રહ્યો છે. શુનિશેપે આ કલંક દ્યાંઈ નાંખ્યું. બિલનો અર્થ મૃત્યુ નહિ, સમર્પણ છે. બિલિદાની શુનિશેષ આગળ વધ્યો છે. એટલે સ્વાભાવિક છે કે બીજા પણ એનું અનુકરણ કરશે અને સંસારમાં પરમાર્થની પ્રવૃત્તિઓ ચલાવશે. દેવતા એની જ સહ જોતા હતા. હવે એમનો ક્રોદ્ય શાંત થઈ ગયો. આજથી જ મુશળદાર વરસાદ થશે અને દુકાળનું નિવારણ થશે.

થયું પણ એવું જ શુનિશેપ પ્રજાને પરમાર્થ પરાયણ અને સંગઠિત બનાવવામાં લાગી ગયો. દેવતાઓએ વરસાદ વરસાવ્યો અને દુષ્કાળનું સંકટ ટળી ગયું બલિદાનીનો દેશ દુઃખી પણ કેવી રીતે રહે! ત્યાં જોઈ શકાય છે. ધર્માત્મા કહેવડાવવાના લોભમાં લોકો જનતાને ભ્રમમાં નાંખે છે અને એ ભલી ભોળી પ્રજાનું કેટલું ધન ડકારી જાય છે. લોભ અને મોહના કુચક્રમાં ક્સાયેલી વ્યક્તિ જેટલાં કુકર્મો કરે છે એના કરતાં વધારે કુકર્મો-અત્યાચાર પ્રતિષ્ઠાના ભૂખ્યા અભિમાની લોકો કરે છે. આન, બાન અને શાન પર કેટલાય લોકોને કુર્બાન થવું પડ્યું છે.

ચોર પણ ઘનવાન બને છે, કુકર્મીઓ મોજ મજા કરે છે, અહંકારી પણ વિજેતા બને છે, વિદ્ભષકોની ગતિવિદ્યિઓ લોકોનું મનોરંજન કરે છે, પગ ઉપર અને હાથ નીચે રાખીને ચાલનારને જોઈને દર્શકો પણ તાલીઓ વગાડે છે. જો આટલી નાની ઉપલબ્ધિ માટે મનુષ્ય વિશ્વનું અહિત કરવા લાગે તો એને દુર્ભાગ્ય જ કહેવું જોઈએ.

ગૌરવ તો એમાં છે કે મનુષ્ય વ્યક્તિગત નુકસાન વેઠીને જનિંદ, અપમાન સહન કરીને પણ વિશ્વ હિતને પ્રાથમિકતા આપે. મહાનતા એમાં છે કે ઘન જ નહિ, માન ખોઈને પણ મનુષ્ય એવાંકામ કરે કે જેનાથી વિશ્વ કલ્યાણ થાય. દૂરંદેશીતા એમાં છે કે સમાજમાં ઉચ્ચ અદર્શોની સ્થાપના માટે વ્યક્તિ પોતાના આદર્શોનો ત્યાગ કરતાં પણ ખચકાય નહીં સાધના અને સાધ્ય બંને ઉત્તમ હોય તો અત્યુત્તમ પણ જ્યારે આપત્તિ ધર્મ સામે આવીને ઊભો હોય ત્યારે સાધ્યનું ગોંરવ જાળવી રાખવા માટે સાધનોના આદર્શવાદનું અવમૂલ્યન કરી શકાય છે

મહાભારતની અનેક ઘટનાઓ આપણને બતાવે છે કે ઘર્મને વિજયી બનાવવા માટે એવાં કામ પણ કરવામાં આવ્યાં કે જેને વ્યક્તિગત દેષ્ટિથી અઘર્મની શ્રેણીમાં જ મૂકી શકાય. તત્વદર્શી અને યોગેશ્વર ભગવાન શ્રીકૃષ્ણે એવાં કાર્યોનું ફક્ત સમર્થન જ નહોતું કર્યું, પરંતુ એની પાછળ એમનો હાથ પણ હતો. સત્યના રક્ષણ માટે એમણે અઘર્મને પ્રોત્સાહન આપવાની સાથે સાથે એ વાતનું ખાસ ઘ્યાન રાખયું કે એમાં કોઈ વ્યક્તિની કે જૂથની ભલે નિંદા થાય. ભલે પાપ લાગે, પણ વિશ્વ હિતનું લક્ષ્ય પૂરુ થવું જોઈએ. ઘર્મ પરંપરાનો વિજય થવો જોઈએ.

સ્પષ્ટ છે કે ભગવાનનો દરેક અવતાર ધર્મના

રક્ષણ અને અદ્યર્મના નાશ માટે જ થાય છે. એ પણ સાચું છે કે અહિંસાને ઘર્મની પહેલી પંકિતમાં સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે છતાં પણ મોટા ભાગે દરેક અવતારને શસ્ત્ર ધારણ કરીને હિંસાથી જ અધાર્મિક તત્વોનો સંહાર કરવો પડ્યો છે વામન ભગવાને બલિ રાજા સાથે છળ કપટ કર્યાની વાત સૌ કોઈ જાણે છે બઢુનો ભરયુવાનીમાં સ્ત્રી-પુત્રનો ત્યાગ ધર્મની મર્યાદાઓમાં નથી આવતો.રામનો સીતા ત્યાગ પણ સામાન્ય ન્યાયની કસોટી પર કથાં સાચો ઠરે છે? વિશ્વ હિતને ધ્યાનમાં રાખીને કરવામાં આવેલાં અધાર્મિક કાર્યોની યાદી તૈયાર કરવામાં આવે તો એમાં અવતાર, દેવતા, ઋષિઓના નામ પણ આવ્યા વગર રહેશે નહિ. પાંડુ, દ્યુતરાષ્ટ્ર અને વિદરને જન્મ આપનાર મહર્ષિ વ્યાસનું સંતાનોત્પાદન ઘર્મ મર્યાદાઓની વિરૂદ્ધ હતું. હોંપદીના પતિવૃત-ઘર્મનું સમર્થન કઈ સંહિતાના આઘાર પર કરવામાં આવે ? **યુધિષ્ઠિરે 'ન**રો વા **કુજે**રો વા'નો ભ્રમ પેદા કર્યો હતો. છતાં પણ તેઓ ધર્મરાજના નામથી ઓળખાયા અને સ્વર્ગના અધિકારી બન્યા. કારણ સ્પષ્ટ હતું - એમણે વ્યકિતગત અપયશ સહન કરીને પણ ઘર્મ પક્ષને વિજ્યી બનાવવા માટે ખેદ અનુભવ્યા વગર પાપદંડ અને અપચશનો હસી-ખુશીથી સ્વીકાર કર્યો.

ભગવાન શ્રીકૃષ્ણે પ્રતિજ્ઞા કરી હતી કે તેઓ મહાભારતના યુદ્ધમાં શસ્ત્ર ઘારણ નહિ કરે, પણ ઘર્મ પક્ષની હાનિ થતી જોઈને ભીષ્મની વિરુદ્ધ હથિયાર ઉઠાવ્યાં અને પોતાની વ્યક્તિગત પ્રતિજ્ઞા તૂટવાની પણ પરવા ન કરી. અર્જુને કરેલા જ્યઢ્થના વઘનું પ્રકરણ પ્રતિજ્ઞા ભંગ અને છળ કપટથી ભરેલું પડ્યું છે. ભીષ્મ, ઢોણ, કર્ણ, દુર્યોઘન વગેરે કોંરવ પક્ષના સેનાપતિઓ સામસામેની લડાઈમાં નહોતા હાર્યા, એમને બધાંને યુદ્ધની મર્યાદાઓનું ઉલ્લંઘન કરીને પાંડવોએ માર્યા હતા.

કુંતીએ કર્ણની પાસે જઈને પોતાના કલંકનું સ્હસ્યો**દઘાટન** કર્યું કે તે એની કુમારી અવસ્થામાં જન્મેલો પુત્ર છે. આ રહસ્ય ખોલવાને કારણે કુંતીની ક્રીર્તિને કલંક લાગ્યું. જો આ વાત રહસ્યના ગર્ભમાં જ દબાઈ રહી હોત તો એ સમયના લોકો અને ત્યાં જોઈ શકાય છે. ધર્માત્મા કહેવડાવવાના લોભમાં લોકો જનતાને ભ્રમમા નાખે છે અને એ ભલી ભોળી પ્રજાનુ કેટલું ધન ડકારી જાય છે. લોભ અને મોહના કુચક્રમાં ફસાયેલી વ્યક્તિ જેટલા કુકર્મો કરે છે એના કરતાં વધારે કુકર્મો-અત્યાચાર પ્રતિષ્ઠાના ભૂખ્યા અભિમાની લોકો કરે છે. આન, બાન અને શાન પર કેટલાય લોકોને કુર્બાન થવું પડ્યું છે.

ચોર પણ ધનવાન બને છે, કુકર્મીઓ મોજ મજા કરે છે, અંહંકારી પણ વિજેતા બને છે, વિદ્દષકોની ગિતિવિધિઓ લોકોનું મનોરજન કરે છે, પગ ઉપર અને હાથ નીચે રાખીને ચાલનારને જોઈને દર્શકો પણ તાલીઓ વગાડે છે જો આટલી નાની ઉપલબ્ધિ માટે મનુષ્ય વિશ્વનું અહિત કરવા લાગે તો એને દુર્ભાંત્ય જ કહેવું જોઈએ.

ગોંરવ તો એમા છે કે મનુષ્ય વ્યક્તિગત નુકસાન વેઠીને જનિંદ, અપમાન સહન કરીને પણ વિશ્વ હિતને પ્રાથમિકતા આપે. મહાનતા એમા છે કે ઘન જ નહિ, માન ખોઈને પણ મનુષ્ય એવાંકામ કરે કે જેનાથી વિશ્વ કત્યાણ થાય. દૂરદેશીતા એમા છે કે સમાજમા ઉચ્ચ આદર્શોની સ્થાપના માટે વ્યક્તિ પોતાના આદર્શોનો ત્યાગ કરતાં પણ ખચકાય નહીં સાધના અને સાધ્ય બંને ઉત્તમ હોય તો અત્યુત્તમ પણ જ્યારે આપત્તિ ધર્મ સામે આવીને ઊભો હોય ત્યારે સાધ્યનુ ગોંરવ જાળવી રાખવા માટે સાધનોના આદર્શવાદનુ અવમૂલ્યન કરી શકાય છે

મહાભારતની અનેક ઘટનાઓ આપણને બતાવે છે કે ઘર્મને વિજયી બનાવવા માટે એવા કામ પણ કરવામા આવ્યાં કે જેને વ્યક્તિગત દેષ્ટિથી અઘર્મની શ્રેણીમા જ મૂકી શકાય. તત્વદર્શી અને યોગેશ્વર ભગવાન શ્રીકૃષ્ણે એવાં કાર્યોનુ ફક્ત સમર્થન જ નહોતું કર્યું, પરંતુ એની પાછળ એમનો હાથ પણ હતો. સત્યના રક્ષણ માટે એમણે અઘર્મને પ્રોત્સાહન આપવાની સાથે સાથે એ વાતનું ખાસ ઘ્યાન રાખયુ કે એમાં કોઈ વ્યક્તિની કે જૂથની ભલે નિંદા થાય, ભલે પાપ લાગે, પણ વિશ્વ હિતનું લક્ષ્ય પૂરુ થવું જોઈએ. ઘર્મ પરંપરાનો વિજય થવો જોઈએ.

સ્પષ્ટ છે કે ભગવાનનો દરેક અવતાર ધર્મના

રક્ષણ અને અંધર્મના નાશ માટે જ થાય છે એ પણ સાચું છે કે અહિંસાને ધર્મની પહેલી પકિતમા સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે છતા પણ મોટા ભાગે દરેક અવતારને શસ્ત્ર ધારણ કરીને હિંસાથી જ અધાર્મિક તત્વોનો સંહાર કરવો પડ્યો છે. વામન ભગ્નવાને બલિ રાજા સાથે છળ કપટ કર્યાની વાત સૌ કોઈ જાણે છે **બૃઢુ**નો ભરયુવાનીમા સ્ત્રી-પુત્રનો ત્યાગ **ધર્મ**ની મર્યાદાઓમાં નથી આવતો.રામનો સીતા ત્યાંગ પણ સામાન્ય ન્યાયની કસોટી પર કથા સાચો ઠરે છે? વિશ્વ હિતને ધ્યાનમા રાખીને કરવામાં આવેલા અધાર્મિક કાર્યોની યાદી તૈયાર કરવામાં આવે તો એમાં અવતાર દેવતા. ઋષિઓના નામ પણ આવ્યા વગર રહેશે નહિ પાડુ દ્વતરાષ્ટ્ર અને વિદરને જન્મ આપનાર મહર્ષિ વ્યાસનું સંતાનોત્પાદન ધર્મ મર્યાદાઓની વિરૂદ્ધ હતુ. ઢાઁપદીના પતિવૃત-ઘર્મનું સમર્થન કઈ સંહિતાના આદ્યાર પર કરવામાં આવે ? **યુદ્ધિષ્ઠિરે 'ન**રો વા **કુજં**રો વા'નો ભ્રમ પેદા કર્યો હતો. છતાં પણ તેઓ ધર્મરાજના નામથી ઓળખાયા અને સ્વર્ગના અધિકારી બન્યા કારણ સ્પષ્ટ હતું - એમણે વ્યકિતગત અપયશ સહન કરીને પણ ધર્મ પક્ષને વિજ્યી બનાવવા માટે ખેદ અનુભવ્યા વગર પાપદંડ અને અપયશનો હસી-ખુશીથી સ્વીકાર કર્યો

ભગવાન શ્રીકૃષ્ણે પ્રતિજ્ઞા કરી હતી કે તેઓ મહાભારતના યુદ્ધમાં શસ્ત્ર ઘારણ નહિ કરે, પણ ઘર્મ પક્ષની હાનિ થતી જોઈને ભીષ્મની વિરુદ્ધ હથિયાર ઉઠાવ્યા અને પોતાની વ્યક્તિગત પ્રતિજ્ઞા તૂટવાની પણ પરવા ન કરી. અર્જાને કરેલા જ્યદ્મથના વઘનુ પ્રકરણ પ્રતિજ્ઞા ભગ અને છળ કપટથી ભરેલુ પડ્યુ છે ભીષ્મ, દ્વાણ, કર્ણ, દુર્યોઘન વગેરે કોંરવ પક્ષના સેનાપતિઓ સામસામની લડાઈમાં નહોતા હાર્યા, એમને બધાંને યુદ્ધની મર્યાદાઓનુ ઉલ્લંઘન કરીને પાંડવોએ માર્યા હતા.

કુંતીએ કર્ણની પાસે જઈને પોતાના કલંકનુ સ્હસ્યોદઘાટન કર્યું કે તે એની કુમારી અવસ્થામાં જન્મેલો પુત્ર છે. આ રહસ્ય ખોલવાને કારણે કુંતીની ક્રીર્તિને કલંક લાગ્યું. જો આ વાત રહસ્યના ગર્ભમાં જ દબાઈ રહી હોત તો એ સમયના લોકો અને ઇતિહાસકારો એના ચરિત્ર પર આંગળી ઉઠાવી શકત નહીં. આ તથ્ય કુંતી પણ જાણતી હતી, પણ એણે ધર્મ પક્ષને વિજ્યી બનાવવા માટે નિંદા-પ્રશંસાના ચક્રમાંથી બહાર નીકળવાનો નિશ્ચય કર્યો. યશ-કીર્તિની દેષ્ટિથી આ એક પ્રકારનું મૃત્યુ જ હતું, મોટા ભાગે ભઢ લોકો એનો સ્વીકાર કરવા તૈયાર નથી હોતા. કુંતીએ સાહસ કર્યું. કર્ણને સમજાવ્યો. મનોરથ પૂરો તો ન થયો, પણ અડધો લાભ તો એણે ઉઠાવી લીધો જ અર્જાનને બાદ કરતાં બીજા ભાઈઓ માટે કર્ણનું અભય વચન તો તે લઈ જ આવી.

જો ઘર્મ-અઘર્મની દેષ્ટિથી મહાભારતની ઘટનાઓનું વિશ્લેષણ કરવામાં આવે તો પાંડવોની મોટા ભાગની ગતિવિધિઓ અઘાર્મિક જ સાબિત થશે. કૃષ્ણ ચરિત્ર પર પણ ડગલે ને પગલે આંગળી ઉઠાવવામાં આવશે. એનાથી ઊલટું કૌરવો વધારે ધર્મ પરાયણ સાબિત થશે. પરંતુ આ ધાર્મિકતા એમના વ્યક્તિગત અહંકાર અને સન્માન સાચવવા માટે જ હતી. જેપક્ષ માટે તેઓ લડી રહ્યા હતા, તેની વફાદારીનું, સ્પષ્ટ ઉલ્લંધન થતું હતું.

'શિખંડીની સાથે યુઢ નહી કરૂં' - આ પ્રતિજ્ઞાને બ્રીષ્મએ પોતાની વ્યક્તિગત પ્રતિષ્ઠાનો પ્રશ્ન બનાવી લીધો હતો. તેઓ એ ન વિચારી શકયા કે સેનાપતિ માટે વ્યક્તિગત પ્રતિજ્ઞાનું કોઈ મહત્વ નથી હોતું. એણે તો પોતાના પદને અનુરૂપ કર્તવ્ય પાલન પર જ ઘ્યાન આપવું જોઈએ.

સેનાપતિ દ્રોણાચાર્યનો પુત્ર હણાયો ત્યારે એમણે શોકગ્રસ્ત થઈને હથિયાર હેઠાં મૂકી દીધાં. સેનાપતિ માટે વ્યકિતગત પુત્ર શોકનું શું મહત્વ હોઈ શકે ? રણ મેદાનમાં પગ મુકનારને જીવન અને મૃત્યુના વિચાર છોડી દેવા પડે છે. ઢોણાચાર્યને એમનો વ્યક્તિવાદ નડયો; પરિણામે તેઓ પણ માર્ચાગયા અને સાથે હજારો-લાઓ સૈનિકો પણ માર્ચા ગયા.

કર્ણ પોતાની દાનવીરતાનો યશ અખંડ રાખધા માગતો હતો. ભિક્ષુકને ના પાડીને અપયશ કોણ સહન કરે? આ વ્યકિતવાદે કવચ અને કુંડળ દાનમાં અપાવી દીઘાં. કવચ-કુંડળ પહેરીને - અમર બન્યા પછી તે પોતાના પક્ષનું કેટલું હિત કરી શકતો હતો - આ દૂરગામી ચિંતન તે ભૂલી જ બેઠો. જો કે સૂર્ય ભગવાને આ પ્રકારના કપટની સૂચના પહેલેથી જ આપી દીઘી હતી, પણ કર્ણને તો પોતાની દાન વૃત્તિથી મળનારી ક્રીર્તિની ચિંતા વધારે હતી. સેનાપતિનું કર્તવ્ય શું કહે છે? - એના પર તો એણે ધ્યાન જ ન આપ્યું.

કોરવ પક્ષ જો કે સમષ્ટિ હિતની દિષ્ટિથી અઘર્મનો પોષક હતો. તે પોતાના હિત માટે ઘાર્મિક આચરણ કરતો હોવા છતાં પણ એને અઘાર્મિક જ કહેવામાં આવે છે. એનાથી ઊલટું ઘર્મ પક્ષને વિજથી બનાવવા માટે લડનારા પાંડવોની ઘર્મરક્ષકના રૂપમાં પ્રશંસા થાય છે. જો કે યુદ્ધ દરમ્યાન એમણે ઘર્મ વિરૂદ્ધનું આચરણ કર્યું હતું.

વસ્તુત: વિશ્વ હિત જ ઘર્મ છે. આદર્શવાદી પરંપરાઓ અને નીતિ-ન્યાયનું સંરક્ષણ જ ઘર્મ છે. શાશ્વત ઘર્મના રક્ષણ માટે પ્રચંડ પ્રયત્નો થવા જોઈએ. એમાં જે વ્યક્તિને ખોટું કામ કરવાનું અપ્રિય કર્તવ્ય સંભાળવું પડે તો પણ સાહસપૂર્વક એનો સ્વીકાર કરવો જોઈએ. વિશ્વ હિત માટે વ્યક્તિગત નુકસાન અપયશ સહન કરનારની ભાવિ પેઢીએ પૂજા જ કરશે.

### પુસ્તકાં જ ખોરાક

મિકાપુરૂષોની વિશેષતા એ છે કે તેઓ આજવન સ્વાધ્યાય કરતા હતા. આચાર્ય અત્રે એક વખત બીમાર પડયા હતા. છતાં પણ ખાટલા પાસે એમણે ઢગલાબંધ પુસ્તકો રાખ્યાં હતાં. પુસ્તકો વાંચીને તેઓ મનને હલકું કરતા હતા. એક મિત્ર મળવા આવ્યા અને એમણે એમને પુસ્તકો વાંચ્યા વગર સંપૂર્ણ આરામ કરવાની સલાહ આપી. અત્રેજીએ હસતાં હસતાં કહ્યું - "હું બીમાર છું પણ ભૂખ્યો કઈ રીતે રહું ? મારો ખોરાક પુસ્તકોમાંથી મેળવું છું."

આ રીતે બધા લોકોને જ્ઞાન મેળવવાની તથા સ્વાધ્યાય કરવાની અભિરુધિ જાગે તો એમનું વ્યક્તિત્વ પણ અપૂર્ણ નહીં રહે. જેઓ આમ કરવામાં પાછા પડે છે તેઓ પસ્તાય છે.



દી પયજ્ઞોની અભિનવ શ્રૃખલાની સફળતા અને વ્યાપકતા જોતા એવું લાગે છે કે યુગ શિલ્પીઓના અંત:કરણોમા નવચેતનાનો સંચાર થઈ રહ્યો છે આવા સમયમાં એવું કોણ હશે કે જે ઊઘતા રહેવાનુ પસંદ કરશે ?

દીપયજ્ઞોના માધ્યમથી યુગસંદેશ કેટલા **વિશા**ળ ક્ષેત્રમાં પહોંચી રહ્યો છે, એની ઝાંખી રજાૂ કરે છે આ સમાચાર :

સારની (બેતુલ) પ્રજ્ઞાપીઠના વાર્ષિકોત્સવના રૂપમાં દીપયજ્ઞ કાર્યક્રમ ઉલ્લાસ પૂર્ણ વાતાવરણમાં સંપન્ન થયો. એમાં નિકટની શાખાઓના સેંકડો કાર્યકર્તાઓ સામેલ થયા શહેરમાં ૭૦૦ પત્રિકાઓ આવતી હતી હવે આ વર્ષે પૂજ્ય ગુરુદેવના આદેશથી બમણી સંખ્યા કરવામાં આવી છે અને હજા પણ વધુને વધુ સદસ્યો બનાવવાના પ્રયત્નો ચાલુ છે સ્વજનોના આ સંકલ્યથી પ્રભાવિત થઇને આ કાર્યકર્તાઓનો પણ ઉત્સાહ વધ્યો છે સોંએ નશા નિવારણ, દહેજ ઉન્મૃલન, વૃક્ષારોપણ જેવા કાર્યક્રમોને વેગ આપવાનો સંકલ્ય લીદો છે.

દુર્ગ :ગાયત્રી શકિતપીઠનો છઠ્ઠો વાર્ષિકોત્સવ કાર્યક્રમ હર્ષોલ્લાસ સાથે સંપન્ન થયો. શ્રીમતી જ્ઞાનદેવી, શ્રીમતી ઘનવતી શુકલા, શ્રી અંતરિસંહ, શ્રી ગૂજરમલ જૈન તથા શ્રી જ્ઞાની ચંદાનીએ રચનાત્મક કાર્યક્રમો પર પ્રકાશ પાડ્યો હાજર રહેલા પરિજનો એ મિશનની ગતિવિધિઓને વેગ આપવા માટે સક્કલ્ય લીધો

તાપીન (હજારી બાગ) અંડર ગ્રાઉન્ડ પ્રોજકટ કોલિયરીમાં દીપયરા કાર્યક્રમ હર્ષોલ્લાસ સાથે સંપન્ન થયો. આ આયોજનમા પ્રોજેકટના મોટાભાગના અધિકારીઓ હાજર રહ્યા. શ્રી મુરલીઘર તર્વે તથા નરેન્દ્ર માલવીયાના પ્રયાસોથી નિકટના વિસ્તારમાં સદવાકય લેખન કરવામાં આવ્યું. નશા નિવારણ તથા દહેજ ઉન્મૂલન માટે સેંકડો લોકોએ સંકલ્પ પત્ર ભર્યાં મિશનની પત્રિકાઓની સંખ્યા બમણી કરવાનો સંકલ્પ લેવામાં આવ્યો.

રાજગઢ : સ્થાનીય કાર્યકર્તાઓના સહયોગથી આસપાસનાં ગામડાંમા દીપયજ્ઞ કાર્યક્રમ ચલાવવાના સફળ પ્રયત્નો કરવામાં આવી રહ્યાં છે. આજ સુધીમાં ૧૦ ગામોમાં કાર્યક્રમ સંપન્ન કરવામાં આવ્યા રાજગઢ શહેરમાં આજ સુધી ૨૫૦ પત્રિકા આવતી હતી. હવે એની સખ્યા ૫૦૦ સુધી પહોંચાડવામાં આવી છે

ઉજ્જૅન : ત્રણ દિવસનું શતવેદી દીપયજ્ઞ આયોજન સફળતાની સાથે સંપન્ન થયું. જિલ્લાની સમસ્ત શાખાઓના કર્મઠ કાર્યકર્તાઓને આ કાર્યક્રમમાં બોલાવવામાં આવ્યા હતા આ પ્રસગ પર નિકટના ગામોમાં કરવામા આવનાર દીપયજ્ઞોનો કાર્યક્રમ ઘડવામાં આવ્યો. સા પરિજનોએ મિશનની પત્રિકાઓ ઘેર ઘેર પહોંચાડવાનો સંકલ્ય લીઘા.

સેનરા (ત્રાજપુર) શ્રી રામચન્દ્ર સિંહ અને વિજય બહાદુરસિંહના પ્રશંસનીય પ્રયત્નોથી વારાણસી, આજમગઢ, ગાજપુર અને જૌનપુર જિલ્લાઓમાં જન જાગરણના કાર્યક્રમોને વેગ આપવા માટે વ્યાપક સ્તર પર જન સંપર્ક કરવામાં આવી રહ્યો છે સમસ્ત ક્ષેત્રમાં પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવનો સંદેશ પહોંચાડવા માટે દરેક જિલ્લામાં ચાર-ચાર કાર્યક્રમ ગોઠવવામાં આવી રહ્યા છે

**માવલી જંડશન : શ**હેરના પ્રતિષ્ઠિત વ્યકિતઓ ઉપરાંત વિદ્યાન સભ્ય શ્રી હનુમંત પ્રસાદ પ્રભાકર, મુખ્ય સરપંચ મામલતદાર, તથા બીજા સરકારી અધિકારીઓની હાજરીમા દીપયજ્ઞનુ આયોજન સાનદ સંપન્ન થયું. પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવના સંદેશથી પ્રભાવિત થઈને સેંકડો નાગરિકોએ દહેજ ઉન્મૂલન, નશા નિવારણ, વૃક્ષારોપણ તથા પ્રોઢ શિક્ષણ કાર્યક્રમોને વેગ આપવા માટેના સંકલ્પ પત્ર ભર્યા સ્થાનીય કાયકર્તાઓએ પત્રિકાના બમણા સદસ્યો બનાવવાના સંકલ્પ લીદા

છઘસરા : સહજનવા પ્રજ્ઞાપીઠમાં દરરોજ દીપયજ્ઞ કાર્યક્રમ ચલાવવામા આવે છે. આ શ્રૃંખલાંમાં શતવેદી દીપયજ્ઞાનું એક વિશષ આયોજન કરવામા આવ્યુ. તરતજ મિશનની પત્રિકાઓના ૧૦૦ ઉપરાત નવા સદસ્યો બની ગયા. આખું વર્ષ નવા સદસ્યો બનાવતા રહેવાનો સંકલ્ય લેવામાં આવ્યો.

રાયબરેલી: ગાયત્રી પરિવારના સૌ સદસ્યોએ ભેગા મળીને ફીલ્ડ હોસ્ટેલની સામે દીપયજ્ઞનુ કાર્યક્રમનું સફળ આયોજન કર્યું. કાર્યક્રમનું ઉદઘાટન સીવીલ જજ શ્રી એ કે તિવારીએ દિપ પ્રગટાવીને કર્યું. નશા નિવારણ, દહેજ ઉન્મૃતન, વૃક્ષારોપણ માટે શ્રદ્યાળુ પરિજનોએ સામૂહિક રૂપથી સકલ્પ લીધા.એં અવસર પર આદર્શ વિવાહની શ્રુખલામા આયું, વિમલા દેવીનો શુભ વિવાહ શ્રી મહાદેવ સિહની સાથે નિર્વિદન સંપન્ન થયો છેલ્લે જલ્લા ખેતી અને પરિયોજના અધિકારી શ્રી જ એન યાદવ તથા સ્થળ પર હાજર રહેલા પરિજનોએ ફ્લોનો વરસાદ વરસાવીને વર-કન્યાનુ સ્વાગત કર્યું.

બે મતેરા (દુર્ગ) દી પયજ્ઞા કાર્યક્રમોની શ્રુખલાઓમાં સિદ્યારી, જાતા તથા જવેરી વગેરે ગામોમાં યજ્ઞા આયોજન ગોઠવામાં આવ્યા. સિદ્ય કાર્યકર્તાઓની ટુકડી સદવાકય લેખન, સ્લાઈડ પ્રોજેક્ટર પ્રદર્શન ઢ્રારા સંપૂર્ણ વિસ્તારને પ્રજ્ઞા આલોકથી ઝગમગાવવા માટે પ્રયાસ કરી રહી છે અત્યાર સુધી ૩૪૬ ગામોમાં આ રચનાત્મક કાર્યક્રમો માટે સકલ્ય પત્ર ભરાવવામાં આવી રહ્યા છે, સાથે જ પત્રિકાના ગ્રાહકા વધારવા માટે પણ પ્રયત્ન કરવામાં આવી રહ્યા છે

મંદસૌર : શતવેદી દીપયજ્ઞો કાર્યક્રમો આનંદ સાથે સપન્ન થયો. સ્થાનીય ટાઉન હોલમાં શહેરના પતિષ્ઠિત વ્યકિતઓની ગોષ્ઠિ રાખવામાં આવી છે. **જે** પોતાને ઉપદેશ આપે છે, તે જઉન્નિતિ કરી શકે છે.

એમાં વર્તમાન સમસ્યાઓના સમાધાન માટે મિશન દ્વારા ચલાવવામાં આવી રહેલ રચનાત્મક કાર્યક્રમો પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો. સો ઉપસ્થિત પરિજનો પ્રભાવિત થયા. કાર્યક્રમોને વેગ આપવા તથા પત્રિકાના વધુને વધુ સદસ્યો બનાવવા માટે સંકલ્પ લેવામા આવ્યા.

અમેઢી: પ્રેરણાપ્રદ વાતાવરણમાં દીપયજ્ઞ કાર્યક્રમ સપન્ન થયો ઇન્ટર કોલેજતથા ડિગ્રી કોલેજમાં પણ ડો. ઓ.પી. શર્માએ પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવનો સંદેશો સભળાવ્યો. લગભગ ૩૫૦ વિદ્યાર્થીઓ, શિક્ષકોએ પોતાના હાથ ઉંચા કરીને મિશનના કાર્યક્રમો સફળ બનાવવા માટે પોતાનો સહકાર આપવાનું વચન આપ્યું. વિદ્યાલયોમા મિશનની પત્રિકાઓ મંગાવવા માટે સકલ્પ લેવામા આવ્યા

સુલતાનપુર: ગાયત્રી પીઠના સૌજન્યથી દરરોજ દીપયજ્ઞ કાર્યક્રમ કરાવવા તથા મહિનામા બે ત્રણ મોટા સામૃહિક આયોજન કરવાની એક યોજના બનાવામાં આવી છે જિલ્લામા જ્યાં પણ મોટા આયોજન થાય છે. ત્યા અહિના કાર્યકર્તા પહેલેથી જ પહોચીને સદ્વાકય લેખન અને બીજ પૂર્વ તૈયારીઓ કરીને પ્રભાવશાળી બનાવામાં ભારે જહેમત ઉઠાવે છે કાર્યક્રમ સંપન્ન થયા પછી પણ નિયમિતરૂપથી જનસંપર્ક કરીને જનતાને યુગ સદેશ આપે છે

અખંડ જ્યાતિનું તેલુગુ સંસ્કરણ

ગુન્ટ્રર (આંદ્ર પ્રદેશ)થી અખંડ જ્યોતિના તેલુગુ સંસ્કરણના પ્રકાશનનો પ્રારંભ થઇ ગયો છે. પ્રકાશનનું એક વર્ષ પૂરું થઈ જતાં સ્થાનીય પરિજનોએ આ પત્રિકાની પ્રસાર સંખ્યા બમણી કરવાનો સકલ્પ લીદ્યો. આ પત્રિકા માટે નીચેના સરનામા પર સંપર્ક સાદી શકાય છે.

> વાર્ષિક લવાજમ -રૂા. ૧૫ - ૦૦ શ્રી ડો. ટી. શીવરામ કૃષ્ણ રેડ્ડી ૩-૧-૪૩/૨૪ સ્તમ્બલ ગરવુ ગુન્દુર - ૫૨૨ ૦૦૬ (આ.પ્ર.)

### તકુરાળું સહયા આસ

વિદ્યા વિહારમાં એ દિવસે દીક્ષાંત સંસ્કાર હતો. આચાર્ચ રૉંહિત્ય સ્નાતકોની સામે પ્રવચન કરી રફ્યા હતા. એમની વાણી સાંભળવા માટે દૂર દૂરથી હજારો જિજ્ઞાસુ અને ભઢ પુરુષો પણ આવ્યા હતા. એ સપ્રમાં જે જ્ઞાન ગંગા વહી રહી હતી એમાં ડૂબકી મારીને શ્રોતા મત્રમુગ્ધ થઈ ગયા હતા. સોંના મુખે એક જ વાત હતી - આવી અમૃત વર્ષાનો લાભ તો કયારેક કયારેક જ કોઈ ભાગ્યશાળીઓને મળે છે.

એ સમારંભમાં સ્વયં કોંશલ દેશના રાજા પણ હાજર હતા. વિદ્યા વિહારના સમાપન સમારંભમાં એમની હાજરી જરૂરી તો નહોતી, પણ તેઓ આચાર્ય રોંહિત્ય પોતાની ઓજસ્વી વાણીમાં જેઉપદેશ આપતા હતા તેનો લાભ જતો કરવા નહોતા ઈચ્છતા. એટલે તેઓ ત્યાં હાજર રહ્યા. એમની હાજરીનું બીજાું પણ એક કારણ હતું - વિદ્યા વિહારના નિર્માણથી માંડીને એના સંચાલન સુધીની સંપૂર્ણ જવાબદારી રાજ નૃત્યાંગના મધુલિકાના ખભા પર હતી. રાજાધિરાજને તે પ્રાણથી પણ વધારે વ્હાલી હતી.એના ભૂકુટિ વિલાસ પર એમના મનનો મોરલો નાચતો રહેતો હતો તેઓ એનાથી એક ક્ષણ પણ જુદા રહી શકતા નહોતા. એ દિવસોમાં મધુલિકા બહુ વ્યસ્ત હતી. એટલે કોંશલ નરેશ પણ ત્યાં આવ્યા હતા

દરરોજ નિયમિતરૂપથી આચાર્યની અમૃત વર્ષા થઇ રહી હતી. તેઓ મેઘ ગર્જના જેવી ઓજસ્વી વાણીમાં તત્વ દર્શનના ગંભીર વિષયો પર પ્રકાશ પાડી રહ્યા હતા. આજે એમના પ્રવચનનો મુખ્ય વિષય હતો - તથ્ય અને સત્ય,' આ વિષય પર વિવિધ ઉદાહરણો અને તર્ક આપીને તેઓ સાબિત કરી રહ્યા હતા કે સત્ય અવિભાજયરૂપથી તથ્ય સાથે જોડાયેલું છે. તથ્યના આધાર પર જ સત્યને ઓળખી અને મેળવી શકાય છે.

તથ્ય વગરનું સત્ય એક બ્રમ છે. સત્યને મેળવવું હોય તો તથ્યોનો આધાર લેવો પડશે.

વિષય ગંભીર હતો. આચાર્ય રોહિત્યનો વાણી પ્રવાહ એટલો તેજ હતો કે સામાન્ય બુદ્ધિ માટે એની સાથે વહેવા સિવાય બીજો કોઈ આરો નહોતો. વિદ્ધાનો અને જિજ્ઞાસુઓ વારંવાર તાળીઓ પાડી પાડીને એમના પ્રતિપાદનનું સમર્થન કરી રફ્યા હતા. સમારંભના કાર્યક્રમ ઉત્સાહવર્ધક વાતાવરણમાં નિર્વિઘ્ન ચાલી રહ્યા હતા.

મઘુલિકા રાજ નૃત્યાંગના હતી. એનું રૂપ અને યોવન સમયની પરિધિ ઓળંગીને એ સ્તર પર જઇ પહોંચ્યું હતું કે જેને સર્વશ્રેષ્ઠ કહી શકાય. પ્રકૃતિએ જાણે કે નવરાશની પળોમાં એની કાયા રચી હતી. કૌશલ નરેશ એના સોંદર્ય પર એટલા બધા મુગ્ધ હતા કે એમને એના સિવાય બીજાું કશું દેખાતું જ નહોતું. એની પાસે ધનના અપાર ભંડાર ભરેલા પડયા હતા. મહારાજે એને ઇન્દ્રાણી અને કુંબેર પત્નીની જેમ સંપન્ન બનાવવામાં કોઈ કસર છોડી નહોતી. રાજ ખજાનાનાં તાળાં એના ઈશારા પર ખુલતાં અને બંધ થતાં હતાં.

આ બધું તો તથ્ય હતું - ઠેર ઠેર એક જ વાતની ચર્ચા થતી હતી કે તે પોતાનો દંહ વેચીને મહારાજને પોતાના મોહ બંઘનમાં બાંઘનારી માયા છે. રાજ ખજાનો ખાલી કરીને પોતાનું ઘર ભરવાનો દોષ પણ એના માથે મઢવામાં આવ્યો હતો. આ બંને આરોપ પોતાના સ્થાન પર તથ્ય હતા. જો તથ્ય સાચા હોય તો સહેજે કલ્પના કરી શકાય કે એ નગરવધૂનું વ્યક્તિત્વ કેટલું પાપી અને નીચ-હલ્કી કોટિનું હશે. નગરવધૂ જ્યારે આ ચર્ચા સાંભળતી ત્યારે તેને બહુ દુ:ખ થતું હતું. તે રૂપવતી જ નહિ, બુઢિશાળી અને સૂક્ષ્મદર્શી પણ હતી. બીજાંની જેમ એણે આચાર્ય રોંહિત્યનું પ્રવચન ફક્ત કાનથી

સાંભાવ્યું જ નહિ; પરંતુ એના પ્રકાશમાં પોતાની જાતને પણ પારખી. એક વાર જ તેનું ક્રદય હચમચી ઉઠયું.

અત્યાર સુધી મધુલિકાનાં સ્વપ્ન જાદાં હતાં. એ ભદ્ર પરિવારમાં જન્મી હતી. તે પેટ ભરવા કે વાસના સંતોષવા માટે રાજનર્તકી નહોતી બની, એના માટે ક્રેઈએ એને વિવશ પણ નહોતી કરી. તે પોતાની ઈચ્છાથી જ નૃત્યાંગના બની હતી. પોતાના આ પ્રયત્નમાં એને સફળતા પણ મળી હતી. એની પાછળ એક ઉદ્દેશ્ય હતો. તે ચાહતી હતી કે કૌશલ દેશનો વિધા વિહાર ધર્મ સંઘની જરૂરીઆતો પૂરી કરે અને માનવ અંતરાત્મા પર ચઢેલાં મોહનાં આવરણ હટાવવા માટે કામ કરે. હજારો સુયોગ્ય ભિ**ક્ષુઓ** તૈયાર **થાય અને** તેઓ વિશ્વના ખૂરો ખૂરાામાં જઈને અદ્યર્મનો નાશ કરીને **ધર્મનો પ્રચાર કરે**. આવા વિદ્યા કેન્દ્ર માટે વિપુલ ધનની જરૂર હતી. લોકોમાં ધર્મ પ્રત્યે રુચિ નહોતી એટલે આ કાર્ય મંદ ગતિથી ચાલતું હતું. અને એવું લાગતું હતું કે ધર્મની સ્થાપના માટે યુગો સુધી રાહ જોવી પડશે. મઘલિકાએ નિશ્વય કર્યો કે તે પોતાનું રૂપ-યોંવન વેચીને પણ એટલું ઘન મેળવશે કે જેનાથી એક સાધન સંપન્ન વિદ્યા વિહારની સ્થાપના થાય

વર્ષો સુઘી તે આ વિચારના સારા-નરસા બંને પક્ષો પર ચિંતન કરતી રહી અને એ નિર્ણય પર પહોંચી કે લોકોની દષ્ટિમાં તથ્ય ચાહે ગમે તે રહે, પણ તે સત્ય માટે-સારા ઉદેશ્ય માટે પોતાના સર્વસ્વનું દાન કરશે. એટલે સુઘી કે પોતાના ગોંરવ-યશ અને પરલોકની પણ ચિંતા નહિ કરે. લોકો એને નૃત્યાંગના કહેશે ને ? વેશ્યા જ સમજશે ને ? આગમાં બળતા લાકડાની જેમ એને વાસનાના દાવાનળમાં પોતાના અસ્તિત્વનો હોમ કરવો પડશે ને ? આ તો એની વ્યક્તિગત હાનિ થઈ. વિશ્વ કલ્યાણના કાર્યમાં જો વ્યક્તિને પોતાનું શીલ પણ

હોમી દેવું પડે તો નુકસાન એને થશે-સંસારને તો એનો લાભ જ મળશે. મધુલિકાનો આ વિચાર ઘીરે ઘીરે દઢ થતો ગયો અને છેવટે એણે રાજનર્તકી બનવાનો પ્રયાસ કર્યો હતો. દૈહિક સુંદરતાને લીધે એને પોતાના ઘ્યેયમાં જલદી સફળતા મળી હતી.

મધુંલિકાએ જાણી બુઝીને કોંશલ નરેશને પોતાની મોહ જાળમાં કસાવ્યા હતા. ચતુરતાનો ઉપયોગ કરીને રાજ ખજાનામાંથી વિપુલ ધન મેળવ્યું હતું, પરંતુ ઉપયોગ ફકત વિધા વિહારના સંચાલનમાં જ થતો હતો. એનો શયન કક્ષ પણ કિંમતી સાધનોથી સજિજત હતો. પરંતુ તે હમેશાં ભૂમિશયન અને અસ્વાદ આહાર જ લેતી હતી. આ વાતની કોંઇને ખબર નહોતી. એક સંત જેવી તેની માનસિક સ્થિતિ હતી. અહાંરથી ધૃણિત અને અંદરથી પવિત્ર જીવન ક્રમનો અદ્ભુત સમન્વય સાધવામાં એને કેટલી સફળતા મળી, એના પર તે ખુદ આશ્ચર્ય કરતી હતી. સંતોષ એ વાતનો હતો કે તેને જે કાંઈ સહન કરવું પડી રહ્યું છે તે એક ઉચ્ચ ઉદેશ માટે સમર્પિત બલિદાનની જેવું છે.

પરંતુ આજે આચાર્ય રોહિત્યનું જે પ્રવચન ચાલી રહ્યું હતું, એ સાંભળતાં મઘુલિકાને લાગ્યું કે તે ભૂલ કરી બેઠી. તથ્ય અને સત્યને જુદાં માન્યાં. તથ્યની દિષ્ટથી તો તે નૃત્યાંગના જ છે ને ? સત્યનું શું મૂલ્ય ? એનો ઉદેશ ગમે તેટલો મહાન કેમ ન હોય, પણ સમાજની આંખોમાં તો એની ભૂમિકા એજ રહેશે કે જે તથ્યની કસોટી સાબિત કરશે. મઘુલિકાનો ચહેરો પીળો પડી ગયો. એના રોમેરોમમાં વીંછીના ડંખ જેવી વેદના ઉપડવા લાગી. એક બાજા જ્યાં શ્રોતાઓ પ્રવચનને અમૃત વર્ષાની ઉપમા આપી રહ્યા હતા, ત્યાં બીજા બોજા એજ પ્રવચન મઘુલિકાને માર્મિક પીડા આપતું

#### મારા બદલે બીજાને શા માટે દંડ

જયારે અંત:કરણમાં ઉદાર આત્મીયતાનો વિકાસ થાય છે. ત્યારે બધા જવ પોતાના લાગે છે. ગાંઘીજની પાસે વર્ધી સેવાગ્રામમાં એક કુષ્ઠ સેગી રહેતા હતા. એમનું નામ હતું પરચુરે શાસ્ત્રી. ગાંઘીજ જાતે એમને મલમ પટ્ટા કરતા હતા. એક દિવસ કોઈ ગુણીજન આવ્યા. એમણે કુષ્ઠરોગની દવા બતાવી કે એક કાળા સાપને હાંલ્લીમાં બંધ કરી એની ભસ્મ કરી ખાવાથી આ રોગ મટી જશે શાસ્ત્રીજીએ આ સાંભળીને જવાબ આપ્યો કે એના કરતાં તો મને જ હાંલ્લજામાં બંધ કરીને સળગાવી દો તો વધારે સારું. સાપે શું ગુનો કર્યો છે કે એને આવી સંજા મળે ? લાગી રહ્યું હતું. છેવટે તે બીમારીનું બહાનું કરીને તેનકટના વિશ્રામ ગૂહમાં જઈને સુઈ ગઈ અને ધુસકે ને ગ્રુસકે રડવા લાગી

આચાર્ય રોહિત્યનું પ્રવચન પૂરુ થયુ. ત્યાર પછી વિદ્યા વિહારના પ્રાઘ્યાપક વિશાલાક્ષનું પણ એક નાનું પ્રવચન થવાનુ હતુ એટલે તેઓ ઉઠયા અને અત્યંત નમ્રતા સાથે બોલ્યા - આચાર્યશ્રીનું પૂર્ણ સન્માન કરીને પણ હું મારો મતભેદ વ્યકત કરવા માગુ છું કે તથ્ય અને સત્ય એક નથી બને એકબીજા માટે મદદરૂપ તો બની શકે છે, પણ એ સભાવના નથી નકારી શકાતી કે કોઈ વ્યકિતની અદરની અને બહારની સ્થિતિ એકદમ જુદી હોય સાધુ જેવો વેશ ધારણ કરેલા ડાકુ પણ હોઈ શકે છે અને કોઈ ડાકુ જેવુ આચરણ કરનાર વ્યકિતનું અત:કરણ સંત જેવું પણ હોઈ શકે છે તથ્ય અને સત્ય બને પોત પોતાની જ્યાએ મહાન છે, છતા પણ તે બને એક નથી થઈ શકતાં. એમાં મોલિક અતર તો રહેશે જ

સભામાં સન્નાટો છવાઈ ગયો. વાત માર્મિક હતી, એટલે કોઈ એનું ખંડન કરવાનુ સાહસ ન કરી શક્યું. રોહિત્યની વાત જાણે આધીના એક સપાટામાં ઉડી ગઈ આચાર્યની આંખોમાથી આગ વરસવા લાગી. એમને પોતાનુ અપમાન થયુ હોય તેમ લાગ્યું. સમય પૂરો થઈ યુકયો હતા, એટલે મુઝવણની ક્ષણોમાં જએ સત્રનું વિસર્જન કરવુ પડયું.

આ બાજા વિશ્વામ ગૃહમા મધુલિકાની આખોમાંથી આસુની નદી વર્દા રહી. વિશાલાક્ષના પ્રવચનના શબ્દો કાને અથડાતા એને થોડી સાત્વના મળી તે જાણતી હતી કે વિશાલાક્ષ આચાર્ય રોહિત્ચથી નાના તો છે, પણ એમનુ તત્વ મથન બહુ ગૃઢ છે. આંસુ સુકાઈ ગયા અને તે થોડીવારમા સ્વસ્થ થઈને કોંશલ નરેશની સાથે રાજભવન ચાલી ગઈ

રાજમહેલમા તે વિશાલાક્ષના કક્ષમાં ગઈ. એમની વચ્ચે અટપટી તત્વચર્ચા પણ ચાલી, પણ એને તો પોતે ખોવાઈ ગઈ હોય તેવો અનુભવ થઈ રક્ષો હતો. ઘીરે ઘીરે પાસે આવી અને એમના ખોળામાં માથું મૂકીને એવી ભાવ વિભોર થઈ ગઈ, જાણે કે એને જે જોઈતુ હતું તે મળીં ગયુ. જે દેવતાનાં ચરણોમાં તે પોતાનું ક્દય પુષ્પ ચઢાવવા માગતી હતી તે જાણે કે સામે જ આવીને આ વણકલ્ચ્યુ દેશ્ય જોઈને એક ક્ષણ માટે તો વિશાલાક્ષ પણ મૂંઝવણમાં પડી ગયા, પણ બીજી ક્ષણે એમણે પોતાના મન પર કાબૂ મેળવી લીધો. એમણે પોતાની કરૂણાયુકત મમતા અને વાત્સલ્યથી મધુલિકાના માથા પર હાથ ફેરવ્યો અને એને ઉદ્દેશીને કહ્યુ - સત્ય અને તથ્યને જુદા રાખી શકાય છે ઊંડા પ્રેમને-ગાઢ મિત્રતાને વિલાસી આયરણથી અલગ પણ રાખી શકાય છે પૂર્ણતા માટે પ્રેમથી આગળ વધીને શ્રેયની શરણમા જવ પડે છે.

મધુલિકાએ આંખો ખોલી અને પૂછ્યું - શું સત્યને તથ્યને અનુરૂપ ન બનાવી શકાય ? સ્નેહને મમત્વમા પરિણિત ન કરી શકાય ?

વિશાલાક્ષની કરૂણા એમનાં કમળ જેવાં અર્ધ ખુલ્લા નેત્રોમાથી ટીપેટીપે ટપકવા લાગી તેઓ બોલ્યા-ભઢે! સત્ય અને તથ્યનું એકીકરણ કરવું હોય તો તથ્યને ઊચું ઉઠાવીને સત્યનું વદન કરવું જોઈએ. સત્યને તથ્યને અનુરૂપ બનાવવાની ચેષ્ટા ન કરવી જોઈએ. પ્રેમને શ્રેય બનાવવું જોઈએ, શ્રેયને પ્રેમ નહીં

વિશાલાક્ષના આ વચન મધુલિ**કાના** અત:કરણને સ્પર્શી ગયાં તેણીએ એમનાં <mark>ચરણોમાં</mark> મસ્તક ઝુકાવીને કક્તું - દેવ! મારી અતૃપ્ત આ**કુળતાનું** સમાધાન કેવી રીતે થશે ?

વિશાલા**લ** થોડીવાર સુધી રૂંઘાયેલા **કંઠથી** સંઘનો મહામંત્ર ગણગણવા લાગ્યા - બુઢું શરણં ગચ્છામિ, સઘં શરણં ગચ્છામિ, ઘર્મે શરણં ગચ્છામિ,

ે આ ગણગણાટ મદ્ધુલિકા માટે પણ ગુરુ મંત્ર બની ગયો. એના મુખમાંથી પણ આ ત્રણ મહાસત્યોનું ઉચ્ચારણ થવા લાગ્યું.

થોડા દિવસો સુંઘી મહાપ્રસાદનો ઢ્રાર બંધ રહ્યાં. પછી ખબર પડી કે મધુલિકાએ નૃત્યાંગનાનો વેશ ત્યાગી દીધો છે. તે ભિક્ષુણીનાં વસ્ત્રો પહેરીને વિધા વિહારના એક પ્રાધ્યાપકની મદદનીશ બનીને રહે છે. એની કરોડો સુવર્ણ મુદ્ધાઓ વિદ્યા વિહારના ખજાનામાં જમા થઈ ગઈ હતી. કોંશલ નરેશ હવે દરરોજ વિહારમાં આવતા હતા. રાજ નર્તકીને મળવા નહીં - મહાસતીનાં દર્શન કરવા અને એનાં ચરણોની રજ મસ્તક પર ચહ્યવવા....



🕅 વામાં મનુષ્ય એક ચાલતુ-ફરતું, હાડ-માંસનુ પુતળું દેખાય છે અને આજનો વૈજ્ઞાનિક બુદ્ધિવાદી સમાજ પણ એવું માને છે કે મનુષ્ય અમુક તત્વોના મિશ્રણથી બનેલું શરીર માત્ર છે. વૈજ્ઞાનિકોના મત મુજબ અતિ પ્રાચિન કાળમાં અમુક રસાયણોન મિશ્રણથી એક એવી વસ્તુ પેદા થઈ હતી કે જેને જવિત કહી શકાય કદાચ આ અમીબા અથવા અમીબા જેવા એક કોશીય જીવને કારણે થયું. આ ધારણાની સત્યતા ચકાસવા માટે અનેક પ્રયોગો - પરીક્ષણો કરવામાં આવ્યાં. સન ૧૯૫૩મા સ્ટેનલે મિલર નામના એક અમેરિકન વૈજ્ઞાનિકે પ્રયોગશાળામા એવી પરિસ્થિતિઓ પેદા કરી, જેવી કે પૃથ્વીના શરૂઆતન સમયમાં કદાચ હશે. એમોનિયા, મિથેન વગેરે ગેસવાળા વાતાવરણમાં જ્યારે વિદ્યુત સ્કૃલિંગ (સ્પાર્ક) પસાર કરવામાં આવ્યાં ત્યારે કેટલાય એમીનો એસિડ પેદા થયા. એમીનો એસિડને દરેક જીવ જત્નના શરીરના મુખ્ય ઘટક માનવામાં આવે છે. આ પ્રકારે આ પ્રયોગથી રસાયણોના મિશ્રણથી જવનની ઉત્પત્તિ થયાની વાતને બળ મળ્યું.

નિષ્ણાતોનું કહેવુ છે કે જ્યારે રસાયણોના મિશ્રણથી કોઈપણ રીતે જ્વનની ઉત્પત્તિ થઈ ગઈ, ત્યાર પછી એનો વિકાસ આપમેળે થતો ગયો ડાર્વિનના વિકાસવાદના સિદ્ધાંતમાં વિશ્વાસ રાખતા વૈજ્ઞાનિકોએ તારણ કાઢ્યું કે - રસાયણોનું આ મિશ્રણ વિકાસ કરતુ ગયું અને લાખો વર્ષો પછી મનુષ્ય બની ગયું.

આ તો થયો માનવ વિકાસ સંબંધી વૈજ્ઞાનિકોનો દિષ્ટકોણ. તેઓ મનુષ્યને ફકત મશીન જ માને છે મશીન જટિલ તો હોય છે, પણ તે રહે છે તો મશીન જ એમાં રસાયણો ઉપરાંત કોઈ જવિત તત્વ નથી હોતું. અમેરિકાના વૈજ્ઞાનિક આર્થર જે વેનુરે પોતાન, "હયુમન ફિજીયોલોજી" પુસ્તકમાં આ વાત પર પ્રકાશ ફેકતા કહ્યુ છે કે "જીવનને સમજાવવા માટે પદાર્થ અને ઊર્જા સિવાયની બીજી કોઈ પણ જીવન શકિતની જરૂર નથી." સ્પષ્ટ છે કે આટલુ કહીને એમણે પણ ઉપરોકત માન્યતાનુ જ સમર્થન કર્યું છે. બીજા ભૌતિક વૈજ્ઞાનિકોએ પણ આ માનયતાનું સમર્થન કર્યું છે.

આ વૈજ્ઞાનિક માન્યતાઓના આધાર પર આપણે એકવાર માની લઈને કે મનુષ્ય રસાયણોની એક પોટલી છે, તો એમાં ઊભી થતી અવ્યવસ્થા (રોગ) પણ ફકત સ્સાયણોમા થતી હેરફેર જ મનાશે રસાયણોની આ હેરફેરને રસાયણોની સીમામા સમજી શકાય છે તથા એ અવ્યવસ્થાનું નિરાકરણ અથવા ઈલાજ કાર્ય પણ રસાયણો ઢ્રાર જ થવું જોઈએ.

પરંતુ વૈજ્ઞાનિકોની સૌથી મોટી મુશ્કેલી એ છે કે આ સરળ ભોંતિકવાદી માન્યતાના આઘાર પર ભાગ્યે જ કોઈ રોગને પૂર્ણ રૂપથી સમજ શકાય. સૌ પ્રથમ તો રોગની ઉત્પત્તિનું કારણ સમજવું જ મુશ્કેલ છે જ્યારે રસાયણ એક નિશ્ચિત રાસાયણિક નિયમોના આઘારે મિશ્ચિત થાય છે, તો એમાં ગરબડ થવાની કોઈ ગુજાશ નથી રહેતી, હાઈડ્રોજનના બે પરમાણુ જ ઓકસીજનના એક પરમાણુ સાથે ભળીને પાણી બનાવે છે. આ શાશ્ચત નિયમમાં કયારેય કોઈ ગરબડ થતી આજ સુધી જોવા નથી મળી.એક રસાયણ બીજા રસાયણ સાથે નિશ્ચિત પ્રમાણમા જ ભળે છે. આ વ્યવસ્થામા અવ્યવસ્થા (રોગ)ની કોઈ ગુંજાશ નથી. જો મનુષ્યોની જેમ રસાયણ પણ મર્ચાદાનું ઉલ્લંઘન કરતાં હોત તો રોગ પેદા થઇ શકત. રોગ થવાની વાત જ આ ભોંતિકવાદી સિદ્ધાંત-માન્યતાનું ખંડન કરે છે.

એનાથી પણ મોટી મુશ્કેલી ત્યાં ઊભી થાય છે કે

જ્યાં મગજની કાર્ય પદ્ધતિના અધ્યયનનો પ્રશ્ન ઊભો થાય છે. મનમાં આવતાં વિચારો, સંકલ્પો, ઇચ્છાઓ વગેરેનો મગજ સાથે શું સંબંધ છે તથા એવી કઈ રાસાયણિક પ્રક્રિયાઓ હોઈ શકે છે કે જે આ પ્રકારની માનસિક ગતિવિધિઓ સમજાવી શકે.

આ બઘા પ્રશ્નો પર વિચાર કરતાં ફરીથી એક વાર એ સવાલ પેદા થાય છે કે શું સાચે જ મનુષ્ય રસાયણોની પોટલી માત્ર છે ? આ દેષ્ટિથી જો એનં મુલ્યાંકન કરવામાં આવે તો તેની કિંમત ફકત ૩૨ રૂપિયા જ થાય છે એમાં જેટલાં કાર્બન, કેલ્શિયમ, <del>ક્રોસ્ક્રોરસ,</del> લોહ વગેરે તત્વ છે, તેની કિંમત <mark>વધારે નથી</mark>. હવે પ્રશ્ન એ ઊભો થાય છે કે જો તે ફકત પદાર્થીની પોટલી જછે, તો શું એ પ્રમાણેનાં રસાયણો ભેગાં કરીને મનુષ્ય બનાવી શકાય ? જવાબ હશે ના. સાચું પણ છે. આ નિર્જાવ હવ્યોથી એક સજાવ માનવ કેવી રીતે બનાવી શકાય ? એમાં પ્રાણ-ચેતના, ભાવલાગણીઓ કયાંથી આવશે ? નિશ્ચિતરૂપથી મનુષ્ય રસાયણોનો ભંડાર નથી પણ બીજાું જ કંઈક છે એને જ ચેતના, ભાવના, લાગણી કહેવામાં આવે છે. શરીરની રચના તો જ પદાર્થીથી થાય છે એમ માની શકાય છે, પણ એને ચલાવનારી શકિત એમાં નથી મળી શકતી. વિજળીનાં યંત્રો-સાધનોની ઉપયોગિતા તો ત્યારે સિદ્ધ થાય છે કે જ્યારે એમાં વિજળીનો પ્રવાહ ચાલુ થાય. જો વિજળી ન હોય તો સાધન-યંત્ર ચાલુ સ્થિતિમાં હોવા છતાં પણ નિરર્થક અને બિનઉપયોગી જ સાબિત થાય છે. આ પુકારે જોવામાં આવે તો માલુમ થશે કે વિજળી જ એ મુખ્ય આઘાર છે કે જેના કારણે યંત્રોની કિંમત આકવામાં આવે છે. આજ પ્રમાણે માનવ રચનામાં શરીરનું મહત્વ તો છે, પણ એનો મુખ્ય આધાર ચેતના છે. એની ગેરહાજરીમાં શરીરની કોઈ ઉપયોગિતા રહેતી નથી. આ ચેતનાની શુદ્ધિ જ ઉચ્ચ કોટિની ભાવ-લાગણીઓના રૂપમાં છતી થાય છે. આ માનવ પ્રગતિ-સમુદ્ધિનું મુખ્ય કારણ છે. જોવામાં આવે છે કે સૌને એક સરખી કાયા મળી હોવા છતાં પણ ગણ્યા ગાંઠયા લોકો જપ્રગતિના શિખર પર પહોંચી શકે છે. મોટાભાગના લોકોને છેલ્લી ટોચ સુધી પહોંચવામાં અસફળતા મળે છે. એનું કારણ ભાવના અને એનું સ્તર જ છે.ભાવ-લાગણીઓ જો શ્રેષ્ઠ હોય તો વ્યકિત પ્રગતિ કરી શકે છે અને જો ભાવનાઓ નીચ કોટિની હોય તો અવગતિની ખીણમાં ગબડી પડે છે. આ પ્રકારે વાત સ્પષ્ટ થઇ જાય છે કે માનવ જીવનમાં શરીર ગૌણ અને ભાવના મુખ્ય છે.

રોજબરોજ એનાં ઉદાહરણો પણ જોવા મળે છે અમુકવાર જોવા મળે છે કે ક્રિયાની દેષ્ટિથી, શારીરિક હિલચાલની દેષ્ટિથી ઘરનાઓમાં એકરૂપતા હોવા છતાં પણ ભાવનાત્મક દેષ્ટિથી એમાં જમીન-આસમાન જેટલું અંતર હોય છે ફળ સ્વરૂપે પરિણામ પણ જાુદાં જાુદાં આવે છે. દાખલા તરીક ખૂનના બે કેસ લઈ શકાય છે. એક વ્યકિત જાણી બુઝીને કોઈની હત્યા કરે છે, જ્યારે કે **બીજાથી અજા**ણતાં જ ખૂન થઈ જાય છે. પહેલા પ્રકરણમાં ખુનીને મૃત્યુ દંડની કઠોર સજા મળે છે, જ્યારે કે બીજા કેસમાં ન્યાયાધીશ એ જાણવાનો પ્રયત્ન કરે છે કે આરોપીની ''ઇચ્છા'' શું હતી ? જો એ વાત સાબિત થઈ જાય કે ખૂન આરોપીના હાથે થયું છે, પણ હકીકતમાં તે ખૂન કરવા નહોતો માગતો, પરંતુ અસાવચેતી કે અજાણતાં જખૂન થઈ ગયું, ત્યારે આ હત્યાનો મામલો સાબિત નથી થતો. એના પર દંડ સંહિતાનો બીજો કાયદો લાગુ પડે છે. એમાં આરોપીને મૃત્યદંડની કઠોર સજા ન આપતાં હલકી સજા આપવામાં આવે છે. કત્યની દેષ્ટિથી જોવામાં આવે તો આ બંને ઘટનાઓ એક જેવી લાગે છે. છતાંપણ એના પરિણામોમાં અંતર આવી જાય છે. કારણ કે બંને ઘટનાઓ પાછળ જોડાયેલી ભાવનાઓમાં અંતર છે. આ પ્રકારે અહીં યા કૃત્યને નહિ પણ ભાવનાઓને મહત્વ આપવામાં આવ્યું છે.

એક બીજો દાખતો પણ જોઈ લઈએ. જો કોઈ વ્યક્તિ બીજી વ્યક્તિ પર જીવલેણ હુમલો કરે, પણ નિશાન ચૂકી જવાને કારણે તેનો હેતુ પૂરો થતો નથી. આ બાજા સામેવાળો પેલાના મનની ઈચ્છા જાણીને એના પર વળતો પ્રહાર કરે છે એમાં પેલો માર્ચી જાય છે. આવી સ્થિતિમાં કોર્ટની દિષ્ટમાં તે ખૂની નહિ કહેવાય. એણે આત્મ રક્ષણની દેષ્ટિથી હુમલો કર્યો, ખૂન કરવાની દિષ્ટથી નહીં - આ પ્રકારે અહીંયા પણ ભાવનાને જ પ્રાથમિકતા આપવામાં આવી છે.

બાળ મનોવિજ્ઞાનનો સાર બતાવતાં પ્રસિદ્ધ બાળ મનોવૈજ્ઞાનિક ર્ડા. પીએગેટે કહ્યું છે કે બાળ તથા વયસ્ક મુળભૂત અંતર એ છે કે બાળક કોઈ કાર્યનો પાછળ છુપાયેલી ભાવનાને મહત્વ ન આપતાં ભૌતિક કાર્યને જમહત્વ આપે છે. જ્યારે કે વયસ્ક એનાથી ઊ લટું કરે છે. તેઓ એક દાખલો આપે છે કે જો કોઇ વ્યકિતથી ભૂલથી ત્રણ રફાબીઓ તૂટી જાય તથા બીજ એક વ્યકિત જાણી બુઝીને એક રકાબી તોડી નાંખે, તો એક બાળકની દેષ્ટિમાં અસાવધાનીને કારણે ત્રણ રકાબીઓ તોડનાર વ્યકિત મોટો ગુનેગાર હશે. આ વયસ્ક મનોવિજ્ઞાન કરતાં એકદમ જાદો દેષ્ટિકોણ છે; કારણ કે કોંઇપણ પ્રૌઢ વ્યક્તિ જાણી બૂઝીને રકાબી તોડનારને જ વધારે દોષિત માનશે, નહિ કે એને કે જેનાથી અજાણતાં રકાબીઓ તૂટી ગઈ. સ્પષ્ટ છે, કાર્યની પાછળ રહેલી ભાવના જ મુખ્ય છે. માટે પ્રાથમિકતા એને જ મળવી જોઈએ. જેઓ ભાવનાને મહત્વ ન આપતાં કૃત્યની પાછળ ભાગે છે. તેમની બુદ્ધિ બાળકો જેવી છે એવું માનવું જોઈએ.

ઘણીવાર જોવામાં આવે છે કે ભાવનાઓ પૂરી ન થતાં લોકો શરીરનો ત્યાગ કરી દે છે. શહીદ થઈ જાય છે, ફાંસી પર ચઢી જાય છે. ભગતસિંહ જ્યારે ફાંસી પર ચઢયા ત્યારે એમની દેશ પ્રેમની ભાવનાએ જ શરીરને ફાંસી પર ચઢાવીને પોતાની ભાવનાની અભિવ્યક્તિ કરી હતી. આજ પ્રમાણે ઊંડો ભાવનાત્મક આઘાત લાગતાં કેટલાય લોકો આત્મહત્યા કરતા જોવા મળે છે. તો પછી કેવી રીતે કહી શકાય કે ભાવના શરીર માટે બની છે અને શરીર મુખ્ય છે - ભાવના ગૌણ ?

વસ્તુસ્થિતિ પર ગંભીર વિચાર કર્યા પછી પ્રગતિ અને સમૃદ્ધિના ક્ષેત્ર પર નજર પહોંચે છે. એને આત્મિકીનું ક્ષેત્ર કહેવામાં આવ્યું છે. આ કોઈ અદભુત અગોચર ક્ષેત્ર નથી, પરંતુ માનવ ચેતનાની સાથે એવી રીતે સંકળાયેલું છે, જેવી રીતે કે શરીરની સાથે સુખ-સગ્રવડો. માછલી પાણીમાં જ જન્મે છે, મોટી થાય છે અને શરૂઆતથી અંત સુધી પાણી પર નિર્ભર રહે છે શરીરના સંબંધમાં પણ આ જ વાત છે. તે ભોંતિક રસાયણો, તત્વો, ઊર્જાઓ અને પ્રવાહોના સહારે જન્મે વધે, જવે અને પ્રગતિ કરે છે. આટલું હોવા છતાંપણ એ નથી કહી શકાતું કે મનુષ્ય સ્થળ પદાર્થોથી બનેલું એક શરીર માત્ર છે. પરંતુ એમાં એક બીજ સૂક્ષ્મ શકિત પણ છે, જે કાયા કરતાં વધારે શ્રેષ્ઠ છે અને એનું સંચાલન પણ કરે છે. એને ભાવ-ચેતનાના રૂપમાં ઓળખવામાં આવે છે. એનું અસ્તિત્વ એ સમયે વધારે સ્પષ્ટ થઇ જાય છે કે જ્યારે શરીરમાંથી નીકળી ગયા પછી શરીરમાંથી ગંધ આવવા લાગે છે અને છેલ્લા ઉપાય તરીકે એને દફનાવી કે બાળી નાંખવું પડે છે.

જો કે ચેતનાના સંબંધમાં આ પ્રકારે વિચાર નથી કરવામાં આવતો, જેવી રીતે કે શરીરની સુખ-સગવડો પર. આ કારણે જચેતના સર્વશ્રેષ્ઠ હોવા છતાં પણ એની ઉપેક્ષા કરવાને લીધે એક પ્રકારથી આપણું જવન મહાભ્રમમાં જવીતી જાય છે. સ્પષ્ટ છે કે ભ્રમને કારણે આપણી અંદર પ્રગતિ-ઉન્નતિનો આધાર મોર્જાદ હોવા છતાં પણ આપણે એનાથી વિમુખ રહીએ છીએ. માનવ ચેતનાને ગુણ, કર્મ સ્વભાવની દેષ્ટિથી-ભાવના, વિચાર અને જવનચર્ચાની દેષ્ટિથી જોવી જોઈએ. એનાથી જ વ્યક્તિત્વનું ઘડતર થાય છે. જવનમાં એનું સ્તર જેટલું ઉંચું હોય છે, વ્યક્તિત્વ પણ એટલું જવધારે શ્રેષ્ઠ બને છે. માટે વ્યક્તિત્વની શ્રેષ્ઠતા-ઉત્કૃષ્ટતા શરીરની સુંદરતામાં નહિ, ભાવનાઓની ઉદારતામાં જોવી જોઈએ. કારણ કે મનુષ્ય ભાવનાઓનો ભંડાર છે, પદાર્થોની પોટલી નથી.

### અનુદાન બીજાઓને વહેંચ્યું

કૈનેડાના એક અમીર શ્રી પિયરે થોમસને મરતી વખતે પોતાના એક વિશ્વાસુ નોકરના નામે વિલમાં એક હજાર ડોલર લખ્યા હતા. જોસેફ નામના એ નોકરને જ્યારે તે રકમ મળી ત્યારે એણે પોતાના ગામમાં બની રહેલી સ્કૂલ માટે એનું દાન કરી દીધું અને કહ્યું - "મને મજુરીમાંથી જેમળે છે તેનાથી હું પ્રસન્ન છું. હું તો ભણી ન શક્યો પણ મારા ગામનાં બાળકો શિક્ષણથી શા માટે વંચિત રહે ? મારા માલિક તરફથી મળેલું એ દાન આ શ્રેષ્ઠ કાર્ચમાં વપરાય એ જ ઉત્તમ છે. કે જેથી કોઈ અભ્રણ ન રહે."



5 યારેક કથારેક એવી ઘટનાઓ વાંચવા-સાંભળવામાં આવે છે, જેનાથી સાબિત થાય છે કે કોઈ આત્મા પોતાનું શરીર છોડીને કોઈ બીજાના શરીરમાં દાખલ થઈ જાય છે અને તે એના વ્યક્તિત્વ પર કબજો જમાવીને એ શરીર પાસે પોતે ચાહે તેવું આચરણ કરાવે છે. આ ઉદાહરણોથી સાબિત થાય છે કે આત્માનું શરીર કરતાં જાદું અને સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ છે પ્રાણ ચેતના શરીરમાં ભળેલી હોવા છતાંપણ પોતાનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ જાળવી રાખે છે.

સુક્ષ્મ શરીરનું અસ્તિત્વ સાબિત કરનારી અનેક ઘટનાઓનાં વર્ણન પુરાણોમાં વાંચવા **મળે છે**. શ્રી **આદ**ે શંકરાચાર્યની એ કથા પ્રસિદ્ધ છે. જેમાં એમણે રાજાના મૃત શરીરમાં પોતાના સુક્ષ્મ શરીરથી પ્રવેશ કર્યો હતો અને હેતુ પૂરો થયા પછી પાછા પોતાના સ્થૂળ શરીરમાં દાખલ થઈ ગયા હતા. રામકષ્ણ પરમહંસે મહા પ્રથાણ પછી પણ વિવેકાનંદને કેટલીય વાર દર્શન તથા માર્ગદર્શન આપ્યું હતું. પુરાણોમાં તો ડગલેને પગલે આવી કથા ઓનો ઉલ્લેખ છે. પ્રખ્યાંત પરામનોવૈજ્ઞાનિક એડગર કેસીની રચના ''જવનનં અંધ્યયન" (Life readings) માં પણ સુ**લ્મ** શરીરના વિષયમાં વિસ્તૃત માહિતી આપવામાં આવી છે. રોબર્ટ એ. મોનરોએ ''શરીર બહારની યાત્રા" (Journeys out of the body) નામના પુસ્તકમાં પ્રાણ શરીર સંબંધી પોતાના અનુભવો લખ્યા છે. એમના મત મુજબ સુક્રમ શરીરને ભૌતિક શરીરની જેમ સિક્રિય કરીને મનુષ્ય એક જ શરીરથી બમણા કામ કરી શકે છે.

પ્રાણાયામ વિઘાના નિષ્ણાત કર્નલ ટાઉન સેન્ડના વિષયમાં પ્રસિદ્ધ છે કે તેઓ અમેરિકાની પ્રખ્યાત અણુ વિજ્ઞાની શ્રીમતી જે.સી. ટ્રસ્ટની જેમ પોતાના પ્રાણ શરીરને સ્થૂળ કાયાની બહાર કાઢવાનું પ્રદર્શન કરતા હતા. સૂક્ષ્મ શરીરથી યાત્રા કરીને તેઓ દૂર રાખેલા બ્લેક બોર્ડ પાસે જતા અને ચોકથી લખાણ લખીને પાછા પોતાના શરીરમાં આવી જતા. એમણે પોતાનો આ પ્રયોગ ત્યાંના પ્રતિષ્ઠિત નાગરિકો, પત્રકારો, બુઢિશાળીઓ અને વૈજ્ઞાનિકો સામે વારંવાર કર્યો હતો.

કુદરતની ગોદમાં એવાં માનવત્તર પ્રાણા જોવા મળ્યાં છે કે જેમને પરકાયા પ્રવેશની સિદ્ધિ જન્મજાત મળેલી હોર્ય છે. તેઓ પણ યોગીઓની જેમ પોતાના સ્થુળ અને સુક્ષ્મ શરીરને અલગ-અલગ કરવાની **વિદ્યામાં** પારંગત હોય છે. પ્રશાંત મહાસાગરમાં સેમાફ્રો ટાપની નિકટ ''પોલેલો'' નામનો એક એવો જીવ જોવા મળે છે કે જે વર્ષમાં બે વાર આસો અને કારતક મહિનાઓમાં ભરતીના સમયે પોતાના માળામાંથી બહાર નીકળે છે. આ સમય દરમ્યાન તે પાણીની સપાટી પર ઇંડાં મુકે છે. તેં પોતાની સાથે શરીરનો એજ ભાગ લઈને આવે છે. જેટલો કે એને તરવા અને ઇડાં મૂકવામાં કામ આવે છે. બાકીનું અડધું શરીર તો પોતાના માળામાં મુકીને આવે છે. ઇંડાં મુકીને જ્યારે પાણીની સપાટી પરથી પાછો પોતાના માળામાં જાય છે ત્યારે કુશળ યોગીની જેમ પોતાના મૃત શરીર સાથે જોડાઈ **જાય છે અને** એમાં લોહી તથા પ્રાણનો સંચાર ચાલુ કરી <u>દે છે. એક રીતે આ પણ એક યોંગિક ક્રિયા જ છે.</u>

ર્ડા. વાનડેન ફેકે પરકાયાપ્રવેશથી સંબંધિત અનેક તૃથ્યોની શોધખોળ કરી હતી અને છેલ્લે એ નિષ્કર્ષ પર પહોંચ્યા હતા કે ભારતીયો માથા પર જે જગ્યાએ ચોટલી રાખે છે તે એવું જાગૃત કેન્દ્ર છે, કે જેનો મનુષ્યના પ્રાણ શરીર સાથે ગાઢ સંબંધ છે. કદાચ આજ એ સ્થાન છે, જ્યાંથી સુક્ષ્મ શરીર બહાર નીકળે છે. મનષ્યની માનસિક શકિતઓના વિકાસમા પણ આ સ્થાનન વિશેષ મહત્વ છ

ભારતીય ગ્રથામાં અગોચર શકિત ઘરાવતા કેટલાય એવા યોગીઓ ઋષિઓનો ઉલ્લખ મળ છે કે જે એક સ્થાન પર બેસીને સમસ્ત દુનિયાની ગતિવિધિઓ અને ભાવિ ઘટનાઓની માહિતી મેળવી લેતા હતા તથા સૂક્ષ્મ શગ્નેરથી યત્રા કરીને પોતાન પ્રિય પાત્રોને મદદ કરતા અને જરૂરી માર્ગદર્શન-પ્રેરણા આપતા હતા પ્રખ્યાત યોગી તલગ સ્વામી. સ્વામી વિશુદ્ધાનદ, સ્વામી નિગમાનદ, મત્સ્યેન્દ્રનાથ ગોરખનાથ જાલઘરનાથ વગેરેના વિષયમા સૂક્ષ્મ શરીર દ્વારા યાત્રા કર્યાના એવા કેટલાય વર્ણન વાચવા

રજાુ કર્યાં છે જે મુલડોન પોતાના સ્થૂળ શરીરમાથી સૂક્ષ્મ શરીરને બહાર કાઢીને કેટલાય પ્રદર્શન પણ કરી ચૂક્યા હતા એમણે પોતાના અનુભવાની ચર્ચા પોતાના પુસ્તક "The Projection of astralbody"મા વિસ્તારથી કરી છે.

શરીર અને પ્રાણ બને અલગ છે પ્રાણ શરીરમાં ભળેલો તો રહે છે, પણ અમુકવાર એવું પણ જોવા મળ્યુ છે કે પ્રાણ નીકળી ગયા પછી પણ શરીર કામ કરતુ રહે છે. આ પ્રકારે દાકતરી પરીક્ષણો બાદ શરીરને મૃત્યુ પામેલ હોવાનુ પ્રમાણ પત્ર આપ્યા પછી પણ આત્માનો એક સૂક્ષ્મ ભાગ શરીરની સાથે જોડાયેલો રહે છે અને તે જીવિત હોય તેવી રીતે જ કામ કરતો રહે છે

#### એક સપ્તાહનો સમય વ્યર્થ ગયો

એ ક ઘઘાદારીએ સાભળ્યું કે રાજ પરીક્ષિતન એક સપ્તાહ સુધી ભાગવત સાભળવાથી જ્ઞાન પ્રત્ય થઇ ગયું હતું. તેથી તેણે એક સત્રે કથાવાચક શહે કિ કહ્યું. બન્ને જણા પોતપાતાનો લાભ જોતા હતા. કથાવાચક વિચારતો હતો કે આ ઘનવાન માણસ પાસેથી ખૂબ મોટી દક્ષિણા મળશા પેલો ઘઘાદારી એ જોતો કે આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું કે નહીં એક સપ્તાહ વીતી ગયું, ઘનવાને કહ્યું. "આપે મને સારી રીતે કથા સભળાવી નથી તેથી દક્ષિણા નહીં આપું." પડિતે કહ્યું "તમારું ઘયાન દુકાનમાં હતું. એટલે જ્ઞાન કઈ રીતે પ્રાપ્ત થાય ?" પડિતનું મન દક્ષિણામાં હતું આમ બન્ને એકબીજાને દેત્ય દઈને ઝઘડવા લાગ્યા, એટલામાં ત્યા થઈને એક વિચારશ્રીલ સજ્જન પસાર થયા. ફેસલો કરવા માટે એમને બોલાવવામાં આવ્યા. એમણે પેલા બન્ને જણના હાથ પગ બાધી દીધા અને કહ્યું - "હવે તમે એકબીજાના બંધન ખોલી નાખો." પરંતુ બન્ને માથી કોઈ એમ કરી શક્યું નહીં આથી પેલા સજ્જને કહ્યું કે. "તમારા બન્ને માથી કોઈનું મન કથામાં ન હતું. તેથી તમાર બન્નેનો એક સપ્તાહનો સમય એળે ગયો. એકાગ્રતા વગર આધ્યાત્મિક ઉદેશ્યો પુરા થતા નથી."

મળે છે જેનાથી પ્રાણ શરીરની પ્રચડતા અને સ્થૂળ કાયાથી એના અલગ અસ્તિત્વની પ્રામાણિકતા સાબિત થાય છે ઇટલીના વિખ્યાત સંત પાદરી પિયોએ આ આઘારે કેટલાય દુ:ખી લોકોને મદદ કરી હતી. થિયોસોફિકલ સોસાયટીની સંસ્થાપિકા મેડમ બ્લાવટસ્કીના વિષયમા કહેવામાં આવે છે કે તે પોતાના ઓરડામાં બેસીને પણ સૂક્ષ્મ શરીરથી જનતાને દર્શન અને ઉપદેશ આપતી હતી પશ્ચિમી દેશોના યોગ સાઘકોમાંથી હેમ્બર્ટલમાન, લિન્ડાર્સ, એન્ડ્રુ જેકસન, ડીમાહથસ, કારિંગ્ટન, ડુરાવેલ મુલડોન, ઓલિવર લોજ, પાવર્સ, ડી. મેસ્મર, એલેકન્ઝેન્ડ્રા, ડેવિડનીલ, પોલ બ્રન્ટન વગેરેના અનુભવો અને પ્રયોગોમાં સૂક્ષ્મ શરીરની પ્રામાણિકતા સાબિત કરનાર અનેક પ્રમાણો

આ પ્રકારની એક ઘટનાનું વર્ણન પ્રસિદ્ધ ગુક્રો વૈજ્ઞાનિક ટી લાબસાંગ રમ્પાએ પોતાના પુસ્તક "You for erer" માં કર્યું છે ઘટના ફ્રાંસમાં ક્રોતિ થઇ ત્યારની છે. એમાં એક ફ્રાંસીસી સેનિકનું માથું ઘડથી કાપી નાંખ્યા પછી પણ તેના મોં માથી અવાજનીકળતો હતો એનો રેકોર્ડ આજે પણ ફ્રાન્સની સરકારી ફ્રાઇલોમાં મોજાદ છે શ્રી રમ્પાના મત મુજબ આ સૂક્ષ્મ શરીરનુ જ કાર્ય છે, જે ભોંતિક શરીર મૃત્યુ પામવા છતાંપણ એને ચેતન)બનાવી રાખે છે

પ્રાણ શરીરમાં રહેતો હોવા છતાંપણ એનું પોતાનું આગવું અસ્તિત્વ છે, હવે આ વાત વૈજ્ઞાનિક પ્રયોગો દ્વારા પણ સાબિત થઈ ચૂકી છે સ્થૂળ શરીરનો નાશ થયા પછી પણ આ સૂક્ષ્મ શરીર પોતાનું અસ્તિતવ જાળવી રાખે છે

એક વ્યકિતની પ્રાણ ચેતના બીજાના શરીરમાં દાખલ થઇને પોતાના અસ્તિત્વનો પરિચય આપે છે. શકિતપાતમાં આ જ વાત લાગુ પડે છે. રામકૃષ્ણ પરમહંસે પોતાની પ્રાણ ચતના વિવેકાનંદમાં સ્થાપિત કરી હતી એ શકિતના પ્રતાપથી તેઓ દેવ સંસ્કૃતિનો મોટા પાયા પર પ્રચાર કરી શક્યા હતા.

સત્સગ અને કુસંગમાં પણ અપ્રત્યક્ષરૂપથી આ સિદ્ધાંત કામ કરે છે દુર્જનોની સોબતમાં પડીને એક સજ્જન વ્યક્તિ પણ ટ્રક સમયમાં દુષ્ટ બની જાય છે કારણ કે એક સમુદાયની શક્તિ અક વ્યક્તિની શક્તિને પોતાના તરફ ખેચી લે છે આ વાત સજ્જનોની વચ્ચ રહીને એક દુર્જન બદલાઇ જવાના રૂપમાં પણ જોવ શકાય છે. માટાભાગના સતાનોમાં એમના મા-બાપના જ ગુણો ઉત્તરી આવે છે. આ પણ એક પ્રકારનું પ્રાહ્ય પરિવર્તન જ છે

પતિ-પત્નીની શારીરિક વિર્દ્યુત શકિત એકબીજા સાથે ભળીને બંને પક્ષો માટે એક વત્તા એક = અગીયારનું નિમિત્ત કારણ બને છે. આ પ્રકારે વ્યભિયારીનો સંપર્ક એમની કુટિલતામાં વધારો કરે છે. ગુનેગારોની ટોળીઓ બની જાય છે. નશાખોરો અને જુગારીઓની મંડળીઓ બની જાય છે. આ પ્રત્યક્ષ જોવા મળતા દાખલાઓથી એક વાત સાબિત થઈ જાય છે કે બળવાન પ્રાણ દુર્બળ પ્રાણને પોતાના અધિકારમાં કરી લે છે

વિભિન્ન શારીરિક ક્રિયાઓ પ્રાણની સક્રિયતા પર જ આધારિત છે. રાત્રે ઊંઘમાં જે સ્વપ્ન દેખાય છે. તે અનુભૂતિઓ પ્રાણ શરીરની જ છે. દિવ્ય દષ્ટિ દૂર શ્રવ્યું દૂરદર્શન. વિચાર સંચાલન, ભવિષ્ય શાન, દેવ દર્શન વગેરે ઉપલબ્ધિઓ પણ સૂક્ષ્મ શરીરના માધ્યમથી જ મળે છે. પ્રત્યાહાર, ધારણા, ધ્યાન અને સમાધિના અભ્યાસ દ્વારા સૂક્ષ્મ શરીરને સમર્થ બનાવવામાં આવે છે. સૂક્ષ્મ શરીર રિદ્ધિ અને સિદ્ધિઓના ખજાનો છે એન જાગૃત-વિકસિત કરીને આ ખજાનો ખોલીને આત્મ કલ્યાણનો હેતુ પૂર્ણ કરી શકાય છે. ●

ભોધિસત્વ એક જન્મમાં કાર્શના રાજાને ત્થા પદા થયા હતા. એકવાર ઝરૂઆમાં બેઠા બેઠા એમણે જોયું કે સડક પર સફાઈ કરનાર હરિજનને સોનાનો એક ટુકડો મળ્યો. એણે દિવાલની એક તિરાડમાં છુપાળી દીધા અને પોતાનુ કામ કરતો રહ્યો.

બપોરે ઘેર પહોંચ્યો ત્યારે પત્નીએ કહ્યું - આજે દિવાળીનો ઉત્સવ છે. જો થોડું ધન હોત તો ઘરમાં પકવાન બનાવી શકાત. હરિજનને સોનું મળ્યાની વાત યાદ આવી. એણે કહ્યું - થોડી રાહ જાુઓ, હમણાં સોનું લાવું છું તે ભરબપોરે ખુશીથી નાચતો નાચતો દોડી રહ્યો હતો.

રાજાને અ. બંને ઘટનાઓ જોઈને આશ્ચર્ય થયુ સિપાઈ મોક્લીને એને બોલાવ્યો અને કહ્યું કે શુ મળ્યું છે કે તુ આટલો ખુશ છે 🤌 એણે સંપૂર્ણ વાત બતાવી દીધી

રાજાને એની માનસિક સ્થિતિ જોઈને ખુશી થઈ અને દસ તોલા સોનું ઈનામમાં આપવાનો પ્રસ્તાવ મૂક્યો. પેલાએ ના પાડી દીધી અને કહ્યું કે ભગવાને જેઆપ્યુ છે તે પૂરતું છે

હરિજન ચાલ્યો ગયો અને સોનાનો ટુકડો વેચીને દિવાળી ઊજવી રાજાના મનમાં હજુ પણ શકા હતી. પોતાના દ્વ મોકલીને એના ઘરના સમાચાર મગાવ્યા જાણવા મળ્યું કે હરિજન કુટુબ થોડાં સાધનોથી જ પ્રસન્ન થયુ

બીજા દિવસે રાજાએ હરિજનને બોલાવ્યો અને પોતાનો અગરક્ષક બનાવ્યો.

કેટલાય દિવસ વીતી ગયા રાજાના ખજાનામાં અઢળક સોનું આવતું હતું. રાજા ઊઘી ગયા હતા. અગરક્ષક પહેરો ભરી રક્ષા કતા. એના મનમાં વિચાર આવ્યો કે તલવારથી રાજાનું માથું ઉડાવી દઉં અને ખજાનો લૂંટી લઉં, ઉત્તમ તક છ

આવા વિચાર કરતો હતો ત્યા તો. રાજની આંખ ખૂંબી ગઇ એણે નોકરી છોડા દીધી. કારણ પૂછતા મનનો બેંદ બતાવી દીધો અને કર્કો - આ વૈભવના વાતાવરણમાં રહેતાં જમારુ મન આટલું ભ્રષ્ટ થઇ ગયું તો વધારે દિવસ રહીશ તો મારુ કેટલુ નૈતિક પત્તન થશે ? આ કલ્પના કરતાં ઘુજારી વછૂટે છે



**રા** રાશ્કિક અને માનસિક વ્યાયામનો જેવો સમન્વય વહેલી સવારે ટહેલવામાં થાય છે. એવો બીજી કોઇ કસરતમાં થતો નથી આબાલ-વૃદ્ધ સ્ત્રી-પુરુષ સૌ કોઇ આ સરળ કસરતનો લાભ ઉભાવી શકે છે. જેઓ કઠોર વ્યાયામ કરી શકતા નથી. જેમને ફેફસાં તથા ફ્રદયના રોગો થયા છે તેઓ પણ ખુલ્લા વાતાવરણમાં ટહેલીને તાજી મળવી શકે છે

સવારની આબોહવામાં સૂર્યના અલ્ટ્રાવાયોલેટ કિરણોનું તથા વાયુની દેષ્ટિથી ઓકસીજનનું પ્રમાણ વધારે રહે છે રાતનો અંત અને દિવસની શરૂઆત એક એવું વાતાવરણ ઉત્પન્ન કરે છે. જેનો સંપર્ક પોંષ્ટિક ભોજન કરતાંણ પણ વધારે લાભદાયક સાબિત થાય છે

મહેનતની દિષ્ટથી ટહેલવામાં શરીરને કોઇ વિશેષ શ્રમ નથી કરવો પડતો તો પણ વ્યાયામ નો હેતુ એનાથી પૂરો થઇ જાય છે - આ વાત ઉપલક દિષ્ટએ સમજમાં નથી આવતી એનો જવાબ એ છે કે ટહેલ વામાં એક નિશ્ચિત ક્રમબઢતા અને ગતિશીલતા હોય છે. આ બે કારણોને લીધે શરીરને એટલો બધો લાભ થાય છે, જેટલો કે કઠોર વ્યાયામ કરવાથી પણ નથી થતો.

સૌથી મોટી વાત છે - ટહેલવાની સાથે આરોગ્ય લાભ થવાની એક આશા-માન્યતા. લુહાર આખો દિવસ હથોડો ચલાવે છે, છતાંપણ વ્યાયામ કરનારની જેમ સુંદઢ નથી બની શકતો. એનું એક માત્ર કારણ એ છે કે વ્યાયામ કરનારના મનમાં એક ભાવના હોય છે કે કસરત કરવાથી શરીર મજબૂત બનશે. પ્રયત્ન અને ભાવનાનું મિશ્રણ થતાં એક દુર્બળ વ્યક્તિ પણ થોડા સમયમાં પહેલવાન બની જાય છે. જ્યારે કે લુહાર એના કરતાં પણ વધારે મહેનત કરતો હોવા છતાં એને આવો લાબ નથી થતો - પટાલી દરરોજ ટપાલ વહેંચવા માટે કેટલાય માઈલ રરે છે. પણ ટહેલનારની એક કલાકની મહેનત જ એની તંદુરસ્તીમાં આશ્ચર્યજનક સુધારો કરી દે છે. એનું કારણ એ છે કે ટહેલતી વખતે એના મનમા આરોગ્ય સુધરવાની ભાવના રહેલી હોય છે. ટહેલતી વખતે સાથીદાર સાથે ગપ્પાં મારવાથી કોઈ લાભ નથી થતો. આ તો એક મનોરંજન થયું. આરોગ્ય લાભ માટે ટહેલવું હોય તો શરીરને એક વ્યવસ્થિત ક્રમથી ચંતીવવું જોઈએ અને મનમાં આરોગ્ય લાભ થવાની ભાવના રાખવી જોઈએ. સવારે ટહેલવાની આદતને પોતાની દિનચર્યાનું એક અંગ બનાવીને કેટલાય દુર્બળ-રોગી લોકો ફરીથી સ્વસ્થ-તંદુરસ્ત થયા છે.

ગાંધીજ પોતાની વ્યસ્ત દિનચર્યામાં પણ ટહેલવાને ક્રમ અચુક જાળવી રાખતા હતા. દ્વિયાના વિદ્વાનો એમની મળવા આવતા હતા અને અત્યંત મહત્વપૂર્ણ વિષયો પર ચર્ચા કરતા હતા. તો પણ એમણે ટહેલવાનો પોતાનો ક્રમ જાળવી રાખ્યો હતો. નિશ્ચિત સમય મંર્યાદામાં તેઓ ચર્ચા વિચારણા કરી લેતા હતા ટહેલવાની દ્રિયાને એક સાધારણ વાત સમજવામાં આવે છે. પણ ગાંધીજી એને દિનચર્યાની નિયમિતતા અને આરોગ્ય રક્ષણની ઉપયોગિતા સાથે જોડતા હતા અને સંભવ હોય ત્યાં સુધી આ ક્રમ તૃટવા દેતા નહોતા. એમ તો તેઓ પ્રાર્થના પહેલાં ટહેલવા જતા હતા. પણ જો એ સમયે કોઈ મહત્વપૂર્ણ કામ આવી પડે તો પછી પ્રાર્થના કર્યા બાદ જત્તા હતા. ગાંધીજ દરરોજ સવારે બે માઈલ અને સાંજે બે માઈલ ટહેલવા માટે નીકળતા હતા. આ આધારે આપણે સમજ શકીએ છીએ કે ટહેલવાની ક્રિયા સાધારણ લાગતી હોવા છતાંપણ કેટલી બધી મહત્વપૂર્ણ અને લાભદાયક છે.

મહા પંડિત થોરો ટહેલવાને પોતાના જીવનની મુખ્ય જરૂરીઆત માનતા હતા અને એ નિયમિતતાનું ચુસ્તપણે પાલન કરતા હતા. એમણે ટહેલવાની ઉપયોગિતાના સંબંધમાં એક લેખ પણ લખ્યો હતો. એ લેખ વાંચીને હજારો-લાખો લોકોએ પ્રેરણા મેળવી હતી. થોરોના મિત્ર એમર્સન બાળપણથી જ દુબળા હતા. થોરોએ એમને ટહેલવા માટે પ્રોત્સાહન આપ્યું. પરિણામે થોડા દિવસોમાં એમનું આરોગ્ય સુધરવા લાગ્યું. ડિકિન્સે પોતાના મહત્વપૂર્ણ વિચારોનું સર્જન ટહેલવાની સાથે સાથે જ કર્યું હતું. તેઓ સવારે પાણી પીને ઘેરથી નીકળતા હતા અને લગભગ ૨૦ માઈલ કરીને ત્રીજા પહોરે પાછા આવતા હતા. મનમાં જેવિચાર આવતા તે પોતાની ડાયરીમાં લખી લેતા અને પછી રાત્રે શાંતિથી વ્યવસ્થિત રૂપથી લખી દેતા. તેઓ કહેતા હતા કે મેં જે કાંઇ મેળવ્યું કે કર્યું છે તે ટહેલવા રૂપી કલ્પવૃક્ષની જ કૃપા છે.

પ્રસિદ્ધ વૈજ્ઞાનિક કરવર મેકફેડને લખ્યું છે - કોઈ વ્યક્તિ સામાન્ય શારીરિક મહેનત અથવા વિશેષ પ્રકારની કસરત ભલે કરતો હતોય પણ એણે દરરોજ ઓછામાં ઓછા બે કલાક તો ટહેલવું જ જોઈએ. એનાથી શારીરિક શ્રમની ભૂખ સંતોષાય છે. બીજા કસરતો સાથે ટહેલવાની સરખામણી ન કરવી જોઈએ. એની પોતાની એક આગવી વિશેષતા અને ઉપર્યોગિતા છે.

પગપાળા ચાલવાથી ટકેલવાનો કેતુ પૂરો થઈ જાય છે. કેટલાક લોકો સવારની વેળામાં જાદાં જાદાં કાર્યોમાં વ્યસ્ત રહે છે. ઉદ્યોગ-ઘંઘો, રેલ્વે વગેરેમાં કામ કરનાર કામદારોને જરૂરી નથી કે સવારે નવરાશનો સમય મળી જાય આવા લોકો જ્યારે પણ સમય મળે ત્યારે પગપાળા ચાલીને ટકેલવાના લાભ મેળવી શકે છે. ચાલતી વખતે મનમાં આરોગ્ય લાભની ભાવના, રાખવી જોઈએ.

આ એક સર્વમાન્ય સત્ય છે કે ટરેલવા-પગપાળા ચાલવા જેવો ઉપયોગી અને સરળ વ્યાયામ બીજો કોઈ નથી. મનુષ્ય શરીરની રચના પણ કંઈક એવી છે કે એને માનસિક શ્રમની તુલનામાં શારીરિક શ્રમની વધારે જરૂર પડે છે. સમયની વિટંબણા એ છે કે મનુષ્ય દરેક કામ માટે યંત્રો પર આધાર રાખવા લાગ્યો છે. પરિણામે શારીરિક અને માનસિક શ્રમ વચ્ચેનું સંતુલન ખોટવાઈ ગયું છે સ્વાસ્થ્ય સમસ્યા એનું ફળ છે પગપાળા ચાલવાની દેવ પાડીને અમુક અંશે આ અસંતુલન દૂર કરી શકાય છે.

પગપાળા ચાલવા-ટહેલવાના સંબંધમાં પણ દાકતરો - વૈજ્ઞાનિકો એકમત છે, આરોગ્ય સંબંધી પુસ્તકોમાં આ વિષય પર વિસ્તારથી લખવામાં આવ્યું છે. પરંતુ આપણે મહેનતનું મહત્વ સ્વીકારતા હોવા છતાં પણ શ્રમને સન્માનનું ચિહન નથી માનતા. 'જે ઓછું કામ કરે તે મોટા માણસ'ની હીન વૃત્તિએ આપણને આરોગ્ય લાભ-શરીર સુખર્થી વંચિત કરી દીધા છે.

આપણા દેશમાં લોકોને પોતાના પગ પર ઓછો અને વાહનો પર વધારે ભરોસો છે. મોટાં મોટાં શહેરોમાં કલાકો સુધી બસ સ્ટેન્ડ પર ઊભા રહેવાનું મંજૂર છે, પરંતુ થોડી વાર પગપાળા ચાલીને ઘેર પહોંચવાનું સારું નથી લાગતું. પગને શા માટે તકલીફ આપવામાં આવે ? પરંતુ એમને કથાં ખબર છે કે પગપાળા ચાલવાથી તંદુરસ્તી સુધરે છે. પશ્ચિમના દેશોમાં આ બાબતે હવે જાગૃતિ આવી છે. ત્યાં પગપાળા ચાલનારા ઓના સંઘ છે. ભ્રમણ સંસ્થાઓ છે. લોકો સામૃહિક રૂપથી ભ્રમણ કરવામાં રુચિ લે છે. આ હેતુ માટે હજારો કિ.મી. લાંબી સડકો બનાવવામાં આવી છે.

એક સજ્જનનું નામ છે - જ્યોર્જ બાન. જર્મનીના પ્રતિષ્ઠિત ઘનપતિ છે. એમનાં કારખાનાંમાં મોટર કાર બને છે. એમણે ૧૯૬ 3માં એક નિયમ બનાવ્યો હતો કે એમને જેકોઈ પણ અસ્વસ્થ-દુર્બળ વ્યક્તિ દેખાય તેને પગપાળા ચાલવાનું માર્ગદર્શન-પ્રેરણા આપવી. એમણે પગપાળા ચાલવા લોકોને એક ડાયરી આપછે. એમાં તે ઈમાનદારીથી પગપાળા ચાલવા અને આ પ્રકૃતિ ઢૂારા થતા લાભોનું દરરોજ વિવરણ લખે છે. થોડો સમય પગપાળા ચાલવાને કારણે એમની પ્રાણ શકિત અને તંદુરસ્તીમાં આશ્ચર્યજનક સુધારો થાય છે, ત્યારે તેઓ બીજા લોકોને પણ આ પરિવર્તનનું રહસ્ય બતાવે છે. ઘીરે ધારે પગપાળા ચાલતા લોકોની સંખ્યા વધવા લાગી અને અત્યાર સુધીમાં આ સંખ્યા ૩,૨૫,૦૦૦ થઈ ગઈ છે.

ભ્રમણ **કર્તાઓ**ની ડાયરીના આઘાર પર ડેટલાક દાકતરો પણ રોગીઓને દવા ન આપતાં એમને સ્વાસ્થ્ય લાભ માટે પગપાળા ચાલવાની સલાહ આપે છે

આપણા દેશમાં હજાુ યાંત્રિક સભ્યતાએ પોતાની જાળ પૂરેપૂરી ફેલાવી નથી. જેટલી કે પશ્ચિમી દેશોમાં. પરંતુ શ્રમને હલકી નજરથી જોવાનો દિષ્કકોણ આપણા દેશવાસીઓમાં એ લોકો કરતાં વધારે છે. ત્યાંના લોકો ગમે તેવી મહેનત હોય, તેને પ્રતિષ્ઠાની, અભિમાનની વસ્તુ માને છે. આપણે ત્યાં આવું નથી.આપણે પોતાનો બિસ્તરો, પેટી, સૂટકેશ ઊંચકવી, પોતાનાં પગરખાં જાતે ઠીક કરવાં, પોતાનાં કપડાં પોતે ધોવાં વગેરે કામ કરવામાં નાનમનો અનુભવ કરીએ છીએ. કાંઇ નહિ તો પગપાળા ચાલવાની વૃત્તિ અપનાવીને આપણે શરીરની શ્રમની ભૂખ ભાંગવાનો પ્રયાસ અવશ્ય કરવો જોઈએ.

ટહેલવાનો સંપૂર્ણ લાભ ત્યારે મળે છે કે જ્યારે એના નિયમોનું પાલન પણ કરવામાં આવે. ટહેલવું એ પણ એક કળા છે. એક નિયમિત પ્રવાહ, સરળતા, ક્રમબઢતા, તેજી, ઉત્સાહ અને સતર્કતાનું મિશ્રશ્ચ્ ટહેલવાની ક્રિયામાં હોવું જોઈએ. મનમાં અનુભૂતિ કરવી જોઈએ કે વિશ્વ વ્યાપી મહાપ્રાણમાંથી ઉપયોગી તત્વો ગ્રહણ કરવા માટે આપણે કોઈ સાહસિક્ષ્ટ શોધ યાત્રા પર નીકળ્યા છીએ.

ટહેલતી વખતે શરીર ટકાર રાખવું જોઈએ. ખભા પાછળ દબાયેલા, છાતી થોડી આગળ, માથું સહેજ પાછળ, નજર એકદમ સામે, શરીરને એટલું કડક ન કરવું જોઈએ કે તણાવ જેવું લાગે. કમરથી માંડીને માથા સુધીનો ભાગ થોડો આગળની તરફ નમેલો હોવો જોઈએ.

મોં બંધ રાખવામાં આવે. શ્વાસ નાકથી જ લેવા જોઈએ. ઊંડા શ્વાસ લેવાનો પ્રયત્ન કરવો જોઈએ, જેથી ફેફસામાં વધારેમાં વધારે પ્રાણવાયુ જાય. અધૂરા ઉથલા લેવાથી તો ફેફસાંની સિક્રયતાનો પણ લાભ નથી મળતો. એટલા માટે એમેય ઊથલા શ્વાસ લેવાની આદત છોડી દેવી જોઈએ. ખાસ કરીને ટહેલતી વખતે આ બાબતનું વિશેષ ધ્યાન રાખવું જોઈએ. એમ તો ગમે તે સમયે ટહેલી શકાય છે, પણ સૂર્યોદય પહેલાંનો સમય સૌથી વધારે ઉત્તમ છે. સૂર્ય નીકળતાં સુધીમાં પૂરું કરી લેવામાં આવે. પ્રાત:કાળનો વાયુ જેટલો શુઢ હોય છે, જેટલો શીતળ અને સૌમ્ય હોય છે એટલો દિવસના બીજા કોઈ સમયે હોતો નથી. જો વહેલા ઊં ઘવામાં આવે તો વહેલા ઊઠી પણ શકાય છે અને નિત્યકર્મથી પરવારીને ટહેલવા માટે નીકળી શકાય છે.

ટહેલવાના સમયે શરીર પર કપડાં ઓછાં, ઢીલા અને હલકાં પહેરવામાં આવે. જેથી શ્વાસ ઢ્રારા સરળતાથી ભરપુર તાજ હવા ફેફસાંમાં ભરી શકાય તથા રોમકૂપોને પણ સવારની તાજ હવાનો મૃદ્દ સ્પર્શ થતો રહે. એક કલાકમાં ત્રણથી ચાર માઇલ ચાલવું. બીમાર અશકત, વૃદ્ધ બાળકો કે જાડા માણસોની વાત જાદી છે. જે સ્ત્રીઓને ચાલવાની ટેવ નથી તે પણ ઘીમી ચાલથી ચાની શકે છે.

#### સોનાનાં પાત્રો સમાજ માટે

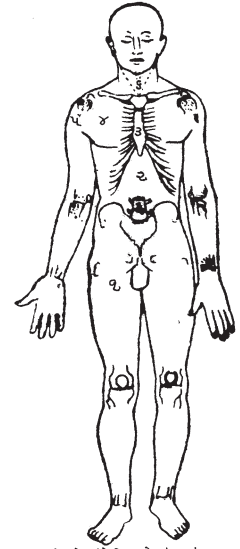
**લિ**ક સેવકોનો સ્વાર્થ પણ પરમાર્થ માટે કોય છે. તેઓ જ્યા ધનનો સંગ્રહ થયેલો જુએ છે ત્યાં લોકોને પ્રેરણા આપે છે કે જેથી એ ધનનો ઉપયોગ સત્પ્રવૃત્તિઓમા થાય.

ઇન્દોરમા સાહિત્ય સંમેલનનું અધિવેશન ભરાયું હતું. તેના પ્રમુખ ગાંઘીજ હતા. નગરશેઠ હુકમચંદે મહાત્મા ગાંઘી અને એમના સહયોગીઓને ભોજન માટે આમંત્રણ આપ્યું. મહેમાનો માટે શાનદાર આસન, ચાંદીના વાસણ વગેરે ગોઠવવામાં આવ્યું. ગાંઘીજ માટે સોનાનાં વાસણો હતા. બાપુ હસ્યા. એ વખતે તેઓ એલ્યુમિનિયમનાં વાસણો શખતા હતા. કસ્તુરબા પાસેથી વાસણોની ઘેલી મંગાવીને પોતાનાં વાસણ કાઢયાં અને પેલાં સોનાનાં વાસણ પાછા મોકલાવી દીધાં. શેઠે સોનાનાં વાસણોમાં ખાવા માટે આત્રહ કર્યો ત્યારે ગાંઘીજીએ કહ્યું - "જેવસ્તુ ગરીબોને માળે છે તેનો જ હું ઉપયોગ કરું છું." શેઠ હુકમચંદે સોનાનાં વાસણો દેશના કામમાં આવે તે માટે ગાંઘીજીને આપી દીધાં. ત્યાર પછી ગુાંઘીજીએ જ એ વાસણોમા ભોજન કર્યું.

### विधियर्थमार्थ भेगित्र स्यायिष्

ત્રિદરસ્ત મનુષ્યની સરખામણી આપણે એક જટિલ યત્ર સાથે કરી શકીએ છીએ. મશીન બરાબર ચાલતું રહે, વધારે ગરમ ન થઈ જાય, ચાલતાં-ચાલતાં અટકી ન જાય એના માટે એની સફાઈ વગેરે કરવી પડે છે. ઓઇલીંગ થતું રહેવું જોઈએ. જો જરૂરી સ્થાનો પર ઓઈલ નહિ પહોંચે તો તે અવાજ કરતું કરતું ઘસાઈને એક દિવસ બગડી જશે, તુટી જશે અથવા બંધ થઈ જશે. શરીર ૩પી યંત્ર ચાલતાં-ચાલતાં અટકી ન જાય એ માટે એને પણ દૈનિક સાર સંભાળ-માવજ્રતની જરૂર પડે છે. મહત્વપૂર્ણ નાજાુક અવચવોને બરાબર પ્રાણશકિત, પાણ પોષણ મળી રહ્યું છે કે નહિ, એ જો તા રહેવું પડે છે અને એના વ્યાયામ કરવા પડે છે. ફકત ભોજન અને મનોબળથી કામ નથી ચાલતું. શરીરને હાલવા-ચાલવાની તક જ ન મળે. તો એના અવયવો ધીરે ધીરે જરા જાર્ણ થતા જશે. ભારતીય યોય પદ્ધતિ તથા બ્રહ્મવર્ચસની નવીન આસન-વ્યાયામ પદ્ધતિમાં આ જરૂરીઆતે પુરી કરવા માટે આસનોને વિશેષ મહત્વ આપવામાં આવ્યું છે. આ એક પ્રકારની આંતરિક માલિશ છે.

આસનોનું પ્રચલિત રૂપ તો મોટા ભાગના લોકો જાણે છે, પણ અહીંયા શરીરનાં વિભિન્ન અંગોમાં જ્યાં વિજાતીય ઢુવ્યો એંકઠાં થવાની વધારે શકયતા રહે છે, તેને ધ્યાનમાં રાખીને શરીરનાં ૬ સ્થાનો માટે ૧૨ પ્રકારના વિશિષ્ટ આસન યોગ નક્કી કરવામાં આવ્યા છે. દરેક અંગ માટે બે-બે આસન વ્યાયામ છે. કયો વ્યાયામ કરવામાં આવે અને કેટલીવાર સુધી કરવામાં આવે, એના પર કોઈ પ્રતિબંધ કે બંધન નથી, પણ પોતાની સ્થિતિ અને શરીરની પ્રકૃતિને માફક આવે એ રીતે એની પસંદગી પોતાની વિવેક બુદ્ધિ વડે કરવી જોઈએ. શરીરનાં મુખ્ય ૬ સ્થાન આ પ્રકારે છે -



બાજાુ વળીને કરો. બંને ક્રિયાઓ પાંચ-પાંચવાર કરવી.

- ૧. કમરથી લઈને પગની આંગળીઓ સુધી (ચિત્રમાં - ૧)
- ર. પેટ અને પેઢુનાં અંદરનાં અંગ (ચિત્રમાં ૨)
- 3. કરોડરજજા અને એની સાથે સંકળાયેલી માંસ-પેશીઓ (ચિત્રમાં - 3)
- ૪. ફેફસાં, ૬દય અને છાતીમાંથી નીકળતી ઘમનીઓ, શિરાઓ અને નાડીઓ (ચિત્રમાં - ૪) ૫. ખભાના સાંઘા, નાડી ગુચ્છક અને હાથની આંગળીઓથી લઇને પગ સુધી (ચિત્રમાં - ૫)
- ગળાનું હાડકું, સુષુમ્ણાનો ઉપરનો ભાગ, ઘહેરાની માંસપેશીઓ તથા ગળાનાં નાજુક અંગ (ચિત્રમાં - ૬)

અહીંયા મસ્તક અને એનાં નાજુક અંગોની ચર્ચા નહિ કરીએ; કારણ કે મનોવિકારો અને માનસિક રોગો તથા માનસિક સ્વાસ્થતા માટે વિશિષ્ઠ આસનોની જગ્યાએ પ્રાણાયામ ઉપયાર નક્કી કરવામાં આવ્યા છે. આ બાબતે ભવિષ્યમાં ચર્ચા કરીશ.

જેમને શારીરિક મહેનત કરવાની તક નથી મળતી એમના માટે આ વ્યાયામ પદ્ધતિ સર્વશ્રેષ્ઠ સાળિત થશે. એમાં એવું કોઈપણ અંગ બાકી નથી બચ્યું કે જેઆ પરિધિમાં આવતું ન હોય. યોગાસનના મૂળ ઉદેશ ચક-ઉપત્યિકાઓ પર દબાણ કરવાના પક્ષનો દરેક આસનમાં સમાવેશ છે. આ દેષ્ટિથી જોઈએ તો આ આસન પદ્ધતિ શરીર શાસ્ત્ર અને ભારતીય યોગ વિજ્ઞાનનો અદભુત સમન્વય છે.

### કમરથી માંડીને પગની આંગ<mark>ળીઓ</mark> સુધીનો વ્યાયામ

શરીરનું સંપૂર્ણ વજન પગ ઉપાડે છે. પેલ્વિક હાડકાના માધ્યમથી શરીરનું વજન બે ભાગોમાં વહેંચાઈ જાય છે. જાંઘોનું એક, મજબૃત ઘુંટણની નીચેનાં બે તથા પગનાં બાકીનાં હાડકાંનો એક ઘનુંષ આક્ષરનો સ્પ્રિંગ જેવો આર્ચ આ વજન ઉપાડે છે. પગનું વ્યવસ્થિત-સરળ હલનચલન એટલા માટે પણ જરૂરી છે કે શરીરનોં! એક મજબૃત સાંઘો-ઘુંટણ અને કમર તથા એડીના એક જટિલ સાંઘો આ ભાગમાં જ હોય છે. એની સાથે જોડાયેલી માસપેશીઓ કરોડની શકિતશાળી માંસપેશીઓ પછી બીજા નંબરે આવે છે. એના હલનચલન (Movements)થી લોહી પગની આંગળીઓ જેવા ભાગોમાં ચાલીને શુદ્ધ થવા માટે કૃદ્ધમાં જાય છે. એને મસ્કુલર પંપ કહે છે. જો તે પોતાની કામ કરવાની ગૃતિ ઓછી કરી દે અથવા બંધ કરી દે તો અશુદ્ધ લોહી પગથી ઉપર નહિ જાય અને પગના વિવિધ સાંધામાં એકઠું થઈને વિભિન્ન રોગોને જન્મ આપશે. અહીંયા એક બીજી પણ વિશેષ વાત છે શરીરની સોથી લાંબી શિરા (સેફિનસવેન) તથા સ્નાયુ નાડી (શિયાટીક નવી) આ ભાગમાં હોય છે શિયાટિક નવી ઉપરાંત પણ કેટલીય નાની-નાની સ્વતંત્ર નસ હોય છે. જેની સિફિયતા પગના સ્વાસ્થ્ય માટે જરૂરી છે શિયાટિકા, ન્યૂરાઇટિસ વગેર રોગ એવા છે જે બિનજરૂરી તણાવ, અશક્તિ અને વિજાતીય હવ્ય એકઠાં થવાને કારણ થાય છે

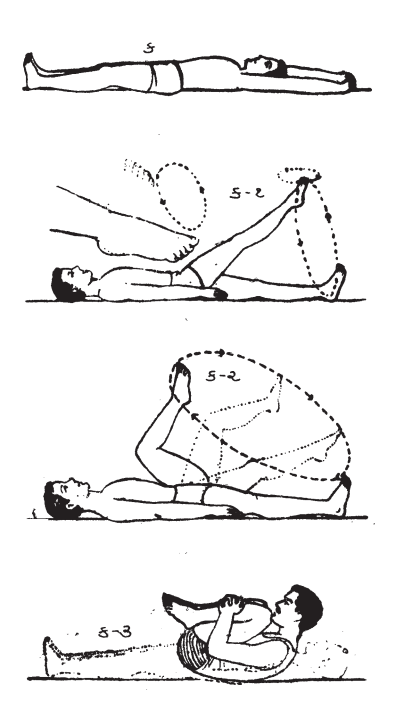
દુર્બળતાને લીધે ઘુંટણ, કમર અને એડીમાં સૌથી વધારે પીડા થાય છે. જો દરરોજ એની આંતરિક માલિશ ન થાય તો એ દાડકાં વચ્ચેનો રસ સુકાઈ જાય છે અને અનેક રોગોનું કારણ અને છે.

ઇડિમાં, વર્જર ડિસિજ, વેરીકોજ વન્સ. માયોસાઇટિસ વર્ગેરે એવા રોગ છે જે પગની નિષ્ક્રિયતા અને અશક્તિને કારણે થાય છે. આ વિટંબણાથી બચવા માટે નીચે મુજબનો આસ્તૃન યોગ ક્રમ બનાવવામાં આવ્યો છે.

### આસન યોગ ક્રમ - ૧

પ્રારંભિક ક્યાઓ : સમતળ જમીન કે પાટ પર ચટાઈ અથવા ચાદર પ્રાહ્યત્વી. શરીર પર ઓછામાં ઓછાં કપડાં પહેરવાં. સીધા સુઈ જાઓ. ઊંડો શાસ ખેંચીને શરીરને ખેંચો (ચિત્ર - ક - ની જેમ) તણાવ વધારવાની સાથે ઊંડો શાસ ખેંચો અને શરીર ઢીલું કરવાની સાથે શાસ બહાર કાઢો. શાસ લેવા અને છીડવા, શરીરને ખેંચવા-ઢીલું કરવાની ક્રિયા ઝાટકાથી નહિ. ધીરે-ધીરે કશે. આ ક્રમ ઊંઘા સુઈને પણ કરો. બંને અવસ્થાઓમાં શરૂઆતમાં આ ક્રમ ત્રણ ચાર વાર કરીને પછી વ્યાચામ શરૂ કરો.

મુખ્ય ક્રિયા : હવે મુખ્ય ક્રિયા શરૂ થાય છે. ચિત્ર 5-૧ જુઓ અને નીચે લખેલ ક્રિયાનુસાર અભ્યાસ શરૂ કરો



સીધા સુઇ જાઓ. પગને સીધા ખેંચીને રાખો. ઊંચા શ્વાસ લો. ઘુંટણ સીધો રાખીને ડાબો પગ ઘીરે ઘીરે ઊંચકો લગભગ ૩૦ થી ૪૫ અંશ સુધી ઉંપકીને અટકો. ઘુંટણ સીધો રાખીને પંજો એડીના સાંધાથી ગોળ-ગોળ ફેરવો. થોડી વાર પછી પગ ઘીરે રહીને જમીન પર પાછો મૂકી દો. આ ક્રમ જમણા પગથી કરો. દરેક પગથી આ ક્રિયા બે-બે વાર કરો.

ફરીથી શ્વાસ ખેંચીને ડાબો પગ પહેલાંથી જેમ ઊંચકો. ઘુંટણ અને એડીના સાંઘા સ્થિર રાખીને પગને બે વાર ગોળ ગોળ ફેરવો (ચિત્ર- ક-૧માં બતાવ્યા પ્રમાણે) શ્વાસ ને અંદર રોકી રાખો ઘીરે રહીને પગ નીચે મૂકો-શ્વાસ છોડી દો. આ ક્રમ જમણા પગથી પણ કરો. બંને પગથી આ ક્રિયા બે-બે વાર કરો.

- \* શ્વાસ ખેંચો. ડાબો પગ ફૂલા અને ઘુંટણના 'સાંઘાથી વાળીને સાયકલનું પેન્ડલ ફેરવવાની જેમ (ચિત્ર ક-૨) ત્રણ વાર ફેરવો. શ્વાસ કાઢીને એને પહેલાંની જેમ જમીન પર સીધો રાખી દો અને આ ક્રિયા જમણા પગથી કરો. બંને પગથી આ ક્રિયા બે-બે વાર કર્યા પછી એક સાથે બંને પગને એક સાથે સાયકલ ચલાવવાની જેમ પ-૬ ચકકર ફેરવો. પછી જમીન પર ચથાવત રાખો.
- \* છેલ્લે ડાબો પગ ઘુંટણથી વાળીને ઘુંટણ છાતી સુધી લાવો. બંને હાથથી પગને પેટ તરફ દબાવો અને ઘુંટણને દાઢી સાથે સ્પર્શ કરાવો. આ સ્થિતિ સુધી આવતાં આવતાં ફેફસામાંથી શ્વાસ બહાર કાઢી નાંખો. (ચિત્ર ક-3) પછી ધીરે ધીરે પગને યથાસ્થાન મૂકીને શ્વાસ ખેંચો.આ ક્રમ જમણા પગથી કરો. આ ક્રિયા બંને પગથી ત્રણ ત્રણ વાર કરવી.

આ આસન ક્રમ સૌને માટે સુગમ છે. સરળતાથીં સમજ શકાય છે અને પગ માટે સંપૂર્ણ વ્યાયામ છે. જો અહીંયા બતાવ્યા પ્રમાણે શરૂઆતમાં વ્યાયામ કરવામાં મુશ્કેલી પડે તો અંગોને લચીલાં બનાવવા માટે ધીરજ રાખવી, પણ ક્રમ ન તોડવો. શરૂઆતમાં સાયકલની જેમ પગ ઘુમાવવામાં મુશ્કેલી પડે શકે છે. પણ ઘોડા સમય પછી આ ક્રમ સરળ થઇ જાય છે. ચિત્ર ક-ર માં બતાવ્યા અનુસાર પગને વાળતી વખતે બીજો પગ સીધા રહેવા જરૂરી છે. જો શરૂઆતમાં તે ઘુંટણેથી વળે તો સહેજ પણ ચિંતા કરવી નહિ. સ્નાયુઓ પર વધુ

પડતું દબાણ કરવું નહીં સમય આવ્યે એમાં લચીલાપણું આવી જશે. પ્રોઢ તથા હમેશા ખુરશી પર બેસીને કામ કરતા કે કાર ચલાવતા વ્યક્તિઓના ઘુંટણ સરળતાથી વળતા નથી આ પ્રકારે સીધા સુઇન ક- 3 વાળી ક્રિયા કરીએ છીએ ત્યારે જરૂરી નથી કે પહેલા જ પ્રયત્ને ઘુંટણ દાઢીને સ્પર્શ કર ઘીરે ઘીરે માંસપેશીઓની કઠોરતા દૂર થતા આ ક્રમ સ્વાભાવિક થઇ જાય છે. આ વ્યાયામ ઉત્થિતપાદાસનને મળતો આવે છે. એમાં સાયકલ ચાલન મુદ્દાનો ઉમેરો કરી દેવાથી એમાં સંપૂર્ણતા આવી જાય છે આ વ્યાયામ કરવાથી પગ ઉપરાંત આમાશયની પણ સારી એવી માલિશ થઇ જાય છે. અમ્લપિત્ત, વાયુ વિકાર, કબજિયાત પણ દૂર થાય છે તથા પેટની માસપેશીઓ શક્તિશાળી બને છે

### આસન યોગ ક્રમ - ર

આ વ્યાયામ પણ પગ માટે છે. પણ તે બેસીને કરવામાં આવે છે. એને હનુમાન બેઠક પણ કહે છે.

સીધા ઊભા રહો. પગ પહોળા કશે. બંને પંજા વચ્ચે દોઢ-બે ફૂટનું અંતર રાખો. શ્વાસ ખેંચો. પંજા યથાસ્થાન રાખીને ડાબી બાજા વાળો. ઘુટણ વાળતી વખતે હનુમાન બેઠકની જેમ બેસો. હાથ જોડો (ચિત્ર ક-૪ અને ક-પની જેમ) ઘુંટણ જમીનને સ્પર્શે, એના પર વજન ન પડવું જોઈએ. હથેળીઓને પરસ્પર દબાવો. લગભગ ૧૦ સેંકડ ઊભા રહો, પછી પહેલાં જેવી સ્થિતિમાં ઊભા રહો. શ્વાસ છોડી દો. આ ક્રમ જમણી બાજા વળીને કરો. બંને ક્રિયાઓ પાંડ-પાંચવાર કરવી.

એનાથી પગ. જાંઘ તથા પેકું પ્રદેશમાં રકત સંચાલન અને સ્નાયુઓની માલિશ થાય છે. બે પગનો વ્યાયામ એક સાથે થવા ઉપરાંત આ વ્યાયામમાં ઊંડા શ્વાસ લેવાની વાત જોડાઈ જવાને કારણે એક પ્રકારથી આ પ્રાણાયામવાળો સર્વાં ગપૂર્ણ વ્યાયામ બની જાય છે.

### પેટ અને પેઢ માટેનો વ્યાયામ

શરીરનાં મહત્વપૂર્ણ અંગ પેટમાં આવેલાં હોય છે. પ્રજનન અને પાચન સંબંધી એવાં અંગ કે જેશરીર સ્વાસ્થ્ય અને સૌષ્ઠવથી સંબંધિત છે, પેટ અને પેઢુ પ્રદેશમાં આવેલાં છે નાડી ગુચ્છક અને ગેંગલિયાન



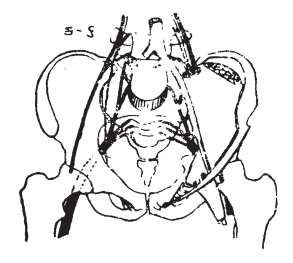


વગેરે પેટનાં વિભિન્ન સ્થાનો-કરોડરજજીના હાડકાની ઉપર અને બંને તરફ હોય છે મહત્વપૂર્ણ અંત:સ્ત્રાવી ત્રૃંથિઓ પણ અહીં આવેલી છે. આવી સ્થિતિમા, ખાસ કરીને આ કારણ પણ એની આંતરિક માલિશ શક્ય નથી, જવન શક્તિ જાળવી રાખવા માટે એને ઉત્તેજિત કરવા અને સિક્યતા વધારવી જરૂરી છે સૌથી મોટા વાત એ છે કે પેઢુમા જ સૃષ્મુમણા નાડી સમાપ્ત થઈને નાડી ગુચ્છક બનાવ છે અને લમ્બર સેકલ પ્લેક્સેસના માદ્યમથી અનિચ્છિત સ્નાયુઓ સાથે જોડાઈને શરીરનાં વિભિન્ન નાજીક અંગોને સંવેદના આપે છે. પેઢુના હાડકા (જે કરોડના હાડકાનો નીચલો છેડો છે) નાં છિઢોમાંથી કેટલીય નાડીઓ નીકળે છે (ચિત્ર ક- ફ)

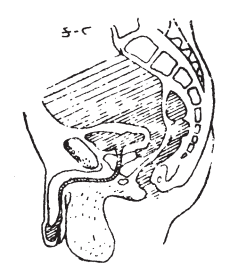
આમાશય, જઠર, યકૃત, પિત્તાશય, આંતરડાં, કીડની, એડ્રીનલ્સ અહીં આવેલાં છે (ચિત્ર ક-૭) અને સ્ત્રીઓમાં ગર્ભાશય, ડિંબ ગ્રંથિઓ તથા પુરુષોમાં પ્રોસ્ટેટ, સેમિનલ બસીકલ્સ વગેરે આ પેઢુ પ્રદેશમાં આવેલાં હોય છે. (ચિત્ર ક-૮ અને ૯) જયારે પણ આ અંગોથી સંબંધિત રોગો થાય છે. ત્યારે એનું એક માત્ર કારણ હોય છે - નિષ્ક્રિયતા. કુદરતે એમને જે હેતુ માટે બનાવ્યાં હતાં, તે વિકાર ઊભા થતાં પોતાની અંદર જ વિજાતીય ઢવ્યોનો સંગ્રહ કરવાલાંગે છે કિડનીમાં લોહી બરાબર ન પહોંચતું હોય તો એને ગાળવાની ક્રિયા મંદ પડી જશે. મળ નિષ્કાસન માટેનાં જવાબદાર ગણાતાં અંગોનો વ્યાયામ બરાબર ન થતો હોય તો મળ આંતરડાંમાં ભેગો થઈને સડવા લાગે છે. પછી તે લોહીમાં ભળે છે અને લોહી બગડતાં શરીર બગડે છે

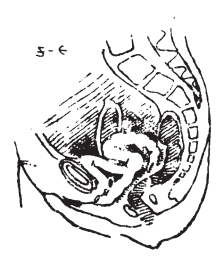
આ અંગોથી સંબંધિત વ્યાયામ એવા જ હોવા જોઈએ કે જે નાજુક અંગો પર સાધારણ દબાણ નાંખ તથા એમની માલિશ કરીને એમને સિક્રય બનાવી દે. અગ્નાશય (પેન્કિયાજ)માંથી ઝરતા ઇન્સ્યુલિન રસ અને વૃકક ગ્રંથિ (એડ્રીનલ ગ્રંથિ)માંથી ઝરતા કોર્ટીકોસ્ટેરાઇડ પાચન અને શારીરિક સ્કૂર્તિ માટે બહુ જરૂરી છે. એને પણ એટલું કામ મળવું જોઈએ કે બિનજરૂરી દબાણનો ભોગ બન્યા વગર તે શરીરની તંદુરસ્તી જાળવી રાખવામાં પોતાનો ફાળો આપે.

અમ્લપિત્ત, પેપ્ટિક અલ્સર, ડાયાબિટિસ, અપચો, આફરો, મંદાગ્નિ, કબજિયાત, ઝાડા, કમરો,





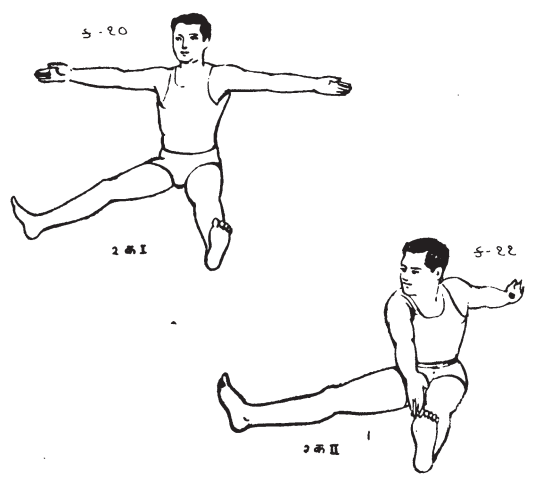




કીડનીમાં પથરી તથા સ્ત્રીઓમાં ગર્ભાશયના પ્રદર રોગ - વગેરે એવા કેટલાય રોગો છે કે જે પેટ અને પેઢુના મહત્વપૂર્ણ અવયવો ડામ ન કરવા કે ખોટી પઢાંતથી કામ કરવાને કારણે પેદા થાય છે.

### આસન યોગ ક્રમ - ૩

ચિત્ર 5-૧૦ જાુઓ. જમીન પર બેસીને પગ સામે તરફ સીધા કરો. ઘુંટણ જમીનને સ્પર્શવા જોઇએ. પગને દબાણ ન પડે ત્યાં સુધી ફેલાવો. હાથને ખભાની સીધમાં રાખો. બહાર તરફ ફેલાવો. ફેલાવેલા હાથ રાખીને જ કમર ઘુમાવીને ડાબા હાથથી જમણા પગના પંજાને પ્રકડવાનો પ્રયત્ન કરો. આ સમયે ચહેરો વિપરીત દિશામાં હોવો જોઈએ અને ડાબા પગના પંજાને જોવાનો પ્રયત્ન કરવો (ચિત્ર ક-૧૧) હવે સ્થિતિ બદલો. કમર ઘુમાવીને જમણા હાથથી ડાબા પગના પંજાને પકડવાનો પ્રયાસ કરો તથા જમણા પગના પંજાને જાઓ. આ ક્રિયા મધ્યમ ગતિથી એક મિનિટ સુધી કરો. શ્વસન ક્રિયા સ્વાભાવિક રૂપથી ચાલવા દો.



### આસન યોગ ક્રમ - ૪

સીધા સુઇ જાઓ પજા ભેગા કરી દો હથેળીઓ શરીરથી લગભગ એક ફૂટ દૂર રાખીને જમીન પર રાખો હવે માથું અને એડીઓ પોતાના સ્થાન પર રાખીને કમરને ડાબી તરફ જેટલી જઇ શકાય તેટલી લો. પૂરી સ્થિતિમાં આવ્યા પછી પાછા અસલી સ્થિતિમાં આવી જાઓ. અટકથા વગર કમરને જમણી તરફ ખેચી ફરીથી પાછા અસલી સ્થિતિમાં આવી જાઓ. આ ક્રિયા સતત કરવી. પહેલાં ધીમી ગતિથી આ ક્રિયા કરવી પછી ધીરે દ્વીરે ઝડપ વધારવી. શરૂઆતમાં ર મિનિટનો સમય પૂરતો છે પછી જરૂર પડયે થોડો થોડો કરીને ૧૦ મિનિટ સુધી વધારી શકાય છે આ આસન યોગની સાથે ઘીરે ઘીરે ઊડા શ્વાસ લેવો છોડવાનો ક્રમ ચલાવવામાં આવે

એમાં ચિત્ર 5-૧૦ વાળી મુદ્ધા 'મરૂતાસન'ને મળતી આવે છે અને 5-૧૧ 'નાભિયાલન' પ્રક્રિયા છે. શાસ્ત્રોમાં એના અસંખ્ય લાભ બતાવવામાં આવ્યા છે. આ આસનોથી પાયન તંત્ર સિક્રય બને છે. એમ તો અપચા વગેરે માટે સૂર્ય નમસ્કાર સુપ્ત વજાસન. પવન મુકતાસન વગેરે કેટલાંય આસન છે. પણ તે દરેકને માટે સુગમ નથી તથા એમાં અમુક કઠોર નિયમોનું પાલન કરવું પડે છે. પરંતુ અહીંયા જે આસન યોગ બતાવવામાં આવ્યો છે તેનાથી હેતુ પૂરો થાય છે તથા દરેક વ્યક્તિ એને સરળતાથી કરી શકે છે અન્ય અગોના વ્યાયામના સબધમા આવતા એક ચર્ચા કરીશ્

# अह हिट्टा पहहाल -

**રા** સ્ત્રોમાં ઠેરઠેર સદગુરુનાં ગુણગાન ગાળામાં આવ્યા છે. વિદ્વાનોએ હંમેશા એક જ વાત કહી છે કે આધ્યાત્મિક પ્રગતિ માટે ગુરુની સહાયતા જરૂરી છે. એમના વગર આત્મ કલ્યાણનો માર્ગ ખૂલતો નથી, સાધના સફળ નથી થતી. સામાન્ય જવન ક્રમમા માતા. પિતા અને ગુરુને દેવતાનું સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે અને એમની સેવા, માન-સન્માન તથા આજ્ઞા પાલન કરવાની વાત પર ભાર મૂકવામાં આવ્યો છે. એટલું જ નહિ. બ્રમજ્ઞાન આપનાર હોવાના કારણે ગુરુને "ગુરુર્ગરીયાન…" કહીને સર્વશ્રેષ્ઠ સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે.

શાસ્ત્રોમાં જે સદ્ગુરુના મહિમાનાં ગુણગાન ગાવામાં આવ્યાં છે તે હકીકતમાં આપણું અંત:કરણ જ છે. આ કેન્દ્રમાંથી સદજ્ઞાન અને ઉર્ધ્વગમનનો પ્રકાશ સતત મળી રહે છે. બહારના ગુરુ શિષ્યના સંપૂર્ણ વ્યક્તિત્વને જાણી શકતા નથી. એટલે એમના ઉપદેશ પણ અધરા રહેવાના. બીજી વાત એ પણ છે કે બહારના ગુરુ રાત-દિવસ શિષ્યની સાથે રહી પણ શકતા નથી. જ્યારે કે શિષ્યની સામે ડગલેને પગલે અસંખ્ય સમસ્યાઓ ઊભી થાય છે એમાંથી કઈ સમસ્યા ઉકેલવામાં આવે ? એના માટે કોઇ વ્યક્તિનું મોં તાકીને બેસી ન રહેવાય, પછી ભલેને તે ગમે તેટલો વિદ્વાન ન હોય ! સયોગ્ય વ્યકિત પોતાના અનભવના આધારે જ સલાહ-માર્ગદર્શન આપી શકે છે. બીજાંની માનસિક સ્થિતિ-પરિસ્થિતિ જાદી જાદી હોવાને કારણે માર્ગદર્શનનું સ્તર પણ બદલાઈ જાય છે - આ અંતર કોણ કરે છે ? આ કામ ફકત આપણું અંત:કરણ જ કરી શકે છે. કારણ કે બહારની અને અંદરની પરિસ્થિતિઓની વાસ્તવિક જાણકારી આપણને જેટલી હોય છે. તેટલી બીજા કોઈને હોતી નથી:

પોતાના અંત: કરણને સતત કચડતા રહેવાથી આત્માનો અવાજ ઘીમો પડી જાય છે ડગલને પગલે અત્યંત જરૂરી-મહત્વપૂર્ણ માર્ગદર્શન આપવાનો એનો ક્રમ ઘીમો પડી જાય છે. જેઓ અંત: કરણન! ઉપેક્ષા કરે છે. આત્માનો અવાજ સાંભળતા નથી તેઓ કુકર્મો કરતા હોય છે બાકી તો સામાન્ય પરિસ્થિતિમા પણ આત્માનો અવાજ એટલો બુલંદ હોય છે કે મનુષ્ય કુમાર્ગ પર એક ડગલું પણ ચાલી શકે નહીં. આ જાગૃત આત્માને જ સદગુરુ કહેવામાં આવે છે, ગુરુભક્તિનું સાચું સ્વરૂપ એ છે કે એનું નમન, પૂજન અને પોપણ કરવામાં આવે.

"કું અંતરાત્માનું અનુસરણ કરીશ" આ છે ગુરુદીક્ષાનું પ્રથમ અને મહત્વનું સોપાન આવો નિશ્વય કરનાર વ્યક્તિના મન, વચન કર્મમાં અનીતિ, દુર્ભાવના કે કુકર્મને સ્થાન હોય જ નહિ. એના મનમાં ભૂલથી પણ જો કુવિચાર આવી જાય તો તરત જ દેવતત્વ એના માંઠા પરિણામોની બાબતમાં સાવચેત કરી દે છે જો આંતરિક ચેતનાનું દમન કરીને એને મૂર્છિત ન કરી દીઘી હોય તો તે એટલી પ્રચંડ હોય છે કે કુવિચારોની સામે લડાઈ ચાલુ કરી દે છે એને એ વિકારોના મૂળિયા ઉખાડીને જેપે છે.

શાસ્ત્રોમાં સદ્ગુરુના ગુણગાન ગાતાં-ગાંતા એમને બ્રુક્ષા, વિષ્ણુ, મહેશની ઉપમા આપી છે. આ ઉપમા કોઈ વ્યક્તિને કદાપિ આપી શકાય નહિ. પછી ભલેને તે ગમે તેટલો વિદ્ભાન કે સુયોગ્ય કેમ ન હોય! આ વર્ણન શુદ્ધ-પવિત્ર-નિર્મળ અંત:કરણને અનુલક્ષીને જ કરવામાં આવ્યા છે કે અંતરાત્મા જ પરમાત્માને પામવાનો મુખ્ય આધાર છે ડગલે ને પગલે સલાહ-સૂચન આપવા માટે અંતરાત્મા જ આપણી સાથે રહે છે. એટલા માટે જશુદ્ધ-પવિત્ર અને જાગૃત અંતરાત્મામાં એટલી પ્રચંડતા હોવી જોઈએ કે તે ગાંડા હાથી જેવા દુ:સાહસને જેજરોમાં જકડીને કાબૂમાં રાખી શકે.

અધ્યાત્મ માર્ગના પથિકને કોઈ વ્યક્તિને ગુરુ બનાવવાની જરૂર પડે છે પણ એનું કામ ફક્ત એટલું જ હોય છે કે સદ્ગુરુની ઓળખાણ કરાવી દે. એનો ભક્ત-ઉપાસ્ત્ર બનાવી દે. આટલું કર્યા પછી એની જરૂરીઆત પૂરી થઈ જાય છે. યાત્રા પૂરી કરવામાં પગની મૂખ્ય ભૂમિકા રહે છે. લાકડી તો થોડો સહારો આપે છે. સદ્ગુરુ આપણને પાર ઉતારે છે. એમને મેળવવા માટે શરીરધારી ગુરુ પણ પોતાની ઢળની પ્રાથમિક પરંતુ મહત્વપૂર્ણ ભૂમિકા ભજવે છે. એટલે એમનું પણ પૂજન કરવામાં આવે છે

અધ્યાત્મ સાધનાના ક્ષેત્રમાં પ્રગતિ કરવા માટે પ્રત્યક્ષ ગુરુનો સહયોગ એકદમ જરૂરી છે રામ અને લક્ષ્મણની જોડી જલંકાને જતી શકી હતી. અજુર્ન અને કૃષ્ણના મિલનથી જમહાભારતનો ઉતુ પૂરો થયો હતો. વિધાર્થી ગમે તેટલી મહેનત કરે, પરંતુ કળા, શિલ્પ, વિજ્ઞાન, ચિકિત્સા જેવા મહત્વપૂર્ણ વિષયોના વિધાર્થી ફક્ત મોંખિક જનહીં. વ્યાવાહારિક શિક્ષણ પણ મેળવે છે. એના વગર તેઓ પોતાના વિષયમાં પારંગત બની શકતા નથી.

ગુરુ અને શિષ્ય બંને ભેગા મળીને આ હેતુ પૂર્ણ કરે છે. કાનમાં મંત્ર ફૂંકીને કે પછી કર્મકાંડના વિધિ- વિધાન બતાવી દેવાથી કામ નથી ચાલી શકતું. પોતાની શકિતનો એક અંશ પણ આપવો પડે છે. જો ગુરુની આટલી ફુપા ન થાય તો આધ્યાત્મિક પ્રગતિના પથ પર બહુ દૂર સુધી ચાલી શકાતું નથી. પહાડ પર ચઢવા માટે લાકડીનો ટેકો લેવો પડે છે. મકાનના ધાબા પર ચઢવા માટે નીસરણીની જરૂર પડે છે. આધ્યાત્મિક પ્રગતિના પંથ પર ચાલનાર પથિક માટે ગુરુ લાકડી. નીસરણીની ભૂમિકા ભજવે છે, પોતાના અપૂર્ણતા દૂર કરવા માટે ગુરુની જરૂર પડે છે.

માતાના ઉદરમાં સ્થાપન કર્યા વગર, પોતાનું લોહી-માંસ આપ્યા વગર, દૂધ પીવડાવ્યા વગર ભ્રૂણની જ્ઞવનક્રિયામાં ગતિશીલતા આવી શકતી નથી. બાળક ભોજન, કપડાં વગરેની વ્યવસ્થા આપમેળે કરી શકતું નથી. એના માટે એને માતા-પિતા, વડીલોની મદદની જરૂર પડે છે. વિદ્યાર્થી પોતાની મેળે તો ભણી શકે છે, પણ એને પુસ્તક, ફી વગેરેનો ખર્ચ પિતા પાસેથી અને શિક્ષણનો સહયોગ શિક્ષક પાસેથી લેવો પડે છે એના વગર તે આપબળે આગળ વધી શકતો નથી માતા-પિતા પોતાના સંતાનનું પાલન-પોષણ કરે છે. એ સંતાનો મોટા થઈ જતાં પોત પોતાના બાળકોની જવાબદારી સંભાળે છે. આ પ્રમાણે વશ પરંપરાગત આ ચક્ર ચાલતું રહે છે. અધ્યાત્મ માર્ગની પ્રગૃતિ પરંપરા પણ આ પ્રકારે ચાલે છે. ગુરુ પોતાના શિષ્યને પોતાની તપ શક્તિ આપે છે તદ્ ઉપરાત શિષ્ય પણ એને દબાવીને બેસી નથી રહેતો. પરંતુ આ પરંપરાને પોષવા માટે પોતાના વિદ્યાર્થીઓને મદદ કરતો રહે છે

એમ તો ધર્મના દસ લક્ષણ અને યોગના યમ-નિયમોનું પાલન કરીને કોઈપણ વ્યક્તિ પોતાના જીવન લક્ષ્યને પામી શકે છે. એમાં નથી જરૂર કોઈ ગુરુ કે નથી જરૂર કોઈ શિષ્યની. રાજમાર્ગ પર સમજણપૂર્વક ચાલનાર વ્યકિત માઈલ સ્ટોનને જોતો જોતો ઈચ્છિત ઠેકાણે પહોંચી શકે છે. પરંતુ જેને રસ્તામાં આવતાં રમણીય-અદભૂત દશ્યો અને સ્થળો જોવા-જાણવા અને માણવા હોય તો એને એ ક્ષેત્રના જાણકાર અનુભવી ભોમીયાની જરૂર પડે છે. જો આવા ભોમીયા ન મળે તો તા પણ યાત્રા તો ચાલતી રહે છે. પણ તે નીરસ, આનંદ વગરની એક ગતિશીલતા માત્ર સાબિત થાય છે. અધ્યાત્મ પથ પર ચાલતાં ચાલતાં-એ યાત્રાથી સંબંધિત વિભૂતિઓ મેળવીને હર્ષોલ્લાસ સાથે યાલવું હોય તો પછી કોઈ કુશળ સાથીદારની જરૂર પડશે. ગુરુ-શિષ્યનું મિલન અધ્યાત્મ પથની યાત્રાનો ઉપરોક્ત હેત્ પુરો કરે છે.

મેડિકલ કોલેજમાં ભણાવવામાં આવતા પુસ્તકામાં એ બધું લખેલું હોય છે કે જે ત્યાં ભણાવવામાં ઓ બધું લખેલું હોય છે કે જે ત્યાં ભણાવવામાં આવે છે અથવા વિદ્યાર્થી ત્યાં સુધી નિષ્ણાત નથી બની શકતો નથી કે જ્યાં સુધી એને કોઈ કુશળ-પારંગત સર્જનના નેજા હેઠળ શસ્ત્રિકથા બાબતનું વ્યાવહારીક શિક્ષણ ન મળે એમ તો શસ્ત્રિકથા (Opretion)ની સંપૂર્ણ માહિતી પુસ્તકોમાં ચિત્રો સાથે આપવામાં આવેલી હોય છે. છતાં પણ

પ્રત્યક્ષ માર્ગદર્શનની જરૂર તો રહે છે જ એન્જનિયરીંગ, કલા, સંગીત, યુદ્ધ વિદ્યા, રસાયણ વગેરેના વિષયમાં પણ આ જ વાત છે. ઉચ્ચ શિક્ષણની વાત છોડો, બાળમંદિરના બાળકોના હાથમાં સચિત્ર બાલપોથી આપવા છતાં પણ તે ત્યાં સુધી અક્ષર અને એક યાદ નથી કરી શકતાં, જ્યાં સુધી કે એમને શિક્ષકની પ્રત્યક્ષ મદદ ન મળે. તો પછી આત્મિક પ્રગતિ જેવા અપ્રત્યક્ષ અને જટિલ વિષયમાં ગુરુની મદદ વગર એક ડગલું આગળ કેવી રીતે વધી શકાય ?

રામકૃષ્ણ પરમહંસ બનવા માટે જનમોજનમ કઠોર સાધના જરૂરી છે, પણ વિવેકાનંદ બનવું સરળ છે. સમુદ્ધ બનવું મુશ્કેલ છે. પણ એનું પાણી લઈને આકાશમાં વાદળની જેમ ઉડવાનું સરળ છે. સમર્થ ગુરુ રામદાસ બનવા માટે કઠોર સંયમ અને તલવારની ધાર પર ચાલવા જેવી સાધના કરવાનું સાહસ સાધારણ વ્યકિતઓ પાસે નથી હોતું. શિવાજીના રૂપમાં એક સાધારણ બાળકમાંથી છત્રપતિ બનવું સહેલું છે. પારસમણિ બનવું મુશ્કેલ છે. પરંતુ લોખંડની જેમ એને સ્પર્શ કરીને સોનું બનાવવાનું સરળ છે. સોં કોઈમાં એટલું મનોબળ નથી કે ચાણકય જેવી અગ્નિ તત્વનું પ્રતિનિધિત્વ કરતી શકિત બની શકે, પરંતુ એક દાસી પુત્રનું દિગ્વીજથી રાજા બનવું સરળ છે. ઇશ્વરની ઈચ્છાનુસાર કથારેક કથારેક જ બૃદ્ધ જેવા વ્યક્તિત્વ આ પૃથ્વી પર જન્મ ધારણ કરે છે. પણ એમનું માર્ગદર્શન મેળવીને અશોક, આનંદ, અંગુલિમાલ, આમ્રપાલી જેવા અસંખ્ય વ્યકિતઓ લઘુતાનાં-સ્વાર્થના બંધન તોડીને સદમાર્ગ પર ચાલી શકે છે. ગાંધી ક્યારેક ક્યારેક જ પેદા થાય છે. પરંતુ એમની પાછળ ચાલનાર વ્યકિત રાષ્ટ્રપતિ, પ્રદ્યાનમંત્રી, લોકનેતા અને ઐતિહાસિક મહાપુરુષોની હરોળમાં પોતાનું નામ અવશ્ય લખાવી શકે છે.

ભૌતિક પ્રગતિના તુલનામાં આધ્યાત્મિક પ્રગતિની ઉપલધિઓ અસંખ્યગણા સામર્થ્યવાળી અને આનંદ ઉપજાવે તેવી છે. માનવ જવનની સૌથી મોટી અને મહાન સફળતા એમાં છે કે અધ્યાત્મક્ષેત્રની દિવ્ય વિભૂતિઓ પર અધિકાર કરવામાં આવે. જે કોઈ સાધક આ દિશામાં આગળ વધ્યો છે. તેણે સમજવં જોઈએ કે તે દરેક દેષ્ટિથી ધન્ય ધન્ય થઈ ગયો.

આ માર્ગ પર ચાલવાની ઈચ્છા ધરાવતા સાધકને સૌ પ્રથમ અનુભવી અને સાચા માર્ગદર્શકની વ્યવસ્થા કરજિયાત રુપથી કરવી પડે છે સાથે જ એ પણ ધ્યાનાં રાખવં પડે છે કે કથાંક કોઈ વિદ્વષક ગુરુનો વેશ ધારણ કરીને બેઠો ન હોય. આવા લોકો પોતે તો ડૂબે છે જ સાથે બીજાને પણ ડૂબાડે છે સાચા માર્ગદર્શકની શોધમાં ભટકતા આત્મપથના પથિકના કૃદયમાં જ્યા એક બાજ શ્રદ્ધા હોવી જોઈએ અને બીજી બાજુ સર્તકતા પણ હોવી જરૂરી છે. નહિ તો આ ચાલાકી-ચતુરાઇના જમાનામાં કોઈ પાખંડીની જાળમાં કસાઈને પ્રગતિની વાત તો જાણે ઠીક છે. પોતાની પાસે જે કાંઈ હોય તે પણ ગુમાવવું પડશે. જેમને સમર્થ, પ્રચંડ આત્મબળ ધરાવતા અને અનુભવવી ગુરુનુ માર્ગદર્શન મળી ગયું છે તેમણે ્સમજવું જોઈએ કે આધ્યાત્મિક પ્રગતિ માટે એક શકિતશાળી આધાર મળી ગયો. આવા ગુરુ શિષ્યને સાધનાત્મક માર્ગદર્શન આપે છે જસાથે સાથે પોતાની **શકિતનો એક અંશ આ**પીને સાધકનું આત્મબળ પણ વધારે છે.

યોગ ત્રંથોમાં એવાં કેટલાય વર્ણન વાંચવા મળે છે. જેમાં બતાવવામાં આવ્યું છે કે ગુરુ શિષ્યને પોતાની શકિતનો અમુક અંશ આપીને એને સર્મથ બનાવે છે. શકિતપાત ઢ્રારા શિષ્યની આંતરિક દિવ્ય ક્ષમતાઓને વિકસિત-જાગૃત કરે છે. યોગમાર્ગ પર ચાલનાર સાદ્યના પથ પર આગળ વધનાર દરેક વ્યક્તિ અને સાધકના મનમાં જિશાસા પેદા થાય છે કે શકિતપાતનું સ્વરૂપ કેવું હોય છે ? એની પ્રક્રિયા કેવી હોય છે ? આ પ્રક્રિયામાં વૈજ્ઞાનિકતાનો અંશ કેટલો છે ? શકિતપાતની **ઘટનાઓ** જો સાચી જ હોય તો શું દરેક વ્યકિત સમર્થ મહાપુરુષ, સિદ્ધો પાસેથી આ અનુપમ્ ઉપહાર મેળ**ી શકે** છે ? જો આવું સંભવ હોય તો એન્ સ્વરૂપ કેવું છે ? સામાન્ય વ્યક્તિ એની સભ્યતાની કસોટી કેવી રીતે કરી શકે છે ? વગેરે પ્રશ્નો એવા છે કે, જે વિચારણીય છે. સાધના માર્ગ પર ચાલતા દરેક સાધકને આ પ્રશ્નોના જવાબ મેળવવાની ઉત્કંઠા હોય છે.

'વિવેકાનંદ સંચયન' પુસ્તકમાં ઉલ્લેખ જોવા મળે છે કે રામકૃષ્ણની અગોચર શકિતના સંચારનો

### બધાંને પ્રેમ કરો

 $oldsymbol{5}$ ટલાક લાકો એક વડના ઝાડ નીચે બેસીને વાતો કરી રહ્યા હતા. એ બધાય દુનિયાની ઝઝટથી કંટાળીને ભાગી આવ્યા હતા અને સાધુ બનવા જઈ રહ્યા હતા. તેમનામાના એકે કહ્યુ - "આપણે બધા ભેગા મળીને જંગલમાં રહીશું અને તપ કરીશુ. પરંતુ એ તો વિચારો કે આપણા તપથી પ્રસન્ન ઘઈને ભગવાન વરદાન માગવાનું કહેશે તો શું માગશો ?"બીજાએ કહ્યું - "અન્ન માગીશું. એના વિના જીવતા રહી શકાય નહિ."ત્રીજાએ કહ્યું - "બળ માગીશું. બળ વગર બધું જનકામું છે." ચોથાએ કહ્યુ - "બૃદ્ધિ માગવી તે વધારે યોગ્ય છે. કોઈ પણ કાર્ય કરવા માટે તેની જરૂર પડે છે." ત્યારે પાંચમાં બોલ્યો - "આ બધુ તો સાસાંરિક છે હું તો આત્મશાંતિ માગીશ તે જમનુષ્યનું અંતિમ લક્ષ્ય છે "

આ સાભળીને પહેલાએ કહ્યુ - "તમે બધા મૂર્ખ છે. આપણે બધા સ્વર્ગ જશા માટેના માગી લઇએ ? ત્યાં આ બધું જએક સાથે મળી જશે." ત્યાર વિશાળ વટવૃક્ષ હસતાં-હસતાં બોલ્યું - "મારી વાત માનો તમારા લોકોથી તપસ્યા નહિ થઇ શકે કે તમને કોઇ ઉપલબ્ધિ પણ મળે નહિ કારણ કે જો તમારામાં એટલું મનોબળ હોત તો સસારથી ગભરાઈને ભાગત નહિ. હું તમને વગર માર્ગ્ય જએક વરદાન આપું છું. એનું નામ છે પ્રેમ, પ્રાણીમાતન પ્રેમ કરો. પ્રેમનો અર્થ આત્મસંયમ અને બીજાઓની સેવા કરવી, તેમને મદદ કરવી એવો થાય છે. પછી જો જો, તમે જે ઇચ્છશો તે મેળવવાની શક્તિ તમારામાં આવી જાય છે કે નહિ " આ સાભળીને તેઓ ઉત્ભા થયા અને પોતપોતાને ઘેર ગયા તથા માનવજાતની સેવા કરવા મંડી પડ્યા

અનુભવ વિવેકાનંદને થયો હતો. આ સમય દરમ્યાન એમને જે દિવ્ય અનુભૂતિઓ થઈ તે અવર્ણનીય છે. યોગાનંદના જીવન ચરિત્ર અને ''ઓટોબાયોગ્રાફી ઓફ એ યોગી" નામના પુસ્તકમાં પણ આ પ્રકારના પ્રસંગનું આલેખન કરવામાં આવ્યું છે શ્રી માતાજી અને અરવિંદના પસ્તકોમાં પણ આ પ્રકારનું વર્ણન આવે છે આ પ્રકારના વર્ણન વાંચીને દરેકના મનમાં વાસ્તવિકતા જાણવાની ઈચ્છા થાય છે. જે ઉચિત પણ છે અને સ્વાભાવિક પણ છે.

ગુરુ-શિષ્ય પરંપરામાં શકિતપાતની સત્યતા પર સંદેહનું પ્રશ્ન ચિહ**ન મુકી શ**કાતું નથી. ગુરુની શકિત મેળવીને સાધારણ વ્યક્તિઓ પણ મહાપુરુષોની હરોળમાં જઇ બેઠા. આ પ્રસંગોની સાક્ષી પુરાણ-ઈતિહાસના પૂષ્ઠો પર જોવા મળે છે પરંતું પ્રચલિત ભ્રાંતિઓએ શકિતપાતના સ્વરૂપને એવું બનાવી દીધું છે કે સામાન્ય વ્યકિત તો ભ્રમમાં જ ગોથાં ખાય. કહેવાતા ગુરુઓએ શકિતપાતના નામ પર એવા ભ્રમ પેદા કરી દીંઘા છે કે જેને જોઈને કોઈ પણ વ્યક્તિ ભટકી શકે છે. માટે એનું સ્વરૂપ સમજવ જરૂરી છે

સાધનાના ક્ષેત્રમાં દાખલ થતાંની સાથે ગુરુન્ વરણ કરવું પડે છે. 'ગ્'નો અર્થ છે- અંઘકાર. 'રુ' નો અર્થ છે-પ્રકાશ જે અંધકારમાંથી પ્રકાશ તરફ લઈ જાય

તેને 'ગુરુ' કહેવામાં આવે છે. ગુરુ પણ બે છે- એક તો પોતાના અંતરાત્માના રૂપમાં બેસીને પ્રેરણા આપતો રહે છે. બીજો એ છે કે જેને વ્યક્તિના રૂપમાં ગુરુપદે <u>બેસાડીએ છીએ. મહત્વ બંનેનું જ છે મન્ષ્યની દિષ્ટિ</u> સ્થુળ છે. આ કારણે તે આત્માની સૂક્ષ્મ પ્રેરણાઓને સમજી શકતો નથી. પ્રચંડ આત્માબળ ધરાવતા ગુરુનુ વરણ એટલા માટે જ કરવામાં આવે છે. ગુરુ (આત્મા) ને જગાડવાનું કામ પણ ગુરુ જ કરે છે. પોતાના આત્મબળ ઢારા તે શિષ્યમાં એવી પ્રેસ્ણા ભરે છે. જેનાથી તે સંદેમાર્ગ પર ચાલી શકે. સાધના દરમ્યાન ઊભા થતા અવરોદ્યો અને આસુરી તત્વોના ઉત્પાતથી રક્ષણ કરવાની મહત્વપૂર્ણ ભૂમિકા ગુરુ જભજવે છે. મનુષ્યમાં શકિતના ભંડાર ભરેલા પડ્યા છે સંભાવનાઓનો કોઈ તોટો નથી, પરંતુ જ્યાં સુધી આ આત્મબોધ ન થઇ જાય ત્યાં સુધી આતરિક શકિતનો લાભ મનુષ્યને મળી શકતો નથી. ગુરુની જવાબદારી બહુ મોટી છે તે શિષ્યને એની આંતરિક શકિતનો પરિચય આપે છે તથા એને જાગૃત કરીને વિકસાવવાના ઉપાય પણ બતાવે છે. સાધકને ગુરુની સમર્થતાનો લાભ આત્મબળ અને મનોબળના રૂપમાં મળે છે આ મનોબળ અત:કરણના વિકારોનો નાશ કરે છે

ગુરુનું આ અનુદાન શિષ્ય પોતાની આંતરિક

47

શ્રદ્ધાના રૂપમાં ગ્રહણ કરે છે. જે શિષ્યને આદર્શો અને સિદ્ધાંતો પ્રત્યે જેટલી વધારે નિષ્ઠા હશે. તેને ગુરુના અનુદાનથી એટલો જવધારે લાભ થાય છે. દરેક શિષ્ય પોતાની શ્રદ્ધારૂપી પુંજને આધારે ગુરુ કૃપાનો અધિકારી બને છે. સમર્થ ગુરુના આશીર્વાદ આ રૂપમાં જવરસે છે. આ અ'ારે શિષ્ય પોતાનું સામર્થ્ય વધારે છે અને વ્યક્તિત્વમાં પ્રચંડતા પેદા કરે છે. આ છે શક્તિપાતનું વાસ્તિવક તત્વદર્શન. આ એક સમય સાધ્ય અને સાધન ક્રિયા છે. સાધક પોતાની શ્રદ્ધા અને સાધના બળે ગુરુ પાસેથી શક્તિ મેળવે છે આ કોઈ એવી ક્રિયા નથી કે જે પળવારમાં થઈ જાય અને જેના દ્વારા ચમત્કારી શક્તિઓ મળે, શક્તિપાત તો એક લાંબા સમય સુધી ચાલતી સાધાના પદ્ધતિ છે. ગુરુની કૃપાથી શિષ્ય પોતાની શક્તિઓનો વિકાસ કરે છે. અને એની મદદથી પોતાના ક્સંસ્કારનો નાશ કરે છે.

સદ્ગુરુનો શકિતપાત આ રૂપમાં થાય છે શિષ્યને પ્રતિભાશાળી બનાવવા, એનું આત્મબળ વધારવાના રૂપમાં સમસ્ત વિશ્વમાં કેવળ ભારતવર્ષમાં જ આ શકિતપાતની પ્રક્રિયા પ્રચલિત છે, પણ તે સર્વ સુલબ નથી. લાયકાતના અભાવમાં જોખમ રહેલું છે. જેમણે ગુરુની શકિતને ધારણ કરવાની લાયકાત-યોગ્યતા કેળવી છે. તેમને દિવ્ય લાભ મળે છે આ એક ઉચ્ચકોટિની પ્રક્રિયા છે, સાર્વજનિક નથી વિવેકાનંદ, યોગાનંદને ગુરુનો શકિતપાત કથા રૂપમાં થયો હતો. આ વિવાદાસ્પદ પ્રશ્ન છે. અહીંયા એ અનુભૂતિઓન વર્ણન કરી શકાય તેમ નથી. પરંતું ગુરુની કૃપાનું ફળ શું મળ્યુ, એમના જીવનમાં શું પરિવર્તન આવ્યુ, એ સોં કોઈ જાણે છે. લોખંડ જે રીતે પારસમણિના સંપર્કમાં આવીને સોનું બની જાય છે. એવું પરિવર્તન એમના જવનમાં આવ્યું હતું. એમણે ગાડરિયો માર્ગ છોડીને એવા માર્ગ પકડ્યો કે જેમાં ડગલે ને પગલે મુશ્કેલીઓ હતી. એમણે સામી છાતીએ પ્રહાર ઝીલ્યા. એમણે પોતાના જવનને સંઘર્ષની સરાણ ચઢાવીને એવું ચમકાવ્યું કે દ્દનિયા પણ અંજાઇ ગઇ વિવેકાનંદમાં સમકૃષ્ણનું વ્યક્તિત્વ ડોકિયું કરતું હોય તેવું લાગતું હતું. શકિતપાતના સમયે કેવી અનુભૂતિ થઈ ?- આવા પ્રશ્નોથી કોઈ લાભ નથી. એન્ શું પરિણામ આવ્યું એ મહત્વનું છે ગુરુકૃપાની વાસ્તવિક ઉપલબ્ધિ એ છે કે સાધકના ચરિત્રમાં ઉત્કૃષ્ટતા અને વ્યકિતત્વમાં પ્રખરતા આવે. જે સાધકમાં આ બે વિશેષતાઓ જેટલા પ્રમાણમાં જોવા મળે, સમજવું જોઈએ કે એ શિષ્યમાં ગુરુનો એટલો જ શકિતપાત થયો છે.

એકલા હાથે તાળી નથી વાગતી. શકિતપાતમાં પણ બંને પક્ષ શકિત આપવા અને ગ્રહણ કરવા માટે સમર્થ હોવા જોઇએ. પોતાના પર ગુરુની કૃપા શકિત વરસે એ માટે શિષ્યે ઊંડી શ્રહ્ધાનું આરોપણ કરવું પડે છે. ચરિત્ર નિષ્ઠા શ્રદ્ધાનું જ પ્રતિબિંબ છે. પાત્રતાના વિકાસ દ્વારા જ સાઘક દિવ્ય અનુદાનનો લાભ ઉઠાવી શકે છે.

### મોતને ભૂલી જાવ, ડરો નહીં

**ી**વન અને મૃત્યુના સબંધમા સ્વામી રામતીર્થે એક માર્મિક કઘા લખી છે - જિંદગી ઊગતા સૂર્યની દિશામાં પોતાની રીતે આગળ વધી રહી હતી.

તે એક જગ્યાએ આરામ કરવા રોકાઇ. પાછળ ફરીને જોયુ તો ચોકી ઉાઠી ચંડાળ જેવો કાળો અને કદરૂપો પડછાયો છાનોમાનો એની પાછળ-પાછળ આવી રહ્યો હતો. જિંદગીએ બરાડો પાડયો - "હે અભાગી તુ કોણ છે ? મારી પાછળ શા માટે આવે છે ? તારુ કાળુ અને કદરૂપું શરીર જોઇને મને ખૂબ ડર લાગે છે. મારાથી દૂર જા. "પડછાયો કંઈ બોલ્યો નહીં પરંતુ જિંદગી ગભરાતી -ગભરાતી જવા લાગી ત્યારે તેણે કહ્યું - "હું તો તારો સહચર છુ તારી સાથે જ ચાલું છું અને અતે તારે અને મારે એક થઇને રહેવાનું છે તો પછી મારાથી ડરે છે શા માટે ? તું જણતી નથી કે માંદું નામ શું છે ? સારું તો સાભળ-મારુ નામ મોત છે "જિંદગીએ મોતને પોતાનો પડછાયો બનીને પાછળ આવતું જોયુ તો તે ફફડી ઊઠો અને મૂર્છિત થઇને ગબડી પડી. જિંદગીની છાતીમ! રહેલું એનું અંત: કરણ એને આચાસન આપવાનો પ્રયત્ન કરતાં બોલ્યું - "બેન પોતાના જ પડછાયાથી કોઇ ડરે ખર ? ચોરને જ પોતાના પડછાયાનો ડર લાગે છે. તુ કાઇ ચોર ઘોડી છે કે જેથી તારે કરવું પડે ? ત્યારથી જિંદગી અને મોત બન્નેનો ક્રમ તો યથાવત ચાલતો રહ્યો છે. પરંતુ જિંદગી મોતને ભૂલી જઈને પોતાનુ કામ કરતી રહે છે તેનાથી ડરતી નથી.

## શંકા નદીક શદધા

🔾 રુ પૂર્ણિમાના પાવન પર્વ પર દરેક પરિજને પોતાની અંદર રહેલી ગુરુ પ્રત્યેની શ્રદ્ધા કેટલી ઊંડી કે છીછરી છે તે જાણવાનો પ્રયત્ન કરવો જોઈએ બહ્ સમજ-વિચારીને ગુરુ તત્વ પર સમર્પણ કરવામાં આવે છે. જ્યાર એકવાર સમર્પણ કરી દીધું, તો પછી ક્રમશ: વઘવું જ જોઈએ કથારેય પણ 'પરંતુ' ને સ્થાન મળવું જોઈએ નહિ સાધના ક્ષેત્રના મુમ્**ક્ષ્**એ - અધ્યાત્મિક પ્રગતિના દરેક જિશાસુએ પોતાની અંદરની ઊર્જાને વધારવા માટે સતત પ્રયત્ન ચાલ રાખવા જોઈએ. આ ઊર્જા જે શકિતના આધાર પર મળે છે એને શ્રદ્ધા કહેવામાં આવે છે. શ્રદ્ધાનું આરોપણ કોઇ વિશેષ વ્યકિત પર નહીં, પણ સિદ્ધાંતો પર આદર્શી પર કરવું જોઈએ. એનું પ્રતીક ચાહે કોઈ પણ હોઈ શકે છે ગુરુબ્રક્ષા:. ગુરુર્વિષ્ણ: ના રૂપમાં અજ્ઞાનના અંધકારને ભગાડનાર જે ગુરુની આરાધના કરવા માટે ઋષિઓએ કર્ફા છે. તેં આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રનો માર્ગદર્શક હોય છે એક વાત નિશ્ચિત છે કે જે પ્રકારે ભૌતિક જગતમાં અગ્નિની શક્તિને મુખ્ય માનવામાં આવી છે. એ પ્રકારે આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રની ઉર્જા શ્રદ્ધાના માધ્યમથી મળે છે. કોઈપણ તથ્યને સમજવા માટે તર્ક અને તથ્યની જરૂર પડે છે એક વાત સ્પષ્ટ થઈ ગયા પછી, ગળે ઉતર્યા પછી એને વ્યવહારમાં લાવવા માટે સંકલ્પ શકિતનો ઉપયોગ કરવો પડે છે. જેથી મનની ચંચળતા નાના બાળકની જેમ રમકડાં બદલવાની - વિષય પરિવર્તનની રમત ન રમે. મનનો સ્વભાવ વાંદરા જેવો છે. એની અંદર જલદી-જલદી કામ બદલવાની આતરતા જોવા મળે છે. એટલે એકવાર એને રાજી કરીને નકુકી કરેલ કામમાં લગાડવા માટે શિસ્તની લગામ પહેરાવી દેવી પડે છે. જો નિયમનાં બંધન બાંધવામાં ન આવે તો મન લાંબા ગાળાના કામમાં થોડા સમય પછી છટકબારી શોધવા લાગે છે ઉતાવળ નિરાશામાં

બદલાઇ જાય છે. વિશાળ વડલાને વિકસિત થવામાં લાંબો સમય લાગે છે. જાદુગર હથેળીમાં છોડ ઉગાડી શકે છે, પણ માળી બેજ દિવસમાં વૃક્ષોનો બગીચો ઊ ગાડવાનો વાયદો નથી કરી શકતો. પત્તાંનો મહેલ તરત જ બનાવી શકાય છે. પણ કોઈ શહેર વસાવવું હોય તો વર્ષો લાગી જાય છે. આદ્યાત્મિક પ્રગતિના વિષયમાં પણ આ જ વાત છે. એટલા માટે આ દિશામાં ડગલાં ભરનારને સંકલ્પ કરવો પડે છે કે "આટલું તો કરીશ જ પછી ભલેને અગવૂડો - મુશ્કેલીઓ કેમ ન પડે ?"

શંકાઓનું તથા જિશાસાઓનું સમાધાન કોઈ નિમય કરતાં પહેલાં જ કરી લેવું જોઈએ. જેથી અડધી મંજીલ પાર કર્યા પછી ભ્રમમાં પડીને મૂંઝવણમાં મૂકાવું ન પડે. રસ્તા તો કેટલાય છે. પણ એમાંથી એકની જ પસંદગી કરીને ચાલવાનું હોય છે. ઈલાજ એક દાકતર પાસેથી જ કરાવવો પડે છે. દરરોજ દાકતર અને દવા બદલતા ર વામાં રોગીના જવનું જોખમ ઊભું થાય છે. એટલા માટે નિમય કરવામાં આવે તે દઢતાથી કરવો જોઈએ. લોક વ વહારની જેમ આ વાત આધ્યાત્મિક કાર્યો માટે પણ સ પ સાબિત થાય છે.

નીચ-હલકાં કા કરવા માટે મન તરત જ તૈયાર ઘઇ જાય છે એને શીખ પાની પણ જરૂર નથી પડતી. બચ્ચાં પેદા કરવાની ક્રિયા તો પશુ-પંખીઓ પણ સમય આવ્યે આંતરિક પ્રેરણાના આધાર પર શીખી જાય છે. પરંતુ સંગીત, શિલ્પ કલા જેવા વિષયોના સંબંધમાં એવી વાત નથી. એના માટે શિક્ષકની જરૂર પડે છે અને સાથે જ એકાગ્રતા પૂર્વક અભ્યાસ પણ કરવો પડે છે સાધના પણ આવું જ એક ઉચ્ચકોટિનું કાર્ય છે આ બાવાવેશમાં આવીને કરવા જેવું કામ નથી. એના માટે તો સૌ પ્રથમ ચિતન-મનન કરીને એક નિશ્ચય પર પહોંચવું પડે છે. ત્યાર બાદ એને કાર્યરૂપ આપવા માટે યોજના બનાવીને પ્રયાસ કરવા પડે છે. આ એક આધાર છે કે જે ભૌતિક અને આધ્યાત્મિક દરેક કાર્યોની સફળતા માટે પાયારૂપ છે. પરંતુ સાધના ક્ષેત્રનાં રણ મેદાનમાં ઉતરનારને ઘડો પાકો કરવા માટે એક વિશેષ પ્રકારની ઊર્જાની જરૂર પડે છે અને તે છે - 'શ્રહ્માં'.

તુલસીકૃત રામચરિત માનસમાં ''ભવાની શંકરોં વન્દે વિશ્વાસ રુપિણે. '' કહીને વિશ્વાસને શિવની અને શ્રદ્ધાને પાર્વતીની ઉપમા આપવામાં આવી છે. બંને હંમેશાં સાથે રહે છે આ તેમની વિશેષતા છે. બંને એકબીજાનાં પૂરક છે આગળ એમ પણ કહેવામાં આવ્યું છે કે એમની મદદ વગર પોતાના અંત:કરણમાં બિરાજમાન પરમાત્માનાં દર્શન નથી થઇ શકતાં. વિશ્વાસમાં નિશ્વયનો ભાવ છે, કોઇ એક તથ્ય પર વિશ્વાસ દઢ થયા પછી મન ભટકતું નથી. એક નિર્ણય કરી લે છે અને નકડી કરેલ માર્ગ પર ચાલી નીકળે છે. સંસારિક કાર્યોમાં સફળતા સુધી પહોંચવા માટે જ્ઞાન અને કાર્યનો સમાવેશ જ પૂરતો છે પરંતુ અધ્યાત્મ એના કરતાં વધારે ઊંચું છે. એના માટે જ્ઞાન અને કર્મની સાથે એક વિશેષ આધાર 'શ્રદ્ધા' ની પણ જરૂર પડે છે

જ્ઞાન મગજનો અને કાર્ય શરીરનો વિષય છે પરંતુ આધ્યાત્મ ગંગોત્રી શ્રદ્ધાના ગોમુખમાંથી ઉદગમ પામે છે. શ્રદ્ધામાં ભાવ-સંવેદનાનું મિશ્રણ રહે છે પ્રેમનો આધારે અને રસની અનુભૂતિ-આ શ્રદ્ધાની વ્યાખ્યા છે. મનમાં એકવાર શ્રદ્ધા દઢ થાય પછી તર્ક-વિતર્કની કોઈ આશંકા રહેતી નથી. જે શ્રદ્ધા અંત:કરણના ઊંડાણમાં સ્થાપિત થઈ જાય છે. એના રંગમાં જવ ચેતના રંગાઈ જાય છે. અને પછી એવો જ અનુભવ થવા લાગે છે.

ગીતામાં કહેવાયું છે - ''શ્રધામયોડ યં પુરુષ: યો પચ્છુઢ: સ એવ સ:'' અર્થાત જેની જેવી શ્રઢા હોય છે તે એવો જ બની જાય છે જે વ્યક્તિ પોતાને ચોર, અત્યાચારી, મૂર્ખ વગેરે માને છે તેની અંદર એવા જ ગુણ અને લક્ષણો પેદા થાય છે આ જ પ્રમાણે જે પોતાના સંબંધમાં સંત, સજ્જન, શ્રેષ્ઠ હોવાની માન્યતા સ્રૃષ્ધે છે. તેની અંદર પણ એવી જ વિશેષતાઓ પેદા થાય છે. અંત:કરણની માન્યતાને અનુસાર જ વ્યક્તિત્વનુ ઘડતર થાય છે. બહારના દબાણ કે ઉપદેશની એના પર કોઈ ખાસ અસર પડતી નથી અધ્યાત્મનો ઉદભવ

શ્રદ્ધારૂપી ગોમુખમાંથી જ થાય છે.

પ્રયત્ન કરીને મનમાં શ્રદ્ધા જગાડવી પડે છે ગંગા દેવી છે. હિમાલય દેવાતમાં છે મૂર્તિ અથવા ગુરુના માદયમથી પોતાની ભાવનાઓને પૃષ્ટ અને દંઢ કરવી પડે છે. આ કાર્યમાં જેને સફળતા મળી જાય. તેણે સમજવું જોઈએ કે લક્ષ્ય સુધી પહોંચવાનો અડધો રસ્તો પાર કરી લીધો, શ્રદ્ધા ન હોય તો ગંગા એક નદી અને હિમાલય પથ્યરોનો એક ઢગલો માત્ર છે દેવ મૂર્તિ એક રમકડું અને ગુરુ એક સાધારણ ક્લાનો મનુષ્ય માત્ર છે. શ્રદ્ધાના અભાવમાં ભગવાન પર્ણ પ્રકૃતિના એક ઘટક માત્ર હોય તેવું લાગે છે.

શ્રહ્મા અંઘ્યાત્મનો પ્રાણ છે જો શ્રદ્ધા ન હોય તો ગાય અને બકરીમાં કોઈ અંતર નથી રહેતું. મંત્ર પણ શબ્દોના સમૂહ હોય તેવું લાગે છે અને એનો જેશબ્દાર્થ હોય છે તેટલું જ એનું મહત્વ હોય તેવું લાગે છે. શ્રદ્ધાના અભાવમાં યજ્ઞાગ્નિ અને સગડીના અગ્નિમાં કોઈ ફરક નથી રહેતો ઘાર્મિક કર્મકાંડોનું પણ શ્રમ અને સાઘનોના આઘારે મૂલ્ય અંકાય છે. પદાર્થ અંઘવા માન્યતામાં ભાવનાનું આરોપણ કરવામાં આવે છે ત્યારે તેને ભક્તિ ભાવના કહેવામાં આવે છે. આપણે યાદ રાખવું જોઈએ કે કર્મ નહિ પણ ભાવનાનું મૂલ્ય વધારે છે. ભક્ત અને ભગવાન ભાવનાની દોરીથી બંધાયેલા છે સમર્પણમાં પોતાના અસ્તિત્વનો પિલય થઈ જાય છે. પોતાના મન અને શરીર પર ઈષ્ટ દેવતાનો અધિકાર થઈ જાય છે.

એકલવ્યએ દ્વાણાચાર્યની માટીથી એક મૂર્તિ બનાવી હતી એ મૂર્તિમાં પોતાની શ્રદ્ધાનું આરોપણ કરીને તે બાણ વિદ્યામાં પારંગત બની ગયો હતો. તે બાણ ચલાવવામાં એટલો નિષ્ણાત બની ગયો હતો કે સાચા દ્વોણાચાર્ય પણ પોતાના શિષ્ય કૌરવો-પાંડવોને શખવી શક્યા નહોતા.

મીરાના ગીરઘર ગોપાલ પથ્થરનો એક નાનો સરખો ટુકડો હતો, પણ એમાંથી ભગવાન પ્રગટ થઇને મીરાની સાથે નીચતા હતા. આ એની શ્રદ્ધાનો ચમત્કાર હતો. સણાએ ઝેરનો પ્યોલો અને સાપનો કરેડિયો મોકલ્યો ત્યારે મીરાએ એનો ખુશીથી સ્વીકાર કર્યો, પણ એનું ઝેર ગીરઘર ગોપાલના શરીરમાં ચાલ્યું ગયું હતું. રામકૃષ્ણ જે કાલીની પૂજા કરતા હતા તેના ચમત્કારોની કોઈ ગણની નથી. વિવેકાનંદ સાક્ષાત કાલીનાં દર્શન કરીને પાલન થઈ ગયા ફતા. લોકોએ કાલીને પરમહંસ સાથે ભોજન કરતાં જોઈ હતી આ બધા શ્રદ્ધાના ચમત્કાર છે. એના અભાવમાં એકલ્ય મીરા અને પરમહંસના હાથમાં પથ્થરના ટુકડામા જોવા મળત. જો પથ્થરમાં ચમત્કારની શક્તિ હોય તો મંદિરોમાં કોઈન જાય. પથ્થરની કલાકૃતિઓ જોવા માટે બધા વેપારીની દુકાને જદોડી જાત. શ્રદ્ધા જઅઘ્યાત્મની શક્તિ છે. આ શ્રદ્ધાને દઢ કરવા માટે ઈષ્ટ દેવની સ્થાપના, ગુરુનું વરણ અને ઘ્યાન-ઘારણા કરવાં પડે છે જો કોઈ ઉચ્ચ કોટિની શક્તિ પ્રતયે સાઘકમા શ્રદ્ધા ન હોય અને તે ફક્ત કર્મકાંડ જ કરતો રહે તો એને ઉચ્ચ કોટિની સફળતા કદાપિ ન મળે.

એ શિષ્યે જાહેરાત કરી કે તેની પાસે દરેક પ્રકારના રોગો મટાડવાની દવા છે. દરરોજ હજારો રોગીઓ આવવા લાગ્યા શિષ્ય સૌને પાણી ભરેલા લોટામાં પોતાની શીશીમાંથી એક ટીપું દવા નાખંતો એ પાણી પીને લોકો સ્વસ્થ થઇ જતા.

એકવાર શિષ્યના ગુરુને એક ભયંકર રોગ થયો. એમણે શિષ્યની ચમત્કારી દવાના વિષયમાં ચર્ચા સાંભળી તેઓ એની પાસે ગયા. શિષ્યે એમને પણ લોટામાં એક ટીપું દવા નાંખીને પાણી પીવડાવી દીધું. ગુરુ જોત જોતામાં સ્વસ્થ થઈ ગયા. એમણે વિચાર્યું કે જો આ દવાનો ભેદ ખબર પડી જાય તો મારી પણ પ્રતિષ્ઠા અને સંપદા વધી જાય. એમણે સાહસ એકઠું કરીને શિષ્યને દવાનું રહસ્ય પૂછ્યું. શિષ્યે વિનમ્ર ભાવે બતાવી દીધું કે દરેક ગુરુ પૂર્ણિમા પર હું તમારા પગ ધોઇને એક શીશી ભરી લઉ છું. એક એક ટીપાથી વર્ષ દરમ્યાન હજારો રોગીઓને સ્વસ્થ કરી દઉં છું.

ગુરુ ઉત્સાહમાં આવી ગયા એમણે પણ પોતાના વિસ્તારમાં એવો જ ઢંઢેરો પીટાવ્યો. લોકો આવ્યા ગુરુજીએ પોતાના બંને પગ ચોળી ચોળી ઘોયા અને એક ઘડો પાણી ભરી લીધું દરેકને એક એક લોટો પીવડાવવા લાગ્યાં. એક ટીપું આપવાની પણ કંજુસાઈ ન બતાવી. સૌ અ પાણી પીધું. પણ કોઇન ફાયદો ન થયો. બધા રોગી નિંદા કરવા લાગ્યા અને લડવા લાગ્યા. આવું કેમ થયું ? એનુ સમાધાન પૂછવા માટે ગુરૂ શિષ્યની પાસે પહોંચ્યા. વિગતવાર રામકહાણી કહી સંભળાવી. શિષ્યે વાત પૂરી થતાં નમ્રતાથી કહ્યું - ''દેવ ! મારા મનમાં તમારા પ્રત્યે ઊંડી શ્રદ્ધા છે. એ શ્રદ્ધા જ પાણીમાં ભળીને પોતાનો ચમત્કાર બતાવે છે.

બીજી પણ આવી એક કથા છે એક સંત ગંગા કિનારે રહેતા હતા. કિનારા પર હોડી ન હોય ત્યારે સામે પાર જનારા લોકોના મનમાં ''રામ'' મંત્ર બ**તાવી.** દેતા-અને કહેતા કે એનું સ્ટણ કરતાં કરતાં પાર નીકળી જજો. બધા સરળતાથી સામે કિનારે પહોંચી જતા.

થોડે દૂર એક ફ્કીર રહેતા હતા. તેઓ પણ આવો જ ચમત્કાર બતાવતા હતા. સામે કિનારે જનારને ખુદાનું નામ બતાવી દેતા અને ચાત્રી સકુશળ સામે કિનારે પહોંચી જતા.

એક ચતુર વ્યક્તિએ બંનેનો ભેદ જાણી લીધો. અને બંનેનું મિશ્રણ કરીને વધારે જલદીથી ગંગા પાર કરવાની વાત વિચારી તે સામે કિનારે જવા માટે રામ-ખુદા, રામ-ખુદા કહેતો કહેતો નદીમાં ઉત્તર્શો અને અઘવચ્ચે જઈને ડૂબી ગયો.

નારદે વાલ્મીકિને રામનામનો જપ કરવાનું કહ્યું હતું. પરંતુ તેઓ ઊલટું નામ 'મરા' – 'મરા' જપવા લાગ્યા અને એના પ્રતાપથી ઋષિ બની ગયા.

ઉપરોક્ત ઉદાહરણોના આઘારે કહી શકાય છે કે કર્મકાંડોનું-સાધનાના નિયમોનું એટલું મહત્વ નથી, જેટલું કે એમાં રહેલી શ્રદ્ધા-ભાવનાનું છે. શંકાશીલ મનથી કરાયેલ કામ પણ એકાગ્રતાપૂર્વક થતું નથી. પછી જ્યારે શાસ્ત્રોમાં બતાવ્યા પ્રમાણેનું ફળ નથી મળતું ત્યારે નિરાશા વ્યાપી જાય છે.

જેઓ ગંભીરતા સાથે સાઘના ક્ષેત્રમાં પ્રવેશ કરવા માગે છે અને એનાં ચમત્કારી પ્રતિફળ જોવા માગે છે તેમણે પોતાના અંત: કરણમાં શ્રદ્ધાનું બીજ વાવવું જોઈએ વિશ્વાસ અને સકલ્પરૂપી ખાતર-પાણીની વ્યવસ્થા કરવી જોઈએ નિશ્ચિતરૂપથી એવો પાક થશે કે જેના પર ગર્વ કરી શકાય અને સંતોષ પણ થાય. આ એક સુનિશ્વિત તથ્ય છે. અધ્યાત્મ માર્ગના પથિકોએ સૌ પ્રથમ પોતાની શ્રદ્ધા દઢ કરવી જોઈએ. જો ગુરુ તત્વ પ્રત્યે પૂર્ણ અને સાચું સમર્પણ હશે તો નિશ્વિતરૂપથી અનૃદાન મળશે. ● R.N.I.No-23434/71 RECQ.Nô-M.T.R.139
YUG SHAKTI GAYATRI GUJARATI MONTHLY .
Licenced To Post Without Prepayment, LICENCE No-6



સંપાદક - **લગવાની ટેવી પૂર્વ સુધા-પ્રકાદક-લોલા**પત **રા**વી સુધા નિર્માણ લોલના **કાર્ય અર્થાણકાર સુધ** નિર્માણ પેસ, સઘરમાં સુધિત