

#### www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

#### Yug Shakti Gayatri - February, 2002(01)

ૐ ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ તત્સવિતુર્વરેષ્ટ્યં ભગોદેવસ્ય ધીમહિ ધિયો યોનઃ પ્રચોદયાત યુગ શક્તિ ગાયત્રી

> **પોતાની શક્તિઓનો વિકાસ કરો** પરમેશ્વરે બધાને સરખી શક્તિઓ આપી છે. એવું નથી કે કોઈને વધારે યા ઓછી આપી હોય અથવા કોઈને અમુક ખાસ છૂટ મળી હોય. ભગવાનને ત્યાં અન્યાય નથી. બધી જ અદ્ભુત શક્તિઓ તમારી અંદર મોજૂદ છે. તમે એમને જાગૃત કરવા પ્રયત્ન કરતા નથી. કેટલીય શક્તિઓનો ઉપયોગ ન કરવાના કારણે તમે એમને કુંઠિત કરી નાખો છો. બીજો કોઈ માણસ એ શક્તિને કોઈક વિશેષ દિશામાં વાળીને એને વધારે યરિપુષ્ટ તથા વિકસિત કરી લે છે. પોતાની શક્તિઓને જાગૃત તથા વિકસિત કરવી અથવા એમને શિથિલ, અપંગ કે નિશ્વેષ્ટ બનાવી દેવી તે તમારા હાથમાં છે. યાદ રાખો સંસારની દરેક ઉત્તમ વસ્તુ પર તમારો અધિકાર છે. જો તમે તમારા મનની સુપ્ત મહાન શક્તિઓને જાગૃત કરી લો અને લક્ષ્ય તરફ પ્રયત્ન, મહેનત અને ઉત્સાહપૂર્વક આગળ વધતાં શીખી લો તો

મગુષ્ય જે વસ્તુગી આકાંક્ષા રાખે છે, એગા મગમાં જે મહત્ત્વાકાંક્ષાઓ જાગે છે અગે જે આશાયૂર્ણ તરંગો પેદા થાય છે તે અવશ્ય પૂર્ણ થાય છે, પણ એ ત્યારે જ શક્ય બગે છે કે જ્યારે તમે દઢ ગિશ્વય દ્વારા તમારી પ્રતિભાગે જાગૃત કરી લો.

તેથી પ્રતિજ્ઞા કરો કે તમે ભલે ગમે તેવા હો, ગમે તેવી સ્થિતિ અથવા ગમે તેવા વાતાવરણમાં હો, પરંતુ એક કામ અવશ્ય કરશો કે તમારી શક્તિઓને ઉચ્ચ બનાવો.

-ૠષિસિંતનના સાનિધ્યમાં ગ્રંથમાંથી

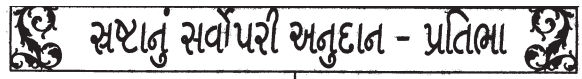
ઃ સંસ્થાપક / સંરક્ષક ઃ લેદપૂર્તિ, તપોનિષ્ઠ યુગદષ્ઠા પં. શ્રીરામ થર્મા આચાર્ય અને માતા ભગવતી દેવી થર્મા ઃ સંપાદક ઃ પં. લીલાપત થર્મા

> ઃસહ સંપાદક : ′ઘનશ્યામ પટેલ

ઃ કાર્યાલય ઃ ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરા – ૨૮૧ ૦૦૩ ઃ ટેલિફોન ઃ (૦૫૬૫) ૫૩૦૩૯૯, ૫૩૦૧૨૮

વાર્ષિક લવાજમ : ૫૫ રૂપિયા આજીવન લવાજમ : ૭૦૦ રૂપિયા વિદેશનું લવાજમ વાર્ષિક ૧૦ પાઉન્ડ / ૧૫ ડૉલર રૂા. ૬૦૦=૦૦ આજીવન :૧૦૦ પાઉન્ડ/૧૫૦ ડૉલર ભારતીય મુદ્રામાં રૂા. ૭૦૦૦-૦૦

વર્ષ - ૩૩ અંક - ૨ પ્રકાશન તિથિ ૨૫-૧-૨૦૦૨ ફેબ્રુઆરી - ૨૦૦૨ એક અંક : રૂા. ૬-૦૦



જરૂર છે તેને મેળવવા માટે અધિક જાગૃતિ, અધિક તત્પરતા અને તન્મચતાથી વર્તે. પોતાના પુરુષાર્થને એવો સિદ્ધ કરે કે તે માત્ર દેવી અનુદાનોના આધાર પર જ ઉન્નત નથી બન્ચો, પરંતુ તેનો પોતાનો પુરુષાર્થ પણ પૂરતી માત્રામાં જોડાચેલો છે. આ પ્રતિભાના બળે તે બીજાઓની સરખામણીમાં વધારે સુસંસ્કારી અને સમુન્નત બને છે. મરજીવો ઊંડી ડૂબકી લગાવીને મોતી વીણે છે. દીરા શોધનાર ખાણનો તસુએ તસુ શોધી વળે છે. પ્રતિભા પ્રાપ્ત કરવા માટે પણ આનાથી ઓછા પ્રચલ્નોથી કામ ચાલી શકે તેમ નથી.

પ્રતિભા એક દેવી કક્ષાની વિદ્યુત ચેતના છે, જે મનુષ્યોના વ્યક્તિત્વ અને કાર્ચમાં અસાધારણ કક્ષાની ઉત્કૃષ્ટતા ભરી દે છે. તેના જ આધાર પર વિશેષ પ્રકારની સફળતાઓ આશ્ચર્યકારક પ્રમાણમાં પ્રાપ્ત કરી શકાય છે, આ સાથે એક વાત એ પણ જોડવી પડશે કે પોતાના માટે અસાધારણ શ્રેચ, સન્માન અને બીજાઓ માટે અભ્યુદયના માર્ગ પર લઈ જનાટું માર્ગદર્શન તે આપી શકે. ખલાસીની જેમ પોતાની નોકાને દંકારીને ખુદ પાર ઉતરે અને તેમાં બેસાડીને બીજાને પણ સાગર પાર ઉતારવાનું શ્રેચ પ્રાપ્ત કરી શકે. પતિતોને ઉઠાવવા, ડૂબતાને બચાવવા અને કોઈ પણ રીતે સમય પસાર કરનારાઓને ઉન્નતિની ઊંચાઈ સુધી પહોંચાડવામાં સમર્થ થઈ શકે છે.

પ્રતિભાશાળી લોકો અસાધારણ કઠેવાય છે, તેમને વિશિષ્ટ અને વરિષ્ઠ પણ કઠેવામાં આવે છે. સામાન્ય માણસોએ તો જીવનના બાકીના દિવસો પૂરા કરવામાં જે દોકધામ કરવી પડે છે, આપત્તિઓ સામે ઝઝૂમવું પડે છે અને જીવન જીવવાનાં સાધનો એકત્રિત કરવાં પડે છે તેને જ માંડ માંડ પૂરાં કરી શકે છે. પશુપક્ષીઓ અને પતંત્રિયાંથી પણ એટલો જ પુરુષાર્થ થઈ શકે છે, પરંતુ પ્રતિભાશાળીઓની તો વાત જ નિરાળી છે. તેઓ તારામંડળની મધ્યમાં ચન્દ્રમણી જેમ ચમકે છે. તેમની ચાંદની સર્વત્ર શાંતિ

મનુષ્યે સૃષ્ટિના બધાં પ્રાણીઓની તુલનામાં વરિષ્ઠતા (શ્રેષ્ઠતા) પ્રાપ્ત કરી છે. શરીરની રચના અને માનસિક વિલક્ષણતાને કારણે તેને સૃષ્ટિનાં બીજાં પ્રાણીઓની સરખામણીમાં ન પોતાની જાતને સશક્ત, સમુન્નત સિદ્ધ કરી છે, પરંતુ તે એવી સંભાવનાઓ પણ સાથે લઈને આવ્યો છે, જેની સહાથથી પોતાના સમુદાયને, વાતાવરણ અને ભવિષ્યને પણ શાનદાર બનાવી શકે. આ વિશેષતા પ્રયત્નપૂર્વક પેદા કરી શકાય છે. તે રસ્તે ચાલતાં કોઈ ગલીમાં પડેલી મળતી નથી. આ દિવ્ય વિભૂતિને પ્રતિભા કહેવામાં આવે છે. જેઓ તેને પ્રાપ્ત કરે છે તે સાચા અર્થમાં વિશિષ્ટ કહેવડાવવાના અંધિકારી બને છે.

માણસ ખિસકોલીની જેમ ઝાડ પર નથી ચડી શકતો. વાંદરાની જેમ છલાંગો નથી મારી શકતો. બળદના જેટલો બોજ ખેંચવાની કે વઠી જવાની ક્ષમતા પણ તેનામાં નથી. દોડવામાં તે ચિત્તાની બરાબરી ક્યાં કરી શકે છે ? સસલા જેટલો પણ પોતાને ચપળ સાબિત નથી કરી શકતો. પક્ષીઓની જેમ આકાશમાં ઊડવાનું તેના માટે શક્ય નથી. તે માછલીઓની જેમ પાણીમાં તરી શકતો નથી. અનેક બાબતોમાં તે બીજાં પ્રાણીઓની તુલનામાં બદુ પાછળ છે. પરંતુ વિશિષ્ટ માત્રામાં મળેલી ચતુરાઈ તથા કુશળતાની સહાયથી તે બધાને મહાત (પરાજિત) કરે છે અને પોતાને વરિષ્ઠ શ્રેષ્ઠ સાબિત કરે છે.

વ્યાવદારિક જીવનમાં મનુષ્ય અન્ય પ્રાણી સમુદાયની સરખામણીમાં અનેક દષ્ટિએ ઘણો આગળ છે. આ જ તેનું ભાગ્ય છે. મોટા ભાગના મનુષ્યો અન્ય પ્રાણીઓની તુલનામાં વધારે સુવિધાસંપન્ન જીવન જીવતા જોવામાં આવે છે. આમ છતાં એ સંભાવના રહે છે કે તેઓ ઉપલબ્ધિઓની સરખામણીમાં વધુ સમર્થતા અને મહત્તા પ્રાપ્ત કરી શકે, પરંતુ તેમાં એક જ શરત છે કે આ વૃદ્ધિ માટે તે પોતે વિશેષ પ્રયત્ન કરે. ઊણપો અને ખામીઓને પૂર્ણ કરે અને જેની તાતી

અસત્યથી સત્ય તરફ, અંધકારથી પ્રકાશ તરફ આગળ ધપવાનું નામ જ સાધના

Yug Shakti Gayatri - February, 2002**(03**)

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

અને શીતળતા વિખેરે છે. તેઓ ખુદ સુંદર લાગે છે અને પોતાની છત્રછાયાના સંપર્કમાં આવનારને શોભા-સુંદરતાથી ઝગમગાવી દે છે. પ્રતિભાશાળીઓને ઉદિત સૂર્ય પણ કઠી શકીએ, જેનાં દર્શન થતાં જ સર્વત્ર ચૈતન્યનું એક નવું વાતાવરણ જાગી ઉઠે છે. તેઓ ઊર્જાશક્તિ અને આભાનું સ્વયં ઉદ્ગમસ્થાન દોય જ છે. પોતાનાં કિરણોનો પ્રભાવ જ્યાં સુધી પહોંચાડી શકે ત્યાં પણ ઘણું બધું વિખેરતા રહે છે. સાચી વાત તો એ છે કે નરવાનરને શક્તિપુંજ બનાવવાનું શ્રેય પ્રતિભાઓને જ છે. પ્રતિભા જ શરીરમાં ઓજસ્વિતા. માનસમાં તેજસ્વિતા અને અંતઃકરણમાં વિભૃતિયક્ત વર્ચસ્વના રૂપમાં દષ્ટિગોચર થાય છે. મનુષ્યની પોતાની અંગત વિશેષતાનો પરમ પુરૂષાર્થ આ જ છે. જે આનાથી વંચિત રહી જાય તેને માર્ગ શોધવાની તક સાંપડતી નથી. માત્ર આંઘળાં ઘેટાંની જેમ જેની-તેની પાછળ ચાલીને જ્યાં ભાગ્ય ખેંચી જાય ત્યાં જઈને આવી વ્યક્તિ અશક્ત અને પરાવલંબી જીવન જીવતી હોય છે. મુશ્કેલીઓના સમયમાં તે માત્ર ગૂંગળામણનો અનુભવ કરે છે અને આંસુ વહેવડાવે છે.

સંસાર અસંખ્ય પછાત લોકોથી ભરેલો છે. તેઓ કંગાળ જિંદગી જીવે છે અને નાગા, ભૂખ્યા, તિરસ્કૃત તથા ઉપેક્ષિત રહીને ગમે તે રીતે મૃત્શુ સુધીના દિવસો પૂરા કરે છે. પોતાની સમર્થતાનો અભાવ જોઈને તેમના પર વિપત્તિ, વિષમતા અને પ્રતિગામિતાના અનેક અવરોધો ચઢી આવે છે. દુર્વ્યસન, દુર્બળ મનોભૂમિવાળાઓ પર જ સવાર થઈ જાય છે. આવા ભારરૂપ લોકો પોતાને માટે, સાથી સહયોગીઓ માટે તથા સમગ્ર સમાજને માટે એક સમસ્યારૂપ બની જાય છે. તેમની વિપુલતા જોઈને દુરાચારીઓ પોતાના પંજા ફેલાવે છે, દાંત કચકચાવે છે અને કમર કસે છે. પ્રતિભાવિદોણા લોકોની ઘરતી પર લદાચેલા બોજમાં ગણતરી થાય છે. આવા લોકો બીજાઓ પર કઈ રીતે કૃપા કરી શકે ? ઊલટું પોતે જ મૃત માનવીની જેમ કોઈના ખભા પર ચઢીને ચાલવાની રાદ જુએ છે.

આ દુનિયા પઠેલેથી આવી નहોતી, જેવી આજે સુંદર, સુસજ્જ, સુસંસ્કારી અને સમુન્નત દેખાય છે. આદિકાળનો માનવ પણ વનમાનવોની જેમ નાગો-ભૂખ્યો ભટકતો હતો. ઋતુઓના પ્રભાવનો મહા

મુશ્કેલીએ સામનો કરી શકતો હતો. જીવતા રહેવું અને પેટ ભરવું એ જ તેને માટે મુખ્ય સમસ્યા હતી અને એટલું કર્યા પછી તે માંડ રાહતનો શ્વાસ લઈ શકતો. આ સંસાર ત્યારે ક્યાં આટલો સુંદર તથા સરસ હતો ? જ્યાં-ત્યાં ખાડા-ટેકરા, ગાઢ જંગલ, વિર્જનતા અને અસંખ્ય જીવજંતુઓ જોવા મળતા હતા. ખોરાક, પાણી અને રહેઠાણની કાંઈ સુવિધા ન હતી, તો પછી અન્ય સાધનોના ઉત્પાદન અને ઉપયોગ કરવાનું કઈ રીતે શક્ય બને ?

આજના જેવાં બજાર-હાટડીઓ, ઉદ્યોગ-ધંધા વૈજ્ઞાનિક શોધખોળો, સગવડના સાધનો, અસ્ત્ર-શસ્ત્રો, સજાવટ-શોભા, શિક્ષણ અને સંપત્તિથી ભર્ચો ભર્ચો સંસાર કંઈ આપોઆપ બની ગયો નથી. તેણે મનુષ્યની પ્રતિભા વિકસિત થવાની સાથોસાથ પોતાના સ્વરૂપનો પણ વિસ્તાર કર્યો છે. આનું શ્રેચ મનુષ્યને આપી શકાય છે, પરંતુ વાસ્તવમાં દુનિયા જાણે છે કે ત્યાં તો બધો સંપત્તિનો અને બુદ્ધિનો જ ખેલ છે. આનાથી જો બે કદમ આગળ વધવામાં આવે તો સર્વતોમુખી પ્રગતિનો એક જ આધાર જોવા મળે છે - પ્રતિભા. શુદ્ધ પ્રતિભા. આના અભાવમાં મનુષ્યનું અસ્તિત્વ જીવતી લાશ કરતાં વધારે નથી.

આજે સંપત્તિનું બદુ મહત્ત્વ અંકાય છે. તેના પછી સમર્થતા, બુદ્ધિમત્તા વગેરેની ગણના થાય છે, પરંતુ તેથી પણ ઊંચાઈ ભણી નજર દોઠાવીએ તો દાર્શનિક,

પ્રબપતિએ વિશ્વકમનિ પૃથ્વી પર મોકલ્યા. સાથે એમને બે ઘડા આપ્યા. એમાં એક ખાલી હતો અને બીએ ભરેલો. ભરેલા ઘડામાં સુખ હતું અને ખાલી ઘડામાં થોડું જ્ઞાન હતું. કહેવામાં આવ્યું કે સુખ વહેંચલે અને જ્ઞાન ભેગું કરબે. રસ્તામાં વિશ્વકર્મા ભૂલી ગયા. એમણે જ્ઞાન વહેંચવાનું અને સુખ ભેગું કરવાનું શરૂ કરી દીધું. આ ભૂલની પુનરાવૃત્તિ મનુષ્ય પણ આજ દિન સુઘી કરી રહ્યો છે. શાસક, કલાકાર, યૈજ્ઞાનિક, નિર્માતા અને જાગત લોકોમાં શુદ્ધ પ્રતિભાનો જ ચમત્કાર દેખાય છે. તેનું જ નામ સાઠસિકતા છે. દૂરદર્શી વિવેકશીલતાના રૂપમાં તેને ઓળખી શકાય છે. જો કોઈને વરિષ્ઠતા અથવા વિશિષ્ટતાનું શ્રેય મળી રહ્યું દોય તો સમજવું જોઈએ કે તે તેની વિકસિત પ્રતિભાનો જ ચમત્કાર છે. તેની પ્રાપ્તિને સાચા અર્થમાં તે વૈભવ માનવામાં આવે છે, જેને પામીને ગર્વ અને ગૌરવનો અનુભવ કરવામાં આવે છે. વ્યક્તિ યાચક ન રહેતાં દાનવીર બની જાય છે. આ એ જ લમતા છે, જે અસ્ત્રશસ્ત્રોની રણનીતિનું નિર્માણ કરે છે અને મોટામાં મોટા બળવાનોને પણ જમીનદોસ્ત કરી દે છે. સર્વત્ર શક્તિની પૂજા થાય છે, પરંતુ જો તેનો બહુમૂલ્ય અંશ શોધવામાં આવે તો તેને પ્રતિભા સિવાય બીજું કોઈ નામ આપી ન શકાય. विज्ञान तेनं ४ अन्यायी छे, सइणता तेनी ४ टासी છે. શ્રેય અને સન્માન તે જ જયાં-ત્યાંથી પોતાની સાથે રહેવાને માટે ખેંચી લાવે છે. તેમની જ ગૌરવગાથા ગવાય છે. આ જ વિભૂતિઓવાળા લોકો અનુકરણીય અને અભિનંદનીય દોય છે.

દૂરદેશીપણું, સાહસિકતા અને નીતિ-નિષ્ઠાનો સમન્વય પ્રતિભાના રૂપમાં જોવા મળે છે. ઓજસ, તેજસ્ અને વર્ચસ્ તેમના જ નામ છે. દૂધ ગરમ કરતાં તેની મલાઈ તરીને ઉપર આવી જાય છે. જીવનની સાથે સંકળાચેલા મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રસંગોથી કામ પાર પાડવાનો જયારે પ્રસંગ આવે છે ત્યારે પ્રતિભા જ મુખ્ય સહયોગીની ભૂમિકા નિભાવે છે.

સફળતામાં, ઉપલબ્ધિઓમાં અનેક વિશેષતાઓના યોગદાનની ગણના થાય છે, પરંતુ જો તેમને એકત્રિત કરીને એક જ શબ્દમાં કેન્દ્રિત કરવામાં આવે તો તેને પ્રતિભા કઠી શકાય. જો વધુ સ્પષ્ટતા કરવી હોય તો તેને પોતાને, બીજાઓને, સંસારને અને વાતાવરણને પ્રભાવિત કરનારી સજીવશક્તિની વર્ષા પણ કઠી શકીએ.

બીંજી ઉપલબ્ધિઓનું પોતપોતાનું આગવું મહત્ત્વ છે. તેમને પ્રાપ્ત કરનાર ગૌરવાન્વિત બને છે અને બીજાઓને ચમત્કૃત પણ કરે છે, પરંતુ ચાદ રાખવાની બાબત એ છે કે જો પ્રતિભાનો અભાવ દોચ તો મોટે ભાગે તેનો દુરૂપયોગ પણ થાય જ છે. દુરુપયોગથી

અમૃત પણ ઝેર બની જવાની ઉક્તિ સાચી છે. શરીરબળથી સંપન્ન લોકોને જુલ્મી, આતંકવાદી, દુરાચારી, આક્રમણકારી તથા અપરાધીના રૂપમાં સિદ્ધિનો દુરૂપયોગ કરતા અને પોતાની સાથે બીજાઓને પણ આકતમાં ધકેલાતા જોઈ શકાય છે. સંપત્તિ પ્રાપ્ત કરનાર તેનો સાચો ઉપયોગ ન કરતાં વિલાસ, વ્યસન, અપવ્યય, ઝઘડા ઊભા કરનાર, અઠંકાર-પ્રદર્શન વગેરેમાં વાપરતા જોવા મળ્યા છે. અનિચ્છનીય વ્યક્તિએ સદયોગ તથા સદકાર મળી જતાં અનર્થો ઊભા કરતા જોવા મળે છે. વધારે શિક્ષણ અથવા ચતુરાઈ એક-એકથી ચઢિયાતા પ્રપંચો રચે છે, એવી જાળજંજાળ વણે છે કે જેમાં કરનારાઓને માછીમારો અને શિકારીઓ સાથે પનારં પડ્યું દોય એવો અનુભવ થાય છે. સોંદર્ચ, વ્યભિસારનો જ માર્ગ ગ્રહણ કરે છે. મોટા સાઠેબો, ઓફિસરો, લાંચ રશ્વતથી, ખોટી કમાણીથી જે રીતે મોટા માણસ બની જાય છે તે જોઈને એવો જ વિચાર આવે છે કે જો આ લોકો શારીરિક શ્રમ કરીને - મજૂરી કરીને પેટ ભરનારા શ્રમજીવીઓ રહ્યા હોત તો તે હજારગણું વધારે સારં હોત. પ્રતિભા માત્ર વૈભવ જ પ્રાપ્ત નથી કરાવતી, પરંતુ તેના સદ્દપયોગ માટે ઉચ્ચ પ્રકારનું સૂચન-ઉકેલ, સંકલ્પ અને સાહસ પણ પ્રદાન કરે છે. મોટાઈ પાગ તેના પર જ અવલંબિત છે.

#### **25.00 39.00 39.00 25.00 39.00 39.00**

आत्म विश्वासनी छिए थ अने सद्य ताग्रं थिने सी घे घए िवार ओवी टेवो पडी अय छे, °ेना थी रीत सात टी डा पात्र जने छे. °ेवी डे तुं ड मिल छ, टो एगं मारवानी देव, हा थनी हथे जी ओ मसज्या डरवी, नज जो तर्या डरवा, वजेरे.



અગણિત વિશેષતાઓથી ચુક્ત માનવકાયાની ઉપલબ્ધિઓ ઈશ્વરની જ દેન છે. તેને સમજાવવા જાળવવા અને સંભાળવાનું કર્તાનું કામ વાસ્તવમાં આપણું પોતાનું કામ છે. કોઈ ઈચ્છે તો નિર્વસ્ત્ર રદીને ગાંડાઓની જેમ ઉપદાસપાત્ર સ્થિતિમાં પણ જીવી શકે છે. કોઈકમાં ગૂંજાશ-ગજું દોચ તો તે દેદને વસ્ત્રપરિધાનો અને આવરણોથી શણગારી, સુસજજ કરીને મનમોદક બનાવી શકે છે. એ તો પોતાની મરજ અને સૂરુનો વિષય છે. ભગવાને માણસની બુદ્ધિમત્તા અને પાત્રતાને આ જ કસોટી પર પારખ્યું છે કે તે (ઈશ્વરે આપેલું) આપેલા અનુદાનનો ઉપયોગ કરવામાં પોતાની કુશળતાનો અને પ્રગતિશીલતાનો પરિચય આપી શકે છે કે નદિ ? ભાવિ પ્રગતિ અથવા અવગતિની સંભાવના તેને કસોટી પર કસી જોવાથી જ જણાઈ આવે છે.

આળસ મંનનો પ્રથમ શત્રુ છે. શરીર સજીવ દોવા છતાં પણ તેને નિર્જીવ બનાવી દે છે. જયારે સ્ફર્તિ, ઉત્સાદ અને પરિશ્રમ-પુરુષાર્થને અપનાવવામાં જ નદિ આવે. તો કાચા પોતે જ દોડી અને કાંઈક ઉપચોગી કાર્ચ કરી ન શકે. આળસુ વ્યક્તિ નથી પોતાની ખામી શોધી શકતી કે નથી તેને સુધારવાનો કોઈ પ્રચાસ કરતી. ફળસ્વરૂપે તેમનો દિવસ જેમ તેમ પસાર થઈ જાય છે. શરીરની યાત્રા ગમે તે રીતે ચાલતી તો રહે છે, પરંતુ લગાતાર શ્રમપરાયણ ન રહેવાની કટેવ તેમને માટે કાંઇ એવી સિદ્ધિ નથી લાવી શકતી, જેના આધારે તેમને સમુન્નત કહેવડાવવાનું શ્રેય સાંપડી શકે. જયારે આળસ શરીરથી આગળ વધીને મન પર સવાર થઇ જાય છે ત્યારે તેને પ્રમાદ કઠેવામાં આવે છે. પ્રમાદી વ્યક્તિને ન તો અવગતિ ખટકે છે કે ન તો ઉન્નતિ માટે કોઈ ઉમંગ રહે છે. જે છે તે સ્થિતિ ચથાવત્ જાળવી રાખવામાં તેનું ચિંતન ઠીંગરાઈ જાય છે. ન તો તેને કશું શીખવાની ઈચ્છા થાય છે કે ન એવી યોજના બનાવવાની, જેના આધારે આજની સરખામણીમાં

ભગવાને મનુષ્યને કેવું વિલક્ષણ શરીર અને મન પ્રદર્શન કરે. આપ્યું છે કે તેને જોતાં જ લાગે છે કે આવી અજોડ અનુપમ વિભૂતિઓથી ભર્યું ભર્યું પૂર્ણ જીવન મનુષ્યને અન્નાયણ અનાયાસે જ આપવામાં નથી આવ્યું. તેની જાળવવા સ અકારણ અનાયાસે જ આપવામાં નથી આવ્યું. તેની જાળવવા સ પાછળ કોઈ મહાન ઉદ્દેશ બેશક છુપાયેલો હોવો આપણું પોલ જોઈએ. નદિ તો મનુષ્યને આટલી મોટી સંપત્તિનું ગાંડાઓની અનાયાસ જ પ્રાપ્ત થવું તે અન્ય પ્રાણીઓ સાથે એન્ટ્યાય અને એક મનુષ્ય સાથે કરવામાં આવેલો વસ્ત્રપરિધાલ પક્ષપાત જ મનાશે. પરબ્રહ્મના સમદર્શી અને કરીને મનમં અન્યાયકારી દોવા પર શંકા જાગત અને કલંક લાગત. શરીરની વિલક્ષણતા ત્યારે દેખાઈ આવે છે, અને પાત્રત

જયારે તેને મૂર્તિકારો, ચિત્રકારો, સંગીતજ્ઞો. અભિનેતાઓ. પદેલવાનો, કઠોર સ્પર્ધાઓમાં જીતનારના કૌશલ્ચરૂપે જોઈને ચકિત થઈ જવું પડે છે. પ્રતિભાશાળી મેઘાવી, સાદિત્યકાર, વિશેષજ્ઞો, પ્રતિપાદકો, દાર્શનિકો, સંશાોધકો, વૈજ્ઞાનિકો, સર્જન, વિદ્વાન, તાર્કિક તથા દીર્ઘદષ્ટા કક્ષાના મહાનુભાવોને પોતાની સફળતાનું પ્રદર્શન કરતા આપણે જોઈએ છીએ. આ ચમત્કાર બીજું કશું નથી, પરંત વિધમાન સમતાનો માત્ર નિખાર છે. દીરાને ઘસીને પહેલ પાડવાથી તેનો ઝગમગાટ જોવા મળે છે અને કિંમત અનેકગણી વધી જાય છે. કાટ લાગી ગયેલા બુઠાં શસ્ત્રોને જયારે ધાર કાઢીને તીક્ષ્ણ બનાવવામાં આવે છે ત્યારે તે એક જ ઝટકામાં બળવાનને કાપીને તેના બે ટુકડા કરી નાખે છે. સૂતેલો માણસ પણ અર્ઘમૃત જેવી સ્થિતિમાં પડ્યો રહે છે, પરંતુ જયારે તે જાગે છે ત્યારે પોતાના પરાક્રમ અને કુશળતાથી સિદ્ધિઓના ઢગલે ઢગલા ખડકી દે છે. સુષ્ટિના સર્જકે બીજરૂપે બધાને એકસરખો વૈભવ આપ્યો છે. એ તો પોતાની ઈચ્છા પર આધાર રાખે છે કે જે મળ્યું છે તેને ઉપેક્ષિત તથા અણઘડ સ્થિતિમાં પડ્યું રહેવા દેવામાં આવે અથવા ખેડૂતના બી વાવવાની જેમ ખાતર, પાણી આપવામાં આવે અને ધન-ધાન્યના કોઠાર ભરીને પોતાના પોરુષનું

મનુષ્યનો વ્યવહાર જ એવું દર્પણ છે, કે જેમાં તેનું વ્યક્તિત્વ સાચા સ્વરૂપમાં જોઈ શકાય છે.

-Yug Shakti Gayatri - February, 2002(06)

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

પોતાની આવતીકાલ વધારે સામર્થ્યવાન અને ઉન્નત છે. પરિણામે તે આરંભાચેલું થોકુક કામ પણ ઉપહાસ બનાવી શકે. આવા લોકોને જ્યારે પણ ક્યારેક અને તિરસ્કારથી કરાય છે. જવાબદાર વ્યક્તિ જે કોઇ દીનતા, દીનતાનો આભાસ થાય છે ત્યારે કોઈ કાર્થને દાથમાં લે છે તેને પૂરી રીતે કરે છે અને શરૂઆતનો બીજાને દોષિત અને કારણભૂત માનીને તેના પર ઉત્સાઠ અંત સમય સુધી ટકાવી રાખીને કુશળતાનું દોષારોપાંગ કરવા લાગે છે. ભાગ્ય, વિધિવિધાન, પ્રમાણ આપીને પોતાની જવાબદારી નિભાવે છે.

પ્રતિભાને નિખારવા માટે જે સૂક્ષ્મ દબ્ટિને અપનાવવી પડે છે તેનો પ્રારંભિક અભ્યાસ નિરંતર રહેતી બે સમસ્યાઓની સાથે જોડવો જોઇએ ? શરીર પાસેથી લાંબા સમય સુધી મહત્ત્વપૂર્ણ કામ લઇએ છીએ, તેથી યંત્રને એ રીતે ચલાવવામાં આવે કે તેમાં ન કોઈ અડચણ ઊભી થાય કે ન ગતિશીલતામાં ઊણપ વર્તાય. તે માટે એટલી જાગૃતિ તથા સ્તર્કતા રાખવી જોઈએ કે તેના ખોરાક, વિશ્વામ અને કાર્યોને સંતુલિત રાખી શકાય. સ્વસ્થતાની ખાતરી આ ત્રણ પ્રયોજનોને યોગ્ય રાખવાથી મળી જાય છે.

પ્રતિભાનું પ્રથમ ચરણ સ્વાસ્થ્ય સંરક્ષણની સફળતાને જોઈને ભરી શકાય છે. તેના પછીનું પગથિયું છે ચિંતનને બગડવા ન દેવું તથા અવસાદગ્રસ્ત કે ઉત્તેજિત ન થવું તે. શાંત ચિત્તે રહેવાથી જ સાચો નિર્ણય કરી શકાય છે. જ્યાં સુધી કાર્ચની યોગ્ય રૂપરેખા ન બને ત્યાં સુધી તેને એ રૂપમાં પૂરું નથી કરી શકાતું કે કરનારની ગરિમા અને દક્ષતા વધી છે એમ સમજી શકાય. સારી રીતે કરવામાં આવેલું કામ જ સફળ થાય છે. તથા પોતાની વિશિષ્ટતાના કારણે પ્રશંસાનો વિષય બની રહે છે.

શરીર અંગે મનની વ્યવસ્થા બનાવવી, બાહ્ય જીવનની સફળતાઓનો પૂર્વાઈ પૂરો કરી લેવા બરાબર છે. આ બન્ને દરઘડી સાથે રદે છે. આને સુધારવાનું કાર્ચ અવસર મળતાં જ નક્કી કરી શકાય છે. બુદ્ધિની તીવ્રતા, અનુશાસનની સાધના અને પ્રવૃત્તિઓનો નિર્ણય આ બે માધ્યમોને આધારે વિકસિત કરવામાં આવતો રદે, તો સમજવું જોઈએ કે તેની તીક્ષ્ણતા થોડા જ સમયમાં એટલી મોટી મોટી સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરી લેશે, જેના સદારે સમસ્યાઓને ઉકેલવી અને શ્રેયસ્કર દિશાપ્રવાદ અપનાવી શકવો સંભવિત થઈ શકે. પ્રતિભાનો નિખાર અને વ્યવસ્થાબુદ્ધિનો વિકાસ આ કેટલાક આધારો પર આધારિત છે.

XX XX XX

પોતાની આવતીકાલ વધારે સામર્થ્યવાન અને ઉન્નત બનાવી શકે. આવા લોકોને જ્યારે પણ ક્યારેક દીનતા, દીનતાનો આભાસ થાય છે ત્યારે કોઈ બીજાને દોષિત અને કારણભૂત માનીને તેના પર દોષારોપણ કરવા લાગે છે. ભાગ્ય, વિધિવિધાન, ઈસ્વરેચ્છા, સમયનો ફેરફાર, ગ્રદનક્ષત્રો દ્વારા ઉત્પન્ન કરાયેલા અવરોધોની વાત વિચારીને તેઓ સંતોષ માની લે છે. ઘણું ઘણું તો શાસન, વદીવટ, સમાજ, વાતાવરણ કે કળિયુગની કોઈ વ્યક્તિઓને દોષિત માનીને તેમના પ્રત્યે વૈરભાવ રાખવામાં આવે છે. આળસુ અને પ્રમાદી લોકો મોટે ભાગે આ અવસાદ અને અચિંતનીય ચિંતનથી ઘેરાયેલા રહે છે અને જેમતેમ કરીને જિંદગીના બાકીના દિવસો પૂરા કરે છે.

કલ્પિત વ્યક્તિઓ પર આક્રમણ-પ્રતિઆક્રમણનું કુચક ચાલુ થાય છે. વિચારો તેની જ પળોજણમાં ગૂંચવાયેલા રહે છે. યોજનાઓ આ જ વર્તુળમાં બનતી રહે છે. આવી હાલતમાં એ વિચાર કે ઉકેલ માટે કોઈ અવકાશ જ નથી રહેતો કે પ્રગતિ સાઘવા માટે શું શું કરવું જોઈએ અને તેને કઈ રીતે પૂર્ણ કરવી જોઈએ. ધૃણા અને આક્રોશથી કેટલાચની અમૂલ્ય શક્તિઓ ખંડિત બની વિનાશ ઊભો કરવામાં વ્યસ્ત થઈ જાય છે. આ કામ મોટે ભાગે એટલું લાંબું અને ભારે દોય છે કે તેને પૂરું કરવામાં જ જીવનનો મોટો ભાગ ખપી જાય છે.

શારીરિક ਮ।नसिड સંખ્ટાનાં વિશિષ્ટતાઓવાળાં દિવ્ય અનુદાનોનો સાચી રીતે સાચો ઉપયોગ કરી શકાય તે માટે ચિંતન તથા ચેતનાને સદાય દલકાંફલ બનાવી રાખવાની આવશ્યકતા છે. તેમને સદાય તીક્ષ્ણ બનાવવાની અને કિચાશીલ રાખવાની જરૂર છે. સંચમ અપનાવવા, સૂઝબૂઝ પ્રગટાવવા અને દૂરવર્તી પરિણામોને ધ્યાનમાં રાખતાં જાગઝ્કતા જાળવી રાખવાની આવશ્ચકતા છે. આ માનસિક સ્થિતિને પ્રતિભા કઠે છે. આ આધારોનાં અનેક પાસાં પર વિચાર કરવાની સાથે જ પોતાની તથા બીજાઓની પ્રવૃત્તિઓનો નિર્ણય સુવ્યવસ્થાના આધાર પર ટકાવી રાખવો પ્રતિભાશાળીઓને માટે જ સંભવિત હોય છે. પ્રમાદી વ્યક્તિઓ તો શરૂઆતનું થોડુંક કામ કરીને બાકીના કામને પછીથી ક્યારેક કરવા કાંઈ બીજા ભણી હડસેલી તેને અધૂરું છોડી દે

#### 

પ્રાચ્યદર્શનની માન્યતાઓનું સમર્થન કરે છે. તે બીજું એક તથ્ય દર્શવિ છે કે જ્ઞાનપ્રાપ્તિ અને સત્સાહિત્યનું પઠન-મનન ક્યારેય વ્યર્થ જતું નથી. એવું બની શકે કે આ જન્મમાં પ્રાપ્ત કરેલું જ્ઞાન અભીષ્ટની પ્રાપ્તિમાં સમર્થ ન હોય, પરંતુ આ જ્ઞાન જન્મજન્માંતરો સુધી સંસ્કારના રૂપમાં પ્રાપ્ત થાય છે તથા આગામી જન્મોમાં પ્રતિભાના વિકાસમાં સહ્યોગી બને છે. કોઈ પથ્થર હથોડાના પાંચમા પ્રહારે તૂટી જાય છે, પરંતુ પહેલાંના ચાર પ્રહાર વ્યર્થ જતા નથી. તેથી જેટલા સમય સુધી સાર્થક જીવન જીવવું દોય, તે માટે મનુષ્યે પોતાની પ્રસુપ્ત શક્તિઓ જગાડવાનો. પ્રતિભા વિકસિત કરવાનો તથા સ્વાધ્યાયશીલ રહેવાનો પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. આ પ્રયાસ ક્રિયાની પ્રતિક્રિયાની જેમ સુનિશ્ચિત ફળ આપે છે. આજે નદિ તો કાલે આ જ્ઞાન, પ્રતિભાનું જ્ઞાન જેમ જેમ પરિપક્વ થતું જશે તેમ તેમ મંઝિલ નજીક આવતી જશે. જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ માટેના પ્રચત્ન અને પુરુષાર્થમાં ક્યારેય પ્રમાદ અને આળસ ન કરવાં જોઈએ. જ્ઞાનની સાધના જ આપણને લક્ષ્ય સુધી પહોંચાડવામાં સફળ તથા સમર્થ થાય છે.

એક વખતે श्रद्धांशति-यज्ञ बाली रखो हतो. घर्मबड प्रवर्तननी जूज १३२ ९ए।।तां जुद्धना जधा शिष्यो पोत-पोतानां अनुटान आपी रखा हता. १मा डराववामां आवेली रडमनो हिसाज डरवामां आव्यो. डोनुं धन सौथी वधारे छे तेनी प्रशंसा सांलणवा माटे जधा हत्सुड हता. जिंजिसारनी रडम सौथी वधारे हती. बर्बासलामां जुद्धे એક वृद्धाओ आपेतुं १णपात्र हाथमां छठाव्युं जने डखुं - ''आ वर्षनुं आ सौथी मोढुं टान छे. वृद्धा पासे हतुं ते जधुं १ ओए आपी टीघुं छे. हवे तेनी पासे पहेरेता डपडां जने माटीना वासणो १ रखां छे. १ थारे जीजओ तो पोतानी संपत्तिनो ओड नानडडो अंश १ टानमां आप्यो छे.''

'નાની ઉંમરમાં મોટી પ્રતિભા' એ કહેવા કે સાંભળવામાં ભલે આશ્ચર્ચજનક લાગતું દોય, પરંતુ આ વાત સાચી છે. જેઓ ભારતીય શાસ્ત્રોમાં વર્ણિત 'પુનર્જન્મના સિદ્ધાંત'ને માને છે તેઓ જાણે છે કે મૃત્યુ પછી પણ માનવીની સત્તા એવી ને એવી જ રદે છે. મરે છે માત્ર શરીર, આત્મા નહીં. એ તો અમર, અવિનાશી છે, પરમાત્માનો અંશઘર છે અને એમાં જ એકાકાર થઈ જવાનું તેનું અંતિમ લક્ષ્ય છે. જ્યાં સુધી તે પોતાના આ ચરમ લક્ષ્યને પ્રાપ્ત કરી લેતો નથી, ત્યાં સુધી વારંવાર શરીર ધારણ કરતો રહે છે. તેથી જે વ્યક્તિ આજે આ સંસારમાં છે તેના વિશે એમ ન કઠી શકાય કે આ તેનો પ્રથમ જન્મ છે. આ પહેલાં પણ તે ઘણીવાર જન્મ લઈ ચૂકી છે. એ પાછલા જન્મોમાં વ્યક્તિનો પ્રયાસ-અભ્યાસ જે દિશામાં થતો દોય છે, તે જ ધીરે ધીરે પરિપુષ્ટ થતો જાય છે અને આગલા જન્મમાં વિશિષ્ટતાઓના રૂપમાં સામે આવે છે. આ જ વિશેષતા અવારનવાર અલ્પાયુમાં પ્રતિભાના રૂપમાં વિકસિત થઈને સમય સમય પર તેનું પ્રમાણ આપતી રહે છે.

રોજિંદા જીવનમાં આપણને એવી વ્યક્તિઓ જોવા મળે છે કે જેમની પ્રતિભા તેમની ઉંમર સાથે મેળ ધરાવતી નથી. દવે બુદ્ધિશાળીની પરિભાષા જ બદલી નાખવામાં આવી છે અને એમ કદેવાય છે કે પ્રતિભા કોઈપણ ક્ષેત્રમાં તેની ઝલક બતાવી શકે છે. તેને પરિપુષ્ટ કરવાનો પ્રયાસ થવો જોઈએ.

કોઈ પણ અલ્પબુદ્ધિ વ્યક્તિ એ સમજી શકે છે કે આ અસામાન્ય જ્ઞાન પૂર્વજન્મોના જ સંચિત સંસ્કાર દોઈ શકે છે. આપણા મનીષીઓ નિરંતર સ્વાઘ્યાયની જરૂરિયાત બતાવતા રહ્યા છે અને એમ કદેતા રહ્યા છે કે જ્ઞાન આત્માની ભૂખ તથા તરસ છે. સ્વાઘ્યાયથી તેનો વિકાસ થાય છે. ચેતનાનો વિકાસ માત્ર જ્ઞાનની સાધનાથી જ શક્ય છે એ વાત સમજી શંકાય એવી છે અને તે અદ્ભુત ક્ષમતાના રૂપમાં દરેકને સહજ મળે છે. બાળકોના આદ્યારવિદાર, વાતાવરણ, પોષણ વગેરેની સુવિધાઓ સમાન દોવા છતાં તેમના બૌદ્ધિક સ્તરમાં અસમાનતા દોવી તે



તે પૌરાણિક ગ્રંથ યાદ રાખવા જેવી છે કે સીતાદરણ પછી જયારે રાવણને દરાવવાનો પ્રશ્ન સામે આવ્યો તો રામે પાઠવેલું નિમંત્રણ તે જમાનાના રાજાઓ અને સંબંધીઓ સુધ્ધાંએ અસ્વીકૃત કર્યુ દતું. પરંતુ સુદઢ સંકલ્પો અધૂરા રદેવાથી તો દિવ્ય વ્યવસ્થા પર પ્રશ્નાર્થચિન્દ લાગવાની સ્થિતિ આવે છે તે પણ સ્વીકૃત બનતી નથી.

'જિન ખોજા તિન પાઇચૉ' એ ઉક્તિને અનુરૂપ, શોધ કરવામાં આવી તો રીંછ-વાનરોમાંથી પણ એવા મનસ્વીઓ નીકળી પડ્યા જે આદર્શોના પાલનમાં મોટામાં મોટું જોખમ ખેડવાની તત્પરતા દેખાડવા લાગ્યા. તેમની એક ખાસી મોટી મંડળી કાર્ચક્ષેત્રમાં ઊતરવા માટે કટિબદ્ધ બનીને આગળ આવી. વાંદરાઓએ પથ્થરો એકઠા કર્યા. રીંછોએ એન્જિનીયરોની ભૂમિકા ભજવી અને સમુદ્ધ પર સેતુ ઊભો થઈ રહ્યો.

ઈશ્વર તેમને જ મદદ કરે છે જેઓ પોતે પોતાની જાતને મદદ કરે છે. પ્રતિફળતાઓ દટતી ગઈ અને અનુકુળતાઓ આવતી ગઈ લંકાવિજયની કથા અને શ્રીરામની અચોધ્યામાં પાછા કરવાની કથા સર્વવિદિત છે. સીતાજી પણ અનેક બંધનોથી છુટકારો મેળવીને પાછા ફર્યા. અહીં બે નિષ્કર્ષ નીકળે છે. એક એ કે શ્રીરામની પ્રતિભા પર વિશ્વાસ મુકીને વાનરો પણ ઉત્સાહ અને સાહસથી થનગનતા હતા અથવા રામ-દળના અગ્રણીઓએ સામાન્ય કક્ષાના વાનરોને પણ પ્રાણચેતનાથી ઓતપ્રોત કરી દીધા ઠોય અને સમર્થ વ્યક્તિઓની એક ખાસ્સી મોટી મંડળી બની ગઈ હોય. બીજી તરફ સમર્થ શાસનકર્તા પણ રાવણની સમર્થતા અને પોતાની દુર્બળતા જોઈને ડરી ગયા હોય અને ઝંઝટમાં પડવાથી ડરીને ભાગી નીકળ્યા હોય. સાર એ જ નીકળે છે કે

પરિષ્કૃત પ્રતિભા, દુર્બળ સહ્યોગીઓની સહાયથી પણ મોટાં મોટાં કામો પૂરાં કરી દે છે, જ્યારે ડરીને સમર્થ વ્યક્તિ પણ હાથપગ જોડીને બેસી રદે છે. રાણા પ્રતાપના સૈનિકોમાંથી મોટાભાગના આદિવાસીઓનો પછાત મનાતો સમુદાય મુખ્ય હતો. રાણી લક્ષ્મીબાઈએ ઘરના પિંજરમાં પુરાયેલી મદિલાઓને પણ પ્રોત્સાદન આપીને યુદ્ધક્ષેત્રમાં વીર સૈનિકોની જેમ લાવી દીધી હતી. રાણી લક્ષ્મીબાઈએ તો પોતાના સમયના દુષ્ટ દાનવ સાગરસિંહને લંટફાટ કરીને ભાગતો હતો ત્યારે કેવળ પોતાની સહેલી સુંદરીની સહાયથી બંદીવાન બનાવીને દરબારમાં ઊભો કરી દીધો હતો. તેમની મનસ્વિતા સમક્ષ તેનું બધું દુઃસાદસ ઠપ થઈ ગયું. રાણીએ અંતે તેને પોતાનો સહયોગી બનાવીને તેની પ્રતિભાનો ઉપયોગ પોતાના સૈન્યની શક્તિ વધારવામાં કર્યો.

સાદ્યારણ લોકોની પ્રતિભા ઉપસાવીને સાઠસનાં ઘનવાન લોકોએ મોટામાં મોટાં કામો ંકરાવી લીધા હતા. મોટા સામ્રાજ્યની જવાબદારી સંભાળવા માટે ચન્દ્રગુપ્ત પોતાને ચોગ્ય ગણતો ન દતો,પરંતુ ચાણક્યએ તેનામાં પ્રાણ પૂર્યા અને પોતાના આદેશ અનુસાર ચાલવા માટે લાચાર કરી અર્જુન પણ મહાભારતની લગામ દીધો. સંભાળવામાં અશક્ત દતો, પરંતુ કૃષ્ણએ તેને પોતે જેવું ઈચ્છતા હતા તેવું કરવા માટે બાંધી સમર્થ ગુરૂ રામદાસની દીધો. મનસ્વિતા ઉચ્ચસ્તરની ન રહી હોત તો શિવાજીની પરિસ્થિતિ ગજબનું પરાક્રમ કરી શકવા માટે ઉચિત ન થઈ હોત. રામકૃષ્ણ પરમદંસ જેમણે વિવેકાનંદને એક સાધારણ વિદ્યાર્થીમાંથી ઊંચા ઉઠાવીને વિશ્વભરમાં ભારતીય સંસ્કૃતિના સંદેશવાઠક બનાવી દીધા. प्रोत्साहनन्ं योगटान डांग्र ओछं न हतुं. साथीओ અને માર્ગદર્શકોની પ્રતિભા જે કોઈના પર પોતાનો

વ્યસનોથી દૂર રહો, કેમકે તે પ્રાણધાતક શત્રુ છે

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - February, 2002 ( 09

જાય છે.

ટ્રેનનું એન્જિન સ્વયં સમર્થ દોય છે અને પોતાનાં સાધનોથી ગતિ પકડે છે ત્યારે તેની સાથે જોડાયેલા પાછળના ડબા પણ ગતિ પકડે છે. એન્જિનની સમતા જો અસ્તવ્યસ્ત થઈ જાય તો પછી તે ટ્રેન લક્ષ્ય સુધી પહોંચવાનું તો દૂર પણ બીજાઓનું આવાગમન પણ રોકીને ઊભી રઠી જશે.

બીજાઓની સહાય મળે તો છે, પરંતુ તેને પ્રાપ્ત કરવા માટે પોતાની પાત્રતા વિકસિત કરવા માટે અસાધારણ પ્રચત્નો કરવા પડે છે. પાત્રતા જ બીજા પ્રકારે સફળતા જેવો પુરસ્કાર સાથે લઈને પાછી ફરે છે. વર્ષાઋતુ ગમે તેટલા દિવસ કેમ ન રહે. ગમે તેટલો મૂશળધાર વરસાદ કેમ ન વરસે પણ આપણા ભાગે એટલો જ વરસાદ આવશે જેટલો વાસણનો આકાર દશે અથવા ખાડાનું ઊંડાણ ભરી શકે. તે દિવસોમાં બધી જ જગ્યાએ દરિયાળી ઊગે છે, પરંતુ ખડકો પર એક તણખલું પણ ઊગતું નથી. ફળદ્રપતા ન દોય તો ભૂમિમાં કોઈ બી ઊગશે નદિ. વિદ્યાર્થીઓને આગળના ધોરણમાં જવાનો અથવા પુરસ્કાર જીતવાનો, છાત્રવૃત્તિ (સ્કોલરશીય) પ્રાપ્ત કરવાનો અવસર કોઈની કપાથી નથી મળતો. તેની પરિશ્રમપૂર્વક વદ્યેલી ચોગ્યતા જ કામમાં આવે છે. સ્પર્ધામાં પુરસ્કૃત થનાર ગમે તેનો અનુગ્રહ મળવાની આશા રાખતા નથી, પરંતુ પોતાની દક્ષતા, સમર્થતાને વિકસિત કરીને બાજી જીતનાર સફળ વ્યક્તિઓની પંક્તિમાં જઈ બેસવાની પ્રતિષ્ઠા મેળવે છે. સુદધાંની કુપા તપની પ્રખરતા દેવતાઓ અપનાવનાર જ પ્રાપ્ત કરે છે. પ્રયાસ કર્યો વિના તો થાળીમાં પીરસેલું ભોજન પણ મોંમા પ્રવેશ કરવામાં અને પેટ સુધી પહોંચવામાં સફળ થતું નથી.

તેમને સૌ પ્રથમ ઉત્કૃષ્ટતા અપનાવવા અને વધુ પૂંછડું પકડીને તેને રોકી દીધા હતા અને પ્રબળ પુરુષાર્થ કરવામાં લાગી જવાની જ પ્રેરણા સત્યવાનના પ્રાણ પાછા આપવા માટે વિવશ કર્યા

આવેશ હસ્તાંતરિત કરે તે જ કંઈકથી કંઈક બની આપી છે. તે પછી જ તેમની સહાય કામમાં આવે છે. કુપાત્રોએ એવી અપેક્ષા રાખવી વ્યર્થ છે કે તેમને અનાચાસે જ માનવીચ અથવા દેવી અસફળતાઓ. <u>થ</u>શે અને સંઘયતા प्राप्त સિદ્ધિઓ, વિભૂતિઓથી તેમને અલંફત કરશે. દર્બળતા ધારણ કરતાં રહેતાં તો પ્રકૃતિ પણ 'દૈવ પણ દુર્બળ માટે ધાતક हોય છે" આ ઉક્તિને ચરિતાર્થ કરતી જોવા મળે છે. દુર્બળ શરીર પર જ વિષાણુઓની અનેક પ્રજાતિઓ ચઢી આવે છે. શિયાળાનું આગમન સર્વ સાધારણ લોકોના સ્વાસ્થ્ય-સંવર્ધનમાં સહાયક હોય છે, તો માખી-મરછરો જેવાં કમિ-કીટકોના સમૂદને મૃત્યુના મુખમાં ઘકેલી દે છે.

> સડક પર બસો, મોટરોની વણઝાર દોડતી દેખાય છે, પણ જાણકાર જાણે છે કે આ દોડ ટાંકીની અંદર ભરેલા જવલનશીલ તેલ (પેટ્રોલ-ડીઝલ)ની કરામત છે. તે ખોરવાઈ પડે તો તેમાં બેસીને સફર કરનાર સવારોએ તેમાંથી ઊતરીને આ માળખાને પોતાના હાથની તાકાતથી ધકેલીને આગળ ઘકેલવું પડે છે. મનુષ્યના શરીર-કલેવર દ્વારા જે અનેક ચમત્કારી કામ થતાં જોવા મળે છે, તે માત્ર હાડકાં અને માંસની ઉપલબ્ધિ નથી હોતી, પરંતુ ઉછળતાં ઉમંગોના રૂપમાં પ્રતિભા જ કામ કરે છે. સ્વચંવરમાં જે બીજાઓની સરખામણીમાં પોતાની વિશિષ્ટતા સિદ્ધ કરે છે તેમના ગળામાં જ માળા આરોપાય છે. જેમનામાં દક્ષતા પ્રદર્શિત કરવાની અને લોકોને પોતાના પ્રભાવમાં લાવવાની ચોગ્યતા હોય છે તેઓ જ ચૂંટણીઓમાં જીતે છે. મજબૂત કાંડુ જ દથિયારનો સફળ પ્રદાર કરવામાં કામિયાબ નીવડે છે. દુબળા હાથ તો હારવા સિવાચ બીજું કાંઈ પ્રાપ્ત કરવામાં સકળ નીવડતા જ નથી.

ભીષ્મ પિતામદે મૃત્યુને ધમકાવ્યું દતું કે જયાં સુધી ઉત્તરાયણનો સૂર્ય ન થાય ત્યાં સુધી આ મદાન શક્તિઓએ જેના પર કૃપા વરસાવી છે બાજુ પગ ન મૂકીશ. સાવિત્રીએ ચમરાજની ભેંસનું 6d1. અર્જને പുടല બાણ પાતાળગંગાની ધારા ઉપર આણી હતી અને શકે તો તે મશીન દ્વારા તેના જેવા નિરાશને ભીષ્મની ઈચ્છા અનુસાર તેમની તરસ છિપાવી હતી. રાણાસાંગાના શરીર પર ૮૦ જેટલા ઊંડા ધા પડ્યા હતા, તો પણ તેઓ પીડાની પરવા કર્યા ખરીદવામાં આવ્યા. એટલું જ નહિ કેન્સર માટેની વગર અંતિમ શ્વાસ સુધી યુદ્ધમાં ઝૂઝતા રહ્યા હતા. मोटां डामो महान प्यड्तिओथी ४ जनी शडे छे. ભારે વજન ઉપાડવામાં દાથી જેવા સશક્ત જ કામમાં આવે છે. બકરાં અને ગઘેડાંથી તેટલું બની શકતું નથી, પછી ભલે તેઓ કલ્પના કરતા, મન તે મદિલાની તપાસ થઈ તો જણાયું કે કેન્સરનું લલચાવતા અથવા ડિંગ મારતા રહે.

પ્રતિભા જે દિશામાં વળે છે ત્યાં બુલડોઝરની જેમ મૈદાન સાફ કરતી ચાલે છે. એ બાબત તો બધા જાણે છે કે યુરોપનો વિશ્વવિજયી પટેલવાન સેન્ડો કિશોર અવસ્થા સુધી અનેક બીમારીઓથી ધેરાચેલો દુર્બળ શરીરે ફરતો હતો પરંતુ જયારે તેણે સમર્થ તત્ત્વાવધાનમાં તંદુરસ્તીનું નવેસરથી સંચાલન અને શરીર વધારવાનું શરૂ કર્યું તો થોડાક જ સમયમાં વિશ્વવિજયી કક્ષાનો પદેલવાન બની અંતઃચેતના જેને પ્રતિભા પણ કઠે છે તે એટલી ગયો. ભારતના ચંદગીરામ પદેલવાન વિશે અનેક માણસોએ સાંભળ્યું છે કે તે ભારતકેસરીના નામે પ્રસિદ્ધ દતા. પદેલાં તે અન્યમનસ્ક સ્થિતિમાં અદયાપન કાર્ય કરીને રોજી-રોટી કમાનાર ક્ષાણકાય વ્યક્તિ તેમણે นโตเตเ ēdi. મનોબળથી જ નવી રીતિ-નીતિ અપનાવી અને ગુમાવી દીધેલી તબિચત નવેસરથી જમાવી એટલં જ નદિ પરંતુ તબિયત એટલી વધારી કે તેઓ 'ભારત કેસરી' ખિતાબથી વિભૂષિત થયા.

ઈંગ્લેન્ડની એક મદિલા કેન્સરના રોગથી બદ્ ખરાબ રીતે પીકાતી હતી. ડોક્ટરોએ તેને જવાબ આપી દીધો દતો કે છ મદિનાથી વધુ તે જીવી શકે એવી શક્યતા નથી. જે મશીન (યંત્ર)થી ઉપચાર-ચિકિત્સા થઈ શકતા હતા તે મશીન કરોડો ३पियाका मुल्यनं हतं, श्रे पोताने त्यां प्रसापपा માટે કોઈ ડોકટર સમર્થ નहોતો. રોગી મहિલાએ નવેસરથી નવો વિચાર કર્યો. જયારે છ મહિનામાં મરવાનું જ છે તો અન્ય પોતાના જેવા નિરાધારના પ્રાણ બચાવવાનો પ્રયાસ કેમ ન કરવો ? તેણે ટેલિવિઝન પર એક અપીલ કરી કે જો ત્રણ કરોડ

ચલાવીને રિપિયાની વ્યવસ્થા-સગવડ કોઈ ઉદાર દાતા કરી 'જીવતદાન' મળી શકે તેમ છે. પૈસાનો વરસાદ વરસ્યો. તેનાથી એક નહીં ત્રણ મશીનો એક સાધનસજ્જ હોસ્પિટલ પણ બની ગઈ. રોગગ્રસ્ત મહિલા આ કાર્યમાં એટલી એકચિત્ત અને કાર્ચમગ્ન રહી કે તેને પોતાને પોતાની મરવાની વાતનું સ્મરણ સુધ્ધાં ન રહ્યું. કાર્ચ પૂરું થઈ જતાં એક પણ ચિન્દ તેના શરીરમાં બાકી રહ્યું નથી.

હોસ્પિટલના પલંગ પર પડ્યાં પડ્યાં વાલ્ટેયરે અનેક મહત્ત્વના ગ્રંથોની રચના કરી હતી.કાલિદાસ અને વરદરાજની માનસિક સમતા કેટલી ઉપદાસપાત્ર દતી તે બધા જ જાણે છે, પરંતુ તેઓ જયારે નવો ઉત્સાહ મેળવીને નવેસરથી વિદ્યાભ્યાસમાં લાગી ગયા ત્યારે મૂઈન્ય विक्रानोमां तेमनी गएना थया सागी. व्यक्तिनी સબળ છે કે અનેક અભાવો અને અવરોધોને કચડીને તે ઉન્નતિના ઊંચા શિખર . นว પઠોંચવામાં સમર્થ બને છે. પ્રતિભા વાસ્તવમાં એવી સંપત્તિ છે જે વ્યક્તિની મનુખ્યતા, ઓજસ્વિતા, તેજસ્વિતાના રૂપમાં બદિરંગમાં પ્રગટ થાય છે. જો સૂતેલાને જગાડવામાં આવે, પોતાની જાતને સંધાડા પર ચઢાવવામાં આવે તો વ્યક્તિ અસંભવને પણ સંભવ બનાવી શકે છે. આ અધ્યાત્મવિજ્ઞાનનો એક સુનિશ્ચિત સિદ્ધાંત છે અને અટલ સત્ય પણ છે.

## 8778 8778 8778 8778 8778 8778

प्रमाणि इतानो पक्ष लो પ્રતિષ્ઠા પાછળ દોડશો નહીં. पापथी 5रो. पापीना आतंडने તાબે ન થશો. સજજનો શોઘો. तमारा जिपहि माहे जे हाथ પૂરતા છે.

# 🗱 ત્રાદાકા દ્વારા સાથ છે 🗱

માનવીય સમતાઓની સુનિયોજિત ક્રિયાશીલતાનું બીજું નામ છે પ્રતિભા. જે પ્રમાણમાં આ સમતાઓ કોઈકમાં ક્રિયાશીલ બને છે, તે જ પ્રમાણમાં તેને પ્રતિભાશાળી કદ્વેવામાં આવે છે. જો કે મૂલતઃ આ શક્તિઓ મનુષ્ય માત્ર સમાનરૂપે પ્રાપ્ત કરી શકે છે, પરંતુ આ સમાનતા પછી પણ તેમનામાંથી મોટેભાગે સુષુપ્ત અથવા નિષ્ક્રિય અવસ્થામાં દોય છે. નિષ્ક્રિયને સક્રિય બનાવવા, સૂતેલાને જાગૃત કરવાની પણ તે જ પ્રક્રિયા છે, જેને પ્રતિભા-જાગૃતિનું નામ આપવામાં આવે છે.

દરેકને જન્મની સાથે ત્રણ પ્રકારની શક્તિઓ સાંપડી છે. તેમને શારીરિક શક્તિ, વિચાર, કલ્પના તથા ભાવનાઓની શક્તિનું નામ આપી શકાય. બાકી નાની મોટી બીજી સમતાઓ આની જ આજુબાજુ ધૂમતી રહે છે. શારીરિક શક્તિની બલિષ્ઠતા, શરીર અને પ્રાણની સ્થિતિ પર આધાર રાખે છે. વિચારો અને કલ્પનાઓની પ્રખરતાનો આધાર બુદ્ધિ છે. આ જ રીતે સંવેદનાઓની ઉદાત્તતા અંતરના ઊંડાણમાં રહેલી પવિત્રતા પર ટકેલી છે. આમ આ શક્તિઓની ઝલક થોડા ઘણા અંશે આપણા સૌના જીવનમાં જોવા મળે છે. આપણે બધા કોઈ ને કોઈ કામ કરતા, વિચારતા, કલ્પના કરતા રદીએ છીએ, પરંતુ ઊંડાણપૂર્વક જોતાં તેમના વિકાસની કક્ષા એકબીજાથી જુદી જણાઈ આવે છે.

તેનો એક છેડો મૂઢત્વ છે તેમાં સમગ્ર સામર્થ્ય સંચિત થયેલું છે. વચ્ચેની સ્થિતિ સરેરાશ મનુષ્યની છે. તેને અર્ઘજાગૃત સ્થિતિ કઠી શકાય છે. બીજો છેડો પ્રતિભાશાળી હોવું તે છે. આ દશામાં માનવીય સમતાઓ પોતાની ભરપૂર ક્રિયાશીલતા પ્રગટ કરે છે. પોતાની વર્તમાન સ્થિતિથી આ પૂર્ણ ક્રિયાશીલ સ્થિતિને પ્રાપ્ત કરવી તે પ્રતિભાનો વિકાસ છે.

સાંમાન્ય રીતે આ વિકાસ જીવનના કોઈ એક પાસામાં જોવા મળે છે. શારીરિક ક્ષમતાને વિકસિત કરનાર સારા-કુશળ ખેલાડી અથવા પહેલવાનના રૂપમાં નજરે પડે છે. જેમણે વિચારશક્તિને વિકસિત

કરી છે, તેમને દાર્શનિક, વિદ્ભાન તથા વૈજ્ઞાનિકના રૂપમાં ઓળખવામાં આવે છે. આ જ રીતે કલ્પના અને ભાવશક્તિને વિકસિત કરનારને કવિ, કલાકાર, સાદિત્યકાર, યુગસખ્ટા રૂપમાં ઓળખવામાં આવે છે. આમાંના દરેક પોતપોતાના ક્ષેત્રોમાં પ્રતિભાશાળી હોય છે.

જો કે એક પક્ષના ઉત્કર્ષ ઉન્નતિની સાથે એવું નથી કે બીજો પક્ષ સમાપ્ત થઈ ગયો હોય. પહેલવાન અથવા ખેલાડીમાં પ્રાધાન્ય તો શારીરિક શક્તિનું જ રહે છે, પરંતુ વિચારવાની અને કલ્પના કરવાની શમતાઓ પણ હોય છે, ભલે તે ઓછી હોય, નહિ તો દાવપેચ શીખવાનું કેવી રીતે શક્ય બને ? દાર્શનિક, વેજ્ઞાનિક, બુદ્ધિપ્રધાન જીવન જીવે છે, પરંતુ તેમનું શરીર પણ સક્રિય રહે છે. આ જ બાબત કલાકાર કે કવિને પણ લાગુ પડે છે. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે વિકસિત સ્થિતિમાં એક પક્ષ મુખ્ય હોય છે અને બીજો પક્ષ ગોણ હોય છે.

પ્રતિભા શરીર, બુદ્ધિ અને અંતઃકરણ એમ ત્રણેની હોય છે, પરંતુ તેને સમજી ન શકવાને કારણે સાધારણ રીતે આપણે તેને જ પ્રતિભાશાળી માનીએ છીએ, જેનામાં બૌદ્ધિક વિકાસ પર્યાપ્ત માત્રામાં થયો હેય. આ માન્યતા ખોટી તો નથી, પરંતુ આંશિક રૂપમાં સાચી છે. બુદ્ધિનું સ્થાન શરીરની તુલનામાં અનેકગણું ઊંચું છે. તેથી જો શરીર તેનું અનુકરણ કરે તો કોઈ વાંધો નથી, પરંતુ તેના પછી પણ શરીરના મહત્ત્વને નકારી શકાતું નથી. સાચા અર્થમાં પ્રતિભાશાળી બનવાનો અર્થ છે - પોતાની બધી સમતાઓને જાગૃત કરવી. આપણે ત્યાં આ સમગ્રતાને આદર્શ માનવામાં આવી છે. આ જ કારણે દનુમાનને પ્રતિભાના પ્રતીકના રૂપમાં સ્વીકારવામાં આવ્યા છે. તેમનામાં પ્રબળ શારીરિક સમતાની સાથે બુદ્ધિની પ્રખરતા પણ છે, જેને કારણે તેમને 'બુદ્ધિમતાં વરિષ્ઠમ્' વરિષ્ઠ બુદ્ધિમાન કહેવામાં આવ્યા છે. આ ઉપરાંત કવિત્વની પ્રતિભા 'હનુમાન અષ્ટક'માં જોવા મળે છે. આ સમગ્રતા વર્તમાન ચુગમાં દયાનંદ,

ઉત્તમ વિચારોને કાર્યના રૂપમાં પ્રગટ કરવા એ આપણી સર્વોત્કૃષ્ટ કૃતિ છે

Yug Shakti Gayatri - February, 2002 (12

વિવેકાનંદ વગેરેના જીવનમાં જોઈ શકાય છે.

આજની સ્થિતિમાં માનવસમુદાયનું અવલોકન કરતાં બે પરિસ્થિતિઓ સામે આવે છે. એક સ્થિતિ જડતાની અથવા મૂઢતાની છે. બદુસંખ્ય સમુદાય આ દશામાં પડેલો છે. તેની બધી ક્ષમતાઓ સુષુપ્ત છે. જીવનમાં તમોગુણનો એટલો સઘન અંધકાર છવાયેલો રહે છે કે કંઈક કરવા, વિચારવાની વાત સૂઝતી નથી. આ સમૂદના લોકોની દશા અફીણી કે શરાબી જેવી છે, જે પોતાની ગરિમા અને સામર્થ્યને ભૂલીને કોઈ ગંદા નાળા અથવા કચરાના ઢગલામાં પડ્યો રહે છે. તેના જીવનના દિવસો જેમતેમ કરીને વ્યતીત થાય છે.

પ્રતિભા માત્ર ક્ષમતાઓની જાગૃતિ જ નથી, પરંતુ તેમનું સુનિયોજન પણ છે. આપણામાંથી દરેકની અંદર ચન્દ્રશેખર આઝાદ જેવી બલિષ્ઠતા અને કર્મઠતા, અરવિંદ અને વિવેકાનંદ જેવી દાર્શનિકતા, કાલિચરન, હોમર, દાન્તે જેવું કવિત્વ સમાચેલું છે. આ અદ્ભુત ક્ષમતાઓને ન ઓળખવાને કારણે જ આપણે કંગાળ સ્થિતિમાં રદ્દી પડ્યા છીએ. મનુષ્ય થઈને પણ મરણતોલ સ્થિતિમાં કીડી-મંકોડાની જિંદગી ગુજારી રહ્યા છીએ. આનું કારણ છે-આપણી જડતાઅને આપણો ઉન્માદ. બન્ને દશાઓમાં આપણે આપણી પોતાની જાતને ભૂલી રહ્યા છીએ.

જન્મથી પ્રતિભાશાળી તો વિરલ હોય છે. તેને નિયમ ન લેખતાં અપવાદ ગણવો જોઈએ. નિયમ અનુસાર તો મોટેભાગે અહીં પોતાને વિકસિત કરવાનો હોય છે. જર્મન ભાષાના સુખ્યાત કવિ ગેરેએ એક સ્થાન પર કહ્યું છે કે પ્રકૃતિએ આપણને એ બધી ચીજવસ્તુઓ આપી છે, જેમની સમય અને પરિસ્થિતિઓ અનુસાર આવશ્યકતા છે. આપણું પોતાનું કર્તવ્ય છે આ બધાનો સુનિયોજિત વિકાસ કરવો. શ્રી અરવિંદ આશ્રમનાં માતાજીએ પૃથ્વીને પતિભા જાગરણની પ્રયોગશાળા માની છે. તેમના મત અનુસાર આપણા જીવન અને પરિવેશની આંતરિક ક્રિયા ફક્ત એટલા માટે છે કે આપણી સુધુપ્ત સમતાઓ જાગી ઊઠે અને ઉપયોગી બને.

વિભિન્ન પ્રતિભાશાળી લોકોના જીવનમાં આ તથ્ય જોવા મળે છે. વિશ્વવિખ્યાત વૈજ્ઞાનિક આઈનસ્ટાઈને પોતાના પુસ્તક 'વર્લ્ડ એઝ આઈ સો'માં પોતાના જીવનની એક ઘટનાનો ઉલ્લેખ કરતાં લખ્યું છે કે બાળપણમાં તેમની ગણના મૂર્ખાઓમાં

થતી દ્વી. સ્કૂલમાં તે બધા કરતાં બુદ્ધ દ્વા. તેમની બુદ્ધિદીનલાથી તંગ આવીને તેમના એક શિક્ષકે એટલે સુધી કહી દીધું, 'આલ્બર્ટ, તુ ક્યારેય કશું બની શકવાનો નથી.'

બચપણથી બુદ્ધુ ગણાતા તેણે જ્યારે વિચારશક્તિને જાગૃત કરી તો તેમની ગણના વિશ્વના મહાનતમ્ વૈજ્ઞાનિકોમાં થઈ. કવિઓમાં શ્રેષ્ઠ મનાતા કાલિદાસ વિશે પણ આવું છે. મૂર્ખ કાલિદાસમાં કલ્પનાશક્તિની જાગૃતિથી તેમને કવિકુલ શિરોમણિ બનાવી દીધા.

આઈન્સ્ટાઈન અને કાલિદાસના જીવનનાં તથ્ય આપણા પોતાના જીવનમાં પણ બની શકે છે. પ્રતિભાની જાગૃતિ કોઈ સંયોગ-યોગાનુયોગ નથી. તેનો સંબંધ ભાગ્ય, દેવતા, ગ્રહ, નક્ષત્ર સાથે પણ નથી. કોઈ પણ ક્ષેત્રમાં સુનિયોજિત અને પૂર્વ આયોજિત સતત અભ્યાસની કર્મદતા તે ક્ષેત્ર વિશેષની સુષુપ્ત શક્તિઓને જગાડનારી હોય છે. આપણે જે સ્થિતિમાં છીએ તેમાં જ રહીને તેને ક્રિયાશીલ બનાવી શકીએ છીએ.

આ માટે સર્વપ્રથમ આવશ્યક છે - પોતાનામાં રહેલી શક્તિઓમાં સુદઢ વિશ્વાસ. આ વિશ્વાસના બળે કર્મઠતા પેદા થાય છે. વિશ્વાસના અભાવમાં પહેલેથી જ દાથપગ કમજોર બની જાય છે. તે સાથે જ જરૂરી છે દીરજપૂર્વક કર્મઠતાને સતત ઉચ્ચતર ઉદ્વેશો માટે નિયોજિત કરતા રહેવું તે. તેમને પ્રતિભાવાન બનવાનાં બે ચરણોના રૂપમાં સમજી શકાય તેમ છે. જેમ જેમ આ ચરણો ગતિશીલ બનશે તેમ અંતરમાં રહેલી શક્તિઓ અભિવ્યક્ત થશે. સમગ્ર જીવન તેના પ્રકાશથી ક્રાન્તિમાન થઈ શકશે. જરૂર એ તરફ આગળ વઘવાની છે. આવું કરીને આપણે આપણી જાતને પ્રતિભાશાળીઓની કતારમાં ઊભા કરી શકીએ છીએ, જેની આજે પ્રબળ જરૂર છે.

**~ ~ ~** 

स्पञ्छतानो प्रामाप चरित्र, शरीर, मन, डार्यडुशणता अने आत्मसन्मान पर घणो पधारे पडे छे.

# રાંસાર : પ્રતિભા પરિષ્કારની પ્રયોગશાળા

માનસિક જટિલતાઓ અને ગૂંચવણોને જીવનમાં અનિવાર્ચ જણાવે છે. તેમના મતાનુસાર જટિલ મૂંઝવણોને ઉકેલતા તેમનું નિરાકરણ કરવાના સમયે આપણે પુરેપુરા એકાગ્ર ઠોઈએ છીએ. તેનાથી મનના ઊંડાણમાં રહેલી શમતાઓ ઉપસીને બહાર આવે છે. તેના જ લીધે નાનાં બાળકોના બોદ્ધિક વિદ્યાસ માટે ગાણિતિક મુંઝવણો-ગુંચવણોને ઉકેલવાની પ્રક્રિયા બનાવવામાં આવે છે. આ જ વાત જીવનની રોમાંચક ક્ષણોની બાબતમાં પણ છે. ભૌતિક અને માનસિક ગૂંચવણોના ચરમબિન્દુ સામે ઝઝૂમતાં આપણી સમૂળગી માનસિક, શારીરિક ક્ષમતાઓ ઉપસી આવે છે અને નિયોજિત થાય છે. વિભિન્ન રમતોની પાછળ આ જ મનોવૈજ્ઞાનિક સિદ્ધાંત રદેલો છે. કુસ્તી, કબક્રી-હતુત વગેરેથી શારીરિક પ્રતિભા વિકસિત થાય છે તથા શતરંજ વગેરે રમતોથી માનસિક વિકાસ થાય છે.

મનોવિદ વી. દિસલિંગે પોતાની કૃતિ 'ઘ ક્રિએટીવ પ્રોસેસ'માં કહ્યું છે કે જીવનભર મુશ્કેલીઓની સામે ઝઝૂમનાર વ્યક્તિ કઠેવાતું સુખી જીવન જીવનાર વ્યક્તિઓ કરતાં અનેક ગણી અધિક પ્રતિભાશાળી હોય છે. તેમણે શાળામાં જતાં બાળકો. કિશોરો,ચુવાનો પર અનેક પ્રચોગો કરીને એ સિદ્ધ કર્યું છે કે પ્રતિભાની જાગૃતિ માટે મુશ્કેલીઓ, આપત્તિઓ જરૂરી છે. જીવનક્રમમાં તેમનો અનિવાર્ચરૂપે સ્વીકાર કરીને પ્રખર પ્રતિભાશાળી બની શકાય છે. સૈન્યમાં પ્રશિક્ષણ આપતી વખતે સૈનિકોને મુશ્કેલીઓમાં નાખવામાં આવે છે. તેમને જાતજાતની કઠોરતાઓમાં ધકેલી દેવામાં આવે છે. પ્રત્યક્ષરૂપે જોઈએ તો તેનું કાંઈ મૂલ્ય કે મહત્ત્વ નથી, પરંતુ મનોવૈજ્ઞાનિક દષ્ટિએ જોતાં સમગ્ર તથ્ય સમજાઈ જાય છે. આ પ્રકારની જટિલતાઓ તેમની શારીરિક અને માનસિક શક્તિઓને એટલી હૃદ સુધી વિકસિત કરે છે કે મોરચા ઉપર તેમનાં કાર્યો જોઈને આશ્ચર્યચકિત થઈ જવાય છે. એવો વિશ્વાસ જ નથી પડતો કે એક વ્યક્તિ આવું

સામાન્ય રીતે એવું જોવા મળે છે કે અવિકસિત પ્રતિભાવાળા લોકો મુશ્કેલીઓ, પરેશાનીઓ તથા મુંઝવણોનાં રોદણાં રોતા રહે છે. તેમના અનુસાર પ્રતિભાવાન ન બનવાનું કારણ જીવનની જટિલતાઓ છે. સમૂળગી અવિકસિત સ્થિતિનો બોજ તેમના માથા પર ઠોકી બેસાડીને છુટી જવાનો પ્રચાસ કરવામાં આવે છે: આવા લોકો ઠંમેશાં એ જ વિચારે છે કે અમુક પરેશાની ન હોત તો અમારો આ પ્રકારે વિકાસ થાત. જયારે ચથાર્થતા એ છે કે આ પ્રકારનો વિચાર સો ટકા ભામક છે. વિશ્વના વિભિન્ન વિચારકો એક અવાજે સ્વીકાર કરે છે કે અવરોધ અને વિકસિત પ્રતિભા બન્ને એકબીજાના ઘનિષ્ઠતમ સદયોગી છે. પ્રસિદ્ધ ભારતીય ચિંતક રામચન્દ્ર દત્તાત્રેય રાનડેનું માનવું છે કે આપણી ક્ષમતાઓનાં દ્વાર તેમને જ કારણે ખુલે છે. આ જ કારણે નિષ્ક્રિય પડી રહેલી ક્ષમતાઓ સક્રિય થાય છે. વિખ્યાત ચીની દાર્શનિક જાંગત્યાંગ અનુસાર માનવીય વિકાસનો સમૂળગો ઈતિહાસ મુશ્કેલીઓ દ્વારા જગાડવામાં આવેલી ક્ષમતાઓથી ભરેલો છે.

મનોયેજ્ઞાનિકોએ તે મુશ્કેલીઓને જીવનની સહજ સ્વાભાવિક સ્થિતિનું એક અનિવાર્ચ અંગ દર્શાવ્યું છે. તેનો સ્વીકાર કરવામાં આવતાં એનો સુંદર ઉપયોગ કરવાનું શક્ય છે. હકીકતમાં પરેશાની એટલી ભયંકર અને કષ્ટદાયક હોતી નથી, જેટલી ઘણા લોકો એને સમજે છે. જે સ્થિતિમાં કેટલાય લોકો રોતા રહે છે, તેમાં બીજી વ્યક્તિઓ નવી પ્રેરણા પામીને સફળતાની વરણી કરે છે અને પ્રતિભાશાળી બને છે. આ રીતે તેઓ પોતાની મેળે તો કશું જ હોતા નથી, મનઃસ્થિતિ દ્વારા તેમનું સ્વરૂપ ઘડાય છે. નિર્બળ મન તો પોતાની કાલ્પનિક મૂંઝવણોથી જ અશાંત બની જાય છે. સબળ મનવાળી વ્યક્તિ વિકટ અને વિષમમાં વિષમ સ્થિતિનો સ્વીકાર કરીને પોતાનામાં પડેલી શક્તિઓને જાગૃત કરે છે.

જર્મન મનોયૈજ્ઞાનિક વાન દે ગિયર પોતાના ઉપર તેમનાં કાર્યો જોઈને આશ્વ પુસ્તક 'સાઈકોલોજિકલ સ્ટડી ઓફ પ્રોબ્લેમ એવો વિશ્વાસ જ નથી પડતો સોલ્વિંગ એન્ડ એડવેન્ચર'માં શારીરિક મૂંઝવણો, દેરતભર્યું કાર્ય પણ કરી શકે છે.

Yug Shakti Gayatri - February, 2002 (14

Disclaimer / Warning: All literary and artistic material on this website is copyright protected and constitutes an exclusive intellectual property of the owner of the website. Any attempt to infringe upon the owners copyrights or any other form of intellectual property rights over the work would be legally dealt with. Though any of the information (text, image, animation, audio and video) present on the website can be used for propagation with prior written consent.

જ નથી શકતી. સોનાની શુદ્ધતા ભયંકર અગ્નિમાં તપાવવાથી જ જણાઈ આવે છે. જો તેને તંપાવવામાં ન આવે તો તે માટીવાળું મેલું અને ગંદું જ રહેશે. મનુષ્ય પણ મુશ્કેલીઓમાં તપીને ઉત્કૃષ્ટ, સોંદર્શચુક્ત, પ્રભાવશાળી અને મહત્ત્વપૂર્ણ બને છે. આનું મનુષ્યના વિકાસમાં મહત્ત્વનું સ્થાન છે, પરંતુ તે પછી પણ એ બેધારી તલવાર છે. જે વ્યક્તિ તે**નાથી** ગભરાઈને ગબડી પડે તે હારી જાય છે. જયારે તેને ખેલાડીની જેમ અપનાવનાર વ્યક્તિ સફળતા પ્રાપ્ત કરે છે. બન્ને સ્થિતિઓ માટે જવાબદાર મનુષ્ય પોતે જ हોય છે. તે જો ઈચ્છે તો તેને વરદાન બનાવી દે અને ચાદે તો શાપ. જે વ્યક્તિ તેનું ખુલ્લા દિલથી સ્વાગત કરે છે. તેની સાથે રમે છે તે ન કેવળ તેને મેળવનાર લાભ પ્રાપ્ત કરતો હોય છે, પરંતુ બીજાઓને માટે પ્રેરણા અને આદર્શરૂપ બની જાય છે. સંસારના કોઈપણ મદાપુરૂષની પ્રતિભાનું રહસ્ય શોધતાં આવશે. મુશ્કેલીઓનો પૂરો ઈતિહાસ ଣାସ મોટાભાગના મહાપુરૂષો કઠણ પરિસ્થિતિઓમાં પેદા થયા હતા. જેમણે સુખ-સગવડોમાં જન્મ લીધો તેમણે પણ બુદ્ધ, મहાવીરની જેમ રાજ્યસૂખને તિલાંજલિ આપીને મુશ્કેલીઓનો સ્વેચ્છાએ સ્વીકાર કર્યો, કેમ કે तेना पिना पोताना सक्यने पामी न शडत. तेमना લારા જ મનુષ્યનું વ્યક્તિત્વ પૂર્ણ ચમત્કાર પ્રદર્શિત કરે છે. તેમને એક સરાણ જેવા ગણી શકાય જે મનુષ્યને ઘસીને, કસોટી પર કસીને ચમકાવી દે છે. જીવનમાં તેમનું એ જ મહત્ત્વ છે, જે ઉદ્યોગમાં શ્રમનું અને ભોજનમાં રસોનું છે.

સાંસારિક જીવનમાં ટાટા, ફોર્ડ, જમનાલાલ બજાજ વગેરે સમૃદ્ધ વ્યક્તિઓનાં જે ઉદાદરણો મળે છે, તેના મૂળમાં પણ આ જ રદસ્ય છે. તેમણે પોતાના વ્યક્તિગત જીવનમાં સુખસુવિધાઓને બદલે મુશ્કેલીઓનું જ સ્વાગત કર્યું હતું. જે ધનિકો અને સમૃદ્ધ લોકો આ જીવનદર્શનને નથી સમજી શક્યા તે મોટે ભાગે વ્યસની અને વિલાસી બની જતા જોવા મળે છે. મુશ્કેલીઓ અપનાવીને પ્રતિભામાં વધારો કરતી વ્યક્તિને સંસારની ફાલતુ બાબતો માટે અવકાશ દોતો નથી. તેનું મૂલ્ય બદુ ઊંડું છે જેને પુરુષાર્થી, પરિશ્રમી અને ઉત્સાદી લોકો સમજીને

આના વિના ઉત્કૃષ્ટતા તથા ઉત્તમતા પ્રાપ્ત થઈ અનેક વિભૂતિઓને ઉપલબ્ધ બનાવે છે પરંતુ જેઓ ાથી શ્વક્તી. સોનાની શુંદ્ધતા ભયંકર અગ્નિમાં કાયર, નિર્બળ છે તથા આત્મબળ વગરના છે તેઓ વવાથી જ જણાઈ આવે છે. જો તેને તપાવવામાં કસોટીનો અંશમાત્ર જોઈને ડરી જાય છે. ફળસ્વરૂપે માવે તો તે માટીવાળું મેલું અને ગંદું જ રહેશે. 'દાય દાય' કરતા ગમે તે રીતે પોતાના જીવનના દિવસો ચ પણ મુશ્કેલીઓમાં તપીને ઉત્કૃષ્ટ, પૂરાકરે છે.

> 'અવરોદ્યો વિના ગતિ નથી, વિકાસ નથી'નો સિદ્ધાંત સાંભળવામાં વિચિત્ર લાગી શકે છે, પરંતુ વિચાર કરતાં તેની મહત્તા સમજી શકાય છે. એ એક વેજ્ઞાનિક સત્ય છે કે અવરોદ્યો વિના આપણે એક તસુ પણ આગળ વધી શકતા નથી. જો જમીનનું ઘર્ષણ દૂર કરીને તેને પૂરેપૂરી રીતે લીસી બનાવીએ તો લપસી પડીશું. અવરોદ્ય ન હોવાને કારણે રૂ ઉપર ખીલી જડી શકાતી નથી.

> આનો એક જ ઉદ્દેશ છે કે મનુષ્યની પ્રતિભામાં **વૃદ્ધિ થાય, પરિષ્કાર થાય**. મહાન ચિંતક-વિચારક **ઇંબ્નસિનાએ સમગ્ર સંસાર**ને પ્રકૃતિ દ્વારા સંચાલિત પ્રતિભા વિકાસની પ્રયોગશાળા કઠી છે. તેમના મત અનુસાર પ્રકૃતિ પોતાની ગોદમાં આપણને બધાને મુશ્કેલીઓ, ઝંઝરો ଗର୍ଯ୍ୟ ଅପଥିବି તથા જટિલતાઓ ઉત્પન્ન કરીને આપણને વિકસિત કરે છે. આપણે પોતે પ્રતિભાશાળી બનવા માટે ચિત્રવિચિત્ર, ભયંકર દેખાતી સ્થિતિઓ પ્રકૃતિ દ્વારા અપાયેલાં ઉપકરણો માત્ર છે. જેવી રીતે શાળામાં નાનાં ભૂલકાંઓનો બૌદ્ધિક વિકાસ જાતજાતનાં ઉપકરણોને આધારે કરીએ છીએ, તે જ રીતે પ્રકૃતિ પણ નિત્ય નવી નવી પરિસ્થિતિઓ પેદા કરીને મનુષ્યની પ્રતિભાને, સુષુપ્ત સમતાને જાગૃત કરવા ઇચ્છે છે. યોગ્ય એ છે કે આપણે તેમને એ જ સ્વરૂપે સ્વીકારીએ, અપનાવીએ. આ રીતે તેમને અપનાવીને આપણામાંથી પ્રત્યેક પોતાનામાં રહેલી શક્તિઓને જાગત અને વિકસિત કરી શકે છે.

> > **\* \*** \*

ં બે હોડીમાં એકી સાથે ને બેસો. સંપત્તિ અને મહાનતા એક સાથે મેળવવાના વ્યર્થ પ્રયત્ન ન કરો.



તપસાધના અપનાવીને જ પ્રગતિશીલતા અને વરિષ્ઠતાનો લાભ પ્રાપ્ત થાય છે. આ વાત મનુષ્ય-જીવનને પૂર્ણપણે લાગુ પડે છે. શરીરનું સ્વાભાવિક તાપમાન ઘટી જવાથી નિષ્ક્રિયતા ઘેરી વળે છે અને મૃત્યુ આવી પહોંચે છે. તાપ જરૂરી છે. તેના પ્રભાવથી જ વિષાણુઓ મરે છે. સૂર્ચનો તાપ મળતાં જ બગીચામાં કૂલો ખીલવા લાગે છે અને ફળો તૈયાર થાય છે.

ઉચ્ચ ઉદ્ધેશો માટે કરવામાં આવેલું પરાક્રમ કે કષ્ટ તપ જ છે. તેનું ફળ પ્રત્યેક મહાન પ્રયોજનમાં નિયોજિત થતું જોઈ શકાય છે. આળસુ અને પ્રમાદી મનુષ્ય ગમે તે રીતે મોતના દિવસો પૂરા કરે છે, જયારે સાહસિક પુરુષાર્થપરાયણ મનુષ્ય પોતાની પ્રચંડ લગની અને પુરુષાર્થથી ઝડપથી આગળ વધે છે અને તોફાનની જેમ ઊંચે ઊઠે છે.

પ્રતિભાના પરિષ્કારની ઉપયોગિતા અને જરૂરિયાત સમજનારાઓએ એક વાત માટે સંમત થઈ જવું જોઈએ કે તેઓ ગમે તેમ એકધાર્યું જીવન ગુજારતા રહેવાની સરળ પ્રક્રિયા અપનાવવાના બદલે આદર્શોના પાલનમાં તત્પરતા દર્શાવવા અને કટિબદ્ધ થવા માટે પોતાની સંકલ્પશક્તિનો સમગ્ર ઉપયોગ કરે.

સંસારના ઈતિહાસ પર નજર નાખીએ ત્યારે એક જ તથ્ય સામે આવે છે કે જેમણે આદર્શવાદની દિશા અપનાવવા માટે કઠોરતાપૂર્વક આત્માનુશાસનનું પાલન કર્યું, જેઓ અનિચ્છનીયતાઓ સામે સખત ઝઝૂમ્યા તથા જેમણે નવસર્જન માટે સાચા મનથી પ્રયત્નો કર્યા તેઓ જ શ્રેય પ્રાપ્ત કરી શક્યા છે કે જેને અનુકરણીય અથવા અભિનંદનીય કઠી શકાય. આનાથી ઓછામાં મહામાનવ બનવાની શક્યતા નથી. જેઓ આ માટે કટિબદ્ધ અને પ્રયત્નશીલ છે તેમણે બીજું કંઈ કરવાની જરૂ નથી.

તષસ્યાનું એક સ્વરૂપ એકાંત સાધના અને કષ્ટસાધ્ય તિતિક્ષા પણ છે, પરંતુ તે દરેક માટે અનિવાર્ચ નથી. સારા ઉદ્દેશ્યો માટેનો પ્રચંડ પુરુષાર્થ પણ એક જાતનું સર્વસુલભ તપ છે. તેને અપનાવીને અસંખ્ય લોકસેવકો પોતાનું અને સંસારનું ભલું કરવામાં તથા દરેક દષ્ટિએ ઘન્ય બનવામાં સમર્થ બન્યા છે.

ગાંધી, વિનોબા, વિવેકાનંદ, દયાનંદ જેવાઓની તપશ્ચર્યા સેવા સાથે જ જોડાયેલી હતી. એમણે પોતાને એટલા પરિષ્કૃત કર્યા કે તેમનું વ્યક્તિત્વ બીજાઓ પર ઊંડી છાપ પાડી શકે અને પોતે અપનાવેલા મુશ્કેલીભર્યા માર્ગે અનેક લોકોને ચલાવવામાં સફળ થઈ શકે. આ સિવાય એમણે લોકમંગલ માટે એટલો સર્જનાત્મક પ્રયાસ અને પુરુષાર્થ કર્યો કે તેનો પ્રભાવ બદુમુખી અભ્યુદયના રૂપમાં સામાન્ય લોકો સમક્ષ રજૂ થયો.

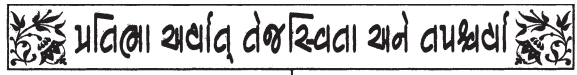
આપત્તિકાળમાં એકાંતસાધના કરતાં YU સેવાસાધનાનું મહત્ત્વ વધી જાય છે. અગ્નિકાંડ, ભૂકંપ, પૂર, દુકાળ, રોગચાળો વગેરે વિપત્તિઓમાંથી સામાન્ય જનતાને બચાવવા માટે જેઓ ભાવનાપૂર્વક જોડાયછે અને ઉદારતાથી સેવા કરે છે તેમને આત્મસંતોષ મળે છે અને લોકસન્માન પણ મળે છે. સાથે જ દૈવી કૃપા મેળવવાનો અવસર પણ પ્રાપ્ત થાય છે. તપસાધનાનું અંતિમ લક્ષ્ય પણ આ જ છે. ઋષિએ દેવદ્તના પ્રશ્નનો ઉત્તર આપતાં પોતાની આંતરિક આકાંક્ષા માત્ર એટલામાં જ વ્યક્ત કરી દીધી કે એમને સ્વર્ગ, રાજ્ય કે મુક્તિ જોઈતી નથી. માત્ર એટલી ઈચ્છા છે કે દુઃખદારિદ્રચથી ઘેરાચેલાં પ્રાણીઓની વ્યથા નિવારવા માટે દું કામ આવી શકું. વાસ્તવમાં આવા દેવાત્માઓ ગુફાઓમાં રહેવાના બદલે સામાન્ય લોકો વચ્ચે રહીને પોતાની ઉદારતાનો પરિચય આપીને તપસ્વીઓ જેવું પદને પ્રાપ્ત કરે છે.

આત્મશુદ્ધિ અને લોકપરિષ્કારની સંયુક્ત સાધના એવી છે કે જેને અપનાવીને કામધંધો કરનાર વ્યક્તિ પણ સામાન્ય ગૃહસ્થજીવન જીવતા રહીને પોતાની સાથે અનેક વ્યક્તિઓની પ્રતિભા વિકસિત કરવામાં સફળ તથા સમર્થ થઈ શકે છે. આ યુગસંધિનો આપત્તિકાળ છે. એમાં અનિચ્છનીયતાઓ સામે લડવું તે આપત્તિધર્મ છે. સાથે જ વાતાવરણને સુધાર-પરિષ્કારની ઊર્જાથી ભરી દેવું એ પણ મહત્ત્વનું કાર્થ છે. આજે આ પ્રક્રિયાને પ્રતિભા-પરિષ્કાર માટે અપનાવવી જોઈએ.



www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - February, 2002 (16



દુર્ભાગ્યોમાં સૌથી ખરાબ પ્રકારનું અનિષ્ટ છે -ભ્રાંતિ અર્થાત્ માર્ગથી વિચલિત થઈ જવું. રસ્તો ભૂલી જવાને કારણે વણજારા ક્યાંથી ક્યાં જઈ પહોંચે છે, આખી રાત ચાલતા રહે છે અને થાકી જાય છે, પરંતુ સવાર થાચ ત્યારે ખબર પડે છે કે દિશા ભૂલી જવાની મોટી ભૂલ થઈ છે. હવે જયાંથી ચાલવાનું શરૂ કર્યું હતું ત્યાં સુધી પાછા જવું પડશે. જો આવી ભૂલ ન થઈ દોત તો ઊંઘી દિશામાં ચાલવાનું અને લાંબી પરિક્રમા કર્યાનું બેવડું નુકસાન ભોગવવું ન પડત. જેટલો સમય ખોટા માર્ગ પર ચાલવાથી શક્તિનો વ્યય થયો, એટલા સમયમાં સાચા માર્ગે પર ઘણા લાંબા અંતર સુધી ચાલીને લગભગ લક્ષ્ય સુધી પહોંચી શકાત, પરંતુ પેલી માર્ગ વિચલિત થયાની સ્થિતિને શું કદેવું. જેને બુદ્ધિશાળી લોકો પહેલેથી જ દુર્ભાગ્ય કઠી ગયા છે. આવા પ્રસંગોમાં મુગતુષણાનો પણ ઉલ્લેખ થાય છે. તરસ્યું હરણ ચમકતી રેતીને જળ સરોવર સમજીને તે તરફ દોટ લગાવતું રહે છે અને તે પેલા ક્યારેય પ્રાપ્ત ન થનાર લક્ષ્ય સુધી પહોંચતા પહેલાં જ તરસને કારણે જીવ ગુમાવે છે. કસ્તુરીની ગંધને મેળવવા માટે આકુળવ્યાકુળ હરણ પણ બધી જ દિશાઓમાં દોડે છે, પરંતુ તેને તે ક્યાંથી મળે ? તે તો તેની પોતાની દૂંટીમાંજ રહેલી છે. તે એમ માને છે કે તે ક્યાંક બહાર છે. આવી દશામાં સાચાની ઉપલબ્ધિ કેવી રીતે થાય ? ઘેટાંના ઝૂંડમાં ઉછરેલા સિંદના બચ્ચાંની વાર્તા પણ આવી જ છે. જયાં સુધી સાચી વસ્તુસ્થિતિ સમજમાં ન આવી, ત્યાં સુધી તે જ ઝુંડમાં રમીને દિવસો પસાર કરતું રહ્યું અને ઘાસ ખાતું રહ્યું. પરિસ્થિતિ તો ત્યારે બિચવા માટેની ચિંતા. બંધનો, મુશ્કેલીઓ અને બદલાઈ, જયારે તેણે પડછાયામાં પોતાના વ્યવહાર તથા વર્તણુંક બદલ્યાં. મનુષ્યની બાબતમાં પણ આવું અટકે છે. સ્વચ્છંદતા અને ક્ષમતા રહે છે ત્યાં સુધી જ કદેવામાં અતિશયોક્તિ નહીં થાય. આત્મવિસ્મૃતિના તિમને મર્યાદાપાલનમાં કોઈ ઉત્સાહ નથી રહેતો. વાદળાં આપણા બધાની ઉપર છવાચેલાં છે.

અણઘડ જીવજંતુઓનું ક્રિડાસ્થળ બની રઠી ઠશે. તેને આજની સ્થિતિમાં લાવવામાં અને ''સ્વર્ગાદપિ લોભ, મોદ અને અદંકારની ખોટી લાલચોને જ પોતાનું

ગરીચસી'' બનાવવામાં મનુષ્યની કળાકારીગરીની જ મુખ્ય ભૂમિકા રહેલી છે. જંગલી મનુષ્ય કે નરવાનરની તુચ્છ સ્થિતિમાંથી બહાર આવીને તેણે પોતાને ક્યાંથી ક્યાં પહોંચાડી દીધો તે જોતાં જ આશ્ચર્ચમાં પડી જવાય છે. પ્રકૃતિની રહસ્યો ભરેલી શક્તિઓ ક્યારેક અવિકસિત રહી દશે, પરંતુ આજે તો તેણે પરમાણુમાં રદેલાં શક્તિસ્ત્રોતોને વશ કરી લેવાથી માંડીને અંતરિક્ષમાં સામ્રાજ્ય સ્થાપિત કરવાનો નિશ્વય કર્યો છે. શક્તિભંડોળ એટલું એકઠું કર્યું છે કે અણુશસ્ત્રોના પ્રહાર વડે આ ઘરતીને ઘૂળ બનાવીને અંતરિક્ષમાં ઉડાવી દેવા સુધીનો અકલપનીય પડકાર તેણે ફેંકયો છે. આ શક્તિભંડોળ પાછળ તથ્ય પણ છે. આ બ્રહ્માંડમાં જે કોઈ મહાન કરતાં પણ વધારે મહાન છે, તે સાચે જ મનુષ્ય જ છે.

મનુષ્ય પોતાના અસ્તિત્વ, મહત્ત્વ અને સ્તરની બાબતમાં એટલો બધો દિશાહીન થઈ ગયો છે કે તેને ગુમરાદ થવાની ચરમસીમાં કહી શકાય.

માર્ગથી વિચલિત થવાનું પ્રથમ ચરણ ત્યાંથી જ શરૂ થાય છે, જ્યાં મનુષ્ય પોતાની સત્તા, મહિમા, ગરિમા અને ક્ષમતાની બાબતમાં લગભગ વિસ્મૃતિની ગર્તામાં ચાલ્યો જાય છે અને પોતાની આકૃતિ, પ્રકૃતિમાં ફેરફારને જુએ છે, પરંતુ એટલું નથી વિચારી શકતો કે તે ચેતનાના ક્ષેત્રમાં પ્રાણીઓ કરતાં કાંઈક વિશેષ છે. પ્રાણીઓ પેટ ભરવા અને પ્રજનનના કુતૂદલનું રસાસ્વાદન કરવા માટે જીવતાં રહે છે. તેમને ન તો મર્યાદાઓ પ્રત્યે શ્રદ્ધા દોય છે અને ન તો બદનામીમાંથી અવરોધોનો સામનો થતાં જ તેઓ અનુચિત કાર્ય કરતાં આવશ્યકતા અને મનની મરજી જ તેમની પ્રેરણાઓનો આ પૃથ્વી અનાદિકાળથી ખાડા-ટેકરાઓવાળી, સોત હોય છે. મનુષ્યની ભાવના અને ધારણા પણ જો આવી જ હોય તો તેને નરપશુ જ કહી શકાય. જેમણે

સર્જનાત્મક વિચારોમાં નવરચનાની અદભત શક્તિ હોય છે

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

લક્ષ્ય માની લીધું છે તેઓ ઉચિત-અનુચિત વચ્ચેનું ગુમાવી દે છે. અંતર કેવી રીતે સમજી શકશે ? સંકુચિત સ્વાર્થવૃત્તિઓમાંથી, ભવબંધનોમાંથી મેળવવો કેવી રીતે શક્ય બને ? જેમને સંપન્ન થવાની તક પેલા દબાણને કારણે શક્ય નથી બનતું, જે વરસ अने મોટા **બ**નવાની મહત્ત્વાકાંક્ષાએ જકડી રાખ્યા છે તેમના માટે સ્વેચ્છાપૂર્વક લાદવામાં આવેલા છે. લાકડું પાણી પર વિચારશીલતાના મુક્ત આકાશમાં પાંખો ફફડાવવાનું તરતું રહે છે, પરંતુ જો તેના પર ભારે પથ્થરો બાંધી કેવી રીતે શક્ય બને ? સામાન્ય માનવી સાધનો અને દિવામાં આવે તો પોતાનો તરવાનો સ્વાભાવિક ગુણ સમતાઓની દષ્ટિએ એવો જ કેમ ન દેખાય, પરંતુ તેને પણ દબાઈ જાય છે. વિભૂતિવાન હોવા છતાં પણ આદર્શોનો ઉમંગ પ્રભાવિત જ નથી કરતો. ઉત્કૃષ્ટતાની ગરિમા અપનાવવા માટેનો ઉમંગ જ પેદા તરવાનું અને પોતાનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ બતાવવાની નથી થતો. સુષ્ટિની રચના કરનારે માનવીમાં ઉત્કૃષ્ટતાનું લગભગ દેવતાઓના સ્તર જેવું સર્જન વિશેષ રૂપથી એટલા માટે કર્યું છે કે તે પુણ્ય અને પરમાર્થ કરી શકે, પરંતુ એક રીતે તેના હાથમાંથી છૂટી જ જાય છે અને તેવી સ્થિતિમાં માનવી ક્ષત્ર કમિ-કીટકોની દલકામાં દલકી શ્રેણીમાં જ ગણાવા યોગ્ય બની જાય છે. આવો મનુષ્ય ભલે ને પરોપકારી, પદ્વીધારી, સંપન્ન, કુશળ અને વિભૂતિવાન કેમ ન ગણાતો હોય.

ધર્મચર્ચા તો કેટલાય લોકો કરતા અને સાંભળતા જોવા મળે છે, પરંતુ તે બધું અર્થઠીન જ ઠોય છે. લોકો પૂજાપાઠ, કર્મકાંડો, તીર્થ પર્યટનો, દાનના દેખાવો જેવી ખોટી પદ્ધતિઓ વડે મન મનાવતા અને પોતાને ધર્મ-ધજા ધારણ કરનારા માને છે, પરંતુ વાસ્તવમાં એવું નથી. કર્મકાંડોનું એક માત્ર તાત્પર્ય છે કે ચિંતન, ચરિત્ર અને વ્યવहારમાં વધારેમાં વધારે શાલીનતાને સામેલ કરીએ. જેઓને વાસ્તવમાં ધર્મમાં રૂચિ છે, તેઓ દેવતાઓ જેવું જીવન ગુજારતા દેખાવા જોઈએ. તેઓનું મેળવે છે, પરંતુ તેઓમાં ન તો સાચી ધાર્મિકતાનું તત્ત્વ સાધનો એકઠાં કરી શકાય તથા જેમની પાસે સાધન-આવતાં આમતેમ વિખેરાઈ જાય છે. છળકપટ પાણીના નાની સીમા સુધી કેન્દ્રીભૂત થઈ ગયું દોય તેઓ મहાન પરપોટાની માફક થોડીક જ ક્ષણોમાં પોતાનું અસ્તિત્વ કાર્યો કરી જ નથી શકતા, જેના વડે માનવીય ગરિમાને

પ્રતિભાનો વિપુલ ભંડાર મનુષ્યની આંતરિક છુટકારો સત્તામાં ભરેલો છે, પરંતુ તેને બહાર આવીને વ્યક્ત કદેવડાવવાની કુસંસ્કારો, દુષ્પ્રભાવના રૂપમાં આત્મસત્તા ઉપર મનુષ્ય નિષ્ફળતાના પથ્થરો માથા પર ઊંચક્યા પછી સ્થિતિમાં રહેતો જ નથી.

> પરોપકાર કરતાં પદેલાં આપણે પોતે मनुष्यने योग्य डर्तप्य અने ९पाजहारीने योग्य रीते जिलापपानी पात पिथारपी लेईએ. व्यसमनसार्धनुं, माधासार्धनुं, र्धमानहारीनुं वर्तन **ક**रपुं अने पोताना पथननुं सारी रीते पासन કરવું, એક ખૂબ ઊંચા પ્રકારનો પરોપકાર છે. એક પૈસો કે પાઇ કોઇ ભિખારીની ઝોળીમાં नांजपाथी हे होईने मोश्रन. पस्त्र पहेंचपा मात्रथी डोर्ध मनुष्य धर्मनी भूमिडामां प्रवेश *डरी शडतो जथी. सा*ग्रो परोपडारी तो जे इहेपाय, भे स्पयं मानपयोग्य इर्तप्यधर्मन् पालन डरे छे अने એपूं ४ डरपा माटे जीअने પણ પ્રેરણા આપે છે.

પ્રસુપ્ત પ્રતિભાને જગાડવાની તક મળે તે માટે જરૂરી છે કે ભ્રષ્ટ ચિંતન સામે આંતરિક મનને અને દુષ્ટ આંતરિક મન અને બહારનો વ્યવદાર બંનેય આચરણ સામે કાયાક્લેવરને બચાવતા રહેવાનો પ્રામાણિકતા અને પ્રખરતાથી ભરેલાં હોવા જોઈએ. પ્રિયતન કરવામાં આવે. આવું ત્યારે જ થઈ શકે જ્યારે અનુચિતતાઓને અપનાવીને પણ લોકો સુવિધાઓ અનિચ્છનીય મહત્ત્વાકાંક્ષાઓની બેડીમાંથી હાથપગ ભેગી કરે છે અને ચારણ તથા મીઠું બોલનાર મુક્ત થઈ જાય. લોકોની ઉત્સુક્તા અને ઉત્કંઠા લાલચુઓના માધ્યમથી મળી શકે એટલી પ્રશંસા ધનવાન બનવાની દોય છે, જેથી વિલાસિતાનાં વિપુલ હોય છે અને ન તો સ્થિરતા. ધુમાડાથી બનેલાં વાદળો સંપત્તિ નથી તેવા સમૂહમાં પોતાને મોટા સાબિત કરવા ગમે તેટલાં ગાઢ કેમ ન દોય, પણ પવનનું એક ઝોકું માટે મૂછો મરડી શકાય. જેમનું આંતરિક મન આટલી

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

સંચમ નિયમના કેટલાંચ વિશેષ બંધનો છે, જેમાં શ્રમશીલતા, કરકસરપૂર્વક યોગ્ય ખર્ચ કરવાની નીતિ, સ્વચ્છતા, સહકારવૃત્તિ, અનુશાસનપ્રિયતા વગેરે મુખ્ય સ્વેચ્છાચારને કારણે ઉદ્ભવેલાં સંતાનો જેવાં જ છે. આમાંથી એક ને ગણવો અને પકડી રાખવો તે દેડકાંઓનું વજન કરવા બરાબર છે. પથારીને તડકામાં નાંખવાથી માંકડ અને તેના ઈંડા-બચ્ચાં પણ મરી જાય છે તેવી રીતે દષ્ટિકોણને વિશાળ બનાવી લેવાથી પોતાનું સ્વરૂપ, લક્ષ્ય અને કર્તવ્ય ત્રણેય ચોખ્ખાં જોઈ શકાય છે. તે પ્રકાશ પેદા થતાં જ પેલાં ડરાવનારાં ભૂતપલીતોમાંથી છુટકારો મળે છે, જે અંધારાના કારણે બિહામણા બનીને ડરાવતાં અને ત્રાસ આપતા હતા. દષ્ટિકોણમાં વિશાળતાનો સમાવેશ થતાં જ પરમાર્થ પરમ સ્વાર્થ બની જાય છે. આના જેટલો લાભ બીજા કોઈ વ્યવસાયમાં નથી એવા તથ્યને બધા જ .મદાનુભાવોથી માંડીને જે તે સમયની શ્રદ્ધાવાન વ્યક્તિઓ ઉપર વરસતી સદભાવનાઓને જોઈને સાદજિક અનુમાન કરી શકાય છે. વ્યક્તિગત લાભની વાત વિચારનારાઓ પણ જો દૂરદર્શી હોય તો તેમને પરમાર્થ પ્રયોજનોમાં બધું જ અર્પણ કરી દીધા પછી બદલામાં અનેકગણું વધારે મળે છે. એક બીજ વાવવામાં આવે છે, પરંતુ દજારગણું થઈને પાછું આવે છે, મहામાનવોની આ જ નીતિ દોચ છે. તેઓ સમાજના ખેતરમાં પુણ્ય પરમાર્થના બીજ વિખેરી દે છે અને તે પાકને પોતાના માટે જ નહીં, સમાજ માટે પણ કાપતા રદે છે અને વિશ્વવસુધાને લાભાન્વિત કરે છે. આ જ પ્રતિભાનું ચિદ્ધ છે.

તેજસ્વિતાને પ્રતિભા કદેવાચ છે. તે ચદેરાની ચમક કે ચતુરતા નહીં, પરંતુ મનોબળ પર આધારિત ઊર્જા છે. ગાંધીજી ૯૬ પાઉંડ વજનના દુબળા-પાતળા દતા. રંગ થોડોક કાળો દતો અને કુરૂપ પણ દતા, પરંતુ તેમનું ''તેજસ્'' એવું દતું કે સામાન્ય માનવીથી માંડીને દેશના વરિષ્ઠ મૂર્ઘન્યો તેમના આદેશને માથે ચડાવતા દતા. એટલે સુધી કે વિશાળ સામ્રાજ્યના માલિક અંગ્રેજો પણ તેમના હુંકારથી પ્રભાવિત થઈને બિસ્તરા ઉઠાવીને ચાલતા થયા. આ ''તેજસ્''

ચાર-ચાંદ લાગે છે. ખૂંટા સાથે બાંધેલી ઠોડીને દલેસાં મારવા છતાંચ આગળ લઈ જઈ શકાતી નથી. સંકુચિત સ્વાર્થવૃત્તિમાં ફસાચેલી વ્યક્તિ ન તો આદર્શવાદિતા અપનાવી શકે છે અને ન તો એવું કાંઈક કરી શકે છે, જેને ઉત્કૃષ્ટ કઠી શકાચ. શણગારને સફળતા કઠીએ તો કુરૂપ અને બીમાર વેશ્યાઓ પણ પોતાને પરી જેવી સુંદર દેખાડવાનું ખોટું નાટક રચે.

પ્રતિભા ક્યારેય બહારથી ભેગી નથી કરવી પડતી. તે તો ઠંમેશાં અંદરથી જ વિકસિત કરવામાં આવે છે. આ માટે પેલાં આવરણોને ઠઠાવવાં જરૂરી છે, જે ભારે પથ્થરોની માફક ઉત્કૃષ્ટતાના માર્ગમાં ભયાનક અવરોધ બનીને ઊભાં હોય છે. આ બાબતમાં યાદ રાખવા યોગ્ય તથ્ય એ જ છે કે સરેરાશ નાગરિક સ્તરનો જીવનનિર્વાઠ કરવામાં આવે, નહીં તો તૃષ્ણા અને વાસનાની લાલચો એટલી તાકાત સાથે છવાઈ જશે કે પોતાના સામર્થ્યની તુલનામાં થોડોઘણો પ્રયત્ન પણ નહીં કરી શકાય. આ ખાઈઓ એટલી પહોળી અને એટલી ઊંડી છે કે જીવનનો બધો જ સમય, શ્રમ, કુશળતા આપવા છતાં તેને પૂરી નથી શકાતી. આવી સ્થિતિમાં ઉત્કૃષ્ટતા સાથે ખૂબ ગાઢ રીતે જોડાયેલા પ્રતિભા વિસ્તારનું પુણ્ય-પ્રયોજન સંતોષજનક પ્રમાણમાં કેવી રીતે પૂરું કરી શકે ?

લાલચમાંથી ઉદ્ભવેલી ભૌતિક મહત્ત્વાકાંક્ષાઓમાં કાપ મૂક્યા વગર કોઈની પાસે એટલો સમય, શ્રમ, સાધન બચી શકતાં નથી, જેના આધારે આત્મકલ્યાણ અને લોકકલ્યાણની દિશામાં નક્કર પગલાં ભરી શકાય. સાધુ અને બ્રાહ્મણોને ભૂસુર અર્થાત્ પૃથ્વી પરના દેવતાની ઉપમા આપવામાં આવી છે. આવું એટલા માટે કહેવામાં આવે છે કે તેઓ સંચમ, અપરિગ્રહ તથા સંતોષનો માર્ગ અપનાવે છે. પોતાની વ્યક્તિગત મોટાઈમાં જેમને જેટલી અભિરચિ દશે તેઓ પોતાને તેટલા જ વ્યસ્ત અને અભાવગ્રસ્ત અનુભવશે. તે ઠંમેશાં એમ જ કઠેતા ર**ઠેશે કે ઠું મારી સમસ્યાઓથી** જ ઘેરાયેલો છું, પરંતુ મનુષ્યની સામે વાસ્તવિક સમસ્યાઓ હોય છેકેટલી?કદાચ થોડી ઘણી સમસ્યાઓ હોય તો જો તેને વ્યાવદારિક બુદ્ધિ વડે સમજદારી સાથે ઉકેલવામાં આવે તો તે બધી જ એટલી સરળતાપૂર્વક દૂર થઈ જાય છે, જાણે તેમનું અસ્તિત્વ જ નહોતું. ભ્રાંતિઓના કારણે જ તે સંપૂર્ણ રીતે છવાઈ ગઈ હતી.

આત્મનિયંત્રણ વગર કોઈનું જીવન સફળ થઈ શકતું નથી

Yug Shakti Gayatri - February, 2002 **19** 

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

પ્રકાશથી ભરી દે છે, તેને પ્રખરતાભરેલી ઊર્જા વડે દેદીપ્યમાન બનાવી દે છે.

તેજસ્વિતા તપથી પ્રાપ્ત થાય છે. જે પોતાના વ્યક્તિગત જીવનમાં સંયમ, સાધના અને સામાજિક જીવનમાં પરમાર્થપરાયણતાના ફળસ્વરૂપે જાગૃત થાય છે. સંચમ અર્થાત્ અનુશાસનનું, નીતિ મર્યાદાઓનું કઠોરતાપૂર્વક સંપૂર્ણ પાલન. તેના માટે મનુષ્યએ તુષ્ણા, વાસના અને અદંકારના ત્રિવિધ નાગપાશમાંથી છૂટવું પડે છે. ''સાદું જીવન ઉચ્ચ વિચાર''નું બ્રાહ્મણોચિત સરેરાશ નાગરિક સ્તરનું જીવન જીવવું પડે છે. જે આટલું કરી શકે, તેનાથી જ પરમાર્થ સાધી શકાય છે અને યોગીઓમાં જોવા મળતી સિદ્ધિઓ, શક્તિઓ અને વિભૂતિઓનું આંતરિક ક્ષેત્રમાં જાગરણ થાય છે તથા સમસ્ત અંતરિક્ષમાંથી વિશેષ વર્ષા થાય છે. અનુગ્રહ અથવા વરદાન પણ આને જ કહે છે.

કર્મકાંડ પર આધારિત તેનાં સાધના વિધાન અનેક છે, પરંતુ સર્વસુલભ પ્રક્રિયા એ જ છે કે પોતાનું જીવન એટલું દલકું-કૂલકું રાખવામાં આવે કે તેનો નિભાવ ઓછામાં ઓછા શ્રમ અને સમયમાં થતો રહે. આટલું કર્યા પછી જ શ્રમ, સમય અને સાધના એટલા બધા પ્રમાણમાં બચી શકે છે, જેના આધાર પર પરમાર્થમાં વ્યસ્ત રહીને બ્રહ્મ સાથે આત્મસાત થવાનો રસાસ્વાદ પણ કરી શકાય. દેવતાઓ જેવું જીવન જીવવાનો આનંદ અને લાભ ઉઠાવી શકાય.

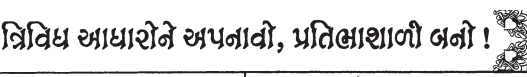
ક્યા પ્રયોજન માટે ક્યા આધાર પર કેવી રીતે કેવો સંચમ રાખવામાં આવે તે વ્યક્તિવિશેષની પરિસ્થિતિ અને મનઃસ્થિતિને જોઈને નિર્ણય કરવો પડે છે. જેના જીવનમાં ઉદ્ધતાઈ હોય તેને સરકસના જાનવરોની માફક બળ અને ચતુરાઈનો ઉપયોગ કરીને કળા-કૌશલ્ય બતાવવા યોગ્ય તાલીમ આપવી પડે છે. શરીર અને મન બંનેને શાલીનતા અપનાવી રાખવા માટે ટેવ પાડવી પડે છે. સંયમયોગ આ જ છે. જેઓ આટલું કરી શકે તેઓ જ પુણ્ય-પરમાર્થ મેળવવાના પણ અધિકારી છે. ઉદ્ધત આચરણ કરનારી વ્યક્તિ કીચડ વડે કીચડ ધોવાનો પ્રયત્ન કરીને કોઈ સફળતા મેળવી શકતી નથી. શાલીનતા અને પરમાર્થપરાયણતા મળીને જ તપશ્ચર્યા બને છે અને તેના જ આધાર પર પ્રતિભાની ઊર્જા પોતાની પ્રચંડતાનો પરિચય આપે છે.

ઈતિહાસ સાક્ષી છે કે સકળતાઓ તેમને જ પ્રાપ્ત

વ્યક્તિગત અને સામૂદિક જીવનના દરેક પાસાંને થઈ છે, જેમણે પોતાના જીવનમાં કઠોરતા અપનાવી น้ำเป ઉપર ଅପ 858 અંકુશ રાખીને આત્માનુશાસનનો અભ્યાસ કર્યો તથા પોતાની બચેલી ઊર્જાને સુનિયોજિત કરી દોય. જેઓ પ્રતિભાશાળી હોવા છતાં પણ જીવનસંપત્તિને કોડીના ભાવે ગુમાવતા રહ્યા, તેમની બાબતમાં ઈતિહાસમાં એમ જ લખેલું જોવા મળે છે કે બધું જ હોવા છતાં પણ આ વ્યક્તિ સફળતાના ઉચ્ચ શિખર સુધી ન પહોંચી શકી, ન તો કોઈને કાંઈક માર્ગદર્શન આપી શકી. આવા લોકોને અભાગિયા કઠીને સંબોધવામાં આવ્યા છે અને માત્ર કુતૂહલવશ તેમના વૃતાંત વાંચવામાં આવે છે. જો અનુકરણીય, અનિંદનીય બનવું દોય તો તેનો એક જ રસ્તો છે - તપશ્ચર્યા વડે પોતાને અનુશાસિત કરીને ઊર્ધ્વગામી બનાવવા, વ્યવહારમાં સજજનતા તથા શાલીનતાનો સમન્વય કરવો અને ઉદારતા અપનાવીને વદેંચવામાં જ સંતોષ અનુભવવો. શતાબ્દીઓથી બુદ્ધિશાળી વર્ગ આવા યુગનેતૃત્વ કરનારાઓની સામે પોતાનું મસ્તક ઝુકાવતો આવ્યો છે. દવે આવાં જ પ્રતિભાવાનોનો ઉદ્ભવ થવાનો છે, તેમના વડે જ યુગ પરિવર્તનની ભૂમિકા ભજવાશે.

### 

બાદશાહ નૌશેરવાં એક દિવસ શિકાર जेततां दूर नीडणी गया. जपोरना समये એક गामनी पासे ठेरा-तंजू नाजीने ભोषननी વ્યવસ્થા કરવામાં આવી. અકસ્માત ખબર પડી **डे मीहूं (नमड) नथी. से**पड पासेना घरमां ४४ने थोडुंड मीठुं सर्ध आप्यो. जाटशाहे तेने भेधने तेने पूछयुं, 'मीठानी डिंमत यूडपी ?' तेशे ९पाज आप्यो, 'आटला भीठानी धूं डिंमत आपपी?' नौशेरपांे तरत ४ डह्युं,'हवे पछी आपूं न 5रीश अने आ मीठानी डिंमत जत्यारे ९ ९ઇने આપી આવ. तूं नथी सम९तो हे ले બાદશાહ કોઈના બાગ-બગીચામાંથી કિંમત ग्रूडप्या विना એક इण पए। ते तो तेना डर्मचारीओ जागने हिक्सड जनावी जाह जय.' नौशेरपांनी आ न्यायशीसताએ तेना राष्यना मूण मथजूत डर्या जने आथे पए। शासडो माटे तेनुं आगरेश आदर्शव्य मानवामां आवे छे.



અંગ્રેઝના વિખ્યાત લેખક કેમિલ્ટન નાની ઉંમરમાં જ લેખ. વાર્તાઓ અને આપી શક્યા. અંગ્રેજ કવિ પોપ એક છંદ પૂરો કરવા કાવ્યો લખવા માંડચા હતા. તેમના વિશે એમ માટે તે અનેકવાર લખતા. ચાલોર્ટ બ્રોટે કેટલીય માનવામાં આવે છે કે ઈશ્વરની તેમના પર વિશેષ કપા છે. એટલા માટે તો તે નાનપણથી જ મેધાવી અને અદ્ભિતીય પ્રતિભાશાળી છે. પરંતુ એલેકઝાંડર દેમિલ્ટનની ખુદની પોતાને વિશેની ધારણા લોકોની ધારણા કરતાં જુદી હતી. તેમને વિશ્વાસ હતો કે તેમની પ્રતિભા વિકસિત હોવાનું કારણ તેમણે કરેલો શ્રમ છે. પોતાનું પ્રતિભાવાન હોવાનું રહસ્ય દર્શાવતાં દેમિલ્ટન ઘણીવાર પોતાના શિષ્યોને કહેતા, ''લોકો માને છે કે મારી સફળતાનું રહસ્ય કોઈ સમાજવ્યવસ્થાને વિશ્વના ૧૪ મોટા રાષ્ટ્રોએ અજીબ ચમત્કાર છે, પરંતુ હું જાણું છું કે આ બધું મારી શ્રમશીલતા અને મનોચોગનું પરિણામ છે."

સકળતા પ્રાપ્ત કરવા માટે અભ્યાસ અને અભ્યાસની નિરંતર આવશ્યકતા છે. આંતરિક શક્તિઓ તો દરેકના અંતરમાં છુપાયેલી જ છે. બી વાવવાની, તે અંકુરિત થાય તેની અને ધાન્ય ઊગવાની પ્રતીક્ષા ન કરાય, તેને માટે કોઈ પરિશ્રમ કરવામાં ન આવે તો બી એમ જ સડી જશે. ગળી જશે. તે જ રીતે અંતરમાં રહેલી પ્રતિભાને ઓળખીને તેને અંકુરિત કરવા માટે પ્રચાસ કરવામાં ન આવે અને તે નવપલ્લવિત તથા પુષ્પિત થયા સુધી ધીરજ રાખવામાં ન આવે તો સડી, ગળી જનારાં આ સંદર્ભમાં પોતાના ગામના ખેડૂતની વાત કહેતા. બીજની જેમ જ પ્રતિભા પણ સડી-ગળી જાય છે.

વ્યક્તિઓ થઈ છે તેમની સફળતાનું રહસ્ય તેમના રીતે તેણે લગભગ દસેક જગ્યાએ પ્રયાસ કર્યો. બધું અભ્યાસમાં જ રહેલું છે. જે લેખકો-વિચારકોની રચનાઓને આંખ માથા પર રાખવામાં આવે છે અને અને મનોચોગના અભાવે તેનો શ્રમ નિષ્ફળ માનવતા તેમનાથી ઉપકૃત બની છે એમ નીવડ્યો. સમજવામાં આવે છે તેમણે પોતાની રચનાઓને પરિણમ્યું. નિખારવા માટે વારંવાર અભ્યાસ કર્યો છે. તેમણે વારંવાર લખ્યું, અનેકવાર કાપકૂપ કરી અને ફરીથી મળી આવશે. જેઓ શ્રમ તો કરે છે પરંતુ ધીરજ લખ્યું. 'રિપબ્લિક'નું પહેલું વાક્ય જુદી જુદી નવ રીતે કિઠીએ તો આવા લો**કોમાં શ્રમ પ્રત્યે નિષ્ઠા નથી**.

એલેકઝાંડર લખ્યું હતું. તે પછી જ તેઓ તે વાક્યને અંતિમ રૂપ વાર એક વાક્યને અલગ અલગ રીતે લખતા હતા અને પછી જ તેને અંતિમ ૩૫ આપતા હતા. ડિકલાઈન એન્ડ ફોલ નામના પુસ્તકના પ્રસિદ્ધ લેખક અને વિચારક ગિવને આ પુસ્તકનો પહેલો અધ્યાય ત્રણ વાર લખ્યો હતો અને સમગ્ર પુસ્તક રપ વર્ષ સુધી મહેનત કર્યા પછી પૂરું કરી શક્યા હતા. કાર્લ માईસે પોતાનું સમગ્ર જીવન ખર્ચીને 'દાસ કેપિટલ' પુસ્તક લખ્યું, જેમાં પ્રતિપાદિત અપનાવી છે.

આ બધી વ્યક્તિઓનાં કાર્યોની ગરિમા કકત લેંખન દોય કે અન્ય કોઈ ક્ષેત્ર પ્રત્યેક કાર્ચમાં એટલા માટે સિંહ નથી થઈ કે તેઓ શ્રમશીલ દતા. શ્રમશીલતા તથ્યનું એક પાસું છે. તેનાં અન્ય પાસાંઓ પણ છે. ઘીરજ અને મનોયોગ. આ ત્રણનો સમન્વય કર્યા વિના સકળતા મહાનતા દોવી, ક્ષમતાવાન બનવું મોટેભાગે અસંભવિત છે.' આમ તો અનેક લોકો શ્રમ કરે છે. તેમાં ખેડૂત અને મજૂર બધા સમાઈ જાય છે. પરંતુ બધા શ્રમશીલ હોવા છતાં પણ પ્રતિભાશાળી કેમ થઈ શકતા નથી? એનું એક જ કારણ છે કે તેમના શ્રમની સાથે ધીરજ અને મનોચોગ જોડાચા નથી. શ્રીરામકૃષ્ણ તે ખેડૂતે કૂવો ખોદવાનો પ્રયાસ કર્યો. ૭-૮ કુટ સંસારમાં જેટલી મહાન વિચારક અને સકળ ખોદતો અને પાણી ન મળતાં જગ્યા બદલતો. આ મળીને ૭૦-૮૦ ફૂટ ઊંડું ખોદી નાખ્યું, પરંતુ ધીરજ શ્રમશીલતાનું પરિણામ દતાશામાં

આ પ્રકારના અનેક દતાશ માણસો વિશ્વમાં પ્લેટોએ પોતાના વિખ્યાત પુસ્તક અને મનોયોગ સાથે સંબંધ નથી રાખતા. સાચું મનોચોગના અભાવે કાર્યને ભારરૂપ માને છે. જિતા, પરંતુ માઈકલ તો કામના સમયે પણ પ્રસન્ન મનમાં દંમેશાં એ જ ભાવ રહે છે કે ક્યારે આમાંથી છટીએ. કામને તેઓ પોતાના પર લદાયેલા ભારની જેમ ઉતારી ફેંકી દેવા ઇચ્છે છે. આ જ કારણે એકવાર પણ નિષ્ફળ જતાં તેમનું મનોબળ લથડવા લાગે છે.

આ પ્રકારની भनोपृत्ति આજરાલવા વિદ્યાર્થીઓમાં ઘર કરી ગઈ છે. અભ્યાસનો સીધો સંબંધ નોકરી સાથે માની લેવાને કારણે મનનો અધિકતર ભાગ તેમાં જ લાગ્યો રહે છે. જાતજાતની કલ્પનાઓ કર્યા કરે છે. આ મનોવૃત્તિને ઓળખવાને કારણે રસ્કિને એક નવો શબ્દ ધડચો છે. 'સમગ્ર શ્રમ'. તેમના મતાનુસાર આ પ્રકારના શ્રમમાં દીર્ચ અને મનોયોગ પણ સમાવિષ્ટ છે. આનાથી જીવન ઝળકી ઉઠે છે. પ્રસિદ્ધ વિચારક ઈસ્માઈલે લખ્યું છે, 'મનુષ્યોએ જે કાંઈ વિશેષ ઉપલબ્ધિઓ મેળવી છે તેનો મૂળ આધાર આ જ છે.' મનુષ્યમાં જે કાંઈ મहાન છે તે આનું પરિણામ છે. મનુષ્યની સભ્યતા आनी ४ टेन छे.

રસ્કિને 'શ્રમની સમગ્રતા'નો જે સિદ્ધાંત આપ્યો તેમાં ચમત્કારિક પરિણામો પ્રસ્તુત કરવાની સમતા છે. કોઈપણ વ્યક્તિ કોઈ પણ સ્થિતિમાં કામ કરતી હોય, તે ખેડૂત હો કે કારીગર, મંજૂર, વિદ્યાર્થી, વેપારી કોઈ પણ કેમ ન દોય, જેમ-જેમ શ્રમ, ધીરજ, મનોયોગના મિશ્રિત સ્વરપને અપનાવે છે તેમ તેમ તેનામાં કાર્ય પ્રત્યેનો એક નવો ઉત્સાह જાગે છે. અંદરથી કર્તવ્ય પ્રત્યેની સમર્પણ ભાવના જાગે છે. પછી પદેલાંની બેચેની ભાગી જાય છે કેમકે તેનું કારણ મનોયોગનો અભાવ હતું. એટલું જ નહિ, કામની બારીકાઈ-સમજાવા લાગે છે. ગ્રંથિઓ ઉકલવા લાગે છે. મૌલિક સૂઝબૂઝ જાગી ઊઠે છે.

આ જ કારણે મજૂર, કારીગર બનતા જોવા મળે છે અને કારીગર વિશેષજ્ઞ. માઈકલ ફેરાડે પ્રસિદ્ધ યૈજ્ઞાનિક દેમ્ફી ડેવીને ત્યાં મજૂર રૂપમાં દાખલ થયો દતો. તેનું કામ દતું પ્રયોગશાળાની સફાઈ કરવાનું. સફાઈ તો બીજાઓ પણ કરતા હતા પરંતુ તેમનો શ્રમ રોજી રોટી કમાવા પૂરતો હતો. તેમનું મન તેને ભારરૂપ માનતું. જેવી રજા મળતી કે ગદગદ બની શિક્સક દુલ્ક દુલ્ક દુલ્ક દુલ્ક દુલ્ક દુલ્ક દુલ્ક દુલ્ક દુલ્ક દુ

રદેતો. તેનામાં ઉત્સાદ સાથે સૂઝબૂઝ જાગી. શ્રમની સમગ્રતાના આધારે મજર માઈકલ 'ડાચનેમો' અને ઇલેક્ટ્રોલિસિસના સિદ્ધાંતોનો આવિષ્કારક મૂર્ઘન્ય યૈજ્ઞાનિક, માઈકલ ફેરાડે બની ગયો.

સમગ્રતાના અભાવે શ્રમના અન્ય પક્ષો અધુરા રઠી જાય છે. ધીરજ તો આળસુ માણસોમાં પણ **દોય છે. પોતાની દીર્ઘસૂત્રતાને તેઓ દૈર્યનું નામ** આપતા જોવા મળે છે. આનાથી કોઈ પણ પ્રકારનો વિકાસ થવાનું તો ઠીક ઊલટું જડતા જ આવે છે.

કોઈપણ પ્રકારનો એકાંગી ક્રમ જીવનની સમતાઓને સારી રીતે ઉપસાવતો નથી. પરિણામે અધૂરાપણું સર્જાય છે. આ અધકચરી અને ત્રિશંકુ જેવી સ્થિતિ ન રહે તે માટે શારીરિક શ્રમ, માનસિક એકાગ્રતા અને આ બન્નેની આંતરક્રિયાનું પરિણામ ધૈર્ય બની રદે છે. આ ત્રણેનું સંમિશ્રણ આયુર્વેદિક ઔષધિ ત્રિફળાંની જેમ બલકે તેનાથી પણ વિશેષ લાભદાચી છે.

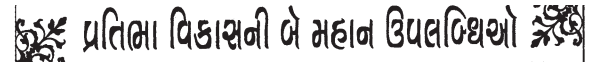
આને અપનાવીએ અને સ્વીકારીએ. તેના પરિણામ સ્વરૂપે જીવન એક નવા રૂપમાં ઢળશે. આ รเขเรตนดใ પ્રક્રિયાથી পুল। મળ-વિક્ષેપ, આવરણ-આળસ, પ્રમાદ, જડતા આ બધાથી, સાપ કાંચળી ઉતરે એમ વિમુક્ત થવાનું બની शકशे. निजरेली प्रतिला पोताना नूतन अભिनय સૌંદર્ચને પામી શકશે. આપણે પોતે પણ કૃતકૃત્ય થઈશું અને બીજાઓને પ્રોત્સાહન મળશે.

#### **XX XX XX**

महत्त्वाडांहा। पोषवा डरेसां 物業 िद्धतार्ध भया डायाँ मित्र-家為 साथीओमां ध्रग्या िंहत्पन्न हरे छे जने जेमनो रनेह सहयोग तिरस्डारमां पलटार्ध लेख थ.

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - February, 2002<mark>(22</mark>



કરે છે, જેઓ પોતાની જાતને મદદ કરે છે." ગીતાકારનું કથન છે, ''મનુખ્ય પોતાનો શત્રુ પોતે જ છે અને પોતાનો મિત્ર પાટા પોતે જ છે.'' અસ્તવ્યસ્તતા અપનાવીને પોતાને દુર્ગતિની ખાઈમાં ઘકેલી દેવા અથવા ચુસ્ત-વ્યવસ્થિત શક્તિ ભરેલી હોય છે. જો તેના વિસ્ફોટનું રહીને પ્રગતિના શિખર પર સતત આગળ વધતા રદેવું તે તેની ઈચ્છા પર આધાર રાખે છે. ગીતામાં શ્રીકૃષ્ણે અર્જુનના બહાને દરેક વિચારશીલને એવો આગ્રહ કર્યો છે કે, 'પોતાને ઊંચા ઉઠાવવાનો પ્રસુપ્તિમાંથી જાગૃત કરી દેવામાં આવે. સામાન્ય પ્રયત્ન કરો, પતન તરફ જવાની ધૃષ્ટતા ન કરો.'

અને તત્પરતાના આધાર પર જ રચાય છે. તેના અભાવમાં કોઈની પાસે પૂર્વજોની કમાણી અથવા સુવિધાજનક પરિસ્થિતિનો ભંડાર હાથમાં ભલે આવી જાય, તે ગમે તેટલા માત્રામાં મળેલ બધા જ વૈભવને ફલઝડીની માફક સળગાવીને ક્ષણિક આનંદ કરી લેશે અને પછી દંમેશ માટે પશ્चાત્તાપથી માથું કુટતો રહેશે.

શરીર ભારે, ઊંચુ-મજબૂત દોવું એક વાત છે અને દિંમત દોવી તે જુદી વાત છે. હૃષ્ટ-પુષ્ટ શરીર સારૂં તો લાગે છે, પરંતુ તેમાં ઈચ્છાશક્તિ, સંકલ્પશક્તિ, દિંમત અને પ્રાણઊર્જાની ઊણપ હોય તો તે કાયરતા અને ભીરતાના કારણે ચिंतित, शंडाथी घेरायेलुं, जिन्न, ઉद्भिञ्न ४ જોવા મળશે. થોડીક જ મુશ્કેલી આવતા રાઈના માન્યતાઓની સ્થાપના કરવામાં આવે તો સમજવું પર્વતની જેમ વર્ણન કરશે અને ગમે તે રીતે જોઈએ કે વન-મનુષ્યનું નરનારાયણમાં બદલાઈ તેનાથી બચવા જ ઈચ્છા રાખશે. તે એટલું સમજી જવા જેવો કાયાકલ્પ થઈ જશે. આ સોએ સો ટકા નથી શકતો કે મુશ્કેલીઓ કાગળના દાથીની માફક આપના દાથની વાત છે. જેઓ બીજાઓને મોટી અને ડરાવનારી તો દેખાય છે, પરંતુ સિધારવાની અને કાબૂમાં લાવવાની ડીંગ હાંકે છે મનસ્વિના વિરોધની એક ઠોકર સદેવાનું સામર્થ્ય તેઓ જો પોતાની કુટેવોને પણ સખ્તાઈપૂર્વક ન પણ તેનામાં નથી હોતું. આનાથી બરાબર વિપરીત દબાવી શકે તો સમજવું જોઈએ કે મનુષ્યની

એક કદેવત છે કે ''ઈશ્વર માત્ર તેમને જ મદદ એવું પણ જોવા મળ્યું છે કે કીડી, ઊઘઈ વગેરે પોતાનું શરીર ખૂબ નાનું ઠોવા છતાં પણ એવી સુવિધા તથા સાધનો મેળવી લે છે કે આનંદ ભરેલું જીવન જીવી શકાય.

રેતીના દરેક કણના નાના પરમાણમાં અજસ્ત્ર नियोशन डरपामां आपे तो जातरी थशे डे टेजी न શકાય તેવો અતિસૂક્ષ્મ કણ પણ પ્રચંડ શક્તિથી ભરેલો છે, જરૂર માત્ર એટલી જ છે કે તેને માનવીનું માત્ર નગણ્ય જેટલું સ્તર જ જાગૃત હોય પ્રગતિનો ઇતિહાસ સુનિયોજિત તન્મયતા છે, જેનાથી તે ઘર, પેટ, પરિવારની ગાડી ગમે તે રીતે ચલાવતો રહે છે, પરંતુ જેમના આંતરિક મનમાં ઉચ્ચ સ્તરની મहત્ત્વાકાંક્ષાઓ પોતાની યોજના બનાવી લે છે તેઓ એટલું મોટું કાર્ય પૂરં કરી લે છે, જેને જોઈને મિત્રો તથા અન્ય સૌ આશ્ચર્યચકિત થઈ જાય છે. બાહ્ય દષ્ટિએ એકસરખી લાગતી વ્યક્તિઓ વચ્ચે પણ જમીન-આસમાનનું અંતર જોવા મળે છે. આ અંતર કાંઈ બહારથી આવીને પડેલું નથી હોતું, પરંતુ વ્યક્તિએ તેની સંરચના પોતાની જાતે જ કરી હોય છે.

> જો આત્મનિર્માણમાં સક્રિય બની શકાય, ખરાબ ટેવોને કચરાની માફક સાફ કરી નાંખવામાં આવે. દષ્ટિકોણમાં માનવીય ગરિમાને અનુરૂપ

ધનવાન એ છે કે જે પોતાના સામર્થાથી દરેકના આંસૂ સાફ કરવાનું વિચારે છે

Yug Shakti Gayatri - February, 2002<mark>(23</mark>)

Disclaimer / Warning: All literary and artistic material on this website is copyright protected and constitutes an exclusive intellectual property of the owner of the website. Any attempt to infringe upon the owners copyrights or any other form of intellectual property rights over the work would be legally dealt with. Though any of the information (text, image, animation, audio and video) present on the website can be used for propagation with prior written consent.

પોતાના અસ્તિત્વનો પરિચય આપી રહ્યું છે. થયા છે તેઓ પોતાની વ્યક્તિગત સાઠસિકતા અને સસુંબન પ્રબંધશક્તિનો વિકાસ કરીને જ એવું કાંઈક કરી શક્યા છે, જેને પ્રશંસનીય, અનુકરણીય તથા અભિનંદનીય કઠી શકાચ.

> શક્તિ, શક્તિ છે. તેને સારા કામની માફક ખશબ કામમાં પણ વાપરી શકાસ છે. દૈત્ય-હમલાખોરો, આતંકવાદી ٤104. અને અનાચારીઓ પણ આ વિશેષતાના કારણે રુંવાડાં ઊભાં કરી દેતું દુષ્કર્મ કરી શકે છે. અનીતિનું આચરણ કરવા છતાં પણ પોતાના આતંક વડે દૂર-દુર સુધી દુઃખદાયક સ્થિતિ ઊભી કરનારા શત્રુઓ અને ચોર પણ પોતાની સફળતાનો ઢંઢેરો પીટતી વખતે કારણ એક જ બતાવે છે તેમણે પોતાની જાતને તે ઢાંચામાં ઢાળી અને વ્યવસ્થાક્ષેત્રમાં એવું કૌશલ્ય બતાવ્યું કે શાંતિ અને સુરક્ષાના મજબૂત આધારોને પણ ઉખાડી નાખ્યા. દુર્બળ વ્યક્તિત્વ અને વ્યવસ્થાબુદ્ધિ

#### นเଶ็จเ

દે સત્ય! અમારા અંતરાત્માની વચ્ચે રદેનાર અંતર્નિદિત સત્ય !! સર્વસ્વ આપ જ છો. આ આત્મામાં આપ છો તેથી દેશ-કાળ, ગંભીરતા-અનંતતાની કોઈ સીમા નથી. આ આત્મા અનંતકાળ સુધી રદેનારો છે. સત્યમ મંત્ર તેનો દ્યોતક છે. આપ છો અને કેવળ આપ જ છો. આત્માના અંત:સ્થળના સ્પર્શની ગંભીરતા વડે આ મંત્ર નીકબ્યો છે. બણે તે અમારા મન તથા સંસારના અન્યાન્ય બધા જ શબ્દોને પોતાનામાં ભરી દઈને, બધા ઉપર પ્રકાશમાન છે. સત્યમુ-સત્યમ. તે જ સત્યમાં મને પહોંચાડી દો. અમારા એ જ અંતરાત્માના સૌથી ઊંઠા, અનંત સત્યમાં, જ્યાં ''આપ'' છો, બીબું કોઈ પણ નહીં.

-રવીન્દ્રનાથ ટાગોર

આકૃતિમાં ઢાળેલું કોઈ છાણનું રમકડું માત્ર મહત્ત્વપૂર્ણ આધાર ઊભો કરવામાં જેઓ સફળ આત્મનિરીક્ષણ, આત્મસુધાર, આત્મનિર્માણ અને આત્મવિકાસનો ક્રમ અપનાવી રાખવાથી તે આજે નઠીં તો કાલે-પરમદિવસે પોતાની સફળતા જાઠેર डरीने ४ रहेशे.

સેનાપતિ પણ પટ્ટેલાં તો મામૂલી સિપાઈ તરીકે જ ભરતી થાય છે. પરંતુ અધિકારીઓ જોતા રદે છે કે તેઓમાંથી કોનામાં વ્યવસ્થાશક્તિ તથા બુદ્ધિ છે. તેનું પ્રમાણ જેમનામાં જેટલું વધારે જોવા મળે છે તે તેટલી જ ભારે જવાબદારીઓ ઉઠાવે છે અને પોતાના કૌશલ્યને આધારે અસંભવને સંભવ કરી બતાવે છે. વિજય મેળવનારા સેનાધ્યક્ષોમાંથી બધાએ આ કસોટીમાં સાચા સિદ્ધ થવું પડે છે. તેઓ આના આધારે જ ગૌરવ પ્રાપ્ત કરતા હોય છે. . મિલો, ફેક્ટરીઓ, કારખાનાઓ, ઉદ્યોગોની પ્રાણશક્તિ કુશળ સંચાલકો પર કેન્દ્રિત રહે છે. तेओनी टीर्घटष्टि पडे नानो झारोजार पधारीने ધાર્યા કરતાં પણ વધારે પ્રગતિ સાધી શકે છે અને पो।ताना डोशत्य पडे **हरेडने अ**यंजामां मुडी हे છે. શાનદાર સંસ્થાઓ આંદોલનોને નાના શભારંભમાંથી આગળ વધારીને આશા કરતાં પણ વધારે સફળતા અપાવી શકે છે. વાસ્તવમાં તેઓ જ સંપત્તિ, ચશસ્વિતા, વરિષ્ઠતા અને સફળતાનો ગંજ ખડકી દે છે અને બીજાઓને એ બતાવે છે કે જો આવી જ વ્યવસ્થાશક્તિ મેળવવામાં આવે તો અભાવો અને કઠણાઈઓની વચ્ચે પણ ઘણું બધું કરી શકાય.

અંગ્રેજોના સમયમાં પ્રાંતોના શાસનાધ્યક્ષ 'गर्पनर' डहेपाता हता. डेन्द्र સરકારના સૂત્રસંચાલક ગર્વનર જનરલ (વાઈસરોચ) કઠેવાતા હતા. ગર્વનર શબ્દનો સીધો અર્થ છે - પ્રબંધક. પોતાની આ જ વિશેષતાને કારણે એન્જીનિયરો મોટાં મોટાં નિર્માણકાર્ય પૂરાં કરે છે. ધંધાદારીઓ નાનો ઉધોગ શરૂ કરીને ધનકુબેર બને છે. લડનારા વિકૃતિઓ સામે ਅਗੇ પ્રગતિનો વગરનું મસ્તક તો માત્ર નોકર બનીને તથા પોતાનો ડગલું મેળવીને આદર્શવાદી કાર્યો માટે આગળ શ્રમ વેચીને ગમે તે રીતે રોટી કમાઈ લે છે. વધતા જોવા મળે છે.

મહામાનવોમાંથી મોટાભાગનાની જીવનગાથા અગણિત પતન-પશભવનું મુખ્ય કારણ એ જ બતાવે છે કે પોતાની પ્રામાણિકતા અને આળસ, વિલાસિતા, ઉત્સાદનો અભાવ જેવા પ્રખરતાના બળ પર દરેક દિશામાં ક્યાંથી ક્યાં જઈ દુર્ગુણોને જ માનવામાં આવે છે. સૌભાગ્યના પહોંચ્યા. માત્ર પોતાના પ્રભાવ વડે બીજાઓ દ્વારા ચમકતા તારાની માફક નક્કી કરેલા કાર્યક્રમોમાં એવાં એવાં ફત્ય કરાવી લેવામાં સફળ થયા, જેને તત્પરતા તથા તન્મયતા સાથે સક્રિય થઈ જવાની तेओ जाते हाथमां लेत तो न डरी शडात. टिप्य प्रपृत्तिने हैंपी परहान मानी शडाय छे अने तेन् સમતાઓ મેળવી લેવી અને તેના વડે અનેકોમાં ભવિષ્ય હસ્તરેખા જોયા વગર કે ગ્રહોનું ગણિત રહેલી અસ્તવ્યસ્તતાને સુયોગ્ય દિશામાં વાળી ગણ્યા વગર ઉજ્રવળ હોવાની ઘોષણા કરી શકાય દેવી એ જ પુણ્ય પરમાર્થ છે. દાન આપવાની છે. આ કોઈના પણ ભાગ્યોદયનું પ્રથમ કિરણ છે. બીજું સોપાન એ છે કે તેની વ્યવસ્થાબુદ્ધિ કામ માફક દાન અપાવવું પણ પુણ્ય માનવું જોઈએ. સાદસિકતા અને સુવ્યવસ્થાના જ બે ગુણો વડે જે કરે, પોતાના સમય, શ્રમ, ચિંતન અને કૌશલ્ચને ઉપયોગી કાર્યમાં નિરંતર ખર્ચતા રહે તો કહી કોઈને પણ અનુશાસિત બનાવી શકાય તેની સર્વતોમુખી પ્રગતિના દ્વાર ખૂલી ગયાં એમ માનવું શકાય કે રુગ્ણતા અને દરિદ્રતામાંથી કોઈ પણ જોઈએ. પછી ભલે ને તે અજ્ઞાત શક્તિપુંજનો તેની નજીક ફરકી નહીં શકે. જેઓ પ્રચંડ પુરૂષાર્થ જયજયકાર ક્યાંય ન થતો હોય. કરીને હંમેશાં સક્રિય રહે છે તેઓ જ લાંબુ જીવે છે. મનુષ્યોમાંથી મોટાભાગનાની આકૃતિ-પ્રકૃતિ આળસુ અને પ્રમાદી તો જીવતા હોવા છતાં પણ

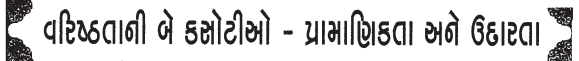
મરેલા જેવા ગણાય છે.

લગભગ મળતી આવે છે. તેઓનું ખાવું-પીવું, સૂવું-જાગવું વગેરે પણ એકસરખું જ રહે છે. તેમ છતાં કેટલાક જયાંના ત્યાં પડ્યા રહે છે. અથવા ઊલટા ગુણોની દષ્ટિએ પાછા પડતા જોવા મળે છે. પરંતુ સાથે એ પણ જોવા મળે છે કે કોઈની પ્રતિભા એવાં જ સાધન કે તક હોવા છતાં સો ગણો વિકાસ કરતી રહે છે. તે તેમનો યશ, પ્રભાવ અને કૌશલ્ય એટલું વંધારી દે છે કે જોનારા પણ આશ્ચર્યચકિત થઈ જાય છે. સાથે જ સદયોગીઓની સેના પણ અનાયાસ જ ખેંચાતી ચાલી આવે છે. રીંછ-વાનરોની, ગોવાળોની ભિક્ષુ-પરિવ્રાજકોની, સત્યાગ્રહીઓની ટોળીઓને નિયંત્રિત કે સંગઠિત સમજશક્તિને ક્રમશઃ તેજ તથા સક્રિય કરતો જાય. કરવા માટે કોણ ત્યાં ગયું દુર્તું? કુલો પર ક્રમશઃ વધારે મોટી જવાબદારીઓ ખભા પર પતંગિયાંઓ અને મધમાખીઓ ન જાણે ક્યાં ઉઠાવતો જાય અને તે પૂર્ણ કરતો રહે તો સમજવું ક્યાંથી દોડતાં આવે છે. અસુવિધાઓનું જીવન પણ આવું જ આકર્ષક ઠોય આધાર પર તે જ્યાં પણ જશે, ત્યાં મુગુટમણિ છે. એવી કષ્ટદાયક રદેણીકરણીને અપનાવવા બનીને રદેશે. માટે અનેક લોકો આતુર બને છે અને ડર્ગલાં સાથે

સંસારમાં જેટલી ભવ્યતાઓ જોવા મળે છે તે માત્ર સાધનાઓને આધારે જ ઊભી નથી થઈ. તેમની પાછળ કોઈ સુજનશિલ્પીઓની બુદ્ધિએ એવો જાદૂ-ચમત્કાર બતાવ્યો કે પ્રગટ થતાં પહેલાં જ તેની ચોજના બનાવીને માળખું તૈયાર કર્યું, તેમાં વપરાનારાં સાધન-સુવિધાને ગોઠવ્યાં અને પછી સ્વપ્નાંઓને સાકાર કરવામાં પોતાની જાતને પૂરી રીતે ખપાવી દીધી. આ જ પ્રક્રિયાનું નામ સકળતા છે. તે મેળવવા માટે કોઈ બીજાની પાસે યાચના કરવાની જરૂર નથી. જો વ્યક્તિ પોતાની મઠામાનવોનું જોઈએ કે આ જ વિકસિત વ્યવસ્થાશક્તિના



Yug Shakti Gayatri - February, 2002<mark>(25</mark>



વિશેષજ્ઞોની બધી જ જગ્યાએ માંગ રહે છે. વિશિષ્ટ શક્તિ સંપન્નોની જ પ્રત્યેક વ્યક્તિ શોધ કરે છે. બેકાર, બેરોજગાર ઉપેક્ષિત કરનારાઓમાંથી મોટાભાગના અચોગ્ય જ દોય છે. મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રચોજનો પૂરાં કરવામાં હોશિયાર અને વિશિષ્ટ લોકો જ સફળ થાય છે. અચોગ્ય વ્યક્તિઓ તો પોતાનો જીવનનિર્વાદ પણ બરાબર નથી કરી શકતી. એટલા માટે પ્રત્યક્ષ મહત્ત્વાકાંક્ષીઓએ સૌ પ્રથમ પોતાની યોગ્યતાઓ તથા વિશેષતાઓની વૃદ્ધિ કરવામાં પ્રવૃત્ત થવું પડે છે. નહીં તો કોઈ સ્વાર્થ પણ સિદ્ધ નહીં થાય કે પછી કહેવા યોગ્ય પરમાર્થમાં સકળતા પણ નહીં મળે.

સમુદ્ર પર સેતુ બનાવવા માટે નલ-નીલ જેવા કુશળ એન્જિનિયરોને બોલાવવામાં આવ્યા હતા. સુએઝ અને પનામા નહેર બનાવવાનું આયોજન ઉચ્ચ કોટિના પ્રતિભાવાનોના હાથોમાં સોંપવામાં આવ્યું હતું.

નિર્દેશક બરાબર ના હોય તો સારી વાર્તાઓવાળી સિનેમા પણ નિષ્કળ જાય છે. અયોગ્ય લોકોને સોંપવામાં આવેલાં અન્ય કાર્યો પણ ખોટ સાથે અસકળ થાય છે. સંસારના પ્રત્યેક ક્ષેત્રમાં વિશિષ્ટતા અને યોગ્યતાની જ વધારે માંગ છે. મहાન પરિવર્તનો માટે નિર્માણ પામેલી મહાન ક્રાંતિઓ પણ ઉચ્ચસ્તરીય નેતૃત્વમાં જ સંપન્ન થઈ છે.

જ્યાં અધ્યાત્મ 'વર્ચસ્' ઊભરાય છે ત્યાં બૌદ્ધિક 'તેજસ' અને પુરૂષાર્થના પ્રાણ 'ઓજસ'ની પણ ખામી નથી રહેતી. પહેલવાન કસરત કરે અને પૌષ્ટિક ખોરાકનાં સાધનો ઉપયોગમાં લે છે. વિદ્વાન બનનારાઓએ યોગ્ય સાહિત્ય અને નિષ્ણાત અધ્યાપકોનો આશ્રય લેવો પડે છે. રોગીઓએ ચરી પાળીને ઔષધી સેવનને શિરોધાર્ય કરવું પડે છે. આનાકોની કરવાથી એ અસમર્થ રહેવાની સ્થિતિમાંથી ઊગરી શકતા નથી.

જેઓએ પોતાના સમયના દનુમાન અને અર્જુન બનવું છે તેઓએ પોતાને બે કસોટી પર કસવા માટે અને સાચા સાબિત થવા માટે આમ તેમ જોયા વગર આ જ દિવસોમાં મંડી પડવું જોઇએ. આમાંથી એક છે

પ્રામાણિકતા અને બીજી છે ઉદારતા. આ બંને વિભૂતિઓથી સુસજિજત હોવાથી ઉચ્ચસ્તરીય વ્યક્તિત્વ નિર્માણ કરવાનો સુચોગ સાઠજિકતાથી જ પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રામાણિકતાનો પર્યાયવાચી શબ્દ છે -આત્મપરિષ્કાર. એના માટે ખરાબ ચિંતન અને અનાચરણથી મુંક્તિ પ્રાપ્ત કરવી જોઈએ. આને જ તત્ત્વદર્શકોએ લાભ અને મોઠની બેડીઓમાંથી છુટકારો પ્રાપ્ત કરવાનું કહ્યું છે. તેઓએ મોટાઈના પ્રદર્શનના અભિમાનને પણ ત્રીજી મુશ્કેલી બતાવી છે. આ ત્રણ સામે ઝઝૂમ્યા પછી એ ભવબંધનોમાંથી, કષાય-કલ્મેષોમાંથી છુટકારો મળી જાય છે, જે પતન અને પરાભવ માટે પુરેપુરાં જવાબદાર છે.

પ્રામાણિકતાનો એક જ આધાર છે પવિત્રતાચુક્ત નિર્દોષ જીવન. માનવીચ ગૌરવને મહત્ત્વ આપનારી વ્યક્તિ સ્વાભાવિક રીતે જ પોતાના દષ્ટિકોણને. પોતાના વર્તન વ્યવહારને યોગ્યતાના માર્ગ પર ગતિશીલ રાખી શકે છે. તે કોઈની પણ દષ્ટિમાં માત્ર વિશ્વાસુ જ નહીં, પરંતુ શ્રદ્ધા, સન્માન અને સહયોગના પણ ભાગીદાર બંને છે. આવી જ વ્યક્તિઓ પોતાની સલાઢને કથની અને કરણીને એકરપતાના આધારે એટલી સશક્ત બનાવી શકે છે કે તેને માનવા-

સોકેટિસ બદુ કુરૂપ હતા, છતાં પણ તેઓ દંગેશો પોતાની સાથે દર્પણ રાખતા હતા અને વારંવાર ચહેરો 80 <u> જોતા હતા</u>.

આ બેઇને એમના એક મિત્રે આશ્વર્યથી પૂછ્યું તો એમણે જવાબ આપ્યો કે - ''હું મારો કુરૂપ ચહેરો એઈને વિચારું છું કે મારે આંતરિક સૌંદર્ય વધારવા માટે સારાં કાર્યો કરવાં બેઈએ. દર્પણથી આ વાત યાદ રાખવામાં મદદ મળે છે.''

આ સંદર્ભમાં સોક્રેટિસે બીજી એક વાત કહી, ''જે સુંદર છે, એમણે પણ વારંવાર દર્પણમાં ચેહરો બેવો બેઈએ અને શીખવું બેઈએ કે ઈશ્વરે આપેલા સૌંદર્ચમાં ક્યાંય 0.0 કલંક ન લાગી બચ.'' તેઓ દંમેશાં કદેતા દતા કે મનુષ્યમાં ચંદન જેવા ગુણ હોય છે.

પવિત્રતા, પ્રામાણિકતા અને શ્રેષ્ઠતા કઠેવામાં આવે છે અને એમને કોઈ પણ જવાબદારી સોંપવાથી બરાબર સંપન્ન થશે જ એવો વિશ્વાસ રાખવામાં આવે છે. આ પ્રામાણિકતાના આઘારે કોઈને પણ સામાન્ય માણસોની નજરમાં શ્રદ્ધાસ્પદ બનવાનો અવસર મળે છે. ઈશ્વર પણ તેઓને પોતાના પ્રતિનિધિ-દૂતનું ગૌરવ પ્રદાન કરે છે.

પ્રામાણિકતા સિવાય ઉદારતા બીજું માધ્યમ છે. જેના આધારે આદર્શો તરફ ભાવભરી નિષ્ઠાની કસોટી કરવામાં આવે છે. પ્રામાણિકતા શરીરની સ્વસ્થતા તથા સુંદરતા સમાન છે અને ઉદારતા એની શોભા અને શણગાર છે. શરીર ભલે ગમે તેટલું સુડોળ હોય, પણ તે નગ્ન સ્થિતિમાં હશે તો એને અશ્લીલ કહેવામાં આવશે. દીરો અસલી હોય એ જરૂરી છે, પણ એને ચમકાવવા માટે પથ્થર પર પહેલ પાડવામાં આવે છે. શાલીનતા, સદ્ભાવના તથા સદાચરણનું હોવું પ્રાથમિક સમર્થતાની જરૂરિયાત છે, પણ સાથે સાથે એ પણ જરૂરી છે કે સમર્થતાનો ઉપયોગ સત્પ્રયોજનોમાં કરવાની ઉદારતામાં કંજૂસાઈન કરવામાં આવે.

#### 36 36 36

એક છોકરાએ ભૂખથી આકુળવ્યાકુળ થઇને ઇશ્વરચંદ્ર વિદ્યાસાગર પાસે એક પૈસો માગ્યો. વિદ્યાસાગરે પૂછ્યું-''બે પૈસા આપું તો ?'' તો ઘરડી બા માટે એક પૈસાના ચણા લઇ જઇશ.'' ફરી પૂછ્યું કે એક રૂપિયો આપું તો ? બાળકે કહ્યું-તો નાનો દાંધો કરીને સ્વમાનથી આજીવિકા ચલાવીશ.'' જવાબ સાંભળીને વિદ્યાસાગરે એને એક રૂપિયો આપી દીધો.

ધણા દિવસો પછી એક વાર એ બાજુથી નીકબ્યા તો જેયું કે એક યુવક નાની દુકાન ચલાવી રહ્યો છે. યુવકે એમને ઓળખી લીદ્યા અને આભાર વ્યક્ત કરતાં કહ્યું કે, ''આ તમારી મદદનો પ્રભાવ છે કે હવે ભીખ માગવી પડતી નથી.''

દેવપુરુષોની સૌથી મોટી વિશેષતા એ હોય છે કે તેઓ પરમાર્થ કાર્ચ હાથમાં લેતા પહેલાં જોઈ લે છે કે તેનું સુનિયોજન થશે કે નહીં. બીજા લોકોને પોતાના જ્ઞાનનો લાભ આપીને સાચો રસ્તો બતાવે છે.

અપનાવવા માટે અનેક લોકો તત્પર થઈ જાય છે.

ઉદારતાનું પ્રતીક પરમાર્થ છે. આને જ બીજા શબ્દોમાં ભવિષ્યને ઉજજવળ બનાવનાર પુણ્ય પણ કદે છે. સત્ આયોજનરૂપી ખેતરમાં પોતાનાં સમય, શ્રમ અને સાધનોને વાવનારાઓ સાધારણ ખેડૂતોની સરખામણીમાં વધારે નફામાં રહે છે. ખેડૂત જે બીજ વાવે છે એનું કેટલીકવાર પ્રતિકૂળતા ઉપસ્થિત થવાના પરિણામે ઈચ્છિત માત્રામાં ફળ મળતું ન**થી, પ**ણ ઉત્કૃષ્ટતાના ક્ષેત્રમાં વાવવામાં આવેલાં પોતાનાં અન્દાનોના ફળ માટે કોઈને પણ નુકસાન સહન કરવાનું દુઃખ ભોગવવું પડતું નથી. આ અધ્યાત્મવાદી ખેતીના પ્રયત્નમાં એક દાણો વાવીને હજાર દાણા લણવાની સુનિશ્ચિતતાને કોઈ પણ અનુભવી શકે છે. ઉદાર મનવાળા આત્મસંચમી મહામાનવોના ઈતિહાસનું દરેક પાનું એની સાક્ષી આપવા માટે વિદ્યમાન છે કે પ્રામાણિકતા અને ઉદારતાની વિભૂતિઓ મેળવનાર દંમેશાં ઊંચાઈ તરફ વેગથી આગળ વધે છે અને એવું વાતાવરણ બનાવે છે જેને અનંતકાળ સુધી વખાણવામાં અને યાદ રાખવામાં આવે છે.

તૈયારી માટે માત્ર આટલું જ કરવું પૂરતું છે કે પ્રામાણિકતા, પ્રતિભા અને ઉદારતાનો એટલો સંચચ કરવામાં આવે જેનો અનુભવ આપણને થઈ શકે અને સર્વસાધારણને પરિચય મળી શકે. ભાવનાઓ, માન્યતાઓ અને આકાંક્ષાઓ અંતઃકરણના ઊંડાણમાંથી જન્મે છે. પણ પ્રત્યક્ષ જીવનમાં તે ગુણ, કર્મ અને સ્વભાવના સ્વરૂપે પોતાનો પરિચય આપે છે. આ પ્રવૃત્તિઓનો સમૂહ જ વ્યક્તિત્વના સ્વરૂપે વિકસિત થાય છે. શક્તિશાળી મનુષ્ય જે માર્ગ પર ચાલવા માંકે છે એમાં જ અસાધારણ કક્ષાની સફળતાઓ પ્રાપ્ત કરતો આગળ વધતો જાય છે.

પરિવર્તનના આ મहાન સમયમાં ઉચ્ચકક્ષાની જવાબદારી જેને સોંપવાની છે, જે ઉત્સાहપૂર્વક એને અંગીકાર, કરીને વદન કરવાનાં છે, તેમનામાં અસામાન્યતાનાં કેટલાંક લક્ષણો તો જોવામાં, તપાસવામાં આવશે. સોનાની કસોટી અગ્નિમાં તપાવવાથી થાય છે. વ્યક્તિની ગરિમા પણ એવાં બે માધ્યમોથી જાણી શકાય છે, જેમાંથી એક છે ચિંતન, ચરિત્ર અને વ્યવહારમાં સમાયેલી ઉત્કૃષ્ટતા. એને



## ત્વા છે. ગાંચીએ – પોતાની જાતને પોતાના આંદે ઉપયોગી બનાવીએ

નીવડી શકે છે. બીજાઓની સેવા-સહાયતા કરવા માટે એ જ**રૂરી છે કે આપણે આપ**ણા પોતાના માટે આપણી પોતાની જાતને ઉપયોગી બનાવીએ.

ઉપયોગિતા ઘટવાનું અને પ્રતિભા સૂષૂપ્ત રહેવાનું સૌથી મોટું કારણ આપણી પોતાની જ ખરાબ આદતો છે જે વિચારવાના અને કરવાના બન્ને યંત્રો પર પોતાનું આદ્યિપત્ય જમાવીને બેસી ગયેલ છે. આ મલિનતાઓને પણ આપણે ધોઈ નાંખીએ તો અંતરની અને અંદરની પવિત્રતા આપોઆપ ઝળકી ઊઠશે. બીજાઓનું શોષણ કરીને પોતાનો વૈભવ વધારવો તે વાત એવી મુગતૃષ્ણા જેવી છે, જે જોવામાં આવતાં સાચી જણાતી હોવા છતાં બિલકુલ ફોગટ દોય છે. ભલાઈ અને બરાઈનું સારાનરસાપણું આવું વર્ગીકરણ નથી થઈ શકતું, જે પોતાને માટે એક પ્રકારના અને બીજાઓને માટે બીજા પ્રકારનાં પરિણામો પેદા કરે. અગ્નિ બીજાઓ માટે ગરમ અને પોતાને માટે શીતળ સિદ્ધ થાય એવું બની જ ન શકે. બીજાઓ માટે બિનઉપયોગી પૂરવાર થનાર વ્યક્તિ પોતાને માટે પણ ખોટનું નિમિત્ત બની રહે છે. આપણે માટે ફક્ત એ જ વ્યક્તિઓ લાભદાયક સિદ્ધ થાય છે જેમનો બીજાઓ માટે લાભકારક અનુભવ થઈ શકે. પ્રતિભાશાળીઓની ગણતરીમાં તેમનો જ સમાવેશ થાય છે કે જેઓએ દેશના **તથા** સમાજના કલ્યાણમાં મદદ કરી હોય. બીજાઓને સુખી કર્યા સિવાય કોઈ સુખી બની શકતું નથી. ઝાડ ઉગાડ્યા પછી બીજાઓની જેમ આપણને પણ તેની છાયામાં બેસવાની તક મળે જ છે. બીજાઓને માટે કૂવા અથવા જલાશય બનાવનાર તેનાથી પોતાની તરસ છિપાવે છે. આ જ રીતે પોતાની જાતને મધપાનના બંધાણી બનાવીને પોતાના શરીર, મન અને ધનની જ બરબાદી નથી થતી, પરંતુ તેના સંપર્કમાં આવનાર બીજા લોકો પણ આ ખરાબ આદતથી નુકસાન ભોગવે છે. નિંદાના પાત્ર તો તેમણે જ બનવું પડે છે. ટૂંકમાં, પોતાની ક્ષમતાઓને એટલી હૃદ સુધી પરિશુદ્ધ બનાવી લેવી કે તેનાથી પોતે અને બીજાઓ પણ લાભાન્વિત બની શકે. આ પ્રતિભા છે. આ પ્રતિભાનો વિકાસ જ આજના યુગની માગ છે. તેથી તેના પ્રત્યે પ્રત્યેક વ્યક્તિએ ધ્યાન કેન્દ્રિત કરવું જોઈએ.

🕺 🍪 🍪

ઉપયોગિતાની અભિવૃદ્ધિ જ પ્રતિભા છે જે પોતાની આંતરિક શક્તિઓને જાગૃત કરીને પોતાની ઉપયોગિતા વધારવામાં સંલગ્ન છે તે પ્રતિભાવાન છે. તેની સામાન્ય બાજ સहજ સંપર્કમાં આવે છે. જે મહાન છે તે ગોપનીય રદે છે. તેને પ્રચત્નપૂર્વક શોધવો પડે છે. ઘાતુ કાઢવા માટે ખાણો ખોદવી પડે છે. તે પછી પ્રાપ્ત થયેલ ધાતુનું પરિશોધન કરવાનું હોય છે. ત્યારે ઉપયોગી વસ્તુ હાથ લાગે છે. શોધખોળ ન કરવામાં આવે તો પગ નીચેની જમીનમાં જ સોનાની ખાણ દોવા છતાં પણ કંઈ જાણ નદિ થાય અને તે ભૂમિ પર અનેક પેઢીઓથી રદેનાર વ્યક્તિ દરિદ્ર જ રહેશે. ખાણની શોધ કર્યા પછી ખોદકામને માટે ઊંડાણમાં ઊતરવાનું, સાધનો મેળવવાનું અને કઠણ પરિશ્રમ કરવાનું આવશ્યક બની રહે છે. કાચા માલને ભક્રીમાં ઔગાળીને માટીમાંથી ધાતુને જુદી પાડવી પડે છે. ત્યારે જ શુદ્ધ ધાતુનાં ઉપકરણો અને ઓજાર બનાવી શકાય છે. પોતાના વ્યક્તિત્વને ઉપયોગી બનાવવા માટે લગભગ આ કક્ષાના પ્રયાસો કરવા પડે છે. આ પ્રક્રિયાને જ પ્રતિભાની જાગૃતિ કઠે છે.

આપણું વ્યક્તિત્વ સામાન્ય રીતે એટલું જ દેખાય છે જેટલું કે ખાવા કમાવાના કામમાં આવે છે. આ તેનો બઠુ જ નાનકડો અંશ છે. એની સમતા એટલી જ છે કે તેનાથી જીવનચાત્રાની ગાડી ખેંચી શકાય. ધાન્યની જેમ ઊગવામાં અને કાપણીમાં જ જિંદગી પૂરી થઈ જાય છે. જેમ તેમ કરીને જિંદગી પૂરી કરી દેવી એ માનવ જીવનું લક્ષ્ય નથી. આટલું તો જીવજંતુ અને કીડી-મંકોડા પણ કુશળતાપૂર્વક કરી શકે છે. અંદરના ઉડિાણમાં ઊતરીએ, પરિશુદ્ધ અન્વેષણ કરવાના દષ્ટિ.કોણથી તેને ઊંડું ખોદવામાં આવે તો જણાશે કે આ જ ભૂમિમાં એ બધું જ રહેલું છે, જેને જીવન-સંપત્તિનું સારતત્ત્વ કઠી શકાય અને ઘરતી માતાનો સારરૂપ વેભવ ગણી શકાય.

આપણે આપણી પોતાની પ્રતિભાને જગાડીએ અને ઉપયોગિતા વધારીએ, પોતાને માટે ઉપયોગી બનીએ સાથોસાથ પરમાતમાને અને વિશ્વના, સમષ્ટિના આત્માને પણ ઉપયોગી બનીએ. કોઈને માટે પણ આપણે ઉપયોગ વગરના ન રહીએ. જે પોતાને માટે ઉપયોગી બની રહે છે તે બીજાઓ માટે પણ ઉપયોગી

પોતાની પ્રય્સન્નતા બીજાઓની પ્રસન્નતામાં સંલગ્ન કરવાનં નામ જ પ્રેમ છે

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - February, 2002 (28

પ્રતિભા સંવર્ધનના દેતુથી નિર્ધારિત વિજ્ઞાન સમસ્ત પ્રયોગ-ઉપચાર

કરવામાં આવે છે અથવા જેને વર્તમાન અથવા સંશોધિત રૂપમાં પ્રયુક્ત કરવાની સંભાવના છે એવા કેટલાક આધારોનો ઉલ્લેખ અહીં કરવામાં આવ્યો છે.

( ૧) સ્વસંક્રેત (ઓટો સજેશન)

શાંત વાતાવરણમાં સ્થિર શરીર અને એકાગ્ર મનથી બેસો. ભાવના કરવામાં આવે કે પોતાના મસ્તિષ્ક કેન્દ્રથી નિઃસૃત (નીકળેલ) પ્રાણવિદ્યુતનો સમુચ્ચય શરીરના અંગ-અવયવોમાં ઘારણા કરતાં અધિક માત્રામાં પ્રવાદિત થઈ રહ્યો છે. સમર્થ સક્રિયતા શિથિલતાનું સ્થાન ગ્રહણ કરી રહી છે. તેના આઘારે પ્રત્યેક અવચવ પુષ્ટ થઈ રહ્યો છે. ઈન્ફિયોની શમતાનું અભિવર્ધન થઈ રહ્યું છે. ચહેરા પર ચમક વધી રહી છે. બોદ્ધિક સ્તરમાં એવો ઉભાર આવી રહ્યો છે, જેનો અનુભવ પ્રતિભા પરિવર્ધનના રૂપમાં પોતાનો અને બીજાઓને થઈ શકે.

વસ્તુતઃ સ્વસંકેતોમાં જ માનસિક કાચાકંલ્પનો મર્મ છુપાયેલો પડ્યો છે. શ્રુતિની માન્યતા છે-'ચચ્છ્ર સ એવ સઃ' અર્થાત્ જે જેવું વિચારે અને પોતાના વિશે ભાવના કરે છે તે તેવો જ બની રહે છે. વિદ્યેયાત્મક ચિંતન, મહાપુરુષોના ગુણોનો પોતાની અંદર સમાવેશ થવાની ભાવનાથી સજાતીય વિચાર પેંચાઈ આવે છે અને ઈચ્છિત વિદ્યુતપ્રવાહોને જન્મ આ છે.

મનોવૈજ્ઞાનિક આના આધારે જ વ્યક્તિત્વમાં, વિદ્યારપ્રવાદમાં પાર્ટવર્તન લાવવાની વાત કરે છે. તેમનો મત છે કે જેવી રીતે પૃથ્વીની ચારે તરફ 'માથનોસ્પીચર' છે, તે જ રીતે માનવીય મસ્તિષ્કની ચારે બાજુ 'આચડિયોસ્પીચર' દોચ છે. તે મનુષ્યનો જેવો ચિંતનકમ દોય તેવું જ દોચ છે. સણમાત્રમાં તે બદલાઈ પણ શકે છે અને ફરીથી એવું જ વિચારતા પૂર્વવત પણ થઈ શકે છે. આ જ ચિંતનપ્રવાદ આદર્શોન્મુખ, શ્રેષ્ઠતા તરફ ગતિશીલ થતાં વ્યક્તિનું મુખમંડળ ચમકવા લાગે છે અને તે બીજાઓને આકર્ષિત કરે છે. આવી જ વ્યક્તિનાં કથનો

ફોગટ ખર્ચ કરવો એટલે પોતાનો આત્મા વેચવો.

પ્રતિભા પરિષ્કાર માટે વ્યક્તિની પ્રામાણિકતા અને પ્રખરતા બન્ને પાસાંઓને સમાનજ્ઞ્પે મજબૂત બનાવવાં પડે છે. ભાવસભર ઉમંગ-ઉત્સાहથી સભર એકાગ્રતા, તન્મયતા જગાડવી પડે છે. સાથોસાથ સમયને શ્રમની સાથે જ. શ્રમશીલતા કાર્યાન્વિત પડે સંકીર્ણ સ્વાર્થપરાચણતાના કરવી છે. ચોકઠામાંથી આગળ ધપવાનું હોય છે, જેથી સાદું વિચારની અને ઉચ્ચ રીતિ-નીતિ 9)Ud અપનાવવાની સાથે જ બચેલ સમય, શ્રમ અને સાધનોને સત્પ્રવૃત્તિના સંવર્ધનમાં, લોક્રસેવામાં લગાવી શકાય. ઉચ્ચસ્તરીય પ્રતિભાનું સંવર્ધન આ રીતે થાય છે. '

અહીં પ્રતિભાનો અર્થ દંમેશાં આદર્શોન્મુખ બુદ્ધિ અને ભાવનાનો સમન્વિત વિકાસ એવો લેવો જોઈએ. આવા પ્રતિભા સંપન્નો જ પોતાની જાતને પ્રેરણાપુંજ આદર્શોના પ્રતીક રૂપે ઉપસાવે છે અને પોતાની જાતને જ નહીં, સમયને પણ ન્યાલ કરી દે છે. ચર્ચા આ જ પ્રતિભાના વિકાસ સાથે સંબંધિત ઉપચારોની ચાલી રહી છે.

શું એવો પણ સંભવ છે કે બાળકોને લખવાની પાટી પર મણકા સરકાવીને ગણતરી શીખવવા અથવા ચાલણગાડીનો સહારો લઈને ચાલતાં શીખવવાની જેમ, કેટલાક અભ્યાસોના માધ્યમથી જનસામાન્યને પણ પ્રતિભા સંપાદિત કરવાની દિશામાં અગ્રેસર બનાવી શકાય ? ઉત્તર 'હા'માં પણ આપી શકાય તેમ છે. જન સામાન્ય શારીરિક અંગ-અવયવોની પુષ્ટતા માટે અખાડામાં જવાની રીત બતાવે છે. અખાડામાં નિર્ધારિત અભ્યાસોને અપનાવવા માટે, શારીરિક અંગોને સશક્ત બનાવવા માટે વ્યાયામનો ઉપક્રમ અને આહારમાં પરિવર્તન ઈચ્છનીય માનવામાં આવે છે. આવા જ કેટલાક સાધના ઉપક્રમ પ્રતિભા પરિષ્કારના સંદર્ભમાં પણ નિર્ધારિત છે અને તે મહદંશે સફળ થતા પણ જોવા મબ્યા છે. જેનો બ્રહ્મવર્ચસ્ત્ની ખોજ પ્રક્રિયામાં પ્રયોગ

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

પ્રભાવોત્પાદક હોય છે તે એટલે સુધી કે અન્ય અનેકોમાં પણ પરિવર્તન લાવી શકે.

એક રીતે સ્વસંકેતો દ્વારા પોતાના આભામંકળને એક સશક્ત ચુંબકમાં પરિણત કરવામાં આવે છે. મનોવૈજ્ઞાનિક કદે છે-'થીંક એન્ડ ગ્રો રીચ' અથવા 'એકોપ્ટ પોઝીટીવ ટુકે' તેનો દેતુ એ છે કે વિચારો, વિદ્યેયાત્મક વિચારો અને અત્યારે આ ક્ષણે જ વિચારો, જેથી આપ સ્વયંને શ્રેષ્ઠ બનાવી શકો. બધા મહામાનવો સ્વ-સંકેતો દ્વારા જ મહાન બન્યા છે. ગાંધીજીએ દરિશ્રંદ્રનું નાટક જોઈને પોતાની જાતને સંકેત આપ્યો કે સત્યના પ્રયોગોને જીવનમાં ઉતારો અને તેના પરિણામો નિહાળો. તેમની પ્રગતિમાં આ ચિંતનની કેટલી મहાન ભૂમિકા દતી તે બધા જાણે છે.

બ્રહ્મવર્ચસ્**ની શોધપ્રક્રિયામાં ઓડિયો અને** વીડિયો કેસેટોનો આશ્રય લઈને 'ઈચરકોન' હારા સંકેત આપવામાં આવે છે. **થોડા વિરામ પછી ફરીથી** તે બધા પ્રસંગો પર ચિંતન કરતા રહેવાનું ક્રહેવામાં આવે છે. તેનાથી પ્રભાવશાળી વિદ્યુતપ્રવાદ ઉત્પન્ન થવા લાગે છે. તેની પ્રત્યક્ષ પરિણતિ જી.એસ.આર. બાચોફીડબેક રૂપે જોઈ શકાય છે. જેમાં વ્યક્તિ ચિંતન દ્વારા જ પોતાના ત્વચાપ્રતિરોધને વધારે છે-ઘટાકે છે અને પોતે પણ તે જુએ છે. આ જ રીતે શ્વસનદર, હૃદયની ગતિ, રક્તચાપ વગેરેને સ્વ-સંકેતોથી પ્રભાવિત કરી શકાય છે. વિપશ્યના ધ્યાન અને જૈન ધ્યાનપદ્ધતિમાં આ જ સ્વસંક્રેત પદ્ધતિનો આશ્રય લેવાથી પ્રતિભામાં ઈચ્છિત પરિવર્તન ઉત્પન્ન કરી શકાય છે.

(૨) દર્પણ સાધના :

મૂળભૂત રીતે આત્માવલોકનની. આ આત્મપરિષ્કારની સાધના છે. મોટા દર્પણને સામે રાખીને બેસવું. સુખાસનમાં જમીન પર અથવા ખુરશી પર બેસી શકાય છે. ખુલ્લા શરીરના પ્રત્યેક ભાગ પર વિશ્વાસભરી દબ્ટિથી અવલોકન કરવામાં આવે. પદેલાં પોતાની જાત વિશે ચિંતન કરો. અંતરના દોષ-દર્ગૂણોથી મુક્ત રહેવાની ભાવના કરવામાં આવે. તે પરમ સત્તા બદ્ દયાળુ છે. ભૂતકાળને ભૂલીને દવે એ અનુભૂતિ કરવામાં આવે કે અંદરની સંરચનામાં મળે છે જેનાથી તે પોતાનો જીવન-નિર્વાદ ચલાવતો પ્રાણવિદ્યુત શક્તિ જ છવાચેલી છે. વિકાસક્રમમાં રહે. તેનાથી અધિક માત્રા ખેંચવાની આવશ્યકતા વુદ્ધિ થઈ રઠી છે. પ્રતિભા પરિવર્ધનના લક્ષણો ત્યારે ઊભી થાય છે જયારે કોઈ ઉચ્ચ ઉદ્દેશો માટે

વિશ્વિતરૂપે દેખાઈ રહ્યાં છે અને સામે બેઠેલી આકૃતિમાં પોતાનું અસ્તિત્વ પૂર્ણતઃ વિલીન થઈ રહ્યું છે. આ દયાનપ્રક્રિયા લયયોગની ધ્યાનસાધના કઠેવાય છે અને વ્યક્તિનો તે ભાવકલ્પ કરી બતાવે છે.

(૩) રંગીન વાતાવરણનું ધ્યાન :

દરેક રંગમાં સૂર્ય-કિરણોનાં પોતપોતાના સ્તરનાં રસાયણ, ધાતુતત્ત્વ અને વિધુતપ્રવાદ દોય છે. તે શરીર અને મસ્તિષ્ક પર વધારાનો પ્રભાવ છોડે છે. તે**માંથી ક્રોઈકની માત્રા વધી-ઘ**ટી જાય છે અથવા વિક્રત અસંતુલિત થઈ જાય છે ત્યારે કેટલાય પ્રકારના રોગ-ઉત્પાત ઉભા થાય છે. આ દેતસર રંગીન, પારદર્શક કાચના માધ્યમથી અથવા વિભિન્ન રંગોના બલ્બ દ્વારા પીડિત અંગ પર અથવા અંગ વિશેષ પર તેની સક્રિયતા વધારવા માટે રંગીન કિરણોને આવશ્યકતા પ્રમાણે નિર્ધારિત સમય સુધી લેવાનું વિદ્યાન છે. પ્રતિભાપરિવર્દ્યન દેતુ આંખો બંધ કરીને ઉચિત રંગવિશેષનું ધ્યાન પણ કરવામાં આવે છે. થોડા સમય સુધી સાત રંગોના ક્રમમાંથી નિર્ધારિત રંગ (જાંબલી, નીલો, વાદળી, લીલો, પીળો, નારંગી, રાતો)ના ફલેરોઝ સ્ટ્રોબોસ્કોપ યંત્ર હારા ચમકાવવામાં આવે છે અને આંખ પર પઠેરેલાં સાયસામાં તે જ વર્ણ વિશેષ સતત દેખાતો રહે છે. **ેોનો પ્રભાવ મસ્તિષ્કનાં સૂક્ષ્મ કેન્દ્રો, ચક્ર, સંસ્થા**નો લંગેરે પર પડે છે. નિયમિતરપે થોડા સમયના દયાનનો ક્રમશઃ અભ્યાસ કરતા રહેવાથી ઇચ્છિત પરિવર્તન પ્રક્રિયાનો આરંભ થઈ જાય છે. ધ્યાન એ ક્રોવામાં આવે છે કે સંસારમાં સર્વત્ર તે જ એક રંગની સત્તા છે. જે આપણા શરીરમાં પ્રવેશ કરીને અભીષ્ટ વિશેષતાઓની ઊર્જા શરીરમાં પ્રવાદિત કરે છે. આ ઘ્યોન પાંચથી દસ મિનિટ સુધી કરવામાં આવે છે. **पिःशेषज्ञ क्रारा भिन्न-भिन्न प्र**इतिना साधडो भाटे ભિન્નન-ભિન્ન વર્ણોનું નિર્ધારણ કરીને જ આ પ્રક્રિશ્વાનો આરંભ કરવામાં આવે છે.

(૪) પ્રાણાકર્ષણ પ્રાણાયામ :

આ સમસ્ત બ્રહ્માંડમાં પ્રાણતત્ત્વ ભરેલું પડ્યું છે. તેમાંથી સાધારણ રીતે પ્રાણીને એટલી જ માત્રા

સમય પસંદ કરો. ધ્યાન કરો કે આત્મસત્તા શરીરમાંથી નીકળીને સીધી સૂર્ચલોક સુધી પહોંચી રહી છે. જેવી રીતે સોયમાં પરોવેલ દોરો કપડામાં થઈને પસાર થાય છે, બળતા અગ્નિમાંથી છડ આરપાર જાય છે તેવી રીતે સૂર્ચની ઊર્જાથી આપણી ચેતના ભરાઈ રહી છે. જમણી નાસિકાથી ખેંચેલો શ્વાસ અંદર સુધી જઈને સૂર્ચચક્રને આંદોલિત-ઉત્તેજિત કરી રહ્યો છે. ઓજસ, તેજસ્ અને વર્ચસ્ની વિપુલ માત્રા આપણા પોતાનામાં ધારણ કરીને પછી ડાબી નાસિકાથી બધાં પાપો બહાર નીકળી રહ્યાં છે. પહેલાં કરતાં હવે આપણામાં પ્રાણ ઊર્જાની માત્રા પણ ખૂબ વધી ગઈ છે. જે પ્રતિભા પરિવર્ધનના રૂપમાં અનુભવાય છે. ક્રિયાને ગૌણ અને ભાવનાને મુખ્ય માનીને આ અભ્યાસ નિયમિતપણે કરવામાં આવે તો ચોક્કસ ફળદાયી નીવડે છે.

અન્યાય અને અત્યાચાર કરનારો એટલો દોષી નથી કે જેટલો તેને સહન કરનારો. - બાળ ગંગાધર તિલક

(૬) ચુંબક સ્પર્શ :

ચિકિત્સા પદ્ધતિમાં ચુંબકનું મોટું યોગદાન માનવામાં આવ્યું છે. એક્યુપંચર, એક્યુપ્રેશર શરીરનાં સુક્ષ્મ સ્થાનોને મુન્ના અને બંધ દ્વારા પ્રભાવિત કરવામાં અને ચુંબક ચિકિત્સામાં અદભુત સામ્ય છે. આપણી પૃથ્વી એક વિરાટ ચુંબક છે અને નિશ્ચિત માત્રામાં પ્રાણ ઉત્તર ઘ્રુવથી ખેંચે છે અને અનાવશ્યક કલુષિતતાને દક્ષિણ ધ્રુવ દ્વારા ફંગોળી દે છે. ચુંબક સ્પર્શમાં પણ આ જ સિદ્ધાંત પ્રયોજાય છે. લોક્યુંબકનો સહજ ક્ષમતાવાળો પિંડ લઈને ધીરે ધીરે મસ્તિષ્ક, કરોડરજજુ અને હૃદય પર ડાબેથી જમણે ગોળાકારમાં ધુમાવવામાં આવે છે. ગતિ ધીમી રહે. માંડીને નાભિના છિદ્રો ઉપર થઈને કંઠથી જનનેન્દ્રિયો સુધી આ ચુંબકને પહોંચાડવામાં આવે. સ્પર્શ કરાવ્યા અને ધુમાવ્યા પછી તેને ધોઈ નાંખવામાં આવે, જેથી તેના પર કોઈ પ્રભાવની અસર ન રદે. ચુંબકથી પ્રભાવિત થયેલું પાણી તથા વિદ્યુત

પ્રાણચેતનાનો અધિક અંશ આવશ્યક દોય. શરીરગત પ્રાણ અને સમષ્ટિગત મદાપ્રાણનો સંયોગ, શરીર સ્થિત પ્રાણનું નવીનીકરણ જ નથી કરતું, પ્રાણ ધારણ કરીને તેને પ્રયુક્ત કરવાની સમતાને પણ વધારે છે. ચેતના જગતમાં પ્રાણ જ એક એવી શક્તિ છે જે વિદ્યુત ઊર્જાના રૂપે 'નેગેટીવ સાયન્સ'ના રૂપમાં વિધમાન છે. તેમની ઊણપ વ્યક્તિને રોગી, નિસ્તેજ, પ્રાણદીન બનાવે છે. તેની પ્રભાવોત્પાદકતાને ઓછી કરે છે અને પ્રચુર માત્રા તેને નીરોગી, તેજસ્વી, પ્રાણસંપન્ન બનાવીને તેની પ્રભાવક્ષમતામાં અભિવૃદ્ધિ કરે છે.

પ્રતિભા પરિવર્તન માટે એક વિધાન પ્રાણાકર્ષણ પ્રાણાયામનું છે. તેની રીત એ છે કે કમર સીધી, સરળ આસનમાં, હાથ ગોદમાં, મેરુદંડ સીધો રાખીને બેસવું. એવું ધ્યાન ધરવામાં આવે કે આપણી ચારે બાજુએ વાદળાં જેવા સ્વરૂપના પ્રાણની ભરતી ચાલી આવે છે અને આપણે તેની વચ્ચે નિશ્ચિંત પ્રસન્ન મુદ્રામાં બેઠા છીએ. નાકના બન્ને છિદ્રોમાંથી ધીરે ધીરે શ્વાસ ખેંચતાં એવી ભાવના કરવામાં આવે છે 🕏 શ્વાસની સાતે પ્રખર પ્રાણની માત્રા પણ ભળેલી છે અને તે શરીરમાં પ્રવેશ કરી રહી છે. અંગ અવચબો દ્વારા તે ધારણ કરવામાં આવી રહી છે. ખેંચતી વખતે પ્રાણના પ્રવેશ કરવાની અને શ્વાસ રોકતી વખતે અવધારણની ભાવના કરવામાં આવે. ધીરે ધીરે શ્વાસ બહાર કાઢવાની સાથોસાથ એવો વિશ્વાસ રાખવામાં આવે કે જે પણ અનિચ્છનીચતાઓનાં, દુર્બળતાનાં તત્ત્વો શરીરની અંદર હતાં, તે શ્વાસની સાથે ભળીને બહાર જઈ રહ્યા છે. ફરીથી તે પાછાં ફરવાના નથી. આ પ્રાણાયામ શરૂઆતમાં પાંચથી દસ મિનિટ સુધી કરવો પૂરતો છે. પછી ધીમે ધીમે આ સમયગાળો લંબાવી શકાય છે. શોધ સંસ્થાન દ્વારા એ તપાસવામાં આવે છે કે પ્રાણધારણ ક્ષમતા કેટલી વધી, લોહીમાંથી દૂષિત તત્ત્વ કેટલી માત્રામાં નીકબ્યાં તથા લોદીમાં ઓક્સિજનનું પ્રમાણ કેટલું વધ્યું. આ જ નીરોગતાનું, પ્રતિભાશાળી દુોવાનું ચિન્દ છે.

(น) सूर्यपेधन प्राणायाम :

દયાન મુદ્રામાં બેસો. શરીર પર ઓછામાં ઓછાં ન રહે. ચુંબકથી પ્રભાવિત થયેલું પાણી તથા વિદ્યુત કપડાં રાખો. મુખ પૂર્વ દિશામાં રાખો. સૂ<mark>ય દિયનો</mark> ચુંબકનો પ્રયોગ પણ આ ક્રમમાં કરી શકાય છે. કઈ

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

ખામી માટે, કયા રૂપમાં, કયા પ્રકારે પ્રયોગ કરવામાં આવે છે તેનું નિર્ધારણ વિશેષજ્ઞો દ્વારા કરવામાં આવે છે.

(છ) પ્રાણવાનોનું સાંનિધ્ય :

ุ่ พริตินเติศ ต่าวิริ โรม તો કરવા-કરાવવામાં મુશ્કેલ છે અને જોખમી પણ છે, પરંતુ કોઈ વરિષ્ઠ, પ્રાણચેતનાસંપન્ન વ્યક્તિઓની યથાશક્ય નજીક પહોંચવાનો પ્રયત્ન કરવામાં આવે એ સરળ છે. ચરણ-સ્પર્શ જેવા સમીપતાવાળા આચારોનો લાભ લેવામાં આવે. અપ્રત્યક્ષ રૂપે એ ધ્યાન કરી શકાય છે કે દનુમાન, ભગીરથ જેવા કોઈ પ્રાણવાનની સાથે પોતાની ભાવનાત્મક એકતા બની રહી છે અને પારસ્પરિક આદાન-પ્રદાનનો સિલસિલો ચાલી રહ્યો છે. સાબુ જે રીતે પોતાની સફેદી પ્રદાન કરે છે અને કપડાંમાંથી મેલ દર કરી દે છે તે પ્રકારની ભાવના આ સઘન સંપર્કની ધ્યાન-ધારણામાં કરી શકાય છે. દશ્ય ચિત્ર અને તે મહામાનવોનાં કર્તવ્યોનું ગુણોનું ચિંતન પણ તેમાં સહાયક બને છે. જે રીતે માના સ્તનપાનથી બાળક अने गुरनी शक्तिथी शिष्य सालान्धित अने छे. ते રીતે આના આધારે પણ પ્રાણચેતના વધે છે.

(८) नाह योग :

વાઘચંત્રો અને <u>ਰ</u>ੇਮ੍ਹੀ દવનિલઠેરોનો પોતપોતાનો આગવો પ્રભાવ છે. કોલાહલરહિત સ્થાનમાં સાંભળવાનો અભ્યાસ પણ પ્રતિભા પરિવર્તનમાં સહાયક નીવડે છે. આ કાર્ય, શબ્દશક્તિ (જે ચેતનાનું બળતણ છે) ના શ્રવણથી અંતરનાં ઊર્જા કેન્દ્રો ઉત્તેજિત અને જાગૃત થવાનો સંભવ છે. ટેપરેકોર્કરથી સંગીત સાંભળીને પણ આ કાર્ચ સંભવિત બને છે અને સ્વંચ ઉચ્ચારિત મંત્રો અથવા સંગીત પર ધ્યાન લગાવીને પણ પોતાને માટે ઉપયોગી સંગીતનું ચયન પણ આ વિષયના વિશેષજ્ઞો દ્વારા જ નિર્ધારિત કરવું જોઈએ. એક જ વાધ અંને સમયને અનુકળ રાગની પસંદગી કરવી જોઈએ. આ શ્રવણ શરૂઆતમાં પાંચથી દસ મિનિટ સુધી જ કરવું. જે ક્રમશઃ અભ્યાસની સાથે સાથે વધારી શકાય છે. આ વિષય પર વિભિન્ન સ્તરની વ્યક્તિઓ માટે ધૂનોની પસંદગી કરી સંગીત કેસેટ બનાવવાનું કાર્ચ સંપન્ન કરવાનું છે.

(e) นเขมิเส ะ

વ્યભિચાર, છળકપટ, ઘનનું અપહરણ જેવા દુષ્કર્મોથી પણ પ્રાણશક્તિ ક્ષીણ થાય છે અને પ્રતિભાનું પ્રમાણ ઘટી જાય છે. તેના માટે દુષ્કર્મોને અનુરૂપ પ્રાયશ્ચિત્ત કરવામાં આવે. બ્રિસ્તી ઘર્મમાં 'કન્ફેશન'નું ઘણું મહત્ત્વ દર્શાવ્યું છે. દુષ્કર્મો ભરપાઈ કરી શકવા જેવા કોઈ સત્કર્મે કરવાં. યાન્દ્ર્રાયણ જેવા વ્રત ઉપવાસ પણ આ બોજને ઉતારવામાં સહાયક થાય છે. કોણ કયા દોષ બદલ કયું પ્રાયશ્ચિત્ત કરે, તેના માટે ગુરુસત્તા જેવા વિશેષજ્ઞો પાસેથી પોતાની પૂરી વાત કઠીને સાશ પ્રમાણમાં દળવાશ આવી જાય છે અને આગળ ઉપર કાંઈ નવું કરવાની દિશા મળે છે. પ્રાયશ્ચિત્ત, પાપ ધોવાની મનોયેજ્ઞાનિક આવશ્યકતા પૂરી કરે છે. પ્રતિભાના સંવર્ધનના ઉદ્દેશથી અંતરની સફાઈ જરૂરી પણ છે.

(૧૦) અંકરોનો રસ અને વનૌષધિનું સેવન : અન્ન, ધાન્યો અને જડીબુટી વનસ્પતિઓનો પોતપોતાનો પ્રભાવ છે. તેઓ જયારે ફણગો (અંકુર) થઈને ફટે છે ત્યારે તેમનામાં અભિનવ અને અતિશય ગુણ હોય છે. જે પોતાની આવશ્યકતાને અનુકૂળ- નિર્ધારિત હોય. તેના સાત રોપાઓ એક એક દિવસના અંતરે ઉગાડવામાં આવે. સાતમા દિવસે અંકરોને વાટી-પીસીને તેનો રસ ત્રણ ગ્રામ અને પાણી દસ ગ્રામ લઈને ગાળી લો. તેને સવારે-પ્રાતઃકાળે ખાલી પેટે મધ અથવા યોગ્ય અનુપાનની સાથે લો. આ ટોનિક તેજસની અભિવૃદ્ધિ, મેઘાવૃદ્ધિ (બુદ્ધિ વિકાસ), જીવનશક્તિના સંવર્ધનમાં સहાયક થાય છે. આ જ રીતે લીલી જડીબુદ્ટીઓ અથવા તે ઔષધિઓનાં સકાં ચર્ણનો પણ રસ બનાવીને લઈ શકાય છે. નિર્ધારણ વિશેષજ્ઞો કરે છે. કેટલીક પરિસ્થિતિઓમાં બાષ્પીભૂત રૂપમાં (વરાળ સ્વરૂપે) અગ્નિહોત્ર પ્રક્રિયાથી નાસિકા માર્ગ દ્વારા ગ્રહણ કરવાનું પણ વિધાન છે.

અહીં સંક્ષેપમાં પ્રતિભા સંવર્ધનના નિર્ધારિત દસ ઉપચારોની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. વિસ્તારથી તે વ્યક્તિગત પરામર્શથી સમજાવવાના રહે છે. ર્જે જે જે

Yug Shakti Gayatri - February, 2002**(32**)

## પ્રતિભાની તલાશ છે

જોવામાં મનુષ્ય દાડમાંસનું માત્ર પુતળું લાગે છે અને તે પોતાને એથી વધારે સમજતો પણ નથી. તો શું આ વાત સાચી છે ? ઉત્તર દશે-''ના''. ભલે તે સામાન્ય દષ્ટિએ દાલતું ચાલતું પુતળું માત્ર દેખાતો દોય, પરંતુ તે માત્ર પુતળું નથી. જયારે તેનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ નિખરે છે ત્યારે અંગારા પરથી દટેલી રાખની જેમ પ્રખર 'પ્રતિભા' બનીને પ્રગટ થાય છે. પછી ભલે તે કોઈપણ ક્ષેત્રમાં દોય.

લોઠખંડ જમીનની નીચે જયાં ત્યાં અસંખ્ય પડચા હોય છે, પરંતુ તેમનું મહત્ત્વ સામાન્ય પથ્થર કરતાં વધારે હોતું નથી. સામાન્ય પથ્થર સમજવામાં આવતા એ જ લોખંડને ભક્રીમાં અનેક રીતે શુદ્ધ કરવામાં આવે છે. ત્યારે એ જ ધાત મજબૂત સ્ટીલના રૂપમાં સામે આવે છે. તે એવી હોય છે કે તેના પર નથી કાટ ચઢતો કે नथी ते આસાનीથી पणी જती. मनुष्यमां જयारे એટલી પ્રખરતા આવી જાય કે તે વિપરીત પરિસ્થિતિઓમાં પણ રોકાય નદિ કે ઝૂકે નદિ, પરંત પ્રવાદને વાળીને પોતાને અનુકૂળ બનાવી લે તો તેને જ એની ''પ્રતિભા'' કદેવાય છે. સામાન્ય રીતે એ દરેકમાં બીજ ૩પે હોય જ છે. પરંત તેને ઓળખીને પ્રચાસપૂર્વક જગાડવાની માથાકૂટ કોઈ કરવા માગતું નથી. તે જ જયારે જાગી જાય છે ત્યારે પદાર્થના નાના કણમાં છુપાયેલી અસામાન્ય શક્તિની જેમ મનુષ્ય એટલો સમર્થ અને શક્તિશાળી બની જાય છે કે જયાં. જયારે અને જે લક્ષ્ય પર ચાલી નીકળે છે તો બોમ્બની જેમ ધડાકા કરતો લોકોના અંતઃકરણને ઢંઢોળીને પોતાની સાથે ચાલવા 🕯 માટે વિવશ બનાવે છે.

લોકોના મનમાં ચિનગારીમાંથી ભભૂકતી જવાળા બની જવાની પ્રાણપ્રેરણાનો સંચાર કર્યો છે. ઈટલીનું ઉદાદરણ આપણી સામે છે. જયારે તે ઑસ્ટ્રીયાની ગુલામીમાં દતું ત્યારે શાસકવર્ગના શોષણ અને અત્યાચારથી જનતા ત્રાદિ ત્રાદિ પોકારી રદી દતી. મેજિની તેના દેશવાસીઓની આ વેદના જોઈ ન શક્યો. તેણે વિદેશીઓની પરતંત્રતાને ઉખેડી નાખવાનો નિર્ણય કર્યો. તે ચોરીછૂપીથી વાણી અને કલમના માધ્યમથી પરતંત્રતા વિરુદ્ધ જનચેતના જગાડવા લાગ્યા. આ કમમાં એક સમય એવો આવ્યો જયારે પ્રત્યક્ષ યુદ્ધની સ્થિતિ આવી ગઈ. દેશવાસીઓએ વિદેશીઓ સામે યુદ્ધ કર્યું અને સ્વાધીન થયા.

ુ જ્યાં હૃદય વિશાળ દોય ત્યાં પોતાનો 🎢 સ્વાર્થ તુચ્છ લાગે છે. આખો સમાજ 🌡 પોતાનો જ પરિવાર લાગે છે. મિલાનના આર્ક બિશપ પોપ પોલ એકવાર કાર્ટિનલમાં આર્થિક તંગીમાં છવન છવતા દતા. એ વખતે દુકાળ પડચો ંદ્રતો. એક દિવસ એક સમાજસેવકા ી એમની પાસે ગયો અને કહ્યું, ''હવુ પણ ય ઘણાં લોકોને ભોજન મળ્યું નથી અને 🖏 બીજી બાલુ ભંઠારમાં એક પણ પૈસો 🖕 બચ્ચો નથી.'' પોપ પોલે કહ્યું, ''ભંઠાર 🌮 ખાલી થઇ ગયો એવું ન કદેશો. હજુ મારી 🕵 પાસે ઘણું ફર્નિચર તથા સામાન છે. એ િવિચીને કામ ચાલુ રાખો. કાલની વાત 🎖 કાલે.'' તે દિવસનું કામ અટક્યું નદિ. તે મળી પરદુઃખભાં જ ન વૃત્તિની બી બ શ્રીમંતો ઉપર પણ અસર થઇ અને 👰 રાહતકાર્ય ફરીથી ખૂબ ઝડપથી ચાલવા 🦹 લાગ્યું.

આવી હોય છે પ્રતિભા ! આ સમય દરમિયાન મેજિનીને કારણે જાણે કેટલીય જાગૃત કરવામાં એમણે અગ્રણી ભૂમિકા નિભાવી, મુશ્કેલીઓનો સામનો કરવો પડ્યો, પરંતુ તેઓ કચારેચ ઝૂકચા નહિ, તેમની સામે હાર ન માની અને લક્ષ્ય પર આગળ વઘતા ગયા, જેનું સુફળ-સત્પરિણામ સ્વતંત્રતા રૂપે સામે આવ્યું. તેથી જ આપનો નેતા છું, પરંતુ અત્યારે યુદ્ધનો અવસર ઈટલીવાસી એમને ''રાષ્ટ્રપિતા''ના નામથી છે. એમાં મારી ગતિ નથી. એ માટે આપણે સંબોધે છે.

દેખાય છે. ભારતમાં ગાંધીજીને જે સ્થાન અને લોકપ્રિયતા મળી છે તેવા જ પૂજનીય અમેરિકામાં વૉશિંગ્ટન છે. પરતંત્ર અમેરિકાને સ્વતંત્ર બનાવવાની અને મુચ્છીની સ્થિતિમાં પડેલી જનતામાં પ્રાણસંચાર કરવાની જવાબદારી એમણે જ પોતાની હિંમત અને પુરૂષાર્થના બળે નિભાવી હતી. પછી જયારે અમેરિકા સ્વતંત્ર થયું ત્યારે જીવન. એમણે બીજાંની આગળ પોતાનાં રાષ્ટ્રપતિપદનો પ્રશ્ન ઊઠચો. કેટલાય લોકોએ એમને આ જવાબદારીનો પણ સ્વીકાર કરવા માટે આગ્રદ કર્યો, પરંતુ એમણે પ્રસ્તાવનો અસ્વીકાર કર્યો તથા જનમત સંગ્રહની સલાદ ગેરીબાલ્ડી અને તેમના પત્ની એનિટા દોય. આપી, જેથી દેશવાસી પદલાલસાનો આરોપ લગાવી ન શકે. એ વાત બીજી છે કે ચૂંટણીમાં પણ સર્વસંમતિથી તેઓ જ ચૂંટાઈ આવ્યા.

હોય છે. તેઓ લક્ષ્યના માર્ગે જેટલા દઢ દોય છે, તેટલી જ તેમની શાલીનતા વ્યવહારક્ષેત્રે પણ પ્રશંસનીય હોય છે. ગાંધીજી સ્વરાજય પ્રાપ્તિના ઈતિહાસનાં પૃષ્ઠો પર અમિટ-અમર બની જાય. તેમના નિશ્વ થી ક્યારેય ડગ્યા નહિ, પરંતુ तेमनी नम्रता पश कोपालायड हती. तेथी क વિનોબાએ કહ્યું છે કે આપણું માથું જરૂરિયાતથી વધુ ઝૂકેલું ન દોય, અદંકારથી કે અભિમાનથી અક્કડ થયેલું ન દોય, દીનતા અને ભીરતાથી નમેલું ન દોય, પરંતુ તણાયેલું દોય, સમય આવે ત્યારે વાંસની જેમ સીધું પણ રહી શકે અને અન્ય ત્યાગ કરી આપત્તિવેળાની ઘડીમાં કોઈ ને કોઈ અવસરો પર ઝૂકી પણ શકે તો જ તે વ્યક્તિત્વવાન અને પ્રતિભાવાન બની શકે છે.

भेषिनीमां आ ४ पिशेषता हती. ४नयेतना પરંતુ જ્યારે યુદ્ધનો અવસર આવ્યો ત્યારે નેતાપદનો સ્પષ્ટ ઈન્કાર કરી દીધો અને કહ્યું, ''आप भने नेता भानो छो तो ठीड छे, हु ગેરીબાલ્ડીને આપણો નેતા બનાવવો જોઈએ. આ જ વાત વોશિંગ્ટનના જીવનમાં પણ તેઓ આ વિધામાં નિષ્ણાત છે." તે સમયે ગેરીબાલ્ડી સામાન્ય સૈનિક દતા, પરંતુ એમના નેતૃત્વમાં પણ એમણે સામાન્ય સિપાઈની જેમ ઈટલીના સ્વાધીનતા સંગ્રામમાં ભાગ લેવામાં જરાય ખચકાટ દર્શાવ્યો નહીં.

પ્રતિભાવાનોની બીજી મોટી વિશેષતા છે-કષ્ટ-કઠણાઈઓથી ભરેલું પરમાર્થપરાયણ સુખસગવડોની વાતનો ક્યારેય વિચાર ન કર્યો અને છેલ્લા શ્વાસ સુધી સમાજ વિશે જ વિચાર્યું. પછી તે આચરલેન્ડના મેક્સ્વિની દોચ, ઈટલીના વિનોબા, ગાંધી અથવા વિદ્યાસાગર કોઈ પણ હોય. તેઓ હંમેશાં માનવતાના કલ્યાણ માટે જીવ્યા અને તેને જ પોતાનો બદ્દમૂલ્ય વારસો પ્રતિભાવાનોની સૌથી મોટી વિશેષતા નમતા સોંપીને વિદાય થયા, જેથી આગામી પેઢી એ મુકીમાંથી ઈચ્છિત પ્રકાશ અને પ્રેરણા ગ્રહણ કરી તેમના પગલે ચાલી શકે તથા તેમની જેમ જ

> પરંતુ આને શું કઠીએ ? આપણી મૂચ્છી ? સમયનો પ્રતિકૂળ પ્રવાદ ? દુર્ભાગ્ય ? કે એ માટીને દોષ આપીએ, જેણે સંરચના તો ઘડી, પરંત એવી અણઘડ કે જેનામાં સામે આવેલ સંકટમાં પણ ઊઠી શકવાની શક્તિ રહી નથી. જે પણ हોય દવે આપણે આ બેઠોશીની સ્થિતિનો રીતે જાગવું જ પડશે અને મદાકાળની ઈચ્છાને જ પોતાની ઈચ્છા સમજીને એવું કરી બતાવવું

ઉપાસના ત્યારે જ સાચી છે. જ્યારે જીવનમાં ઈશ્વર ભળી જાય.

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - February, 2002<mark>(34</mark>

પડશે, જેથી આપણે સ્વયં ઘન્ય બની શકીએ અને આપણી પેઢીને પણ ખુશ બનાવી શકીએ કે જેથી આવનાર પેઢીઓ આપણા ઉપર એ લાંછન ન લગાવી શકે કે આપણે જિંદગી જીવીને ભગવાનના પોકારની અવગણના કરી.

તો પછી શું કરવામાં આવે ? ઉપાય એક જ છે કે આપણે પોતાની રૂચિને જાણીએ, પ્રચ્છન્ન પ્રતિભાને ઓળખીએ અને કંડારીને એવી સુંદર અને સુઘડ બનાવી લઇએ કે જેને જોનાર-સાંભળનારાઓનું મન પુલકિત થવા લાગે તથા સંપર્કમાં આવનારને પણ તેવા જ બનવાની ઈચ્છા થઈ ઊઠે. પ્રતિભાવાનોનો ઈતિહાસ બતાવે છે કે જેઓ આજે પ્રતિભાશાળી છે તેઓ કાલ સુધી માટીમાં દબાયેલા સોના જેવા હતા. તેમણે પોતાને ઓળખ્ય, ચમકાવ્યા ત્યારે જ તેઓ કસોટીએ સો ટચ ખરા સાબિત થઈ શક્યા. રામ વૃક્ષ બેનીપુરી ભરવાડ હતા. તેમણે પોતાની સાહિત્યિક વિશેષતાને ઓળખી અને સાહિત્યકાર जनी गया. मिडल पास જયશંકर प्रसाह तेमनो વંશપરંપરાગત દુકાનદારીનો ધંધો કરતા હતા, પરંતુ જયારે તેમનું કવિ હૃદય જાગ્યું તો દિંદી साहित्यना महान डपि जनी गया. अक्षरज्ञान જેટલો જ સાહિત્ય સાથે પરિચય ઘરાવનાર અને જિંદગી વીતાવનાર યાયાવરની SIQG સાંસ્કૃત્યાયન તેમના ઉત્તરાઈ જીવનમાં હિંદી, સંસ્કૃત, પાલી, તિબેટ અને રશિયન ભાષાના प्रभर विद्वान जनी गया हता.

રીતે ક્ષેત્રોમાં આ X અજ્ય ЧU પ્રતિભાવાનોની આવી જ એકસરખી કઠાનીઓ છે. વનસ્પતિ અને પ્રાણીજગતમાં વૈજ્ઞાનિક નામકરણની પદ્ધતિને કારણે કાર્લ વાવ લિને નામશી എഗ്വപ്പ સામાન્ય જેવી વ્યક્તિ કેરોલસ લીનીયસ പഴഎ ખ્યાતિ ула વૈજ્ઞાનિક બની ગઈ. પાદરીનું કામ કરનાર ગ્રેગર મેન્ડલ આનુવાંશિકીના 'જનક' નામથી પ્રખ્યાત થયો. આ બધી તો પ્રતિભાના ઉત્કર્ષ અને વિકાસ

વિશેની ચર્ચા થઈ, પરંતુ મહત્ત્વનું એ નથી કે

પ્રતિભાનો વિકાસ કરી લેવામાં આવે બલકે महानता એ पातनी छे हे तेनूं सुनियोषन थए શક્યું કે નહીં. લોકો એકઘાર્યું સુંદર ભાષણ પણ આપી દે છે અને સાहિત્યનું સર્જન પણ કરી લે છે. બધા તેને રસપૂર્વક સાંભળે અને વાંચે પણ છે, પરંતુ જયારે પરિણામ તરફ દષ્ટિપાત કરવામાં આવે છે તો ફળશ્રુતિ શૂન્ય જ આવે છે. જયારે એ વાતનો દિસાબ કરવામાં આવે છે કે એમના દ્વારા કેટલાના જીવનમાં પ્રભાવ પડ્યો કે પરિવર્તન આવ્યું ત્યારે નિરાશા જ સાંપડે છે. તેના કારણો પર જયારે ધ્યાન આપીએ છીએ તો જાણવા મળે છે કે જે કંઈ પણ લખવામાં કે કદેવામાં આવ્યું તે લોકરચિને અનુરૂપ દતું. આનાથી લેખક અને વક્તાને સસ્તી પ્રશંસા તો મળી જાય છે, પરંતુ તેનાથી જે પ્રયોજન સઘાવું જોઈએ તેની પૂર્તિ દિશાઠીનતાની સ્થિતિમાં થઈ શકતી નથી, તેને બદલે એ થવું જોઈતું દતું કે સમયની માંગને અનુરૂપ લખવામાં આવે અથવા વકતૂત્વ કલાને નિયોજિત કરવામાં આવે. વકતાઓ અને લેખકોને જ નહીં, વિધાઓના નિષ્ણાતોને પણ આ જ મહાકાળનો પોકાર છે, જે તેની પ્રખર પ્રતિભા દ્વારા સમય અને સમાજના પ્રવાઠને વાળવા માટે સમર્થ છે.

## AR AR AR

ગાંદીજી નોઆખલીમાં શાંતિ સ્થાપવા માટે इરી રહ્યા હતા. પીઠિતોને આશ્વાસન પણ આપતા હતા. સાથે-સાથે નાની પગદંડીઓની આસપાસ પડેલા મળમૂત્રને પણ પાંદડાંથી ઉઠાવીને જમીનમાં દારી દે તા હતા. તેઓ કહેતા-''સફ્રાઈ માનવીનો સૌથી મોટો ગુણ છે. એના માટે કોઈ ખાસ સમય કે ડાર્ચક્રમ નક્કી કરી શકાય નહીં. તે તો કોઈપણ કાર્ચ કરતાં-કરતાં હરતે-ફ્રર્તે પણ કરી શકાય છે, માત્ર એનું મહત્ત્વ સમજાવું જોઈએ.''

ખરાબ વૃત્તિઓમાં મનને ફસાવીને કોઈ માણસ ચેનથી જીવી શકતો નથી.

## 🗱 પ્રતિભા વિકાસનાં તથ્ય અને સિદ્ધાંત 🗱 \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

જનસાધારણની વચ્ચે પ્રતિભાશાળી વ્યક્તિ અલગ જ તરી આવે છે. જેમ કે પાન અને કાંટાની વચ્ચે કુલ. જેમ કે તારલાની વચ્ચે ચંદ્રમા. આ જન્મજાત ઉપલબ્ધિ નથી કે પછી કોઈએ આપેલ વરદાન પણ નથી. એને ભાગ્યવશ મળેલો સુયોગ પણ નથી કઠી શક'તે. પ્રતિભ તે સ્વપ્રયત્ને વિકસાવવી પડે છે. આ કામમાં બીજા લોકો મદદ તો કરી શકે છે. પણ મહત્ત્વ તો પોતાના પ્રબળ પુરૂષાર્થનું જ રદે છે.

ધન આવે છે અને ચ લ્યું જાય છે. રૂપ-ચૌવન પણ પંત્રીસ-ચાલીસ વર્ષ પછી ઢળવા લાગે છે. એનો સંબંધ ચઢત લોહી સાથે છે કિશોર અને તરૂણ જ સુંદર દેખાય છે. યુવાની જતાં જ અવચવોમાં કઠોરતા અને ચઠેરા પર રુક્ષતા છવાવા લાગે છે. વિધામ્એટલી જ ચાદ રહે છે, જેટલી કે વ્યવહારમાં કામ આવે છે. મિત્ર, સદયોગી, સંબંધીઓનાં મન-મિજાજ બદલાતા રહે છે. જરૂરી નથી કે તેઓ દંમેશાં આપણી સાથે મધુર સંબંધ જ રાખે. અધિકાર પણ કાયમી નથી. સમર્થન ઘટતાં જ તે બીજાનાં દાથમાં ચાલ્યા જાય છે. વૃદ્ધ લોકો પણ પદેલાં જેવી મહેનત કરી શકતા નથી. આવી સ્થિતિમાં એમને 'બિનઉપયોગ' માનીને અવજ્ઞા**-ઉપેક્ષા કરવામાં આવે** · છે. ઉંમર વધવાની સાથે સાથે **યાદ**શક્તિ અને સ્કૂર્તિ ઓછી થવા લાગે છે. આવી સ્થિતિમાં કોઈ મોટી યોજના બનાવવાનું અને એને ચલાવીને પૂરી કરી બત વવાનું કામ મુશ્કેલ બની જાય છે. આ બધાં મૃત્યુ પદેલાંના લક્ષણ જ છે. જીવનશક્તિનો ખજાનો ધીરે ધ રે ખ લી થવો જાય છે અને પછી છેવટે એકદમ ખ લી થઈ જય છે. મતલબ કે મોત.

ચઢતા લોઠી અને પાકટ વ્યક્તિત્વવાળા દિવસોમાં જ શરીર વિકાસોન્મુખી રહે છે. એને ભલે કોઈ આળસ-પ્રમાદમાં ગુજારી દે, ભલે કોઈ વ્યક્તિ વાસના-લાલસાની વેદી પર વિસર્જીત કરી દે. કોઈ કોઈ તો એ દિવસોમાં ઉદ્ધંડ બની જાય છે. આ બધું શક્તિઓ અને સંભાવનાઓના ભંડાર સમા મનુષ્યજીવન સાથે છેડતી કરવા જેવું છે. દૂરદેશી તે છે જે વિભૂતિઓમાં પ્રતિભાને સર્વશ્રેષ્ઠ માને છે અને એના વિકાસ માટે વ્યક્તિના જીવનનો સૌથી પદેલો ગુણ દોવો જોઈએ.

લગાતાર પ્રચતન કરે છે. કારણ કે આપણી પ્રતિભાશક્તિ જ દરેક સ્થિતિમાં આપણી સાથે રહે છે. પોતાની તથા બીજાની મુંઝવણો ઉકેલે છે અને જન્મોજન્મ સુધી સાથે રહીને ક્રમશઃ વધારે ને વધારે સારી પરિસ્થિતિઓ ઘડે છે. પ્રતિભાના વિકાસ માટે કરવામાં આવેલા પ્રચત્નોની દરેક દષ્ટિથી પ્રશંસા કરવામાં આવે છે અને સોનાની જેમ કોઈપણ બજારમાં વટાવી શકાય છે. ભૌતિક પ્રગતિમાં પણ એના ચમત્કાર જોવા મળે છે અને આદર્શના માર્ગ પર ચાલતાં મળતી મહાનતા પણ એના સહારે વિકાસ પામતી જોઈ શકાય છે.

પ્રતિભા વિકાસના કેટલાક મૂળભૂત સિદ્ધાંત છે. જેઓ સંસ્કારી, ઉન્નત, યશસ્વી અને સફળ જીવન જીવવા માટે ઉત્સુક છે, તેમણે આ તથ્યોને સમજવા-હૃદયંગમ કરવાનો પ્રયત્ન કરવો જોઈએ.

પઠેલો સિદ્ધાંત અથવા આધાર છે-ક્ષમતાઓની વૃદ્ધિ. એના માટે સતત એકાગ્રતા અને તત્પરતાનો મહાવરો. આળસ-પ્રમાદથી બચીને હંમેશાં જાગરૂક અને સ્કુર્તિલા રહેવું. એક એક સણને સોનાનો કણ માનીને સત્કાર્યો માટે યોજનાબદ્ધ સુનિયોજન કરવું. આ મનની એ સ્થિતિ છે કે જેને મહાજાગરણ કહેવામાં આવે છે. સામાન્ય રીતે લોકો અર્દ્ધતંદ્રાવસ્થામાં જિંદગીને પીડાની જેમ જીવે છે. જીવન જરૂરિયાતની ચીજો મેળવીને એમને સંતોષ થઈ જાય છે. એમના દિલમાં એવા ભાવતરંગો ઉઠતા જ નથી કે જે આજની તુલનામાં આવતીકાલને વધારે સફળ, સુખી બનાવવ માટે તત્પર અને પ્રચતનશીલ રહે છે. પ્રતિભાના ઉપાસકો આ કાદવમાંથી બહાર નીકળે છે અને પોતાને વ્યવસ્થિત કરીને મનની વેરવિખેર શક્તિઓને બચાવીને એને કિંમતી પૂંજીની જેમ એકઠી કરે છે. જે કાંઈ હાથમાં છે એનો શ્રેષ્ઠ ઉપયોગ કરે છે. આ છે કલ્પવૃક્ષનું ઉત્પાદન અને એનો સદ્ઉપયોગ.

બીજું ચરણ છે - પોતાના વ્યક્તિત્વને ચુંબકીય, આકર્ષક અને વિશ્વાસપાત્ર બનાવવામાં આવે. આ દરેક

Yug Shakti Gayatri - February, 2002<mark>(36</mark>)

એના માટે પોતાની રહેણી-કરણી એવી બનાવવી પડે છે, જેવી કે જાગરૂક, જવાબદાર અને સજજનોની દોય છે. શરીર અને મનને સ્વચ્છ તો રાખવું જરૂરી છે જ, સાથે જ શિષ્ટાચાર અને વાણીમાં મધુરતા-મીઠાશનો પુટ લગાવવો પણ જરૂરી છે. એના માટે પોતાની નમ્રતાનો પરિચય આપવો અને બીજાંને સન્માન આપવું જરૂરી છે. આવું આચરણ એવા લોકો જ કરી શકે છે કે જેઓ બીજાંના ગુણો જોઈને એમની પ્રશંસા કરે છે અને પ્રેરણા લે છે. સાથે જ પોતાની ભૂલો શોધીને એને સુધારવાનો સતત પ્રયત્ન કરે છે. છીછરા સ્વભાવના લોકો પોતાના સંબંધમાં વધારે પડતા ગુણગાન ગાય છે અને બીજાના દોષ-દુર્ગુણો ગણ્યા કરે છે. આ નિંદાચુગલીમાં એમનું ચિંતન અને વર્ચસ્વ ઘટતું જાય છે.

પ્રતિભાશાળી વ્યક્તિઓના હોઠો પર મંદ હાસ્ય રમતું જોવા મળે છે. આ આધાર પર જાણી શકાય છે કે તેઓ પોતે સંતુષ્ટ અને ખુશ છે. બીજા લોકો પણ આવી વ્યક્તિઓની મદદની અપેક્ષા રાખે છે તથા એમને જરૂર પડ્યે સાથ પણ આપે છે. ખીજાતા અને ખીજવતા, રડતા અને રડાવતા લોકોને તો દૂરથી જ બે હાથ જોડીને એમનાથી દૂર રહેવાનું મન થાય છે. જેમને પોતાનું સાચું મૂલ્યાંકન કરાવવું હોય છે તેઓ આવી ભૂલો કરતા નથી. જો એમની આદતમાં આવી ભૂલો સામેલ થઈ ગઈ હોય તો એને યશાસંભવ દૂર કરવાની તત્પરતા બતાવે છે.

ત્રીજું ચરણ છે - સુવ્યવસ્થા. અસ્તવ્યસ્ત માનવામાં સ્થિતિમાં અપાર સાધન-સગવડો દોવા છતાં પણ અને જે ક લોકો પોતાના કામમાં અસફળ રદે છે અને મશ્કરીને પણ એકલ પાત્ર બને છે. પ્રતિભાશાળી વ્યક્તિ પળે પળે પોતાનાં કાર્યોની સમીક્ષા ફરે છે અને આગળ વધવા માટે જે પ્રમાણ એ ફેરફાર જરૂરી દોય તે ખચકાયા વગર તરત જ કરી દે છે. તેઓ ક્યારેય જડતા, દઠવાદિતા, દુરાગ્રદના લોકો પા સાણસામાં ફસાવાનું પસંદ નથી કરતા. તેઓ જવાબદાર્ટ યથાર્થતાની કસોટી પર જે સાચું-ઉચિત-યોગ્ય દોય છે. પ્ર તેનો દસતા મોઢે સ્વીકાર કરી લે છે. પોતાની માન્યતા બદલે છે. ''પોતે જ સાચા અને સામેવાળા જૂઠા'' જવાબદાર્ટ વાળી દઠ તેઓ ક્યારેય કરતા નથી. તેઓ જાણે છે કે પ્રગતિશીલ વ્યક્તિને દંમેશાં પરિસ્થિતિને અનુરૂપ લેવામાં ચ રણનીતિ બનાવવી પડે છે અને પોતાની દિનચર્ચામાં બતાવે છે.

સુધારો-ફેરફાર કરવાની ચેંષ્ટા કરવી પડે છે. આ આધારે જ જીવનમાં સુવ્યવસ્થા આવે છે. જે પોતાના સમયનું, શ્રમનું, સાધનોનું, વિચારોનું, કુટુંબનું સુનિયોજન કરી શકે છે અને એમને સાચી દિશા આપી શકે છે એને જ કોઈ મોટી જવાબદારી ઉઠાવી શકવા યોગ્ય સમજવામાં આવે છે. કોઈ મોટી મોટી મહત્ત્વાકાંક્ષા સેવતા પહેલાં એ વાતનું પ્રમાણ આપવું પડે છે કે વ્યક્તિત્વ અને દિનચર્યામાં કેટલી હૃદ સુધી વ્યવસ્થા બુદ્ધિનો ઉપયોગ કરવામાં આવ્યો.

ચોથું અને છેલ્લું સૂત્ર છે-આગેવાની, નેતૃત્વ. આ ઉત્સાદ, સાદસ અને આત્મવિશ્વાસનું પ્રતીક છે. સાધારણ લોકો આત્મદીનતા, સંકોચ, અનિશ્વય અને નિર્ત્સાદ નિરાશાની માનસિક સ્થિતિમાં જ પડ્યા રદે છે. તેઓ સારાં અને જરૂરી કાર્યો માટે પણ ડગલું ભરવાનું સાહસ નથી કરી શકતા. વધારેમાં વધારે એટલું જ વિચારે છે કે કોઈ આગળ વધે તો એની પાછળ આપણે ચાલવા લાગીએ. યોગ્ય અને અયોગ્ય વચ્ચેનો તફાવત તો મોટાભાગના લોકો જાણે છે પણ તેઓ એટલું સાહસ નથી કરી શકતા કે જે યોગ્ય છે એને અપનાવીને આગળ વધવા માટે કદમ ભરવામાં આવે. એવા લોકો કોઈ નિર્ણય પર પહોંચ્યા પછી પણ એ માર્ગ પર આગળ વધી શકતા નથી. જે સ્થિતિમાં પડ્યા રહેતા હતા એને હલકી માનતા હોવા છતાં પણ એ વર્તુળમાંથી એક ડગલું પણ બહાર મૂકી શકતા નથી. આવા લોકોની વચ્ચે એવી વ્યક્તિને જ મનસ્વી માનવામાં આવે છે કે જે ઉચિત પ્રત્યે આસ્થા રાખે છે અને જે કરવું જોઈએ, તે બીજાનું સમર્થન ન મળે તો પણ એકલા હાથે કરી બતાવે છે.

પ્રતિભાશાળી વ્યક્તિ પોતાની નેતૃત્વની ક્ષમતાનું પ્રમાણ એકલા આગળ આવીને રજૂ કરે છે પછી ચોમેર એમની મનસ્વિતાના ગુણ ગાવામાં આવે છે. બીજા લોકો પણ એમનું અનુકરણ કરે છે. જેમની જવાબદારીઓ ભારે છે તેઓ આવા જ લોકોની શોધમાં હોય છે. પ્રામાણિકતાની પરખ થયા પછી ચારે બાજુથી આગ્રહ-વિનંતી કરી કરીને એમને ભારે-મોટી મોટી જવાબદારીઓ સોંપવામાં આવે છે. તેઓ આનાકાની કર્યા વગર એનો સ્વીકાર કરે છે અને જે કામ ખભા પર લેવામાં આવ્યું છે એને સફળતાપૂર્વક સંપન્ન કરી બતાવે છે.

Yug Shakti Gayatri - February, 2002<mark>(37</mark>)

આગગાડીનું એન્જિન એકલું ચાલે છે. સ્વયં દોડે છે અને પોતાની સાથે માલ-સામાનથી લાદેલા કેટલાચ ડબ્બાને ખેંચીને લક્ષ્યની દિશામાં પાટા પર દોડતું જાય છે. સૌ કોઈ જાણે છે કે ડબ્બાની તુલનામાં એન્જિનને વધારે મહત્ત્વ મબ્યું છે, વધારે કિંમતી હોય છે. આ બધું બીજું કશું નથી, સાહસર્થી ભરેલી વ્યવસ્થાનો પરિચય આપનારી ઊર્જાની જ પરિણતિ છે. પ્રતિભાશાળી વ્યક્તિઓમાં આ સદ્ગુણ દઢ થયેલો જોવા મળે છે. તેઓ બીજાંના મોં તાકીને બેસી નથી રહેતા, પરંતુ આગળ આવીને બીજાંને પોતાના ચુંબકથી ખેંચે છે અને સાથે ચાલવા માટે વિવશ કરે છે. સફળતાઓનો સ્ત્રોત આ જ છે.

એમ તો પ્રતિભાનો દુરુપયોગ પણ થઈ શકે છે. ધનનું, બળનું, સોંદર્ચનું, કુશળતાનું નિયોજન તો લખ્ટ ચિંતન અને દુખ્ટ આચરણમાં કરવામાં આવે તો એવું પણ થઈ શકે છે. આતંકવાદી, અત્યાચારી, ઉચ્છૃંખલ, ઉદ્ધંડ લોકો મોટાભાગે આવું જ કરતા દોય છે. ચોર, ડાકૂ, કપટી પ્રાયઃ ષડ્યંત્રો રચે છે અને કુકર્મો કરે છે. આટલું દોવા છતાં પણ એક વાત નિશ્વય છે કે આ આધાર અપનાવીને કોઈ વ્યક્તિ નથી કરી શક્તો ભૌતિક પ્રગતિ કે નથી કોઈ એવી પરંપરા બનાવી શકતી કે જેનું બીજા લોકો દોંશે દોંશે અનુકરણ કરે, પ્રશંસા કરે. એવા લોકોને આજે નદિ તો કાલે, પરમદિવસે આત્મશ્લાધા, તિરસ્કાર, નિંદાથી માંડીને રાજદંડ અને દેવીપ્રકોપ ભોગવવો જ પડે છે. કમ સે કમ લાલચ અને ઘૃણા તો અંદર-બદારથી એમના પર સતત વરસ્યા જ કરે છે.

દૂર્રદેશી, વિવેકી વ્યક્તિ પોતાની શ્રેષ્ઠતાનો વિકાસ કરે છે અને પોતાના આદર્શો-સિદ્ધાંતોના આધાર પર પ્રામાણિક માનવામાં આવે છે તથા સૌ કોઈ એમના પર વિશ્વાંસ પણ મૂકે છે. જેમણે ઉચ્ચ કોટિની સફળતાઓ મેળવી છે, તેમનું અનુકરણ કરતા અને સફકાર આપતા હજારો-લાખો લોકો જોવા મળે છે. એટલા માટે ''પ્રતિભાની મદાસિદ્ધિ''ની સાધના કરનારા પોતાના ચરિત્રની પ્રામાણિકતાને દરેક પરિસ્થિતિમાં જાળવી રાખે છે, પછી ભલેને એના માટે એમને હજાર દુઃખ કેમ ન વેઠવાં પડે.

પ્રતિભાવિકાસથી સંબંધિત સિદ્ધાંતોનું ફક્ત ચિંતનમનન જ કર્યા કરવાથી સફળતા મળી જતી નથી.

એને સ્વભાવનું અંગ બનાવવું પડે છે. ચિંતન, ચરિત્ર અને વ્યવહારમાં એનો સમાવેશ કરવો પડે છે. આ કાર્ય પ્રત્યક્ષ આચરણ વગર સંપન્ન થતું નથી. એવા જ વિચાર પ્રૌઢ અને પાકટ દોય છે કે જે કિયામાં ઉતરે છે. ડાયનેમો ફરે છે ત્યારે બેટરી ચાર્જ થાય છે. વિચારો અને કાર્યોના સમન્વયથી જ વ્યક્તિત્વનું સ્તર સુધરે છે અને એ આધાર પર સફળતાના ક્ષેત્રમાં કોઈ મહત્ત્વપૂર્ણ ગૌરવ પ્રાપ્ત થાય છે. આ એક એવી હુંડી છે કે જેને કોઈપણ ક્ષેત્રમાં દાથોદાથ વટાવી શકાય છે. મોટાં મોટાં કામ સફળતાપૂર્વક કરી બતાવનાર ભાગ્યે જ કોઈ જન્મજાત વિભૂતિઓ સાથે લઈને આવે છે. સૌ કોઈને આ ઉપલબ્ધિ પોતાની એકાગ્રતા અને પ્રચંક પુરૂષાર્થના બળ પર મેળવવી પડે છે. સાંસારિક દબ્ટિથી પ્રત્યક્ષ દેખાતા મોટાં કામ પણ એવા લોકોએ જ સંપન્ન કર્યા છે. બદ્મુખી સફળતાઓનો ચશ એમને જ મળ્યા કરે છે. એવા જ લોકો સમાજને સ્થિર રાખી શકે છે અને અસામાજિકતાને ઉલટાવીને ઠીક કરી બતાવે છે. એવા જ લોકોને સમયનો કાચાકલ્પ કરતા તથા વાતાવરણમાં નવજીવનનો સંચાર કરતા જોઈ શકાય છે.

વ્યક્તિની અંદર પ્રતિભાનો વિકાસ કરવાનું શિક્ષણ આપતી સ્કૂલ-કોલેજો ક્યાંચ નથી. એના માટે સિદ્ધાંતોને વ્યવહારમાં ઉતારવા માટેની તક અને વાતાવરણ પોતે જ શોધવી પડે છે. આ પ્રકારની તકો ક્યાંય એક જગ્યાએથી નથી મળતી. એને દાણા વીણનારની જેમ ઝોળીમાં ભરવી પડે છે. પણ આજે એક એવો સુયોગ સામે ચાલીને આવ્યો છે, જેની સાથે સંબંધસૂત્ર બાંધ્યા પછી સૌ કોઈને એવી તક મળી શકે છે કે જેની મદદથી પ્રતિભા વિકાસનું સૌભાગ્ય અચાનક જ હાથ આવી જાય. આવા સુયોગ ક્યારેક ક્યારેક જ સામે આવે છે અને કોઈ વિરલા જ ઓળખીને એનો લાભ ઉઠાવી શકે છે. દનુમાને સમયને ઓળખ્યો અને તેઓ થોડા જ સમયમાં સમુદ્ર ઓળંગવાનું, પર્વત ઉખાડવાનું અને લંકા બાળવાનું યશ મેળવી શક્યા. એને સમયની ઓળખાણ જ કહેવી પડશે. જો તેઓ એ તઠનો-સમયનો સુયોગનો લાભ ઉઠાવી ન શક્યા હોત તો સુગ્રીવના સેવક બનીને જ એમને જિંદગી ગુજારવી પડત.

\*\* \*\* \*\*

Yug Shakti Gayatri - February, 2002 (38



સંસારના સુવિસ્તૃત ઈતિહાસનું ભૂતકાળનું પર્ચવેક્ષણ કરવાથી એ જ એક નિષ્કર્ષ પર પહોંચવું પડે છે કે લાલસા, વાસના અને આકાંક્ષાઓથી તો ઘણા પીડાતા આવ્યા છે, પરંતુ એમાંથી થોડાક જ સફળ થયા. કેમ કે સુસજજ દુકાન મળ્યા છતાં મૂલ્ય ચૂકવવા માટે ખિસ્સામાં કશું જ ન હોવાથી તેમને નિરાશ થઈને પાછા જવું પડ્યું. આ બજારમાં તો એક એકથી ચઢિયાતાં આકર્ષણો છે, પરંતુ બધાં જ તેના બદલામાં કંઈ મળે એમ ઈચ્છે છે. જો તે આપણી પાસે ન હોય તો પછી મૃગતૃષ્ણામાં ભટકતા રહેવાથી થાક અને નિરાશાભર્યા નિઃશ્વાસ છોડતા રહેવા સિવાય બીજું હાથમાં આવવાનું પણ શું છે ? બીજી તરફ એ લોકો છે, જેઓ લાખોના માલસામાનના થોડા સમયમાં જ ખરીદ-વેચાણ દ્વારા નફાની થેલી ભરી લાવે છે.

સંસારમાં એક એકથી ચઢિયાતાં નિર્માણ થયાં. પનામા અને સએઝની નદેરો, પીસાનો ઢળતો મિનારો, ચીનની દીવાલ, અંગકોરવાટનાં ખંડેર, ઈજિપ્તના પિરામિડો, આગરાનો તાજમહેલ, દાવડાનો પુલ જેવાં મદાન નિર્માણો જોતાં લોકો આશ્ચર્ય તો ઘણું કરે છે, પરંતુ એ ભૂલી જાય છે કે આવાં જ સાધનોનો ઢગલો બનાવવા માત્રથી પીછો છૂટવાનો નથી. એ પણ જોવું પડશે કે આની પાછળ કેટલા લોકોની કલ્પનાએ યોજના બનાવીને પ્રત્યક્ષ ઢાંચો ઊભો કરવામાં કેટલી કુશળતા અને એકાગ્રતા નિભાવી છે. સંક્ષેપમાં મનુષ્યનું વર્ચસ્વ જયાં ક્યાંય પણ ચમકે છે ત્યાં આકાશની વીજળીની જેમ કડાકા કરે છે અને તેની ક્ષમતાથી માદિતગાર પણ કરાવે છે.

ડાર્વિનના મતે સામાન્ય માણસને વાંદરાની સંકલ્પશક્તિ જ છે, જે પ્રાણીઓ અને પદાર્થીમાં ઓલાદ કે વનમાવન માનવામાં કોઈ વાંધો ન દોવો જોઈએ. પ્રાણીવિકાસના વિજ્ઞાનીઓ એક જ વાત કદે છે કે સૃષ્ટિની શરૂઆતમાં માત્ર અમીબા જેવા એકકોશીય પ્રાણી ઉત્પન્ન થયાં, પરંતુ તેમનામાં ધર્વસ્વની સંરચના માનવામાં આવે છે, પરંતુ ઈશ્વરનું પ્રચંડ ઈચ્છાશક્તિ વિધમાન દતી, એ ઈચ્છાશક્તિની દિલચાલ દ્વારા મનોબળયુક્ત ક્રિયાકલાપના બળે બનાવ્યો, અન્યથા અન્ય જીવધારી તેની સત્તા-

ઉચિત સ્તરનાં શરીરોનું નિર્માણ થતું ગયું. અંગપ્રત્યંગો બન્યાં, સ્વભાવ અને અભ્યાસ બન્યા તથા તેમને પોતપોતાનાં સાધનો ભેગાં કરવાના અવસરો મળતા ગયા. તેઓ એમ પણ કદે છે કે જડ માનવામાં આવતા પદાર્થો પર પણ પ્રાણી સમુદાયની પ્રચંડ ઈચ્છાશક્તિ કામ કરે છે અને પ્રતિકૂળતાઓની વચ્ચે પણ અનુકૂળતા ઉત્પન્ન કરી લે છે. સમુદ્રના ઊંડાણમાં ઊગેલાં ઉધાનો અને પર્વતશિખરો પર દોડતા પાષાણ-કચ્છપ એ બતાવે છે કે અસ્તિત્વમાં કેવાં આશ્ચર્યનજક પરિવર્તન દોઈ શકે છે. આ બધું કરવામાં એક જ શક્તિ વિભિન્ન રીતે પોતાનાં રૂપ દર્શાવે છે અને ચમત્કાર ઉત્પન્ન કરે છે.

લોકો પૈસાનું, રૂપનું, સૌંદર્યનું, શિક્ષણનું, પદનું, સમૃદ્ધિ અને સહયોગનું મૂલ્ય તો જાણે છે અને તેને માટે લલચાઈને માથે પગ મૂકીને દોડવા જેવી દોડધામ પણ મચાવે છે, પરંતુ જેઓ પોતે અર્દામૂચ્છિત, અર્દામૃત, આળસુ, પ્રમાદી, નિરાશ અને હતાશ સ્થિતિમાં કસાઈ રહેવાનો ઈન્કાર કરી દે છે તેમને જ કઠેવાલાયક ઉપલબ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે. અંદરથી ઊભરાયેલી શક્તિ બહારના દરેક ક્ષેત્રમાં પણ તેના વર્ચસ્વનું પ્રમાણ ડગલે ને પગલે પ્રસ્તુત કરે છે. બધી પ્રજાતિઓ અને બધી સંરચનાઓ એ પ્રમાણ-પરિચય આપે છે કે તેઓ પોતાના સંકલ્પબળે ઊભરી છે અને વર્તમાન સામુદાચિક રૂપ ધારણ કરવામાં સમર્થ થઈ છે. આ જ આધારે એમણે પોતાના નિર્વાદનાં સાધનો ભેગાં કર્યાં છે અને પ્રકૃતિની જરૂરિયાતોને પૂર્ણ કરવા માટે કોઈ અજ્ઞાત પ્રેરણાથી વશ થઈને પોતાને ઢાળી છે. આ સંકલ્પશક્તિ જ છે, જે પ્રાણીઓ અને પદાર્થોમાં વિદ્યમાન રહી તેની અદ્ભુત શક્તિનો પરિચય આપે છે. પ્રાણીઓમાં મનુષ્ય સાચે જ મहાન છે. સૃષ્ટિને ઈશ્વરની સંરચના માનવામાં આવે છે, પરંતુ ઈશ્વરનું વર્તમાન સ્વરૂપ કોણે ઘડ્યું તેનો ઉત્તર શોધતી વખતે

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

બુદ્ધિમત્તા, પ્રતિભા, વ્યવસ્થા, સંરચના, પરિવર્તન વગેરેના અનેક પ્રયોગો જ્યાં ત્યાં થતા રહે છે અને તે બતાવનારને મહાબલી કહેવાય છે. પરંતુ એ ભુલાવી દેવું ન જોઈએ કે સંપૂર્ણ કલા-કૌશલ્યો, નિર્માણો અને સફળતાઓની જન્મદાત્રી એ સંકલ્પશક્તિના રૂપમાં પ્રાણાગ્નિ જ છે, જે ચિનગારીમાંથી વઘતા રહી દાવાનળનું રૂપ ઘારણ કરતી જોવા મળે છે. ઉત્થાન અને પતન તેનાં જ બે વિચિત્ર રમકડાં છે.

જે વખતે જર્મની દ્વારા ઇંગ્લેન્ડ પર દિવસરાત અણુબોમ્બની ભચંકર વર્ષા થઈ રહી હતી ત્યારે બધાને એમ જ લાગતું હતું જાણે હમણાં જ ઇંગ્લેન્ડનો પરાજય થઈ જશે. એ ઘોર નિરાશાના દિવસોમાં પણ તે દેશના વડાપ્રધાન ચર્ચિલે એ જ કહ્યું કે ઇંગ્લેન્ડ હારી શકતું નથી. તે આજે નહિ તો કાલે જીતીને જ રહેશે. તેમણે એક નવા ઉદ્ધોષના રૂપમાં 'વી' શબ્દ ઘેર ઘેર દરેક સામાન પર અંકિત કરાવવાનો નિર્દેશ આપ્યો, જેનો અર્થ થતો હતો-વિજય. 'વી' ફોર વિક્ટરી.

બીજા મहાયુદ્ધના સમયે જયારે વિનાશનાં વાદળો છવાઈ ગયાં દતાં અને મિત્રદેશોની દાર અતિ નિકટ દતી ત્યારે સાયપ્રસ દ્વીપ (માલ્ટા)માં સ્ટાલિન રુઝવેલ્ટ એક જલચાન પર ગુપ્ત ચોજના બનાવવા નીકબ્યા. બન્ને સાથીઓ પરાજયનું દબાણ દળવું કરે એવી યોજના બનાવી રહ્યા દતા. એકલા ચર્ચિલ જ અસદમત દતા. એમણે કહ્યું, આપના દેશોનું જે થાય તે, પરંતુ અમારો ઈંગ્લેન્ડ તો જીતીને જ રદેશે. આટલો દઢ આત્મવિશ્વાસ જોઈને બન્ને સાથી દંગ રદી ગયા અને પછી અંતિમ પરાજયમાંથી બચવાની જગ્યાએ વિજય પછી લેવામાં આવતાં પગલાં અંગેનો નિર્ણય કરીને પાછા વળ્યા. પાછા આવીને એમણે એવી યોજના કાર્યોન્યિત કરી કે જોતજોતામાં પાસું પલટાઈ ગયું અને મિત્ર રાષ્ટ્રો વિજયી થઈને રહ્યાં.

સ્મૃતિની જેમ વિસ્મૃતિ પણ મનુષ્યના સ્વભાવમાં સામેલ છે. પરંતુ એ દુર્ગુણ આપણા આત્મગૌરવને અને ઓજસ, તેજસ, વર્ચસને જ ભુલાવી દે એટલી દદે પહોંચી જાય તો તેને શું કઠીએ ? આજે કંઈક એવું જ સમ્મોદન-વ્યામોદ કોઈ શેતાન દ્વારા ફેલાવી દીધું દોય એવું લાગે છે, જેથી આપણે

સહાયતાને કેમ માન્યતા ન આપત ?

ઇતિહ્યસ સાક્ષી છે કે જયારે જયારે જે વર્ગોએ જે ક્ષેત્રમાં પરાક્રમ કર્યાં છે તેણે તે જ ક્ષેત્રમાં આશાજનક સંકળતાઓ મેળવી છે. અગ્નિ પ્રજ્જવલનથી માંડીને પૈડાંની શોઘ સુધી એનો પરચિય મળે છે, જેણે અનેકવિધ સાધનો, નમૂનાઓ તથા ઉદાહરણોને જન્મ આપ્યો અને આજની પ્રગતિની રૂપરેખા કષિ, તેણે ક્યારેક પશુપાલન, બનાવી. વસ્ત્રનિર્માણ, ભવનનિર્માણ, વ્યવસાય વગેરેની મદદથી પ્રગતિની નવી સંભાવનાઓ શોધી દશે. તે સમયે ભાષા અને લિપિની શોધ એક અતિ ક્રાંતિકારી માધ્યમ માનવામાં આવ્યું હશે. જેઓ વનવાસીની केम यायावर छवन वीतावता हता अने आहिम કાળની ઉપઠાસાસ્પદ સ્થિતિમાં રહેતા હતા, તેમની ધર્મ, સમાજ અને શાસનના ગઠનમાં આ જ ભારે સફળતા હતી. યૈજ્ઞાનિક શોધથી સુસજિજત દુનિયા જયારે ઘડવામાં આવી રહી હતી ત્યારે જાણે પ્રકૃતિ પર વિજય મેળવવાનાં નગારાં જ વાગવા લાગ્યાં. હવે તો એવા અણુશસ્ત્રોના ભંડારો પણ ભેગા કરવામાં આવ્યા છે કે જેથી સખ્ટાની આ સુંદર સંરચના ધરતીને જોતજોતામાં ધૂળ બનાવીને અંતરિક્ષમાં ઉડાડી શકાય. આ રીતે મનુખ્ય ઈશ્વરનો સમર્થ સહાયક પણ સિદ્ધ થાય છે અને કહર દરીફ પણ. ચેતનાના નામે જાણવામાં આવતી આ સત્તા વાસ્તવમાં કોઈ પ્રચંક સંકલ્પશક્તિના વશમાં રહે છે અને એના જ ઈશારા પર કઠપૂતળીની જેમ નાચતી રદે છે. એની જ ન્યૂનાધિકતાથી મનુષ્ય સુદ્ર અને મहાન બને છે. તે ઉચ્ચસ્તરીય બને ત્યારે દેવ અને નિકષ્ટતા અપનાવે ત્યારે દૈત્યનો ઉદ્ભવ થાય છે. જે દૈવી શક્તિઓથી સંપન્ન હોય છે તે જ સિદ્ધપુરૂષ કે દેવમાનવ કહેવાય છે. મનુષ્ય વાસ્તવમાં એક ભટકી ગયેલો દેવતા છે. જો તેને ભ્રમજંજાળમાં ભટકવું ન પડે તો નિઃસંદેઠ કોઈ પણ લક્ષ્યને શબ્દવેધી બાગની જેમ વીંઘી શકે છે. અહીં જે કાંઈ આશ્ચર્યનજક જોવામાં કે સાંભળવામાં આવે છે તેનો ઉદગમ મનુષ્યનો સંકલ્પ જ છે. જેને બીજા શબ્દોમાં પ્રાણ કે પ્રાણાગ્નિ પણ કઠી શકાય છે. તેને જેણે જે પ્રમાણમાં જે ક્ષેત્રમાં પ્રાપ્ત કરી લીધો તે સ્તરે એ કતકત્ય થઈ ગયો એમ સમજવું જોઈએ.

દતપ્રભ બનીને પોતાને દીન-દુર્બળ, અશકત, અસંહાય, અભાગિયા વગેરે સમજવા લાગ્યા છીએ. જો તેમને તેમની હિંમત પર વિશ્વાસ હોત તો મુશ્કેલમાં મુશ્કેલ વિધ્ન-બાધાઓનો સામનો કરીને અત્યાર સુધી કોણ જાણે ક્યાંથી ક્યાં પહોંચી ગયા ઠોત.

થોડા સમય પહેલાંની જ વાત છે. સાયબેરિયાના દિમપ્રદેશમાં બંદી બનાવવામાં આવેલા કેટલાક કેદીઓ એ દુર્ગમ ક્ષેત્રમાંથી ભાગી નીકળ્યા. લગભગ ચાર હજાર માઈલના અતિ દુર્ગમ અને આહારસામગ્રી રહિત ક્ષેત્રને પાર કરીને કોઈ રીતે ભારત આવી પહોંચ્યા. તે પછી તેમને સન્માન સહિત તેમના દેશ પોલેન્ડ પહોંચાડવામાં આવ્યા. આ અસામાન્ય સ્થિતિનો અસામાન્ય પરાક્રમ છે.

અગણિત આંદોલનોના યોજનાકારો તેમની લગનને સાકાર બનાવી રહ્યા છે. આની પાછળ સૂચોગ અને સહ્યોગનો પણ એક ભાગ હોઈ શકે છે. પરંતુ મહત્ત્વ એ પ્રચંક આત્મવિશ્વાસનું જ રહ્યું છે. તેના પર જ પ્રગતિનું માળખું ઊભું થાય છે. સાધનો અનાચાસે જ ભેગાં થતાં નથી, એ માટે પોતાને એટલા પ્રામાણિક અને પ્રખર બનાવવા પડે છે કે સ્વેચ્છાએ સહ્યોગ પ્રાપ્ત થવામાં કોઈ કમી ન રહે.

આ દિવસોમાં જ મનુષ્ય સમુદાયના એક વર્ગને આત્મવિસ્મૃતિના દલદલમાંથી બહાર કાઢીને પ્રબળ પ્રતિભાનો ઘની બનાવવાનો છે. આ પ્રયાસને સર્વોચ્ચ પ્રાથમિકતા મળવાની છે. કેમ કે આ જ દિવસોમાં કોઈ સમર્થ વ્યક્તિઓ દ્વારા અત્યધિક મહત્ત્વપૂર્ણ કાર્યો થવાની પ્રતીક્ષા પરોક્ષ ચેતના કરી રદી છે. મનુષ્યસ્વભાવમાં, પ્રચલનમાં, સમર્થતાના ક્ષેત્રમાં ખૂબ જ અનિચ્છનીયતાઓ એકત્રિત થઈ ગઈ છે. એ નરક જેવા દુર્ગંધિત કચરાને દટાવવા માટે એવી લડાચક પ્રવૃત્તિ જોઈએ, જે તોફાન બનીને વરસે અને જે હટાવવાનું અને મિટાવવાનું છે તેને હટાવીને જ રહે. આ કાર્ચ વિકસિત પ્રતિભાઓ જ કરી શકે છે. સર્જન એટલું અને તે એવા સ્તરનું થવાનું છે

જાણે ખંડેરોને ભેગા કરીને તેમના સ્થાને નવેસરથી ભવ્ય ભવન ઊભાં કરવાના દોય. એ માટે વાદળાં જેવા સશકત સમુદાયની આવશ્યકતા છે, જે તપતા ધરાતલને પોતાની વર્ષા દ્વારા જળમગ્ન બનાવી દે.

ધરતી પર લીલું ધાસ ઉગાડી તેને મખમલી લીલોતરીથી સજાવી દે.

સૈન્ય-શિભણ. વ્યવસાય-વિદ્યાલયો. વ્યાયામશાળાઓ. વિદ્યાલયો કે કલાકેન્દ્રોની કમી નથી. પરંતુ દુર્ભાગ્ય એક જ વાતનું છે કે પ્રતિભા પરિષ્કારની સાંગોપાંગ વ્યવસ્થા ક્યાંય નથી. આ માર્ગમાં મોટી મુશ્કેલી એ છે કે અંતઃકરણના ઊંડાણમાંથી પ્રાણચેતના ઊભરાચ છે, પરંતુ એ ગઠન દ્વાર સુધી પહોંચવાના, ખોદવાનાં અને તેને બહાર લાવવાનાં ઉપકરણોનો એક રીતે સર્વથા અભાવ જ થઈ ગયો છે. આ જ કમી ઠોવાને કારણે કોઈ અન્ય ક્ષેત્રનો વિકાસ ભલે થઈ જાય, પરંતુ એવી પ્રચંડ પ્રતિભાવાન વ્યક્તિઓનું દર્શન થઈ નદિ શકે, જે નવચુગની મહાન આવશ્ચકતાઓને જોતાં વિદવંસ સાથે લડવાની અને સર્જનને સાકાર બનાવવા માટેની પોતાની વધારાની હિંમતનો પરિચય આપી શકે.

### **0 0 0**

तुङनेपनुं એङ गद्यडाप्य छे. ''हुं ४४ रह्यो हतो. सुमसाम स55 पर लेयो એક मूज्या किणारीने. जूज दुर्जण हतो. यायना हती **એ**ની આંખોમાં, આપવાની ઇચ્છા થઇ, પણ भारा जिस्सामां इशुं ४ नहोतुं. એક पैसो पश नहि. शुं ५ रूं ? छेपटे में जेनो हाथ पडडी तीधो. એने छांंચडयो અने माथे हाथ इरण्यो. आशा आंधी, हुं नहि तो जीओ डोर्वड मटट डरशे. आप हताश न थशो.'' मिक्षडना होठ हात्या. जोत्यो - ''मारा ठंडा हाथने तमे तमारा गरम हाथथी पडडचो **जेनाधी ४ गरमी म**णी. जेटलाथी पए। घएी राहत मणी. हुं आपनुं अहेसान नहि वूर्सु.' हुं धीमा ऽगते आगण पट्यो. पिथारतो हतो व्हार जोत्यूं जने नवो मार्ग जताण्यो. આવા नाना-नाना प्रसंगो मनुष्यने श्रेष्ठ जनाववामां महत्त्वपूर्श लूमिडा निलावे छे. आवा अवसर गूडी न ४वाय. चेनुं ६रेडे ध्यान राजपुं लेईजे.

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવની અમૃતવાણી )

# યૂગ મનીષા જાગે તો ક્રાંતિ થાય

ગાયત્રી મંત્ર અમારી સાથે સાથે,

ધીમદિ ધિયો યોનઃ પ્રચોદયાત્ ।

અબ્રાહ્મ લિંકને પાલમિન્ટના ટેબલ પર એક ઠીંગણી મહિલાને ઊભી કરતાં કહ્યું, ''આ તે મહિલા છે જેણે મારો સંકલ્પ પૂરો કરીને બતાવ્યો." અબ્રાહમ લિંકને પોતાના આત્મા અને ભગવાન સામે અમેરિકાના માથેથી એક કલંક દૂર કરવાના સોગંદ લીધા હતા. ક્યું કલંક ? કલંક એ હતું કે દક્ષિણ અમેરિકામાં નીગ્રો લોકોને ગુલામ બનાવીને તેમની પાસે જાનવરો જેવું કામ લેવામાં આવતું. કાયદો ગોરાઓના પક્ષમાં હતો. આવી પરિસ્થિતિમાં એક રત્રી લિંકનની પ્રતિજ્ઞા પૂરી કરવા માટે કટિબદ્ધ થઈ. ते स्त्रीनुं नाम हेरियट स्टो हतुं. सिंडने पासमिन्टना મેમ્બરોને કહ્યું, 'આ એ જ મહિલા છે, જેણે લખેલાં પુસ્તકે અમેરિકામાં ઊથલપાથલ મચાવી દીધી. લાખો માણસો ધ્રુસકે-ધ્રસુકે રડ્યા. લોકોએ કઠી દીધું કે જે લોકો આ રીતે જુલમ કરે છે, તેમનો અમે વિરોધ કરીશું.'

તમે એમ સમજો છો કે લિંકન નીગ્રો અને નીગ્રોની લડાઈની વાત કરે છે ? ના, નીગ્રો પાસે ન દ્વિચાર હતા ન તાકાત હતી. તેમની પાસે તો આંસુ હતા. તેઓ તો માત્ર રડી જ શકતા **હતા. લડાઈ ગેરા-ગેરા** વચ્ચે થઈ. એટલું ભયાનક યુદ્ધ ઉત્તર અને દક્ષિણ અમેરિકા વચ્ચે થયું કે વ્યાપક ખુવારી થઈ. તેનું પરિણામ એ આવ્યું કે નીગ્રો લોકોને તેમનો અધિકાર મળી ગયો. આનું શ્રેય પેલી મદિલાએ લખેલા પુસ્તક કે જેનું નામ ''ટોમકાકાની કેબિન'' ને ફાળે જાય છે.

એક સામાન્ય મદિલાના અંતઃકરણના પોકારથી લખાયેલું આ પુસ્તક પ્રત્યેક વ્યક્તિના મર્મસ્થાન અને અંતઃકરણને સ્પર્શી ગયું અને માત્ર અમેરિકા જ નહિ, આખા વિશ્વમાં ઊથલપાથલ મચાવી. આ પુસ્તકના પ્રત્યેક વાચકે કહ્યું કે અમે આવો જુલમ નદિ થવા છે. માણસની તાકાત, વિચારોની તાકાત નષ્ટપ્રાય દઈએ. લિંકને ગુલામીની પ્રથાની નાબૂદીના સોગંદ બની ગઈ છે. આપણે કોઢી બની ગયા છે. કોનો વાંક

લીધા હતા, પરંતુ તે એકલા કશું કરી ના શકત કારણ ૩૦ ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ તત્સવિતુવરેણ્યં ભર્ગે દેવસ્ય કે, તેમની સરકાર ગોરાઓની હતી. કાળાઓનો કોઈ દિમાયતી ન હતો. પરંતુ તે મહિલાના પુસ્તકે લોકોના દિલમાં આગ લગાડી દીધી અને એક એવી તીવ્ર વેદના પેદા કરી કે પ્રત્યેક વાંચનારે કાયદો પોતાના હાથમાં લઈ બધાને ઠીક કરવા માંડ્યા. બધાને જ સમાન અધિકાર મળ્યો ત્યાર પછી ગૃહ્યુદ્ધ ખતમ થયું.

> વિચાર દંમેશાં માણસના મન પર સવાર રહેતા હોય છે. ક્યારેક ખાવા-કમાવાનો, ક્યારેક **ખેતીવાડીનો, ક્યારેક બદલો લેવાનો વિચાર મન** પર છવાયેલો રહે છે. જ્યારે દર્શન માણસના અંતરાત્મા સાથે સંબંધ રાખે છે, જે સંપૂર્ણ સમાજને એક દિશામાં લઈ જાય છે. માણસની જિંદગીમાં કે સંસ્કૃતિમાં સૌથી મૂલ્યવાન વસ્તુનું નામ છે-'દર્શન'. ર્દિદસ્તાનના ઇતિદાસમાં એક વિશેષતા છે. માણસની અંદરનો ભગવાન જીવિત છે. તેને કોણે પેદા કર્યાં ? દર્શને. આટલા ઋષિઓ, મઠામાનવો, કોણે પેદા કર્યા? આનું જ નામ દર્શન કે જે માણસને હચમચાવી **દે છે, ઓગાળી દે છે,** બદલી નાખે છે. આપણી આબોદવા નદિ, શિક્ષણ નદિ, દર્શન બદુ જ શાનદાર રહ્યું છે. તેણે જ માણસોને એટલા શાનદાર બનાવી દીધા કે આ દેશ દેવતાઓનો દેશ કહેવાયો. તેની બીજી સરખામણી સ્વર્ગ સાથે પણ થતી હતી. સ્વર્ગ ક્યાં દશે ? જ્યાં દેવતાઓ વસતા દશે ત્યાં. ઇમર્સને ઘણાં પુસ્તકો લખ્યાં છે. પ્રત્યેક પુસ્તકના પહેલા પાના પર લખ્યું છે કે ''મને નરકમાં ઘકેલી દો, તો ત્યાં પણ હં સ્વર્ગ બનાવી દઈશ.'' આનું નામ જ દર્શન. આજની સ્થિતિનું શું કઠેવું ? મિત્રો, આપણા બધાના જ માથા પર એક નિમ્નતા છવાઈ ગઈ છે. આપણા વિચારો એટલા વાઠિયાત થઈ ગયા છે કે મનુષ્યની અમૂલ્ય જિંદગીને આપણે ખતમ કરી નાખી

> > Yug Shakti Gayatri - February, 2002<mark>(42</mark>

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

જે કમજોર પડી ગયું છે.

આજે માણસની એક જ સભ્યતા બચી છે અને તે છે તેનું ભ્રષ્ટ ચિંતન. તેની પાસે વસ્તુઓની કમી નથી. માણસ પાસે જરૂરિયાત કરતાં વધારે વસ્તુઓ છે. માણસનું ચિંતન ભ્રષ્ટ થઈ જવાને કારણે એટલું બધું હોવા છતાં તેને લાગે છે કે ઘણું ઓછું છે. માનસિક ગરીબી તેના પર સવાર થઈ ગઈ છે. પરિસ્થિતિઓ, દરિક્રતા, મુસીબતો તેના લખ્ટ ચિંતનના કારણે તેના પર સવાર થઈ ગઈ છે. આખા વિશ્વનું, આખા સમાજનું અને દરેક વ્યક્તિનું દર્શન ભ્રષ્ટ થઈ રહ્યું છે. માટે જ માણસ દુષ્ટ બની રહ્યો છે. ખરેખર આવા માણસોને રોકવા જોઈએ. પરંતુ એક મચ્છરને પકડીને મારવો અશક્ય છે. માટે તે પઠેલાં ગંદકીને સાક કરવી જોઈએ જેને કારણે મચ્છરો પેદા થાય છે. આપણે માખી મચ્છરને મારી ન શકીએ. તેમનો નાશ ગંદકી દૂર કરીને જ થઈ શકે. સમસ્યાઓને મારવાની જગ્યાએ સમસ્યાઓ જેમાં ઉદ્ભવે છે એવા સડેલા માનસને સુધારવું પડશે. બધું **દોવા છતાં ચિંતનની ભ્રષ્ટતા દ**શે તો જેમ દીવાસળી પોતે બળે છે અને બીજાને પણ બાળે છે તેમ પોતે પણ બળશે અને બીજાઓને પણ બાળશે.

આજે આખા સમાજમાં ભ્રષ્ટ ચિંતન અને દુષ્ટ આચરણ છવાચેલું છે. આ બધાનું મૂળ એક જ છે. જગ્યાએ છે અને તે છે માણસનું લખ્ટ ચિંતન અને ઉચ્ચ જીવન જીવવાની શૈલી શિખવાડતી વિદ્યા, જેને પ્રવાસ કરી રહ્યો હતો ત્યારે મને નાગાલેન્ડ જવાની દર્શન કઠે છે તેનો અભાવ. સુકરાતે તેના જમાનામાં સમાજને એક દિશા આપવાનું શરૂ કર્યું તે છે દર્શન. સુકરાતનું દર્શન જ્યારે વિદ્યાર્થીઓને ભણાવવાનું શરૂ થયું ત્યારે ઠકુમત ઠાલી ગઈ. ઠુકમ થયો કે આ માણસ દેશબ્રોઠી છે. તેને ઝેર પિવડાવી દેવું જોઈએ. ડાકુ-ચોરનો આતંક એકાદ સમાજને દલાવી શકે, પરંતુ દાર્શનિક આખી દુનિયાને દલાવી નાખે છે. ઇસુ સંત નહિ, પરંતુ એક દાર્શનિક દેતા. સંતો તો સમાજમાં ઘણા મળી આવશે. દું બાવાઓની વાત નથી કરતો કે જેઓ એક પગ પર ઊભા રહે છે કે પાણી પીતા નથી. ઈસ એક દાર્શનિક દ્વા. તેમણે કે કોઈ મનોકામના દોય તો તેમને કદો. લગભગ સમયને બદલવાનું દર્શન આપ્યું હતું. દર્શન તેને કહે પચાસ-સો નાગા ત્યાં બેઠા હતા. એકબીજા સાથે

છે? ફક્ત એક જ કમી છે અને તે છે માણસનું દર્શન, છે જે માણસના અંતરને, આત્માને, હૃદયને સ્પર્શે. લેખકો, કવિઓ તો ઘણા છે, પરંતુ એવા દાર્શનિક કોઈક જ હોય છે. જે તે સમયની વિચારધારાને બદલી નાખે છે.

એક ઉદાહરણ આપું. રુસો નામના એક દાર્શનિકે મસ્તિષ્કને સ્પર્શે તેવો. અંતરને સ્પર્શે. સમાજવ્યવસ્થાને પ્રભાવિત કરે તેવો એક વિચાર આપ્યો. રુસોના દર્શનને લોકશાઠી નામથી ઓળખવામાં આવ્યું. શરૂઆતમાં ડેમોક્રેસીની મજાક ઉડાડવામાં આવી હતી. તેનાં આ દર્શનને કારણે તેને પાગલ ઠેરવવામાં આવ્યો. પ્રજા ઉપર રાજ તો એક રાજા જ કરી શકે, પરંતુ પ્રજા જ પ્રજા પર રાજ કરે એ કેવું. પરંતુ આ પાગલની વાતે આખી દુનિયાને દલાવી દીધી અને સીધી કે આડકતરી રીતે ડેમોક્રેસી બધાએ અપનાવી લીધી. બીજું એક નામ છે નિત્સે. તેમણે કહ્યું હતું કે પ્રત્યેક વ્યક્તિએ સુપરમેન બનવું જોઈએ. પોતે પોતાનો વિકાસ કરવો જોઈએ અને બીજાઓને પણ ઊંચા ઉઠાવવા માટે પ્રચત્ન કરવો જોઈએ. આ નિત્સેની ફિલોસોફી દ્વી. આ બધું દું તમને એટલા માટે કઠી રહ્યો છું કે તમે સમજો કે દર્શન કેટલી જબરદસ્ત વસ્તુ છે. દર્શન એ વસ્તુનું નામ છે, જે કામોને, મુલ્કોને, પરિસ્થિતિઓને બદલી નાંખે છે. તે સારું હોય કે ખરાબ હોય, છતાં બહુ તાકાતવાન હોય

જ્યારે હું મારા મિશન માટે સિલોન તથા દિબ્રુગઢ ઈચ્છા થઈ, સાથે મિશનના કાર્યકર્તાઓ પણ દતા. જેઓ દુભાષિયાનું કામ કરવાના હતા. તેમની જીપમાં બેસી હું નાગાલેન્ડ પહોંચ્યો. હું એ નાગાઓની વચમાં પહોંચ્યો. જેઓ રેલગાડીને ઉથલાવી દેતા હતા અને તીરકમાનોથી સૈન્ચના નાકે દમ લાવી દીધો હતો. નાગાઓના એક ગામમાં ચબૂતરા પર મને બેસાડી દીધો અને કાર્યકર્તાઓએ તેમને કહ્યું કે આ અમારા ગુરુજી છે, મહાત્મા છે, આશીર્વાદ આપે છે. કોઇને કોઈ દુ:ખ હોય તો તેમને કહો. એવું ના કહ્યું કે તેઓ વિદ્વાન છે કે મિશન ચલાવે છે. ફક્ત એટલું જ કહ્યું

Yug Shakti Gayatri - February, 2002 (43

તેઓએ અંદરોઅંદર વાત કરી. તેમણે એકબીજાને કહ્યું દોય કે આ કામો ખોટાં નથી તો એવા ભગવાનને પૂછી જોયું, પરંતુ તેમને કોઈ દુઃખ નહોતું. ખાવાનું મળી રહે છે. રહેવા ઝૂંપડી છે. પહેરવા ચામડું મળે છે અને મોજ કરીએ છીએ. અમને વળી કેવું દુઃખ ? એક ધરડો નાગો ઉઠ્યો અને દુભાષિયાને કહ્યું, 'આ સ્વામીને પૂછો કે તેમને કોઈ દુઃખ તો નથી ને ?' મને કહ્યું કે અમારે લોકોને તો કોઈ પરેશાની નથી, પરંતુ જો તમે ભૂખ્યા હો, તો થોડા ચોખા પડ્યા છે. અમારા દરવાજા પરથી ભૂખ્યા ના જશો. હું સમજી ગયો. માણસનું દર્શન આવું દોવું જોઇએ. નાગાઓએ નાગાલેન્ડ ન બનાવી દીધું. તેનું કારણ શું ? એનું કારણ તેમનું આ દર્શન છે. જે કાંઈ અમારી પાસે છે તેના વડે ખુશીથી જિંદગી જીવીશું. કોમ, સમાજ અને જાતિઓ હંમેશાં દર્શનના આધાર પર જ ઊંચી ઉઠી છે. આ દર્શન પેદા કરવાનું કામ મનીષીઓનું છે. દર્શન પેદા કરનારી મોતાનું નામ છે-મનીષા. 'મનીષા' કેવી हોય છે ? મનીષા એવી દોય છે જે બુદ્ધના અંતરમાંથી પ્રગટ થઈ.

બુદ્ધે જમાનાને જોયો હતો. ઘણો જ ખરાબ જમાનો હતો. માંસ, મદિરા, મઘ, મુબ્રા, મૈથુન-એ પાંચ જ વસ્તુઓ જીવનનો આધાર હતી. આજના સમયમાં જે વામમાર્ગ છે તે જ તે વખતનો ધર્મ હતો. આવી પરિસ્થિતિમાં બુદ્ધ નામનો એક માણસ ઊભો થયો. બુદ્ધ કોને કદેવાય ? બુદ્ધ વિચારશીલતાનું ભાવનાશીલતાનું પ્રતીક છે. લોકોને દિશા આપનારને બુદ્ધ કઠે છે. કથાવાચક, ધર્મોપદેશકો તો તે જમાનામાં પણ હતા, પરંતુ મનીષીના રૂપમાં માત્ર બુદ્ધ જ આગળ આવ્યા. તેમણે લોકોને કહ્યું, 'બુદ્ધં શરણં ગચ્છામિ'. એટલે કે બુદ્ધિની, વિવેકની, સમજદારીની શરણમાં રહો. તેમણે લોકોને કહ્યું કે આજના વિચારો, રીતરિવાજો, વૃત્તિ-પ્રવૃત્તિઓ સાચી સાબિત થાય તો સ્વીકારો, નદિ તો તેમનો ત્યાગ કરો. લોકોને તેમની વાતનો અસ્વીકાર કર્યો. જે વાતો અમારા બાપદાદાઓ કરતા તે કેવી રીતે ખોટી હોઈ શકે ? તેમનો વિરોધ કરવામાં આવ્યો. યજ્ઞોના નામે તેઓ પ્રાણીઓ અને અશ્વમેઘના નામે ઘોડાઓનો વધ કરતા હતા. આમાં કોઈ અનર્થ થાય છે તેવું સ્વીકારવા તૈયાર ન હતા. બુદ્ધે કહ્યું કે જો ભગવાને

પણ ના માનવા જોઈએ. તેમણે વેદોને માનવાનો પણ ઈન્કાર કરી દીધો. કારણ કે તેનો પણ અનર્થ કરવામાં આવતો હતો. તેમણે કહ્યું કે બુદ્ધિ-વિવેકની શરણમાં જાઓ. તેઓ બાબાજી નદિ પણ મનીષી ମୋ.

મનીષી માણસની સમસ્યાઓનું સમાધાન કરે છે, વ્યક્તિને તૈયાર કરે છે. સમર્થ બનાવે છે. સોક્રેટિસને તૈયાર કરનારનું નામ એરિસ્ટોટલ હતું. શિવાજીને તૈયાર કરનારનું નામ ગુરુ રામદાસ હતું. ચંદ્રગુપ્તની પાછળ ચાણક્ય અને વિવેકાનંદની પાછળ રામકૃષ્ણ પરમદંસ દતા. આ બધા કોણ દતા? તેઓ બધા મનીષીઓ દતા. મનીષી વિચાર નહીં દર્શન આપે છે, દર્શનને જીવીને બતાવે છે અને અનેકોનું જીવન ઉચ્ચ બનાવી દે છે.

લાલાજી તે જમાનાના પ્રખ્યાત વકીલ અને ર્કોન્નેસના નેતા હતા. એક વખતે સાંજે કોઈ જરૂરી કામ અંગે ઘોડાગાડીમાં જવાનું હતું. કોચવાન ઘોડાગાડીની બત્તી સળગાવવા લાગ્યો, બેદરકારીને કારણે ત્રણ સળીઓ બળી ગઈ. લાલાજીએ કોચવાનને ધમકાવ્યો અને કહ્યું-''આવા નકામા પૈસા વેડકે છે ? પૈસાની કિંમત નથી સમજતો?'' લાહોરમાં અનાથાલય બની રહ્યું હતું. કમિટીના સભ્યો લાલાજી પાસે કાળો માત્રવા આવ્યા. બે કારણ્ગના લીધે તેઓ અકળાતા હતા, એક તો તેઓ જવાની તૈયારીમાં હતા અને બીજું તેમનું ધ્યાન પેલો કોચવાન નકામી સળીઓ બાળતો હતો તેમાં હતું. પાસે ઊભેલા લોકોને આવવાનું કારણ પૂછ્યું. પેલા લોકોએ બધી હકીકત કહી સંભળાવી. લાલાજીએ દસ હજાર રૂપિયાનો ચેક લખી આપ્યો. પૈસા ઉધરાવવા આવેલામાંથી એકે આશ્ચર્ય વ્યક્ત કર્યું-''આપ આ ત્રણ સળીઓ બળવાના કારાગે કોચવાનને ધમકાવતા હતા, તેથી અમને લાગતું હતું કે આપ કશું નહિ આપો, પરંતુ આપે તો આટલી મોટી રકમ આપી તેથી અમને આશ્ચર્ય થાય છે.'' લાલાજીએ કહ્યું - ''એવો કરકસરિયો સ્વભાવ રાખવાના કારણે જ આટલું બચાવી શક્યો છું અને એના લીધે જ આપની થોડી સેવા કરી શક્યો છું.''

तमे इहेशों हे दर्शन तो जब्रीनाथ, अञन्नाथ हे इरशे ते पोतानी जतने धन्य जनायी सेशे, छपन સાર્થક બનાવી લેશે. આજે બુદ્ધિવાદ જ ચારે બાજુ છવાયેલો છે. 'નો ગોડ, નો સોલ'ની વાતો આજનો જમાનો કહી રહ્યો છે. આ કોની વાત છે ? નાસ્તિકોની, વૈજ્ઞાનિકોની, બુદ્ધિવાદીઓની ? તેમણે મૌસમ બગાડી છે, ના, તેમનાથી વધારે તો ધાર્મિકોએ, પંડિતોએ, બાબાજીઓએ બગાડી છે, જેઓ ઉપદેશ તો ધર્મનો આપે છે, પરંતુ તેમના જીવનમાં ધર્મનું આચરણ રતીભાર પણ જોવા મળતું નથી. પૂજારીઓની લીલા દેવીને સંભળાવવામાં આવે તો દેવી શરમાઈ જાય. ધર્મ અને વિજ્ઞાને બધાને ઠીક કરવાં પડશે. આ કામ મનીષા કરશે. આ ધર્મ બદલવો પડશે. વિજ્ઞાન ક્રારા દિગ્ભાંત પેઢીનું માર્ગદર્શન પણ મનીષાએ જ કરવું પડશે. તમારે યુગની જરૂરિયાતોને પૂરી કરવી પડશે. માણસની અંદરની આસ્થાઓ નબળી પડી ગઈ છે. તેમને ઠીક કરવી પડશે. આજની ભાષામાં વાત કરવી પડશે અને લોકોનું સમાધાન કરવું પડશે. વિજ્ઞાનની ભાષામાં, નીતિની, ધર્મની, સદાચારની, આસ્થાની વાત કરવી પડશે અને બધાને માર્ગદર્શન આપવું પડશે. બધાને બતાવો કે આદર્શોને સંદેવ જીવનમાં ઉતારવાથી ફાયદો જ થયો છે, કોઈને નુકસાન નથી થયું.

અબ્રાહ્મ લિંકને ટેબલની ઉપર ઊભી કરીને કહ્યું કે આ 'સ્ટો' છે, જેણે અમેરિકામાંથી ગુલામીના કલંકને દૂર કરી દીધું. તમે શું કરવા માંગો છો ? દું ભારતીય સંસ્કૃતિને ટેબલ ઉપર ઊભી કરીને એ કઠેવા માગુ છું કે આ એ સંસ્કૃતિ છે, જેણે દુનિયાનો કાયાકલ્પ કર્યો છે અને આજે પણ તે દનિયાને માર્ગદર્શન આપવા સક્ષમ છે. તેણે જ મનીષીઓ પેદા કર્યા છે. જો મનીષીઓ ભાગી જાય તો દેશ, સમાજ, સંસ્કૃતિ અને આખા વિશ્વનું કલ્યાણ થશે. ભગવાન કરે મનીષા જાગે અને જમાનાને બદલે. મારો આ સંકલ્પ છે ને હું તે પૂરો કરી બતાવીશ. તમને પણ જોડાવા આમંત્રિત કરું છું.

30 શાંતિ: ।

\*\*\*\*

સોમનાથનાં થાય છે. ભાડું ખર્ચીને જે દર્શન તમે કરો છો તે દર્શન નથી. દર્શન તે છે જે જમીલાએ કર્યું. જમીલાએ આખી જિંદગી પૈસા ભેગા કર્યા અને કઠેતી હતી કે હું કાબા જઈશ અને દર્શન કરીશ. જવાના સમયે દુકાળ પડ્યો. પાણીના અભાવે અનાજ પેદા ન થયું. લોકો ભૂખે મરવા લાગ્યા. જમીલાએ નક્કી કર્યું કે તે હવે હજ કરવા નહિ જાય. તેણે કહ્યું કે આ પૈસાથી માણસો, બાળકો માટે પાણી અને ખાવાનો બંદોબસ્ત કરવામાં આવે. આને દર્શન-કિલોસોકી કહે છે. જ્યારે ખુદાને ઘેર મિટિંગ થઈ તેમાં ચર્ચા કરવામાં આવી કે કોની હજ કબૂલ કરવામાં આવે ? બધા કરિશ્તાઓની મિટિંગમાં માત્ર એક જ વ્યક્તિની હજ કબૂલ થઈ અને તેનું નામ છે-જમીલા. ફરિશ્તાઓએ કહ્યું કે તેમના રજિસ્ટરમાં જમીલાનું તો નામ જ નથી. ત્યારે ખુદાબંદે સમજાવ્યું કે તે હજ કરવા નથી ગઈ, પરંતુ કાબાના ઈમાનને, પ્રેરણાને સમજીને દુજ કરીને મેળવી શકાય છે તે ઘેર જ બેસીને તેણે મેળવી લીધું. માટે જ ફક્ત જમીલાની જ દજ કબૂલ કરવામાં આવી.

મિત્રો, દું તમને દર્શનની વાત કઠેતો દતો. જે દર્શનને જન્મ આપે છે તે મનીષા છે. મનીષાને ઋતંભરા પ્રજ્ઞા પણ કઠી શકાય. બીજા શબ્દોમાં તેને ગાયત્રી કઠી શકાય. શ્રેષ્ઠ ચિંતન કરનારાઓના સમૂદને મનીષા કદે છે. આ જ મનીષાનું આપણે આદ્વાન કરીએ છીએ, પૂજા કરીએ છીએ. મનીષા એક મા છે. માં શું કરે છે ? મા સમય સમય પર બાળકને જરૂરી વસ્તુ બનાવીને ખવડાવે છે. પોતાની છાતીનું દૂધ પીવડાવે છે. મનીષા તે છે જે ચુગની આવશ્યકતાઓ, સમયની આવશ્યકતાઓ, માણસની આવશ્યકતાઓ સમજે છે અને એવું જ દર્શન આપે છે. ચુગની મનીષા ધ્યાન રાખે છે કે સમયની જરૂરિયાત શું છે ? તે ભૂતકાળનો ઢોલ નથી પિટતી. તે ચુગ્ને જાણે છે, દેશને સમજે છે અને પરિસ્થિતિઓને અનુરૂપ યુગને ઢાળવાની કોશિશ કરે છે. આસ્થારદિત ગુલામ વ્યક્તિને માણસ બનાવે છે, તેને ઊંચા ઊઠવાનું શીખવે છે અને તેના ઘરમાં સ્વર્ગીય પરિસ્થિતિનું નિર્માણ કરે છે. આવી જ મનીષાનું આદ્વાન કરું છું અને કદું છું કે જે આ સેવા

Yug Shakti Gayatri - February, 2002<mark>(45</mark>

Disclaimer / Warning: All literary and artistic material on this website is copyright protected and constitutes an exclusive intellectual property of the owner of the website. Any attempt to infringe upon the owners copyrights or any other form of intellectual property rights over the work would be legally dealt with. Though any of the information (text, image, animation, audio and video) present on the website can be used for propagation with prior written consent.

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

# યુગ દેવતાનું આહ્વાન સાંભળો

## આત્મીય અનુરોધ

વિભૂતિઓ ઈચરની દેણ હોય છે. વ્યક્તિઓને તે સોંપી તો દે છે, પરંતુ માત્ર ધરોહરના રૂપમાં. તેનો મનફાવે તેમ પ્રયોગ કરવો અનૈતિક છે તથા પોતાની પાત્રતા ગુમાવી દેવાની ભૂમિકા પણ છે. જેના માટે જે વસ્તુ આપવામાં આવે, તો તેને છીનવી લેવી પણ અસ્વાભાવિક નથી. વિભૂતિઓની આવશ્યકતા યુગ પરિવર્તન જેવા મહત્વપૂર્ણ કાર્ય માટે છે, તો તેને એ માટે લગાવવી જ પડશે. મહાકાળની અવગણના ન કરી શકાય. તેથી જેની પાસે વિભૂતિઓ છે, તેમને સચેત કરવા, ઢંઢોળવાની જરૂર છે. યુગ નિર્માણ યોજના દ્વારા આ કાર્ય પણ કરવામાં આવી રહ્યું છે. દરેક સમજદાર વ્યક્તિએ વિભૂતિવાનોને સંકેત કરવો તથા સમયાનુકૂલ દિશા તેમને બતાવવી જોઈએ.

પ્રતિભાવાન જન્મજાત વિરલાઓ જ હોય છે, એ નિરંતર અભ્યાસથી અર્જિત કરી શકાય છે. કેટલાક લોકોના વ્યક્તિત્ત્વ એવા સાહસી, સ્ફૂર્તિવાન, સૂક્ષ્મદર્શી, મિલનસાર, ક્રિયાકુશળ અને પ્રભાવશાળી હોય છે. જે કામ હાથમાં લીધું તેના આધારે ગતિશીલ બનતા જાય છે અને સફળતાને ઊંચા શિખર સુધી પહોંચાડી દે છે. આ વિશેષતાને જ પ્રતિભા કહે છે.

પ્રતિભાશાળી વ્યક્તિ જ સફળ સંત, રાજનેતા, સમાજસેવી, સાહિત્યકાર, કલાકાર,વ્યવસાયી, વ્યવસ્થાપક બનેલા જોયા છે. સેનાનાયકોના રૂપમાં, લડાકૂ યોધ્ધાઓના રૂપમાં તેમને જ આગળ પડતા જોઈ શકાય છે. ક્રાંતિકારી પણ એવા જ સ્તરના લોકો બને છે. યુગ નિર્માણ અભિયાનના દરેક પક્ષને પ્રકાશવાન બનાવવા માટે આવા જ લોકો જોઈએ. પ્રતિભાશાળી તત્ત્વ જ્યાં પણ ચમકી રહ્યા હોય ત્યાંથી તેમને આમંત્રિત કરવામાં આવી રહ્યા છે કે તેઓ પોતાના ઈશ્વરીય અનુદાનને નિર્સ્થક વિડંબનાઓમાં ન ખર્ચે, પરંતુ નવ નિર્માણના એવા મહાન પ્રયોજનમાં લગાવી દે જેનાથી સમસ્ત સંસારનં હિત થઈ શકે.

પ્રતિભા લગભગ સંકલ્પ શક્તિ, ચિંતન શક્તિ તથા ઝઝૂમવાનું નામ છે. પ્રતિભાના બળે જ વ્યક્તિ બધે પ્રતિકૂળ

પરિસ્થિતિઓની વચ્ચે પણ ઉન્નતિના શિખર પર પહોંચી જાય છે. દરેક વ્યક્તિમાં ઊર્જાનો અદમ્ય સ્ત્રોત છૂપાયેલો છે. જો,તેને યોગ્ય રીતે વિકસાવી શકાય તો તેનો પરિચય સંસ્કારી પ્રતિભાના રૂપમાં મળે છે. મહાપુરુષોના અનેક ઉદાહરણ છે, જેમણે ભૂતકાળમાં જ્યાં ત્યાં મોટી-મોટી સફળતાઓ મેળવી અને આજે પણ પ્રાપ્ત કરી રહ્યા છે. આ કોઈ વ્યક્તિ વિશેષનું નહીં, તેમની સંસ્કારી પ્રતિભાનો ચમત્કાર છે. જે આજે પણ કોઈ પણ વ્યક્તિ માટે સંભવીત છે. પ્રતિભાનો વિપુલ ભંડાર દરેક વ્યક્તિના અંતરાળમાં ભર્યો પડયો છે, પણ તેને પ્રકટ થવાનો અવસર લગભગ તે દબાવોને કારણે નથી થઈ શકતો જે બુરાઈઓના રૂપમાં આત્મસત્તા ઉપર ચઢેલા હોય છે.

પ્રતિભાનો ધણી કયારેય હારતો નથી કે ક્યારેય અભાવગ્રસ્ત રહેવાની ફરિયાદ નથી કરતો. તેને કોઈ ઉપર દોષારોપણ કરવાની જરૂર નથી પડતી. પ્રતિભાવાન શાલીનતા અને પ્રગતિશીલતાનો અધિષ્ઠાતા સિધ્ધ પુરુષ હોય છે. ઉપયોગિતા અભિવૃધ્ધિ જ પ્રતિભા છે. જે પોતાની આંતરિક શક્તિઓને જાગ્રત કરી સ્વયં જ ઉપયોગિતા વધારવામાં જોડાયેલ છે તે પ્રતિભાવાન છે. પોતાના માટે ઉપયોગી બનો સાથે જ પરમાત્મા તથા વિશ્વના બધા આત્મા માટે પણ. અનુપયોગી કોઈના માટે ના રહેશો. જે પોતાના માટે ઉપયોગી હોય છે તે બીજાના માટે પણ ઉપયોગી થઈ શકે છે.

પ્રતિભાશાળીઓની ગણનામાં તે જ આવે છે, જેમણે દેશ-સમાજના કલ્યાણમાં હાથ આગળ વધાર્યો હોય. બીજાને સુખી બનાવ્યા વગર કોઈ સુખી થઈ શકે નહીં. પોતાની ક્ષમતાઓને એ સ્તર સુધી યોગ્ય કરી લેવી જોઈએ કે તેનાથી પોતાને તથા બીજાને પણ લાભ થઈ શકે. તેનો વિકાસ જ યુગની માંગ છે. તેથી તે તરફ પ્રત્યેકે ધ્યાન આપવું જોઈએ.

સરેરાશ લોકો એવું માની બેસે છે કે તેમની હસ્તી નગણ્ય છે. તેનાથી કોઈ મોટા કામનું મોટું વજન નથી ઉઠાવી શકાતું. સારું એમાં છે કે જે પણ થોડા દિવસ પસાર થઈ રહ્યા છે તે રીતે સંતોષપૂર્વક સમય કાપવામાં આવે. સંકટોને સહેવા જોઈએ. ખરાબ દિવસો સાથે તાલમેળ બેસાડવો જોઈએ. આ સ્તરનું માનસ બની જવાથી દેખાતી ક્ષમતાઓ વધુ ઉંડા ખાડામાં પડે છે. તેને ઉઠાવવાનો અંદર કે બહારથી કોઈ પ્રયત્ન નથી થતો તો આગળ વધવાની કે ઊંચા ઉઠવાની સંભાવના કેવી રીતે થાય ? એ દિશામાં કંઈક ઠોસ પ્રયત્ન કરવાનો પ્રયાસ પણ કેવી રીતે ચાલે ? જ્યારે ઉમંગ જ મરી ગયો હોય તો પછી અગ્રગમનનો અવસર છપ્પર ફાડીને આકાશથી આંગણામાં કેવી રીતે આવી ધમકે. કલાકાર, વ્યવસાયી, ગુણી કેટલાય જોયા પણ એવા ઓછા જોવા મળે કે જેમણે પોતાના સાહસ તથા પૌરુષના સહારે અવરોધોથી ટકરાતા પ્રગતિના પથ પર આગળ વધ્યા હોય. જેમણે પડેલાને ઉઠાવ્યા હોય ઉઠેલાને ચલાવ્યા હોય. ચાલતાને દોડાવ્યા હોય અને દોડેલાને ઉછાળ્યા હોય. પોતાની રાહે તો બધા ચાલે છે, પણ પ્રશંસા એમની થાય જે પોતાની નાવ પર અનેકોને બેસાડી આ પારથી પેલે પાર પહોંચાડી શકે. એને દુર્ભાગ્ય જ કહેવું જોઈએ કે આવું પ્રચંડ સામર્થ્ય દરેકની અંદર હોવા છતાં પણ તેનો સદુપયોગ કરવો તો દૂર પરંતુ ઓળખી પણ નથી શકતા. આત્મ વિસ્મૃતિ જ તે અભિશાપ છે, જેને લોકો જાણે અજાણે જાતે અપનાવે છે અને ખભા પર લાદી ચાલે છે. તેને કહે છે પ્રતિભાનો અભાવ.

મિશનનું એક મંતવ્ય છે-પ્રતિભા સુધાર એ કોઈના હાથે લાગી જાય તો શરીર, બુધ્ધિ તથા પરિસ્થિતિઓની દષ્ટિએ સાધારણ હોવા છતાં પણ વ્યક્તિત્વની દષ્ટિએ અસાધારણ બનાવી શકાય છે. યુગ પરિવર્તનની જરૂરિયાત પૂરી કરવા માટે હાલના દિવસોમાં દેવત્વભર્યા આત્માઓને શોધવા એક મોટું કામ છે. સાથે જ તેમને ઉઠાવવા, પ્રશિક્ષિત તથા પરિપક્લ કરવા એ પણ એટલી જ મહત્ત્વની પ્રક્રિયા છે.

પૂજ્ય ગુરુદેવે લખ્યું છે-અમારું સ્વપ્ન મહાન છે. તેને સાકાર રૂપ આપવા માટે ખૂબ પ્રયત્ન કરવા પડશે. સાધન પણ ઘણાં એકઠાં કરવા પડશે. આ મહાભિયાન સફળ બનાવવા માટે માનવીય મહાનતા જ્યાં પણ પ્રસુપ્ત પડી હોય તેમને આગ્રહ ભર્યું આદ્વાન કરવામાં આવી રહ્યું છે. આવી વિષમ વેળામાં પણ તે સજગ ન રહે તો પછી કયા દિવસની પ્રતીક્ષામાં જીવીત રહેશે. વ્યક્તિગત સુવિધા-સાધનો ને વધારવામાં બેટા-પૌત્રોને એશ-આરામના સરંજામ છોડી જવામાં લોભ, પરિગ્રહ અને નુષ્ણાની લાલસા જગાવવામાં જે પૂંજી લાગી હોય, તેને અમે બોલાવીએ છીએ કે તેમનું ત્યાં યોગ્ય સ્થાન નથી, જ્યાં તે લગાવી રહ્યા છે. પીડિત માનવતાની ઉચ્ચતામાં તેનો ખર્ચ થવો જોઈએ. માનવીય પ્રતિભા, પુરુષાર્થ, શ્રમ, વિવેક અને વર્ચસ્વને અમે પોકાર્યા છે કે તેને અહંકાર, આતંક અને એશ વધારવામાં નહીં પરંતુ પદદલિત મનુષ્યતાને આસુરી ઉત્પીડનથી બચાવવામાં પ્રયુક્ત હોવા જોઈએ. મનુષ્ય પાસે ક્ષમતા બહુ છે પણ તે નગણ્યથી ક્ષુદ્ર પ્રયોજનોમાં ખેડી દીધી છે. આ બંધનોથી તેને મક્તિ મળવી જોઈએ. તે સિંહાસન પર બિરાજમાન હોવી જોઈએ જે તેનું ઉચિત સ્થાન છે.ધન, બુધ્ધિ અને બળ ત્રણેય ક્ષમતાઓ વ્યક્તિગત તૃષ્ણાઓની પૂર્તિમાં લાગી છે. તે મહાન દેવતાઓને દેવી પ્રયોજનો માટે ધરતી પર સ્વર્ગ અવતરિત કરવા માટે પ્રયુક્ત થવું જોઈએ. દિશાઓએ એ જ પોકાર કર્યો છે, ઈંચરનો પણ એ જ પોકાર છે અને અમે તે યુગ પોકારને વારંવાર ઉદ્ધોષ કરી રહ્યા છીએ. યોગ્ય તે છે સમયની સાથે આ પોકારને સાંભળવામાં આવે. ન સાંભળો તો વધુ અમે શું કહીએ ફક્ત ચેતાવણી આપીશું કે આગળના દિવસોમાં મહાકાળ આ ત્રણેય પ્રતિભાઓને વ્યક્તિગત સ્વાર્થ સાધનમાં લાગેલા રહેવાથી મુક્ત કરી દેશે. કોઈ ધનવાન રહેશે નહીં. કોઈની પણ બુધ્ધિ વ્યક્તિગત તૃષ્ણાની પૂર્તિમાં નહીં લાગી રહે. નોંધનારા નોંધી લે જેને અમે સ્વેચ્છા, સજ્જનતાથી અનુદાનમાં માંગી રહ્યા છીએ, તે જો આપતા ન બને તો તે દિવસ દૂર નથી જ્યારે દરેક કૃપણથી એ દૈવી વિભૂતિઓને મહાકાળ લાત મારી ઉગારી લેશે. ત્યારે ખૂબ લાંબા સમય સુધી કષ્ટ ભર્યું દર્દ સહન કરવું પડશે. આજે આ ત્યાગ, ઉદારતા, આત્મ સંતોષ અને ઐતિહાસિક યશ સાથે કામ કરવાનો અવસર છે. અમને બહુ દુ:ખ થાય છે કે દોલતના પહાડ ચારે બાજ્ ઉભા છે. પ્રતિભાઓ એકથી એક મોજૂદ છે, પણ તે તુચ્છતા તથા સંકુચિતતાની ચુંગાલમાં ફસાયેલ તુચ્છ પ્રયોજનો માટે બલિ ચઢી રહી છે. કોઈ તેને નરકના બંધનોથી છોડાવીને યુગના પોકારને પુરા કરવામાં લગાવી શકયા હોત તો આજે

હશે. તેથી દરેક પાઠક બંધુને અમારી વિનંતી છે કે આ મહત્ત્વપૂર્ણ વિચારધારા દરેક ઘરમાં પહોંચાડો. પ્રત્યેકે ઓછામાં ઓછા ૧૦ નવા સદસ્ય આ વર્ષે અવશ્ય બનાવવા જોઈએ. પ્રત્યેક પાઠક બંધુ પોતાની પત્રિકા ૧૦ ભાઈઓને વંચાવી વિચાર પહોંચાડી શકે છે. પ્રતિભા વિશેષાંક ધેર-<mark>ઘેર પહોંચાડવા માટે આંતર રાષ્ટીય ગાયત્રી પરિવારના</mark> લાખો પ્રચારકોમાંથી દસ હજાર પ્રાણવાન પરિજન ૧૦૦-૧૦૦ અંક વિતરણ કે વેચાણ કરનારા ૧૦ સહયોગી બનાવે. જે પાંચ હજાર રૂપિયા મોકલી એક હજાર પ્રતિભા વિશેષાંક મંગાવી શકે છે. મિશનમાં એવા ભામાશાહ પણ છે, જે પોતાના ધનથી એક લાખ અથવા દસ-વીસહજાર અંક વિતરણ કરાવી શકે છે. તેમણે પોતાના ધનનો સદપયોગ કરવો જોઈએ. જ્ઞાનદાનને શ્રેષ્ઠદાન બતાવાયું છે. શક્તિપીઠો, પ્રજ્ઞાપીઠો અથવા પ્રજ્ઞામંડળો પોતાના ધનથી એક હજાર અંક મંગાવી જ્ઞાનરથો અથવા સાહિત્ય સ્ટોલ પર વેંચાણ કરી અથવા બેરોજગાર ભાઈ-બહેનોના સહયોગથી એક અંકના છ રૂપિયાથી વૈચાણ કરી જન-જન સુધી પહોંચાડી શકે છે. એક અંકે એક રૂપિયો તેમને પારિશ્રમિક આપી શકાય છે. પુણ્ય સ્મૃતિમાં અથવા માંગલિક અવસરો પર દાન પુણ્યની ભાવના હોય છે. જ્ઞાનયજ્ઞનું મહત્ત્વ સમજાવી અનુદાન એકત્ર કરી અંક વિતરણ કરાવી શકાય છે. વ્યાપારી વર્ગ પોતાના કર્મચારીઓ, એજન્ટો તથા ગ્રાહકોને વિતરણ કરી શકે છે. નિરાશ તથા બેરોજગાર કોલેજના છાત્રો તથા યુવકોને પ્રતિભાશાળી બનાવવા માટે આ અંક તેમને વંચાવવો જોઈએ. તમો બધાએ સમય-સમયે પ્રકાશિત ક્રાંતિ વિશેષાંક, વિચાર ક્રાંતિ વિશેષાંક, વિભૂતિ યજ્ઞ વિશેષાંક આદિને વધુ સંખ્યામાં વિતરિત કરવામાં અભિનંદનીય સહયોગ આપ્યો છે. આ વખતે પણ પ્રતિભા વિશેષાંક માટે તમારો સહયોગ તે રીતનો જ મળશે. હવે સમય આવી ગયો છે કે પ્રતિભાશાળીઓને શોધીને સંગઠિત કરી મિશનના કાર્યમાં લગાવવાના છે ત્યારે તો રચનાત્મક કાર્યોમાં સફળતા મળશે. વરિષ્ઠ પરિજન, પરિવ્રાજકોને અમારી વિનંતી છે કે નજીકની શાખાઓમાં જઈ વિચાર ગોષ્ઠીઓ કરી અમારી આ વિનંતી સંભળાવે અને એક-એક હજાર પત્રિકાની એડવાન્સ રકમ પ્રત્યેક શાખા દ્વારા મોકલવાનો પ્રયાસ કરે.

દશ્ય જ કંઈક બીજું નજરમાં આવત. પ્રતિભાઓની, પ્રખર વ્યક્તિઓની, બળવાન લોકોની ખૂબ જરૂર છે. તે જો વ્યક્તિગત સ્વાર્થતા તથા સંકુચિતતાની પરિધિથી આગળ વધીને તૃષ્ણા-વાસનાને કચડતી નિર્વાહ પૂરતું અપરિગ્રહી જીવન જીવવા તૈયાર હોય, તો આગળ આવે અને નવ નિર્માણના મહાન અભિયાનમાં પોતાના અસ્તિત્વને વિલીન કરી તેને પ્રાપ્ત કરે જેના માટે ભગવાને તેમને વિભૂતિ સંપન્ન વિશિષ્ટ વ્યક્તિ બનાવી આ સંસારમાં મોકલ્યા છે.

મશ્કેલી એ છે કે સાર્વજનિક ક્ષેત્રમાં સેવા કાર્ય સફળતાપૂર્વક કરી શકનાર વ્યક્તિ મળતા નથી. યશના લાલચી, પૈસાના લોભી પ્રભુતા ઈચ્છતા, ઉદંડ, અહંકારી, સ્વાર્થી અને નીચા સ્તરના લોકો ભાવુકતાવશ અથવા બેકારી દ્દર કરવા માટે ઘુસી જાય છે. આંતરિક મહાનતા ન હોવાથી થોડાક જ દિવસમાં તેમનું ઓછાપણું ઉભરાઈ આવે છે અને પછી તે પોતાની દુર્ગંધથી તે ક્ષેત્રને ગંદુ કરી દે છે. આજે દરેક સંસ્થા પોતાના કાર્યકર્તાઓના ઓછાપણાના કારણે જ મરી રહી છે. જનતાના અસહયોગથી નહીં, કાર્યકર્તાઓના ઓછાપણાથી જ સંગઠન અને આંદોલન નષ્ટ-ભ્રષ્ટ થયા છે. આ અનુભવને દર્શાવતા આપણે સાચવી-સાચવીને ડગલા વધારવા પડશે. જેમને પૈસા અને પદની. વાહવાહી અને પ્રશંસા પામવાની ઉગ્ર લાલસા હોય. તે સાર્વજનિક ક્ષેત્ર માટે બધી રીતે અયોગ્ય છે. તેઓ આ બાજુ આવે તો રોકવા જોઈએ. જે ઘુસ્યા છે તેમને પાછા કાઢવા જોઈએ.

નવ નિર્માણ પ્રતિભાઓની ખામીથી રોકાઈ ગયું છે. જરૂર છે કે આપણે નવી પ્રતિભાઓ શોધીએ અને તેમને આગળ વધારી આગળની હરોળમાં ઉભા રાખીએ. આ ઉદ્દેશ્યની પૂર્તિ માટે મહાકાળની પ્રેરણાથી યુગ શક્તિ ગાયત્રી નો આ પ્રતિભા વિશેષાંક પ્રકાશિત કરવામાં આવ્યો છે. એમાં પૂજ્ય ગુરૂદેવની વિચારધારા તેમણે બતાવેલ સૂત્રોને જ પ્રકાશિત કરી રહ્યા છીએ, જેને આચરણમાં લાવવાનો અભ્યાસ કરશો તો સામાન્ય ભાઈ-બહેન-નવયુવક પોતાને પ્રતિભાશાળી બનાવી શકે છે અને દરેક ક્ષેત્રમાં સફળતા પ્રાપ્ત કરી શકે છે. પત્રિકાના પૃષ્ઠ સીમિત હોવાના કારણે સંપૂર્ણ વિચાર પ્રકાશિત નથી કરી શકયા. આગામી અંકોમાં પ્રકાશિત થતા રહેશે. જે બધા પ્રગતિશીલો માટે ઉપયોગી

## "ઋષિ ચિંતનના સાંનિધ્યમાં" ગ્રંથની સ્થાપના માટે અને<u>રો ઉત્સાહ……</u>

ડૉ. એસ. પી. ભદ્ધર સાંચોર, મોહિનીબેન | ઈન્દ્રવદનભાઈ મીસ્ત્રી ઘોડાસર, શ્રી શંકરભાઈ પંચાલ હિંમતનગર. મંજલાબેન પટેલ જુનાગઢ. સભાષભાઈ ચતવાણી સેટેલાઈટ, પ્રમોદભાઈ રાવલ કારેલીબાગ, રાજુભાઈ પટેલ ઘાટલોડીયા, ચંદ્રિકાબેન પટેલ કુકરવાડા, શ્રી સદાશીવ રાવલ બોરીવલી (પૂર્વ), ગાયત્રી શક્તિપીઠ અમરેલી, બાબભાઈ પટેલ કરલી. ગાયત્રી શક્તિપીઠ બાલાજી રોડ સરત, ગાયત્રી શક્તિપીઠ સંતરામપુર, રાજેશભાઈ વડોદરીયા ઘાટકોપર, આશાબેન જ્ઞાની અંધેરી (વેસ્ટ). શ્રી દલપતભાઈ આચાર્ય ધાનેરા. બી. ડી. સથાર વડોદરા, ગાયત્રી પરિવાર ટસ્ટ અમદાવાદ પૂર્વ, ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ દેવલી દેદાની, બાબભાઈ ડી. પટેલ ઘોડાસર, ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ રાંદેર, પી. કે. પટેલ મેમનગર, ગાયત્રી શક્તિપીઠ ઉધના. શ્રી જયંતિભાઈ કાજી મોરા ભાગલ. ગાયત્રી પરિવાર મહિલા શાખા નવા અંજાર. ગાયત્રી શક્તિપીઠ ભરૂચ, ગાયત્રી પરિવાર મહુવા, ગાયત્રી પરિવાર ભાવનગર, ગાયત્રી શક્તિપીઠ ગાંધીધામ, ગાયત્રી જ્ઞાન પ્રચાર કેન્દ્ર આણંદ, હર્ષિદાબેન ત્રિવેદી આણંદ, ગાયત્રી શક્તિપીઠ ડીસા, ગાયત્રી શક્તિપીઠ દ્રારકા, મોહનભાઈ શાસી સુરત, ગાયત્રી શક્તિપીઠ જામજોધપુર, ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ ગોમતીપુર, પુષ્પાબેન જી. ભટ્ટ મણીનગર, નિરમા કેમીકલ્સ વર્કસ અમદાવાદ, અજીત જે. પટેલ (યૂ.એસ.એ.)

> -ક્રમશ: નોંધ-પાંચ કે તેથી વધુ ગ્રંથ એક સાથે મેળવનાર 🚪 પ્રચારકોની યાદી આ ક્રમમાં પ્રકાશિત કરી છે. આપ 🖥 પણ ઓછામાં ઓછા પાંચ ઘરમાં ગ્રંથ સ્થાપિત કરી 🗖 જ્ઞાનયજ્ઞનાં ભાગીદાર બનશો એવી અપેક્ષા છે.

ચાવલા નડીયાદ, ગાયત્રી પરિવાર મહિલા શાખા માધવબાગ, શારદાબેન મનુભાઈ ઈસનપુર, ગાયત્રી પ્રજ્ઞા મંડળ સાંચોર. ગાયત્રી પરિવાર શાખા ખંભાત, શ્રી જે. વી. મિશ્રા કોડીનાર, શ્રી પ્રકાશ હિન્દુજા કેશવનગર, શ્રી કંચનલાલ પંચાલ સેટેલાઈટ રોડ, શ્રી પંકજભાઈ પટેલ ઘોડાસર, શ્રી જ્યંતિકાકા અમદાવાદ. શ્રી રમણભાઈ પટેલ અમદાવાદ, ગાયત્રી પરિવાર લાડોલ, ડૉ. હર્ષદભાઈ ભટ્ર ખંભાત, ગાયત્રી શક્તિપીઠ ગાંધીનગર, ગાયત્રી પરિવાર આંબાવાડી, મણીબેન ફોગટલાલ પંચાલ વણાદરા. હીરાબેન પટેલ ગાંધીનગર, કૈલાસબેન રાવ મણીનગર, ગાયત્રી શક્તિપીઠ માધાપર,

બ્રહ્મભોજ આ અનેરા ગ્રંથની સ્થાપના માટે અમદાવાદની સેટેલાઈટ રોડ શાખાના નિષ્ઠાવાન પરિજનોનાં સહકારથી ૫૦ હિન્દી ગ્રંથ + ૨૦૦ ગુજરાતી ગ્રંથનું સૌ પ્રથમ બ્રહ્મભોજ થયેલ છે. તેમજ શ્રી અશોકભાઈ ઠક્કર રાજ રેડિયો વિજાપુર દ્વારા ૧૦૦ ગ્રંથ માટે બ્રહ્મભોજ થયેલ છે. ્જ્ઞાનયજ્ઞ આજનાં યુગનું શ્રેષ્ઠ ધર્મ, કર્તવ્ય છે. ઉદાર સહકાર

સંલોકબેન જોધપુર, ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ સરદાર કૃષિનગર, ગાયત્રી આરાધના કેન્દ્ર અમદાવાદ, શ્રી બંસીલાલ દવે અંધેરી પૂર્વ, ગાયત્રી શક્તિપીઠ જામનગર, ગાયત્રી શક્તિપીઠ ડાકોર, ગાયત્રી જ્ઞાન પ્રચાર કેન્દ્ર માંડવી. લાલજીભાઈ ગોટી જસદણ,

માટે અભિનંદન.

Yug Shakti Gayatri - February, 2002**(49** 

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

#### www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Disclaimer / Warning: All literary and artistic material on this website is copyright protected and constitutes an exclusive intellectual property of the owner of the website. Any attempt to infringe upon the owners copyrights or any other form of intellectual property rights over the work would be legally dealt with. Though any of the information (text, image, animation, audio and video) present on the website can be used for propagation with prior written consent.

માલિક યુગ નિર્માણ યોજના ટ્રસ્ટ મથુરા માટે લીલાપત શર્મા દ્વારા પ્રકાશિત તથા યુગ નિર્માણ પ્રેસ મથુરામાં મુદ્રિત અને યુગ નિર્માણ યોજના ટ્રસ્ટ મથુરાથી પ્રકાશિત-સંપાદક પં૦ લીલાપત શર્મા, સહ સંપાદક ધનશ્યામભાઈ પટેલ

#### g \_\_\_\_\_Yug Shakti Gayatri - February, 2002(50)

ધાર્ડ-મોસની બાલની ફરની શક્તિપીઠા જેમણે પર-પર સાહિત્ય પહોંચાડી પૂજ્યવરના નારા 'લાનયજ્ઞ કી જ્યોતિ જલાને હમ ઘર-ઘર મેં જાયૅગે' ને સાકાર કર્તા પ્રજ્ઞા પરિજનો પૂજ્ય પંડિનજીએ તે પરિજનોને અભિનંદન તથા આશીર્વાદ આપ્યા. પંડાલમાં પ્રજ્ઞા પુરાણ કથાનું શ્રવણ કરતા પરિજન





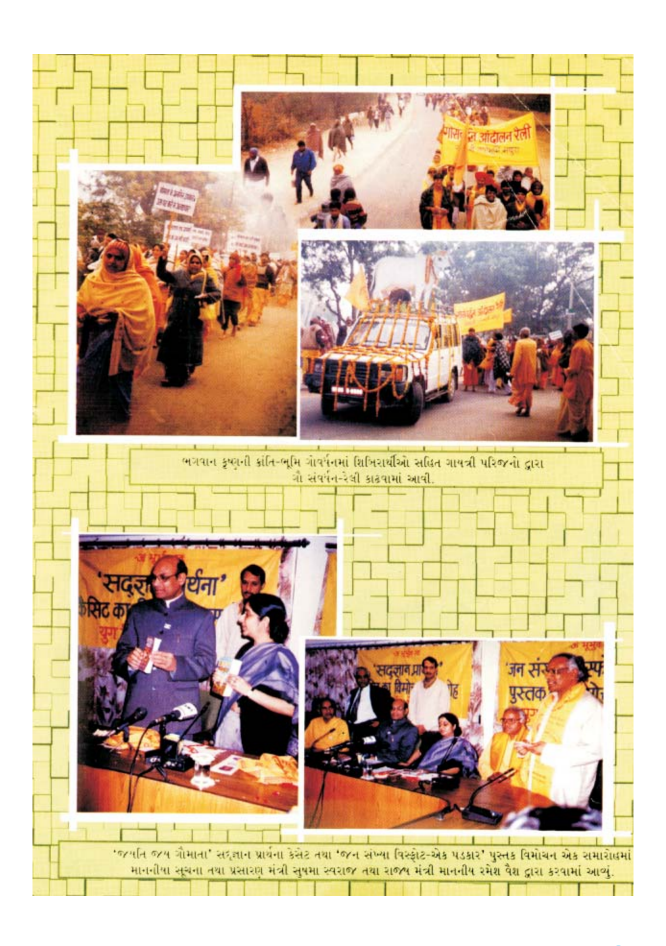
ग्र्विस्वतत्सवित्रीण्यंभर्गोदेवस्यधीमहिष्ठिवोवोनप्रचे

પ્રજ્ઞા પુરાણ કથાનો પાવન મંચ જેના પર બિરાજમાન છે કથાવાચક તથા સંગીત ટોળી.



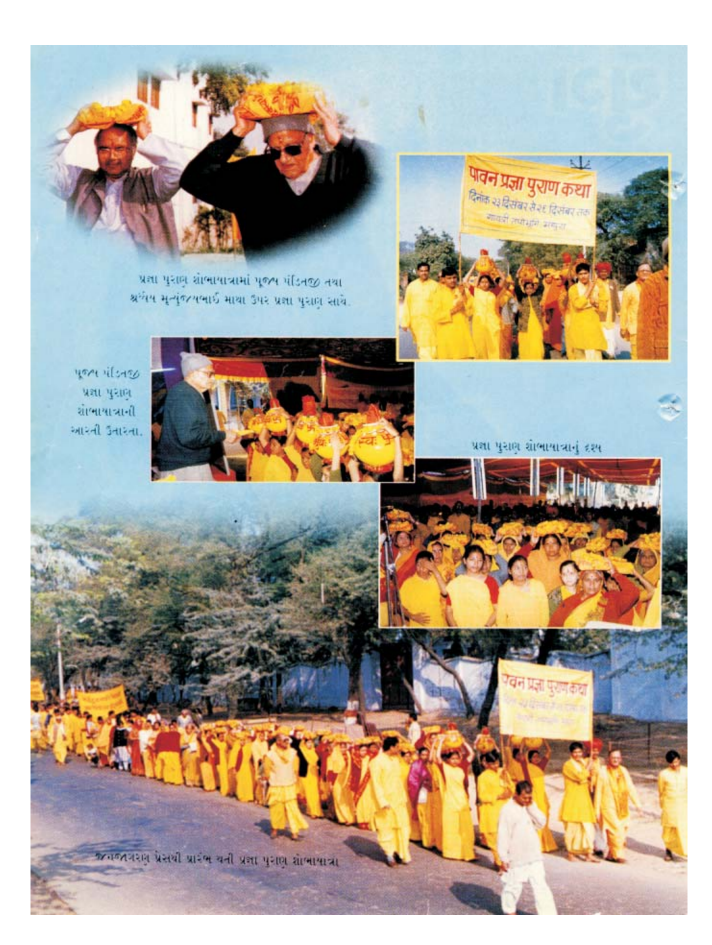
વ્યાસપીઠ પર બિરાજમાન શ્રધ્વેય ડૉ. સુશીલા બહેન તથા પ્રજ્ઞા પુરાણને પુજન કરતા પુજ્ય પંડિત લીલાપન શર્મો

R. N. I. 2343471 YUG SHAKTI GAYATRI GUARATI MONTHLY REGD No. AGMER-39 Licened to post without Prepayment. LICENCE: AG/MER-19



#### www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

#### Yug Shakti Gayatri - February, 2002 (51)



#### www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

#### Yug Shakti Gayatri - February, 2002 **(52**)