

## અનુક્રમણિકા

| ٩. | નવા વર્ષની પ્રાર્થના                  | ٩  | 99  | <br>ગાયત્રી ઉપાસના દ્વારા મનુષ્ય જીવનની સાર્થકતા | . ૨૧ |
|----|---------------------------------------|----|-----|--------------------------------------------------|------|
| ₹. | ખૂબ રોચક છે 'માળા'નું વિજ્ઞાન         |    |     | મારા હૃદયેશ્વર-ગુરુદેવ ભગવાન                     | २४   |
|    | સત્ય છુપાયેલું છે પરોક્ષના મહાસાગરમાં | ૫  | ٩3. | અમને છે વિશ્વાસ કે ધરતી વંધ્યા નથી આ દેશની       | . ૨૭ |
|    | આ યુગનો મહા વ્યાધિ : માનસિક તાણ       | 9  | १४  | ગુરુ ગીતા-૬                                      | 30   |
|    | ક્રાતિકારી કૃષણએ શીખવી,               |    | ૧૫  | મિથ્યા ધારણાઓનું આવરણ હટે,                       |      |
|    | જીવન જીવવાની કલા                      | 90 |     | તો યોગ સર્ધાય                                    | ૩ર   |
| Ę  | એકર્વીસમી સદીના માનવનો આહાર           | 99 | ૧૬  | પરમ પૂજ્ય ગુરૂદેવની અમૃતવાણી                     | 38   |
|    | મનુષ્યનું વિચારબળ                     |    |     | ચેતનાની શિખર યાત્રા                              | 36   |
| ۷. | આસક્તિ અસંખ્ય વખત મારે છે             | ૧૫ | 96  | યુગ ગીતા                                         | ४२   |
| ૯. | પ્રાર્થના : એક અમોઘ ઔષધિ              | ৭૭ | ૧૯. | અપનો સે અપની બાત                                 | ४५   |
| 10 | બાળકોમાં સેવા ભાવનો વિકાસ કરો         | 96 | २०  | યુગ નિર્માણ સમાચાર                               | 86   |
|    |                                       |    |     |                                                  |      |

## હિ માસિક અખંડ જ્યોતિ અંગ્રેજી નું મથુરાથી પ્રકાશન પ્રારંભ

અંગ્રેજી "અખંડ જ્યોતિ" કેન્દ્રથી પ્રકાશિત થાય, એ માંગ ઘણાં દિવસોથી હતી. પાછલા અંકમાં ભુલથી બીજું સ્થાન છપાઈ ગયું હતું. ત્યાંથી અનિયમિત પ્રકાશન થઈ રહ્યું હતું તથા તે હવે ત્યાંથી બંધ થઈ ગયું છે. તે હવે શાંતિકુંજ હરિદ્વારથી સંપાદિત કરી અખંડ જ્યોતિ સંસ્થાન મથુરાથી દ્વિમાસિક પત્રિકા (ફેબ્રુઆરી, એપ્રીલ, જૂન, ઓગષ્ટ, ઓકટોબર, ડિસેમ્બર) ના છ અંકોના રૂપમાં પ્રકાશિત કરવામાં આવશે. પ્રથમ અંક ફેબ્રુઆરીના વસંત પર્વએ વિમોચન સાથે આરંભ થઈ રહ્યો છે.

એનું લવાજમ રા. ૬૦- વાર્ષિક (વિદેશમાં BY AIR MAIL ૬૦૦ રૂપિયા વાર્ષિક) રાખ્યું છે. સંપાદન માટે હરિદ્વાર તથા ગ્રાહક બનવા માટે અ<u>ખ</u>ંડ જ્યોતિ સંસ્થાન, ઘીયા મંડી, મથુરા – ૨૮૧૦૦૩ (ઉ.પ્ર.) પત્રાચાર કરવો. ક્રોન નં૦ 0565-2403940

પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવ નાં આત્મ બોધ (આધ્યાત્મિક જન્મ દિન) વસંત પર્વની પાવન વેળામાં બધા જ સ્નેહી પાઠકોને અમારી હાર્દિક શૂભ કામનાઓ.

ૐ ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ તત્સવિતુર્વરેષ્ટ્યં ભર્ગો દેવસ્ય ધીમહિ ધિયો યો નઃ પ્રચોદયાત્

# યુગ શક્તિ ગાયત્રી

: સંસ્થાપક / સંરક્ષક : વેદમૂર્તિ, તપોનિષ્ઠ યુગદ્રષ્ટા પં. શ્રીરામ શર્મા આચાર્ય માતા ભગવતી દેવી શર્મા

> : સંપાદક : ડૉ. પ્રાગવ પંડચા

ઃ સહ સંપાદક ઃ ઘનશ્યામ પટેલ

: કાર્યાલય : ગાયત્રી તપોભૂમિ, मथुरा - २८१ ००३ ઃ ટેલિકોન ઃ

૦૫૬૫)૨૫૩૦૩૯૯,૨૫૩૦૧૨૮

વાર્ષિક લવાજમ : ૫૫ રૂપિયા આજીવન લવાજમ : ૭૦૦ રૂપિયા विदेशनुं सवाजभ

વાર્ષિક ૧૦ પાઉન્ડ / ૧૫ ડૉલર રૂા. \$00=00

આજીવન :૧૦૦ પાઉન્ડ/૧૫૦ ડૉલર ભારતીય મુદ્રામાં રૂા. ૭૦૦૦-૦૦

વર્ષ - ૩૪ અંક - ૨

પ્રકાશન તિથિ ૨૫-૧-૨૦૦૩

ફેબ્રુઆરી - ૨૦૦૩

એક અંક : રૂા. ૫-૦૦

#### मवा वर्षमी प्रार्थमा

अभारा श्रीना परभप्ष्य गुरुहेव ! अभारा श्रीनी अभाज अर्भाग्याओना **अरम स**हेम् !! हु अर्च वरहानीना त्रश्रहाया !!! भवा वर्षमा भवा प्रभावनी आ प्रक्षभ क्षेडी આપને સમર્પિત છે, અમારા ભવિષ્ટના સ્વામી, અંતર્થામી પ્રભુ ! ૨૦૦૩ના વર્ષમાં અમારા સૌનાં જીવન પવિત્ર, સુંદર

અને શૂભ બનાવીને સાર્થક કરી છો. આંપની તપઃચેતનાનો પ્રખર સૂર્ય, જે નવા વર્ષના નીલગગનમાં ઉદય પામીને પોતાની પ્રભાથી ધરતી પર સુંદર પ્રભાતની સૃષ્ટિ રચી રહ્યો છે તે અમારામાંના પ્રત્યેકના જીવનમાં ઉક્ષ્યળ ભવિષ્યની સુષ્ટિ પણ રચે. હે परम प्रेममय प्रमु ! आ २००३मा वर्षमां छेओ आपनी આશા રાખે છેંુ તેંગી સાચા રસ્તે આપની ખોજ કરે. જેઓ આપને શોદ્યવામાં વ્યસ્ત છે તેઓ આ વર્ષમાં આપને પામે. જુઓ સ્ટ ભાગવા ડર્જાા છે અમુ હાહોવા મના કુ હિતાન જાા છે, તેઓ આ વર્ષે અનુભવ કરે કે તેમની અંધકારમથ ચૈતનાના ઉપરના કઠીર ભાગમાં આપની શક્તિ ધીમેધીમે પ્રવેશ કરી રહી છે.

હે ગુરૂદેવ ! શાંતભાવે જલતી દીપશિખાની જેમ, હલ્યા ચાલ્યા વિના સૌદ્યાં ઉપર જતા સુગંધિત ચર્ફાદ્યું હતાં જેમ, જેઓ કોઈ તકીવેતર્ક કરતા નથી, કે કોઈ જાતની ચિતા કરતા નથી, પૂર્ણપારો અમે સદા આપ પર નિર્ભર રહીએ, હુમાના અમારા છાવમમાં આત્રમાં દિક્છા તૈહી નાને આપની જયોતિ પ્રગરે, આપની શાંતિ ચારે બાજુ ફેલાઈ ઠ્યાં અપુ આવે આવે. અસું કિસ્ ત્રેમ અમારા સહિવ આ સંત્રોહી જગતને આચ્છાદિત કરી દે.

હું અમારા આરાદ્ય ! આપ જગારે ઈચ્છશો ત્યારે અમે આપને મેળવી શકીશું, આપની સાથે એક થઈ શકીશું. हीर्हिपाश कातना लेहलाच चिना आपनामां चिसीन थर्ह क्टीशं कराताठी अह्यारपा जिमा आ वर्गु अ शंभ हारामी प्रतीक्षा हरी रहा। छीओ. अभे आ क्षेष्ट्री आपनी ह्याधी અનેભવા કંષ્ણા છીએ કે કોઈ શાંત જલદારા સમુંઝે પકં આંગળ વધી તેમ અબાધપણે અમારી ચેતના આપ તરફ પ્રવાહિત થઈ રહીં છે. અમારા વિચારો, હ્રદયગત ભાવો અને સ્મીના સર્વોચ્ચ સ્વામી હે ગુરૂદેવ ! આ નૂતન વર્ષમાં અમારા સૌનાં અજ્ઞાનને દૂર કરો, અમારા સૌનાં અંતઃકરણ प्रकाशित करी, अभारां दृष्ट्यने आपना हिट्य प्रेमधी પરિપાર્જી કરો. અમે આપના છીએ, સદાય આપના બની રહીએ એવી કૃપા કરો.

#### विश्वान अवस्वस्वस्वस्वस्वस्वस्व <u> ૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪૪</u> માળા-જપનું

## ખૂબ રોચક છે 'માળા'નું વિજ્ઞાન

'માળા' શબ્દથી મંત્રજપથી સહજ સ્ફરણા થાય છે. ધર્મ રંગોનું પણ મહત્ત્વ છે. ઊજળું સૂતર શાંતિકર્મમાં, લાલ કોઈ પણ હોય, દેશ કોઈ પણ હોય, જયાં મંત્રજપ કે પ્રભુનું નામસ્મરણ કરવાની પ્રથા છે ત્યાં માળાનું ચલણ જરૂર મળે છે. અધ્યાત્મ સાધનાઓનો વિશેષજ્ઞ દેશ કહેવાતા ભારતમાં આની વિવિધતા પર વિશેષ વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. લિંગપુરાણ (૮૫/૧૦૯/૧૧૧)માં આપેલાં વિવરણ અનુસાર આંગળીઓ પર મંત્રજપથી એક ગણું, તહેવાર પર જપ કરવાથી આઠ ગણું, પુત્રજીવ (ઈગુદી વૃક્ષ જેવું એક नातिભવે ભજસ્વ માં ભવોદ્દભવાય નમः ।। दारा વૃક્ષ)ની માળા જપવાથી દસગણું, શંખની માળા જપવાથી સોગણું કળ મળે છે. આ રીતે પરવાળાની માળાથી જપ કરવાથી હજારગણું, મણિઓની અને રત્નોની માળાથી જપ કરવાથી દસ હજારગણું, મોતીની માળાથી જપ કરવાથી લાખગણું સુકૂળ મળે છે. પદ્માક્ષની માળાથી કરવામાં આવેલ સિહ્લિદા ભવ ।। થી તેમાં પ્રાણ- પ્રતિષ્ઠા કરવી જોઈએ. આ જપ દસ લાખગણું, સુવર્ણની માળાથી કરવામાં આવેલ જપ કરોડગણું, કશગ્રંથિથી કરવામાં આવેલ જપ અબજગણું અને રદ્રાક્ષની માળાથી કરવામાં આવેલ જપ અનંતગણું ફળ આપે છે.

તંત્રસાર ગ્રંથ અનુસાર, વૈષ્ણવ મંત્રોના જપ માટે તુલસીની માળાને શ્રેષ્ઠ માનવામાં આવી છે. ગણેશજીના મંત્ર જપ માટે હાથીદાંતની માળાનું વિધાન છે. ત્રિપુરસુંદરીની મંત્રસાધના માટે રકતચંદન અથવા રુદ્રાક્ષને શ્રેષ્ઠ કહેવામાં આવ્યા છે. કાલિકા પુરાણમાં અલગ અલગ કામનાઓ માટે અલગ અલગ જાતની માળાની વાત કહેવામાં આવી છે. તદનુસાર, કુશગ્રંથિની માળા સર્વપાપનાશક, પુત્રજીવની માળા પુત્રદાયક, મણિમાળા સર્વાભીષ્ટદાયક તથા પરવાળાની સુતરથી પણ ફળની વિશેષતા દર્શાવવામાં આવી છે. તે અનુસાર કપાસના સૂતરથી ગૂંથેલી માળા ધર્મ-અર્થ-કામ-કંતાયેલા સૂતરનું વિશેષ મહત્ત્વ હોય છે. આ પ્રયોગમાં સૂતરના કોઈ અન્ય આંગળીનો ઉપયોગ કરવો જોઈએ. તમામ

વશીકરણમાં, પીળું તાંત્રિક કામોમાં, કાળું સૂતર મોક્ષ તથા ઐશ્ર્ય-સિલ્કિમાં લાભદાયક માનવામાં આવ્યું છે.

શાસ્ત્રકારોના મતાનુસાર માળા ગૂંથતી વખતે નિરંતર ૐકારનો જપ કરવો જરૂરી છે. માળા ગૂંધ્યા પછી સ્વચ્છંદ-માહેશ્વર તંત્રમાં બતાવવામાં આવેલ સદ્યોજાત મંત્ર -ૐ સદ્યોજાતં પ્રપદ્યામિ સદ્યોજાતાય વૈ નમઃ । ભવે ભવે પંચગવ્યથી સંસ્કાર કરીને ચદન, અગર અને પુષ્પાદિથી તેની પૂજા કરીને ગાયત્રી મંત્રથી તેને ધૂપ આપવો જોઈએ. અંતે વારાહી તંત્રમાં કહેવાયેલ મંત્ર - 🕉 માં માલે મહામાલે सर्वतत्त्व स्वरुपिएगी । यतुर्वर्शस्त्विय न्यस्तस्तस्भाये રીતે સંસ્કારિત અને પ્રતિષ્ઠિત માળાથી જપ કરવાથી સાધકને શીધ્ર સિલ્કિ મળે છે.

મંત્રશાસના વિશેષજ્ઞોના મતાનુસાર, મંત્ર જપ કરતાં કરતાં માળા પડી જવાની કે માળા તૂટી જવાની બાબત અશભ માનવામાં આવી છે. આ સ્થિતિમાં 'હીં' માયાબીજથી તેની પૂજા કરવી જોઈએ. જપ સમાપ્તિ પછી પણ ઉપર્યુકત મંત્રથી તથા લાલફુલથી પૂજા કરીને તેને ગૌમુખીમાં મૂકી દેવી જોઈએ. લિંગપુરાણ, ગૌતમીમંત્ર અને તંત્રસાર આદિ ગ્રંથોમાં કામનાભેદથી જુદી જુદી આંગળીઓના પ્રયોગનું વિધાન દર્શાવવામાં આવ્યું છે. લિંગપુરાણ (૮૫/૧૧૪/૧૧૬) અનુસાર મંત્રજપમાં અંગૂઠો મોક્ષદાયક, તર્જની શત્રુનાશક, મધ્યમા આંગળી માળા વિપુલ ધન દાયક છે. સનત્કુમાર સંહિતામાં માળાના ધનદાયક તથા અનામિકા શાંતિદાયક માનવામાં આવી છે, જપકર્મમાં ટચલી આંગળીનો પ્રયોગ કોઈ પણ પ્રકારે નિષિદ્ધ છે. એવી રીતે અંગૂઠા વગર કોઈ પણ સત્કર્મ અધુરું માનવામાં મોક્ષદાયક માનવામાં આવી છે. એમાંય કુંવારી કન્યાના હાથે આવ્યું છે. મંત્રસાધકે પોતાની કામના અનુસાર અંગૂઠા સાથે વાત કહી છે.

શાસ્ત્રવર્ણન અનુસાર ભગવાન વિષ્ણુ તેને ધારણ કરે છે. મણકાની હોય છે અને તેમાં પદ મણકે એક એવા બ સુમેરુ વૈજયંતી ચ માલામ્ । (શ્રીમદ્દ ભાગવત ૧૦-૨૧-૫) તદ્દપરાંત વનમાળા અને જપમાળાનો પણ ઉદ્ઘેખ મળે છે. બનતી હતી, કારણ કે એ બોધિવૃક્ષ છે અને એની જ નીચે કેટલાક વિશેષજ્ઞોના મતાનુસાર આ ત્રણેય એક જ છે, મહાત્મા બુલ્લને જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું હતું, પરંતુ હાલમાં જાપાનમાં કેટલાકના મતાનુસાર જુદી છે. સત્ય ગમે તે હોય, પરંતુ એટલું | પીપળાનું લાકડું ન મળવાને કારણે બોર અને રુદ્રાક્ષની માળા જરૂર છે કે વૈજયંતી માળામાં મોટે ભાગે પાંચ પ્રકારના વધારે બનવા લાગી છે. મણિઓ ગૂંથવામાં આવે છે. આ પાંચ મણિઓ પંચ મહાભૂત વજમણિ કે હીરક આકાશતત્ત્વનું પ્રતીક છે.

છે. કહેવાય છે કે ગૌતમ બુદ્ધના જન્મ વખતે, તેમનું જોવા મળે છે. ભાગ્યફળ બતાવવા માટે ૧૦૮ જ્યોતિષીઓને બોલાવવામાં ૧૦૮ મણકા હોય છે.

માળાઓમાં થોડોઘણો ભેદ જરૂર છે, ભારતીય બૌદ્ધોની મળતો નથી. માળા મોટે ભાગે હિંદુઓ જેવી હોય છે. માળા પર આ સૌ

શાસકારોએ એક અવાજે માળામાં ૧૦૮ મણકાની બુદ્ધનું નામ કે 'મણિ પદ્મે હુમ્'નો જપ કરે છે. તિબેટવાસી બૌદ્ધો માળાને ' થેંગવા' કે ' થેંગનગા ' કહે છે.. લામાઓ માળાઓમાં વૈજયંતીમાળાની પ્રસિદ્ધિ ખૂબ છે. માટે એ પહેરવી જરૂરી છે. જાપાની બૌલ્ડોની માળા ૧૧૨ હોય છે. જાપાનમાં પહેલાં પીપળાના લાકડામાંથી માળા

જૈનોની જપમાળામાં ૧૧૧ મણકા હોય છે. એમાં ૧૦૮ કે પંચતત્ત્વોના પ્રતીક છે. દાખલા તરીકે, ઈન્દ્રનીલમણિ યાને મણકા પર તેઓ ' ણમો અર્હન્તાય 'નો જપ કરે છે, બાકીના કે નીલમ પૃથ્વીતત્ત્વનું પ્રતીક છે. મોતી જલતત્ત્વનું, પદ્મરાગ ત્રણ પર ' સમ્યગ્દર્શન જ્ઞાન ચરિત્રેભ્યો નમઃ 'નો જપ કરે છે. કે લાલ મણિ અગ્નિતત્ત્વનું, પુષ્પરાગ મણિ વાયુતત્ત્વનું અને જૈનોમાં બે પ્રકારની માળાઓનો પ્રયોગ થાય છે. એકને એ લોકો ગણિતિયા અને બીજીનો કાંચનીયા માળા કહે છે. શીખ અન્ય દેશો અને ધર્મોમાં માળાનું આટલું સૂક્ષ્મ અને ગહન પંથના લોકો પોતાની માળામાં મણકાની જગ્યાએ મુલાયમ વિવેચન ભલે ન મળતું હોય, પણ માળાના પ્રયોગનું વિધાન |રૂનો ઉપયોગ કરે છે, પરંતુ રૂ ટકાઉ નથી હોતું, એટલા માટે જરૂર છે. બૌલ્ડોની માળામાં મોટેભાગે ૧૦૮ મણકા જ હોય તેઓ વિશેષ ઉત્સવો પર લોઢાની માળાનો વ્યવહાર કરતા પણ

અરબસ્તાન, ઈરાન, તુર્કી વગેરેમાં ઈસ્લામ ધર્મનું પ્રાધાન્ય આવ્યા હતા. માળાના ૧૦૮ મણકા તેનું પ્રતીક છે. બર્મામાં છે. આપણા ભારત દેશમાં ઈસ્લામ ધર્મ પાળનારની સંખ્યા બૌદ્ધના પદચિહ્નના પણ ૧૦૮ ભાગ છે. તિબેટમાં સારી એવી છે. ઈસ્લામ ધર્મમાં માળાને ' તસબીહ ' કહેવામાં બૌદ્ધોનો ધર્મલેખ 'કહગ્યૂર' પણ ૧૦૮ પંક્તિઓમાં લખાયો આવે છે. આ તસબીહમાં ૯૯ મણકા હોય છે. આમાંથી મુખ્ય છે. ચીનના પેકિંગમાં આવેલું ઉક્કવળ શ્વેત મંદિર પણ ૧૦૮ મણકો 'ઈમામ' કહેવાય છે. તેની માળા ત્રણ ભાગમાં યૂપોથી ઘેરાયેલું છે. જાપાનમાં મૃતક શાહ્મમાં ૧૦૮ દીવા વર્હેચાયેલી હોય છે. મોટા ભાગે ત્રણેય ભાગના મણકાનાં પ્રગટાવવામાં આવે છે અને ૧૦૮ મુદ્રાઓનું દાન કરવામાં રૂપ-રંગ અલગ અલગ હોય છે. તેનો આકાર પણ અલગ આવે છે. એમને ત્યાં બધે જ ૧૦૮નું મહત્ત્વ છે. કહેવાય છે કે અલગ હોય છે અને તે જુદા જુદા પદાર્થોના બનેલા હોય છે. ગૌતમ બુલ્લના મહાનિર્વાણ વખતે એમની ચિતાની પણ ઈસ્લામમાં એક બીજી જાતની માળાનું પણ ચલણ છે. એમાં ૧૦૮ પ્રદક્ષિણા કરવામાં આવી હતી. આથી માળામાં પણ ૯૯ને બદલે ૧૦૧ મણકા હોય છે. એમાં ૧૦૧ પયગંબરોનાં નામ જોડાયેલાં માનવામાં આવે છે. ડૉ. ગેશ્ચરે લખ્યું છે કે બૌલ્ડ ધર્મ ભારત સિવાય બર્મા, શ્રીલંકા, ચીન, જાપાન કયાંક ક્યાંક આ મણકા અલાહ સાથે સંબદ્ધ પણ માનવામાં વગેરે દેશોમાં પ્રચલિત છે. દેશોની વિવિધતા અનુસાર તેમની આવે છે. પયગંબરોના નામનો કોઈ પ્રામાણિક આધાર

ઈસ્લામમાં માળાનો પ્રચાર કયારથી થયો એ વિશે અનેક

કિવદંતીઓ મળે છે, પરંતુ એચ. થર્સ્ટનનું માનવું છે કે બૌલ્કો પાસેથી જ એમને માળાનું જ્ઞાન મળ્યું. ઈસ્લામની કેટલીય ઈતિહાસ ખૂબ ગંભીર હોવા છતાં રોચક છે. અનેક શાખાઓ છે અને આમાંની પ્રત્યેક શાખા પોતાના મણકા ઐતિહાસિક તથ્ય એ વાતનાં સાક્ષી છે કે માળાનું સંપૂર્ણ વિશેષ પવિત્ર હોવાનો દાવો કરે છે અને અલગ અલગ વિજ્ઞાન હિમાલય અને ગંગાની ગૌરવપૂર્ણ સંપદાવાળા પદાર્થીમાંથી મણકા તૈયાર કરીને માળા બનાવે છે. અબ્દુલ ઋષિઓના દેશ ભારતમાં વિકસ્યું. અહીંથી સમયાંતરે અન્ય વહાબના અનુયાયીઓ વહાબી મુસલમાનો- આંગળીઓ પર દેશોના રહેવાસીઓએ આંશિક રૂપે તે ગ્રહણ કર્યું. પ્રિસ્ટનના જ ગણતરી કરે છે. મોટે ભાગે લાકડાની માળાને પ્રયોગ બધા મતાનુસાર, માળાનો વિશ્વવ્યાપી પ્રચાર કેવી રીતે થયો ? એ જ કરે છે. મક્કાની માટીના મણકા ખૂબ પવિત્ર માનવામાં હજી સંશોધનનો વિષય છે, પરંતુ આ વિજ્ઞાનના વૈજ્ઞાનિક આવે છે. પથ્થર, કાચ અને ઠળિયાના મણકા પણ હોય છે.

પરવાળા અને મોતીની માળાનું ચલણ ઈસ્લામ ધર્મમાં અને વસે છે એનું અનિવાર્ય કર્તવ્ય છે. છે. શિયા મુસલમાન કરબલાની માટીના મણકા બનાવે છે, જયાં હસેનને દફનાવવામાં આવ્યા હતા. અરબસ્તાનના સુન્ની મુસલમાન ભારતીય માળાઓનો પણ પ્રયોગ કરે છે. મુસ્લિમ ધર્મમાં ઊંટનાં હાડકાંના મણકાની માળાનો પણ રિવાજ છે. કયારેક કયારેક તેઓ આ મણકાઓને હ્રસેનના મૃત્યુના સંદર્ભમાં લાલ રંગથી રંગે પણ છે. હસન-હ્સેનને ઝેર આપીને મારી નાંખવામાં આવ્યા હતા, આથી તેમનો રંગ મર્યા પછી લીલો થઈ ગયો હતો. એટલા માટે કયારેક તેઓ આ માગકાને લીલા રંગથી પાગ રંગે છે. ફકીરોની માળા ઘણુંખરું કાચના મણકાઓની હોય છે.

ધાર્મિક ઈતિહાસના વિશેષજ્ઞ એચ. થર્સ્ટનનો મત છે કે ખ્રિસ્તીઓમાં માળાનો પ્રચાર મુસલમાનોથી થયો, જો કે કેટલાય સંશોધકો આ તથ્યમાં શંકા ઉત્પન્ન કરે છે. જાણકારોના મતાનુસાર ખ્રિસ્તીઓના રોમન કેથોલિક સંપ્રદાયમાં ૧૫૦ મણકાની માળાનું ચલણ છે. આ માળા ૧૫ મોટા મણકાથી ૧૦ ભાગોમાં વિભાજિત થયેલી હોય છે. રોમન સાધુઓની માળામાં ૧૦૦ મણકા હોય છે. એ ત્રણ મોટા મણકાથી જ ભાગોમાં વિભાજિત થયેલી હોય છે. યહુદીઓમાં માળાનું કોઈ ખાસ ધાર્મિક મહત્ત્વ નથી. તેઓ માત્ર ક્રીડા કે વિનોદ ખાતર વાર તહેવારે ધારાગ કરે છે. એમાં કેટલીક માળાઓ ૩૨ મણકાની અને કેટલીક ૯૯ મણકાની હોય છે. ઈતિહાસકારોનું માનવું છે કે એમણે તે તુર્ક અને યૂનાનવાસીઓ પાસેથી ગ્રહણ કરી.

ઈતિહાસવિદ જેમ્સ પ્રિસ્ટનનું કહેવું છે કે માળાનો પ્રયોગોને કાયમ રાખવા એ. ભારતની ઘરતી પર જે રહે છે \*

डॉ. विश्वेष्वरैया सारतना श्रष्टीता એન્જિનિયર હતા. એક ગામમાંથી વસાર થયા તો ત્યાંના અધ્યાપકોએ શાળાનાં વાળકો સામે કંઈક ભાષણ કરવાનું કહ્યું. થોકી આનાકાની પછી તેઓ સંમત થયા અને એક નાનકડું ભાષકા આવ્યં.

રસ્તામાં તેઓ તૈયારી વગરનાં અસ્તવ્યસ્ત ભાષણ આવવાની ભૂલ વદલ દુઃખી થયા અને વીજા અઠવાડિયે શાળામાં ફરી ભાષણ આવવાની વાત જણાવી. અથ્યાવકગુણ વન્ન વાંચીને આશ્ચર્યમાં વડી गया हे आदली व्यस्त व्यहित इरी वडा વોલાવી **શા માટે આવી રહી** છે ?

આવીને એમકો વોતાનું લખેલું ભાષકા વાંચ્યું અને કહ્યું. " આવ સૌ વાળકો છો એથી શું. મારે મારા ભાષકાનું સ્તર નીચું ન ઉતારવું જોઈએ. સારી ચીજ તૈયારી વછી જ વને છે. મારે भारी सुलनुं प्रायशित्त डरवा माटे बीજी वजत આવવું વડ્યું. ''

#### પરામનોવિજ્ઞાન



# મત્ય છુપાયેલું છે પરોક્ષના મહાભાગમાં 🔏

માનવીય મનઃસંસ્થાનની સંરચના એવી વિચિત્ર છે કે બધું બરાબર છે, પરંતુ સહેલીએ સાથે સાથે એમ પણ કહ્યું કે

કે જ્યારે કોઈ સંકટની ઘડી આવે છે, તો તે પોતાના કોણ જાણે કેમ આજે એનું મન વારંવાર તેમને (શ્રીમતી પ્રિયજનોને સૂક્ષ્મ તરંગો મોકલીને એ જણાવી દે છે કે કંઈક નિયાનને) જ યાદ કરી રહ્યું છે. તેણે કહ્યું તે જલદી તેમની અભૂતપૂર્વ બનવાનું છે. આ ક્રમમાં સમય કે અંતર સંબંધી કોઈ પાસે આવી રહી છે. એમ કહીને ફોન કાપી નાખ્યો. અવરોધ આડે આવતો નથી અને જયાં લક્ષ્ય કરીને તેને મોકલવામાં આવ્યો હતો ત્યાં પહોંચીને તે વ્યક્તિને સૂચના|વાત કહેવાની હશે, જે તે ફોન પર ન કહી શકે, તેથી તે અહીં આપે છે કે તેને માટે બધું બરાબર છે, એવી વાત નથી.

ટ્થ'માં આવી કેટલીય ઘટનાઓનું સંકલન કર્યું છે. આવી જ એક ઘટનાનો ઉદ્ઘેખ કરતાં તેઓ લખે છે કે ૧૯૪૩ની એક રાત હતી. બીજું વિશ્વયુદ્ધ ચાલી રહ્યું હતું. પેસેફિક સિવાય બીજી કોઈ વાત નથી. મહાસાગરમાં તેરમી એરકોર્સ બટાલિયનના કમાન્ડર જનરલ નેથાન એફ.ટવીનિંગ દુર્ભાગ્યવશ યુદ્ધ દરમિયાન પોતાના નિયાનને સત્તાવાર રીતે માહિતી આપવામાં આવી કે તેનો પતિ કાકલાથી અલગ પડી ગયા. તેઓ ' એસ્પરાઈટ સાંટો' એરબસ માટે પોતાના ચૌદ સાથીઓ સાથે રવાના થયા હતા, પરંતુ કાફલાના મુખ્ય જહાજ સાથે અચાનક એમનો સંપર્ક તૂટી ગયો. ખૂબ શોધખોળ કરવામાં આવી, પરંતુ તેમનો અને બરાબર સૂઈ પણ ન શકતાં, એક અઠવાડિયું વીત્યું ત્યાં સેના તેમના સાથીઓનો કોઈ પત્તો લાગ્યો નહિ.

જનરલ નેથાનની પત્ની એ વખતે અમેરિકામાં પોતાના નેથાન જલદી તેમને મળવા આવી રહ્યા છે. ઘરમાં સુઈ રહી હતી. ઊંઘમાં એને એવું લાગ્યું કે તેનો પતિ તેની પાસે ઊભો છે અને બેચેનીપૂર્વક તેને જગાડી રહ્યો છે. શ્રીમતી નેથાને પોતાના પતિનું મોં અને હાથ સ્પષ્ટ જોયાં. તેણે પતિના હાથ પકડવા ઈચ્છયું, પણ ત્યાં તો બધું અદશ્ય થઈ ગયું. એમની આંખ ખૂલી ગઈ. સ્વપ્ન તો એમણે પહેલાં પણ જોયાં હતાં, આ સ્વપ્ન એ બધાંથી વિચિત્ર હતું. જાગ્યા પછી પણ તે શ્રીમતી નેથાનને એવી રીતે રોમાંચિત કરી રહ્યું હતું કે તેઓ પરસ્પર જોડાયેલા હતા. વ્યાકુળ થઈને પતિએ પત્નીને તેમનાં રૂવાડાં ઊભાં થઈ જતાં હતાં.

વિતાવી. સવાર થવામાં હતું અને એકાએક ટેલિફોનની રિંગ|પારસ્પરિક સંદેશ આદાનપ્રદાનનો એક અદશ્ય સ્તરનું સાધન વાગી. ફોન એમની સહેલીનો હતો. તેનો પતિ પણ દક્ષિણ|છે, જે સ્વતઃ સંપન્ન થતું રહે છે. એ આશ્ચર્યની વાત છે કે જે પેસેફિક સાગર પર સૈનિક ઓફિસર હતો, એટલા માટે શ્રીમતી|ઓફિસરે નેથાનની શોધ કરી તે તેમની પત્નીની સહેલીનો નેથાનના હૃદયમાં રાતની રોમાંચકારી ઘટનાએ ફરી એક વાર|પતિ જ હતો. તેની પત્નીને શ્રીમતી નેથાનને ત્યાં જવાની ઉત્તેજના જગાડી. એણે જલદી જલદી પૂછયું તો ખબર પડી પ્રેરણા કોણે આપી ? આ એવું રહસ્ય છે, જે મનુષ્યને બતાવે

શ્રીમતી નેથાન વિચારી રહ્યાં હતાં કે સખીને કદાચ કોઈ આવી રહી છે. સહેલી તેમના ઘરે આવી, પરંતુ સામાન્ય રૂથ મેંટેગોમેરીએ પોતાના પુસ્તક ' ઈન સર્ચ ઓફ ધ વાતચીત સિવાય બીજી કોઈ વાત થઈ નહિ. શ્રીમતી નેથાને આ વિશે પૂછ્યું પણ ખરૂં પણ તેણે એટલું જ કહ્યું કે બે દિવસથી તેમની યાદ આવી રહી હતી એટલે તે આવી છે. એ

> બે દિવસ રહીને તેમની સહેલી પાછી ફરી ત્યારે શ્રીમતી પોતાના જહાજ સાથે લાપતા છે. તપાસ કરનાર અધિકારીને નિયુક્ત કરી દીધા છે. આ સમાચારથી તેમનું મન વ્યગ્ર બની ગયું અને તે ચિંતિત રહેવા લાગ્યાં. આ ચિંતાને કારણે રાત્રે તરફથી ફરી સંદેશો આવ્યો, કે જહાજ મળી ગયું છે અને શ્રી

મુલાકાત થતાં શ્રીમતી નેથાને પોતાના પતિને તે રાતની ઘટનાની વાત કરી. આ અંગે પતિએ કહ્યું કે ખરેખર એ દિવસની રાત્રિએ તેઓ મુસીબતમાં ફસાઈ ગયા હતા અને તેને (પત્નીને) ખૂબ યાદ કરી રહ્યા હતા. આ વિલક્ષણ સૂચનાનું કારણ શું હોઈ શકે ? આ અંગે પરામનોવૈજ્ઞાનિકોનું કહેવું છે કે વાસ્તવમાં તેનું નિમિત્ત એ ભાવનાત્મક સંબંધ જ છે જેનાથી યાદ કરતાં તેમના માનસિક તરંગોએ અજાણતાં જ પત્નીની એ પછી એમને ઊંઘ ન આવી. આખી રાત જાગતાં|પાસે પહોંચીને અસંભવની સૂચના આપી દીધી. આ છે કે જીવનમાં જે કાંઈ પ્રગટ છે એ જ સત્ય નથી, પરંતુ બાળકોને પ્યાર મોકલું છું." સત્યોનો સાગર અદશ્યમાં છુપાયેલો છે અને એ વિચિત્ર સંજોગોની વચ્ચે પ્રકટ થતો રહે છે.

મેંટેગોમેરી લખે છે કે યુદ્ધ વખતે માનસિક હલચલ અચાનક પ્રખર થઈ ઊઠે છે. એ વખતે આવી અતીન્દ્રિય અનુભૂતિ થાય એમાં કાંઈ આશ્ચર્ય નથી. યુવ્લના મેદાનમાં લડનાર સૈનિક અને એમને ફરવા લઈ ગઈ. હજી તેઓ થિયેટરમાં બેઠાં જ હતાં કે તેનાં સગાંસંબંધીઓ વચ્ચે એક પ્રગાઢ અતીન્દ્રિય સંબંધ સ્થપાઈ જાય છે, તે જ આ અતિમાનસિક અનુભૂતિઓનું સામા છેડેથી શ્રી જોનસન બોલ્યા, હું ઘરે જ છું. મારે કારણ હોય છે.

બીજા વિશ્વયુદ્ધની જ એક અન્ય ઘટનાની ચર્ચા કરતાં તે આવતી રહી. પોતાના ઉકત પુસ્તકમાં લખે છે કે અમેરિકાના વી. એલેકિસસ જોનસન, જેઓ પહેલાં ઝેકોસ્લોવેકિયા અને થાઈલેન્ડમાં∤ન અનુભવવી અને જયારે પતિ સંદેશ આપવાનો હોય ત્યારે રાજદૂત હતા તેમને જાપાનના રાજદૂત નિયુકત કરવામાં આવ્યા. તેઓ મુકડેન નગરમાં રહેતા હતા. યુદ્ધની આશંકાથી હોઈ શકે ? એવી કઈ શકિત હતી જેણે પેટ્રોસિયાને સિનેમાના બાળકોને સ્વદેશ મોકલી દીધાં હતાં. તેમની પત્ની સમયે જ ફોન કરવાની પ્રરેણા આપી ? જયારે આ બાબતો કેલિકોર્નિયાના લેંગુના બીચમાં રહેતી હતી.

પ્રસારણો ખૂબ સારી રીતે પકડે છે. ત્રણ મહિના સુધી શ્રીમતી બિનાવવામાં અને એ મૂળને જાણવામાં છે જે આ રહસ્યોના જોન્સને એ તરફ ધ્યાન જ ન આપ્યું. એક દિવસ અચાનક તેને મૂળમાં છે અને સમગ્ર દશ્ય- અદશ્ય જગતનો પ્રાણ છે. રેડિયો સાંભળવાની ઈચ્છા થઈ. તે પડોશીના ઘરે ગઈ. ઓફિસર કેદી વી. જોનસનને સાંભળશો.''

અદલાબદલીમાં જલદી છૂટી જઈશ. મારી પત્ની અને આપણે એને શોધવાનું સાહસ તો ભેગું કરીએ !

બે મહિના પછી જોનસન કેદીઓના આદાનપ્રદાનમાં છૂટીને આવી ગયા. પેટ્રોસિયા પતિને મળવા ગઈ તો ત્યાં તેને પોતાના ઉકત પુસ્તકમાં આ ઘટનાનો ઉદ્ઘેખ કરતાં રૂથ થોડા સમય માટે જ પતિને મળવા દીધી, કારણ કે થોડા સમય પછી તરત જોનસને જહાજ પર જવાનું હતું. પેટ્રોસિયાએ થોડી વારમાં જ ઘરે પાછાં ફરવું પડ્યું. એમની સહેલીઓ અચાનક પેટ્રોસિયા ઊઠીને બહાર આવી અને ઘરે ફોન જોડયો. જહાજમાં ન જવું પડ્યું. પેટ્રોસિયા થિયેટર છોડીને ઘરે

ત્રણ મહિના સુધી ક્યારેય રેડિયો સાંભળવાની જરૂરિયાત જ રેડિયો સાંભળવાની અંતઃકરણની તીવ્ર ઈચ્છાનું રહસ્ય શું પર વિચાર કરીએ છીએ તો લાગે છે કે કોઈ એવી અદશ્ય આ દરમિયાન શ્રીમતી પેટ્રોસિયા જોનસને જાપાનના શિકિત અવશ્ય છે, જેણે માનવમાત્રને એક ભાવનાત્મક સંબંધે સમાચાર જાણવા માટે કેટલીય વાર પોતાનો રેડિયો ઓન કર્યો, બાંધી રાખ્યો છે. આપણે જયાં સુધી તેને જાણીશું નહિ, ત્યાં પરંતુ રેડિયોએ ત્યાંનું મીટર પકડયું જ નહિ. એક દિવસ[સુધી આપણી જન્મ-મરણની અનંત યાત્રા ચાલતી જ રહેશે. પડોશની એક સ્ત્રીએ જણાવ્યું કે તેમનો રેડિયો જાપાની માનવજન્મની સાર્થકતા એ અવિજ્ઞાન રહસ્યોને સુવિજ્ઞાન

મનઃ સંસ્થાન, હૃદય કે અંતઃકરણ આ આસ્થાનું કેન્દ્ર છે. રેડિયોની સ્વીચ ઓન કરી કે અવાજ આવ્યો, ''અમે રેડિયો|ભાવસંવેદનાઓ અહીંથી જ ઉદ્દભવે છે, ઊમટે છે અને સ્ટેશન મુકડેનથી બોલી રહ્યા છીએ. હવે આપ અમેરિકન પોતાનાં સ્વજનો સુધી પ્રસારિત થતી રહે છે. અવિકસિત સ્થિતિમાં જયારે તે આવી કરામતો કરી શકે છે તો વિકસિત વિસ્મયવિમૃઢ પેટ્રોસિયા એકાગ્રચિત્તે બેસી ગઈ. બીજી જ દશામાં તે કેટલી દિવ્ય થતી હશે અને કેટલાં આશ્ચર્યજનક કાર્યો ક્ષણે જે અવાજ આવ્યો તે તેના પતિનો હતો. તેઓ બોલી કરતી હશે તેની કલ્પના કરી શકાય છે. શુદ્ધ અંતઃકરણ રહ્યા હતા, '' હું વી. એલેકિસસ જોનસન મુકડેનથી બોલી ભગવદ્દચેતનાનું નિવાસસ્થાન છે. આ ભાવસંસ્થાનને રહ્યા છું. કેલિફોર્નિયા, અમેરિકાના જે કોઈ નાગરિક આ આપણે જેમ જેમ નિર્મળ કરતા જઈશું, તેમ તેમ આપણું સાંભળે, તે કૂપા કરી મારો સંદેશ મારી પત્ની પેટ્રોસિયા દિવ્ય રૂપાંતરણ થતું રહેશે અને આપણે અધ્યાત્મને જીવનનું જોનસન અથવા મારા માતા-પિતા શ્રી અને શ્રીમતી કાર્લ ટી. એક અંગ બનાવીશું તો આપણા માટે આ પ્રકારની ઘટનાઓ જોનસન સુધી પહોંચાડે. એમને જણાવે કે હું અહીં કેદ છું. એકદમ સાધારણ બનતી જશે. અધ્યાત્મ પોતાની અંદર ખૂબ સ્વસ્થ છું. ખાવાનું સારું મળે છે અને આશા છે કે કેદીઓની જ વિલક્ષણ અને અવિજ્ઞાન રહસ્યોનો ભંડાર સમાવી બેઠું છે.

## આ યુગનો મહાવ્યાથિ : માનસિક

બાળકવુલ્લ, અમીરગરીબ, પુરૂષ-સ્ત્રી, બુલ્લિજીવી-શ્રમજીવી રોગરૂપે પ્રકટ થાય છે. વધુ પડતી તાણ શરીર અને મનને સૌ એનાથી ગ્રસાયેલા છે. આથી આજના યુગને તાણયુગ|તોડી-મરોડી નાખે છે અને જલદી વૃદ્ધત્વ તરફ લઈ જાય છે. કહીએ તો તેમાં અતિશયોકિત નથી. તાણસિલ્હાંતના જનક આ સમયે મૃત્યુનું કારણ પણ બની શકે છે. હવે તો મધૂપ્રમેહ, મહાન મનોવૈજ્ઞાનિક હોન સાલાઈના મતાનુસાર માનસિક કેન્સર, એડ્સ જેવા ગંભીર રોગોનું કારણ પણ તાણને જ તાણ અનુભવતી ન હોય એવી વ્યક્તિની કલ્પના કરવી પણ માનવામાં આવી રહ્યું છે. આજે અશક્ય છે. તાણ એક મહાવ્યાધિરૂપે માનવજાતિને પીડે છે.

નથી. એ મનુષ્યના વિકાસ અને પ્રગતિમાં ઉપકારક તત્ત્વ રહી છે, પરંતુ જો તેણે તાણગ્રસ્ત સ્થિતિમાં કામ કરવું પડે તો તે ૮ બચવામાં સમર્થ બનતો હતો. તાણની સ્થિતિમાં શરીરની છે. પશ્ચિમના વિકસિત દેશોમાં સ્થિતિ વધુ ગંભીર છે. એડ્રિનલ ગ્રંથિમાંથી એડ્રિનેલિન નામના હોર્માનનો સાવ થાય છે, જે શરીરની પ્રતિકારક ક્ષમતા વધારે છે અને શરીરને બાહ્ય પહેલાં ક્યારેય આટલા વ્યાપક અને ગંભીર રૂપે રહ્યો ન હતો. દબાણ સહન કરવામાં સક્ષમ બનાવે છે. જો તાણ ન હોત તો કિલિફોર્નિયા યુનિવર્સિટીના પ્રોફેસર અને પ્રખર મનોવૈજ્ઞાનિક કદાચ આજનો માનવ પ્રાગૈતિહાસિક આદિમાનવની જેમ્સ સી. કોલમેનના મતાનુસાર, '' સત્તરમી સદી સ્થિતિમાં જ હોત.

થવાની વ્યવસ્થા કરી છે, પરંતુ વારંવાર લાંબા સમય સુધી ચિંતાઓનો કાળ (તાણયુગ) કહી શકાય.'' તાણપૂર્ણ સ્થિતિ બની રહેવાને કારણે આ વ્યવસ્થા અસ્તવ્યસ્ત થઈ જાય છે, કારણ કે આ વ્યવસ્થામાં હોર્મોનનો સભ્યતા વધતી તાણનું મુખ્ય કારણ છે. એના જ કારણે સ્રાવ અનાવશ્યક અને અત્યધિક પ્રમાણમાં થાય છે. જે અસંયમિત આચરણ જીવનનું અવિચ્છિન્ન અંગ બની ગયું છે. શરીરના જુદા જુદા અંગ-અવયવો પર ખરાબ પ્રભાવ પાડે છે. પ્રગતિની આંધળી દોડમાં મનુષ્ય માનવીય મર્યાદા, નૈતિક અને માંસપેશીઓમાં ખેંચ, પેટમાં દુઃખાવો, ખભામાં અને પગમાં આધ્યાત્મિક મૂલ્યોને તિલાંજલિ આપી ચૂક્યો છે. એકબીજાને દુઃખાવો, ઝાડા, શ્વાસ લેવામાં તકલીફ, પેશાબ અને હૃદયના હલકા દેખાડવાની પ્રતિસ્પર્ધા, વિલાસી જીવન, અમર્યાદિત ધબકારાની અનિયમિતતા, થાક, માથાનો દુઃખાવો વગેરે આચરાગ, ઉદ્દંડ વ્યવહાર અને વિકૃત ચિંતન દિનચર્યાનાં અંગ શારીરિક લક્ષણ જોવા મળે છે. વધુ ગંભીર થતાં એનાં બની ગયાં છે. પરિણામે વધતી અસુરક્ષિતતા, હિંસા, ઈર્ષ્યા -દુષ્ટપરિણામ પેપ્ટિક અલ્સર, હૃદયરોગ, હાઈ બ્લડપ્રેશર, દ્વેષ, ભય, ચિંતા, નિરાશા, ખિન્નતા જેવા માનસિક વિકાર સંધિવા, અનિદ્રા, કોલાઈટિસ, કબજિયાત, સ્નાયુઓની મનુષ્યજીવનમાં આતંક મચાવી રહ્યા છે.

તાણ આજના જીવનનું અભિન્ન અંગ બની ગઈ છે. દુર્બળતા, એલર્જી, ચીડિયાપણું, એકાગ્રતામાં ઊણપ જેવા

તાણ વ્યક્તિની તંદુરસ્તીની સાથેસાથે તેની કાર્યક્ષમતાને પાયમાલ કરી નાંખે છે. એક અધ્યયન અનુસાર તાણરહિત તાણ માણસ માટે હાનિકારક જ હોય એમ વાત પણ સ્થિતિમાં એક વ્યક્તિ થાક્યા વિના ૧૮ કલાક કામ કરી શકે છે. આપત્કાળની પરિસ્થિતિઓનો સામનો કરવામાં તાણ જ કલાકમાં જ થાકી જશે. તાણ વધવાને કારણે માનસિક રોગથી મન અને શરીરને તૈયાર કરે છે 'ઓવર કમિંગ ટેન્શન'ના પીડાતી વ્યક્તિઓની સંખ્યામાં પણ જાણે ભરતી આવી ગઈ લેખક ડૉ. કેનેશ હેમ્બલીના મતાનુસાર પ્રાગૈતિહાસિક કાળનો છે. વિશ્વ આરોગ્ય સંસ્થાના અહેવાલ અનુસાર બે તૃતીયાંશ આદિમાનવ આ તાણ દ્વારા જ જંગલી પશુઓના હુમલાથી મનુષ્ય જાતિ કોઈ ને કોઈ તાણજનિત માનસિક રોગથી પીડાય

કહેવાતા પ્રગતિશીલ યુગની દેન તાણરૂપી મહાવ્યાધિ પુનર્જાગરણ અને અઢારમી સદી બૌલ્લિક કાળની રહી. પ્રકૃતિએ મનુષ્યશરીરમાં તાણભરી સ્થિતિમાંથી મુકત ઓગણીસમી સદી પ્રગતિકાળની રહી અને વીસમી સદીને

ભોગવાદી મૂલ્યો પર આધારિત આજની ભૌતિકવાદી

અલ્મા ડેલ સ્મિથના મતાનુસાર તાણ એક જટિલ, બહુ નિર્જન સ્થાન પર પ્રકૃતિની ગોદમાં હરીફરીને મનને હલકું પરિણામી અને વ્યક્તિગત સમસ્યા છે, જે વ્યક્તિના અને તરોતાજા બનાવી શકાય છે. સ્વાસ્થ્ય, કાર્યક્ષમતા અને ધનને બરબાદ કરી નાખે છે. તાણ રૂપે પડનારું દબાણ બાહ્ય પરિસ્થિતિઓ પર આંતરિક તાણનું કારણ હોઈ શકે છે. આ સંદર્ભમાં બીજાઓનું યથોચિત મનઃસ્થિતિને કારણે હોઈ શકે છે. તાણના વ્યક્તિગત, સમ્માન કરવું. બીજાના કાર્યમાં બિનજરૂરી દખલગીરી ન કૌટુંબિક, સામાજિક, આર્થિક, વ્યવસાયિક, વાતાવરણજન્ય કરવી. બોલવું ઓછું અને સાંભળવું વધુ. પોતાનું કામ એમ અનેક કારણ હોઈ શકે છે. ભારતીય દર્શનમાં 'તાણ'ને પ્રામાણિકતાથી અને જવાબદારીથી કરવું. જિદ્દ અને દુરાગ્રહ કલીસ ધાતુથી ઓળખવામાં આવે છે. કલીસનો અર્થ થાય છે છોડી દેવાં. સૌ સાથે તાલમેળ બેસાડીને સૌહાર્દપૂર્ણ કલેશ અને ૠષિ-મનીષી અનુસાર એ અવિદ્યામાંથી વાતાવરણ બનાવવું. જન્મ લે છે.

છે. એનો પૂર્ણ ઉપચાર તો શક્ય નથી, પરંતુ જીવનશૈલી, કાર્યપ્રણાલી, અને ચિંતનપદ્ધતિમાં જરૂરી સુધારો અને ઉતારવાથી તાણ ઓછી થઈ જાય છે. શોધ-અધ્યયનમાં પરિવર્તત કરીને તેને હળવી ચોકસ બનાવી શકાય છે. આમ તો તાણથી પૂર્ણ શાંતિ શક્ય પણ નથી અને જરૂરી પણ નથી. લાઈલે અને અલ્માના મતાનુસાર એ સાચું છે કે તાણ સ્વાસ્થ્યને બરબાદ કરી નાખે છે, પરંતુ એ આવશ્યક પણ છે. શિશુનો જન્મ, નવા અભિયાનમાં સફળતા, નવા શહેરમાં મહત્ત્વ આત્મનિરીક્ષણ અને વ્યક્તિત્વ નિર્માણના રૂપમાં બદલી વગેરે પડકારરૂપ અને રોમાંચક કાર્ય તથા ઘટનાઓ સ્પષ્ટ છે. એવાં છે, જે દુર્ઘટના કે વિધ્વંસની સ્થિતિ જેટલી જ તાણ ઉત્પન્ન કરે છે. એના વિના તો જીવન નીરસ જ થઈ જાય.

તાણથી રાહત મેળવવા માટે આજે જાતજાતની દવાઓની શોધ કરવામાં આવી છે. તાણથી તત્કાલ મુક્તિ મેળવવા માટે લોકો દર્દનિવારક (ટેંકિવ -લાઈઝર) દવાઓ તથા શરાબ અને નશીલા પદાર્થો સુધ્ધાંનું સેવન કરે છે. આ બધા તાણરૂપી રોગનાં સમાધાન નથી.

તાણનું સ્વરૂપ અને તેના ઉદ્દગમ સ્રોત અનુસાર તેનો ઉપચાર કરવો જોઈએ. જો તાણ પોતાની કાર્યશૈલીમાં દોષને કારણે હોય તો તેમાં જરૂરી ફેરફાર કરીને સુધારો કરી શકાય છે. જો વધુ પડતા કામને કારણે તાણ હોય તો પ્રાથમિકતાના આધારે કામ કરીને તે નિવારી શકાય છે. જો કામ કરતાં કરતાં માનસિક થાક લાગે તો કામને બદલીને શારીરિક શ્રમ કે અન્ય મનોરંજનવાળું કામ કરીને તેને બદલી શકાય છે. એમાં આત્મીય ભાઈબહેનો સાથે ગોષ્ટિ કે બહાર ટહેલવાનો ક્રમ

' ધી સ્ટેસ સોલ્યુશન'ના લેખક લાઈલે એચ. મિલર અને પણ બનાવી શકાય. અઠવાડિયાના અંતે એક દિવસ કોઈ

બીજાઓ સાથે આપણી વ્યવહારજન્ય ત્રુટિઓ પણ

લેખન, પેઈન્ટિંગ, ડ્રોઈંગ, નૃત્ય, નાટક, જેવી કલાત્મક તાણના ઘાતક પ્રભાવોને કારણે એનો ઉપચાર આવશ્યક અભિવ્યકિતઓ દ્વારા આપણે તાણને શાનદાર રીતે ઘટાડી શકીએ છીએ. ભાવનાત્મક ઉદ્દેગની ક્ષણોને કાગળ પર જાણવા મળ્યું છે કે આમ કરવાથી વ્યક્તિમાં ટી સેલ્સ અને કિલર સેલ્સ જેવાં રોગપ્રતિકારક તત્ત્વોમાં નોંધપાત્ર વધારો થઈ જાય છે. દિવસભરની ઊથલપાથલ સુધી બધું વિસ્તૃત કરવાની આ પ્રક્રિયા ડાયરી લેખનનું રૂપ લઈ લે છે, જેનું

> એક નાદાન ઉંદરને એક સસલાં સાથે દોસ્તી હતી' ઉંદર સસલાંને કહેતો' ' મને પાગ તારા જેવો બનાવી દે<sup>,</sup>

> જયારે ઉંદરે હઠ न છોડી त्यारे સસલાંથે તેને ગોળની યાસાગીમાં નવરાવ્યો અને 3માં આળોડવાની સલાહ થ્યાપી. ઉંદરના શરીર પર રૂ ચોં**ડી ગ**હ્યું. તે સસલાં જેવો દેખાવા લાગ્યો.

> એક દિવસ તો ખૂબ વખાણ થયાં. બીજા हिवसे वरसाह पड़यो थने 3 नीडणी गयं. અસલિયત ખૂલી જતાં સો તેને મૂર્ખ કહેવા લાગ્યાં સત્ય ઝાઝા દિવસ સુધી છુપું રહી शहत्ं नथी, वास्तविहता प्रगठ थर्धने ४ રહે છે.

નૃત્યથી શરીરના વ્યાયામની સાથેસાથે તાણમાં રાહત મળે છે. વૈજ્ઞાનિકોના મતાનુસાર, આનાથી મૂત્રપિંડમાંથી નોર-એપિનેફિન નામનું તત્ત્વ છુટે છે. કલાત્મક અભિવ્યકિત દ્વારા માથાના બન્ને ભાગોની વચ્ચેના સંબંધોમાં દઢતા જોવા મળે છે, જે સમસ્યાનું સમાધાન સરળ બનાવે છે અને મુશ્કેલી સામે ઝઝૂમવાની શકિત વધારે છે. વૈજ્ઞાનિકો જણાવે છે કે સૂર્યાસ્ત વખતે સંગીત સાંભળવાથી મસ્તિષ્કમાંથી અન્ડોર્ફિન નામનું તત્ત્વ નીકળે છે. જે રોગપ્રતિકારક સંસ્થાનને મજબૂત બનાવે છે.

આજે મનોવિજ્ઞાનમાં ' આર્ટ થૈરપી ' અંતર્ગત કોધ. વિષાદ વગેરેથા પીડાતી વ્યક્તિને કાગળ, કેનવાસ અને કલમ-બ્રશ પકડાવીને તેનો ગુસ્સો અને વિષાદ કાગળ પર બહાર કઢાવી હળવી અને શાંત બનાવી શકાય છે. ચિકિત્સાવિજ્ઞાનીઓ કલા અભિવ્યક્તિ દ્વારા સ્તન કેન્સરના ઓપરેશન પછી વિક્ષુબ્ધ અને તાણગ્રસ્ત મહિલાઓને રાહત અપાવી રહ્યા છે.

તાણનું સૌથી મોટી ઔષધિ હાસ્ય છે. વિશેષજ્ઞોનું કહેવું છે કે હસતી વખતે મસ્તિષ્કમાંથી એન્ડોર્ફિન નામનું તત્ત્વ ઝરે છે, જે પીડાને ઓછી કરે છે અને પ્રતિરોધક ક્ષમતા વધારે છે. જીવનની પરેશાનીઓ અને અવરોધોથી ઉત્પન્ન થયેલી તાણને હળવી કરવાનો એક ઉપાય એ પણ છે કે પોતાના હૃદયની વાત કોઈ વિશ્વસનીય વ્યક્તિ પાસે ખોલવી. તેનાથી મન હલકં થઈ જશે અને સમસ્યાનું સમાધાન થઈ જશે.

આહારસંબંધી અસંયમ અને લાપરવાહી પણ તાણનું એક મુખ્ય કારણ છે. વધુ પડતા આહારના કારણે પેટમાં અપચો, કબજિયાત, શરીરમાં આળસ અને મસ્તિષ્કમાં જડતાની ફરિયાદ કાયમની રહે છે. પેટ હલકું રહે તો શરીર અને મન-મગજ હલકાં, સ્ફર્તિવાન અને શાંત રહે છે

પોતાના આહારવિહાર, કાર્યપદ્ધતિ અને દિનચર્યા વ્યવસ્થિત હોવા છતાં પણ જીવનની પ્રતિકુળ પરિસ્થિતિની થપાટો તાણ ઉત્પન્ન કરે છે. તેના માટે આધ્યાત્મિક ઉપચાર ધ્યાન-સાધના વગેરે દ્વારા અંતર્મનને મજબૂત બનાવવું. અધ્યાત્મદર્શનના સમર્થ પાર્થય દ્વારા જીવનના દષ્ટિકોણ અને કાર્યપદ્ધતિમાં ફેરફાર કરી જીવનને વધુ રોમાંચક અને તાણરહિત બનાવી શકાય છે.

એ દિવસોમાં સંપૂર્ણ ક્ષેત્રમાં અનૈતિકતા અને દુષ્પ્રવૃત્તિઓ પુષ્કળ હતી. જયાં નજર કરો ત્યાં થ્યનાચારોની બોલબાલા જોવા મળતી. બાળક वोल्टेयर कथारे डामयलाउ लागतर पुरं डरी रह्या, तेमना पिता तेमने वडीसातन् स्राह्माववा ઈચ્છતા હતા, પરંતુ તેમણે નિશ્વય કર્યો કે એ જૂઠું બોલવાના ઘંધામાં ન પડીને ચારેબાજુ વ્યાપેલ અનાયારો સામે લડીશ અને બંદૂકથી અનેકગણી શકિતશાળી કલમનો યોદ્ધો બનીશ તેમણે પોતાના નિશ્વયને કાર્યમાં પલડાવ્યો. પરિવારનું કહ્યું ન मान्ध्.

वोल्टेसरे अहाअहा विषयो पर १०० ध्यति મહત્વપૂર્ગ લેખ અને ૩૦૦ જેડલા શોધનિબંધો લખ્યા. જનતામાં વિદ્રોહની ભાવના જાગી ઊઠી અને એમના સાહિત્યનું ભરપૂર સ્વાગત થયું, પરંતુ <u>પોતાના નિહિત સ્વાર્થોને કારણે શાસનથી આ</u> सहन न थयुं. केंद्रा, हेशनिडादा, धाडम्हा, **ખરબાદી वगेरेथी तेमने स्ताश કरवानो** प्रयतन કરવામાં આવ્યો, પરંતુ તેઓ ઝડુકયા નહિ. તેમને नास्तिङ क्रहेर ङरवामां ष्याव्या. तेष्यो मर्या त्यारे કોઈ પાદરી સંસ્કાર કરાવવા ન આવ્યો. એક निर्श्वन %ग्याथे तेमने हाटी हेवामां धाव्या. શાસને જે સાહિત્યને શોધી શોધીને બાળી નાંખ્યં હતું તે ગૂપયુપ છપાતું રહ્યું અને લોકો મનોયોગપૂર્વક એ વાંચતા રહ્યા. છૂપી ચિનગારીએ દાવાનળ બનીને શાસનમાં ક્રાંતિ કરી દીધી.

डजर पोटीने तेमनां चित्रवन्ं सरधस કાઢવામાં આવ્યું જેમાં ત્રણ લાખ લોકો હાજર હતા અસ્થિઓ પર શાનદાર સ્મારક બનાવવામાં આવ્યું.

દાર્શનિક નીત્શેએ એમને '' હસતો સિંહ'' કહ્યા. વેલે કહ્યું, '' તેઓ સુગના સડેલા શરીરની थिंडित्सा *७२वा भाव्या ७ता:*' वि५७२ eयुगों थे કહ્યું, " તેઓ અનાચાર સામે આજીવન લડનાર थोद्धा हता, तेमनी धात्मनिर्भरता, सक्क्ष्य प्रति સમર્પણ ભાવના અને કર્મઠતા અદ્ભૂત હતી."



## અવતારલીલા સ્તંભ

## ક્રાંતિકારી કૃષ્ણએ શીખવી–જીવન જીવવાની કલા

અનીતિ અને મૂઢતાને પરાજિત કરી. અનીતિ વરતનાર આંગળી પર ઉપાડવા જેટલું સરળ બનાવીને કરી બતાવ્યું. ત્રણાસુર, અઘાસુર, વત્સાસુર, પૂતના, કાળીનાગ વગેરે ધૂર્તો સાથે તો એમણે બાળપણમાં જ ટક્કર લીધી. થોડા મોટા થતાં જલપ્રલયથી બચાવી લીધી. ગાયનાં વાછરડાં ચોરનાર બ્રહ્માને અન્યાયી કંસ સાથે લડ્યા અને કુરાજ્ય મિટાવીને સુરાજ્યની પણ પરાજિત થવા વિવશ બનાવ્યા. અન્યાયી જરાસંધનું સ્થાપના કરી. ભોળી પ્રજાએ પોતાનાં તમામ દૂધ, ઘી ધનિકો અભિમાન ચૂરચૂર કર્યું. કેદી માતા-પિતાની ગોદમાં બંદીગૃહમાં અને સરદારોને આપી દેવાં પડતાં હતાં. ગોપીઓ એમની જન્મનાર, બીજાના ઘરે ઉછરનાર, ગોય-પરિવારમાં સામે ઝૂકે નહિ અને પોતાનું આવશ્યક ભોજન પોતે જ રાખે જન્મનાર બાળક પણ પોતાના આત્મબળ અને પુરુષાર્થથી એ માટે એમણે સત્યાગ્રહ પણ કર્યો. એમનો રસ્તો રોકયો અને કંઈનું કંઈ કરી શકે છે. ભગવાન કૃષ્ણએ પોતાનું ઉદાહરણ રજૂ સત્તાધારીઓથી ન ડરવાનું સાહસ જગાવ્યું.

જોઈને એમણે મહાભારતની યોજના બનાવી, ઓછાં એવા લોકોનું મનોબળ વધાર્યું છે. અર્જુનના સારથિ બનીને સાધનોથી સંપન્ન એવા પાંચ પાંડવોને સત્તાધારી સો કૌરવો એમણે બતાવ્યું કે સંસારમાં કોઈ કામ નાનું કે તુચ્છ નથી અને સામે ન્યાયની માગ લઈને મક્કમ રહેવા માટે ઊભા કર્યા. અઢાર અક્ષૌહિણી સેના અને અગણિત સુભટો મરી ગયા, પણ તેથી શું ? ન્યાયની રક્ષા માટે તો ગમે તે કિંમત ચૂકવવી ભગવાન કૃષ્ણએ પોતાનું આખું જીવન એમાં લગાવ્યું. ધર્મ જ પડે તે ઓછી છે.

હતું. નાના નાના સામંતોએ પોતાની અલગ અલગ સત્તા જમાવવા માટે દેશને નાના નાના ટુકડાઓમાં વહેંચી નાખ્યો હતો. એકતાની શકિતથી પરિચિત હોવા છતાં પણ તેઓ અને બીજી બાજુ લોક કલાઓની પ્રતિષ્ઠાથી થાય છે. પોતાના સંકચિત સ્વાર્થો માટે અલગતાવાદને જ આશ્રય આપતા હતા. આ અલગતાવાદીઓના વિનાશની યોજના બનાવીને ભગવાને મહાભારત યુદ્ધ કરાવ્યું અને ખંડ-ભારતને કૃષ્ણએ ભક્તિ અને કલ્યાણ તરફ વાળી. પૂજ્ય ગુરુદેવે ગાયન, એક પરિપૂર્ગ રાજ્ય મહાભારત બનાવી દીધું. એના માટે યુદ્ધ અભિનય, સંગીત તમામને લોકમંગલની દિશા આપી. કૃષ્ણએ રૂપે ભારે કિંમત ચૂકવવી પડી, પણ કિંમત ચૂકવ્યા વિના ગીતા દ્વારા કર્મયોગનું શિક્ષણ આપ્યું, તો પરમપૂજ્ય ગુરુદેવે કીમતી ચીજ મળે પણ ક્યાંથી ? ધર્મની વૃદ્ધિ કરવા માટે આજની પરિસ્થિતિઓને અનુરૂપ સરળતમ કર્મયોગ જીવિત રહેનાર બ્રાહ્મણોમાં શ્રેષ્ઠ સુદામાને તેમણે વિપુલ શીખવાડયો, સ્વયં ગૃહસ્થને તપોવન બનાવ્યું અને સૌને એ સાધનો આપ્યાં, જેથી તે સંસારનું અધિક ભલું કરવામાં સફળ પાઠ ભણાવ્યા. એમણે જે મહાભારત કર્યું, યુગનિર્માણ એ જ બની શકે. ગોપબાળોની મદદથી ગોવર્ધન જેવો મહાન પર્વત મહાભારતનું અંતિમ અને પૂર્ગ પર્વ છે, જેમાં અભિમન્યુ આંગળી પર ઉઠાવી લીધો. ગાય એ જ મનુષ્યની સાચી જેવો બાળક પણ મહારથીનું કાર્ય કરી રહ્યો છે, તો અર્જુન સંપત્તિ છે. એનું સંવર્ધન એટલું મહત્ત્વપૂર્ણ સમજવામાં આવ્યું અને ભીમ જેવા સમર્થ પણ તમામ પ્રતિભાઓ રાષ્ટ્રને સમર્થ કે આ કામ ભગવાને પોતે કર્યું. ગાયો ચરાવી, ગોવાળ બન્યા બનાવવામાં લાગેલી છે.

શ્રીકૃષ્ણ રૂપે અવતાર લઈને ભગવાને એ યુગમાં ફેલાયેલી અને ગોસંવર્ધન-ગોવર્ધન જેવા મહાન અને કઠિન પર્વતને

ઈન્દ્ર સામે પણ તેમણે ટક્કર લીધી અને વ્રજભૂમિને કરીને, જેઓ ઓછી અને સાધનહીન પરિસ્થિતિમાં જન્મવા મોટા થયા તો શાંતિથી સમજાવવાથી અન્યાય દૂર ન થતો કે ઉછરવાના કારણે ઊંચા ઊઠવાની આશા છોડી બેઠા છે લોક કલ્યાણ માટે ધર્મના રક્ષણ માટે નાનાં દેખાતાં કાર્યો પણ આનંદપૂર્વક કરવાં જોઈએ. ધર્મરાજ્ય સ્થાપિત કરવા માટે આ સંસારનો સાર છે. મનુષ્ય જાતિની પ્રગતિ અને આ એ દિવસોમાં ભારત નાના નાના ટુકડાઓમાં વહેંચાયેલું નિખિલ વિશ્વની શાંતિ એના પર જ આધારિત છે, કોઈ પણ પરિસ્થિતિમાં હસતા રહેવું એ જ કૃષ્ણનું જીવનદર્શન છે.

> ભગવાન કૃષ્ણના જીવનનો આરંભ જ એક બાજુ સંઘર્ષ પ્રજ્ઞાવતારની કથા પણ બરાબર આવી જ છે. જે ક્લાઓ રાજાઓના ભોગવિલાસ માટે સમર્પિત હતી, તેને ભગવાન

આહાર વિશાન

## એક वीसमी सहीना मानवनी आहार

**ક્રિયા-**વ્યાપાર આ ઊ**ર્જાનું જ** પરિણામ છે. ઊર્જાના પોતાના આત્મવિશ્વાસના આધારે કહે છે કે આવી દુઃખી રૂપાંતરણના કારણે જ સૃષ્ટિના અનેક અથવા તો અસંખ્ય અવસ્થા લાંબા સમય સુધી રહેવાની નથી. તેમની ભવિષ્યદષ્ટિ ઘટકોનું નિર્માણ, વિકાસ તથા વિનાશ થતાં રહે છે. આ વૈદિક કહે છે કે આગામી દિવસોમાં પરિસ્થિતિઓ બદલાશે અને સત્યનો મહાન ખ્યાતિપ્રાપ્ત વૈજ્ઞાનિક આલ્બર્ટ આઈનસ્ટાઈને પાર્થિવ ચેતનાનો વિકાસ થશે. આનાં કારણે ધરતી ફરીથી પણ સ્વીકાર કર્યો છે. આ ઊર્જાની માત્રા જેનામાં જેટલી હોય|ફળદ્રુપ થશે. આના ગર્ભમાંથી ઉત્પન્ન થનારા અનાજમાં પોષક છે, તે તેટલો જ પ્રખર તેમજ તેજસ્વી હોય છે, પરંતુ પ્રખરતા તત્ત્વોની માત્રામાં વૃદ્ધિ થશે. ભોજ્ય પદાર્થ વિટામિન, લવણ તેમજ તેજસ્વિતા માટે પાત્રતાની જરૂરિયાત પણ હોય છે, તેમજ કાર્બોહાઈડ્રેટથી સભર હશે. તેનામાં ભરપૂર ઊર્જા હશે, ગ્રહણશક્તિ પણ જરૂરી હોય છે અને આ ઊર્જાને ગ્રહણ|જેનાં કારણે માનવજીવન પણ સ્વસ્થ હશે. હેડન કહે છે કે કરવાના ઉપાયો પણ અલગ અલગ હોય છે.

ક્ષરા આ ઊર્જાને ગ્રહણ કરે છે. આ ખાદ્ય ભોજનને લાયક∫પણ પ્રભાવિત કરશે. આનાં કારણે ભોજન યોગ્ય પદાર્થો પણ પદાર્થીમાં મૂળ રૂપે તો બ્રહ્માંડમાં પરિવ્યાપ્ત રહેલી ઊર્જા જ પોષણયુકત થશે અને માનવજીવન પણ સ્વસ્થ તેમજ હોય છે. ખાદ્ય પદાર્થો પૃથ્વી દ્વારા આ ઊર્જાને અવશોષિત કરે સંપન્ન થશે. છે અને પૃથ્વી સૂર્ય પાસેથી ગ્રહણ કરે છે. સમસ્ત ગ્રહ-નક્ષત્ર પાત્રતાની છે.

પંચતત્ત્વને પોતાના વાતાવરાગમાં ધારણ કરનારી આ પૃથ્વીને રત્નગર્ભા અથવા તો ફળદ્રપ માનવામાં આવે છે, થશે. ફળદ્રપ જમીન દ્વારા મેળવેલી કેટલાંક લીલાં પરંતુ વર્તમાન વિજ્ઞાન તેમજ ટેકનોલોજીના આ યુગમાં એની શાકભાજીમાંથી તો એવી પોષણ શકિત મળશે, જે અત્યાર સ્થિતિ ઘણી જ વિચારવા યોગ્ય થઈ ગઈ છે. એબીહેડનના સુધીના અનુભવોથી અલગ જ હશે. આ પોષક તત્ત્વો મનુષ્ય જણાવ્યા પ્રમાણે આજની પૃથ્વીની પરિસ્થિતિ ઘણી જ ઉપર ઘણા પ્રકારના પ્રભાવ પાડશે. સૌથી પહેલો પ્રભાવ એ સંકટપૂર્ણ છે અને એનું મુખ્ય કારણ છે એમાં રહેલાં ઘણાં જ હશે કે મન સ્વસ્થ, શાંત અને સ્થિર હશે. બીજા પ્રભાવમાં તત્ત્વોનું પ્રદૂષિત થઈ જવું. કાર્લ સેગન જણાવે છે તેમ જળમાં શરીર અધિક સક્રિય તેમજ જીવંત હશે. હિમાલયમાં કંઈક ઝેર ભળી ગયું છે, જમીન વેરાન થઈ રહી છે અને વાયુ આવાં જ કંદ તેમજ શાકભાજીઓ હોવાનો સંકેત મળે છે, ઝેરયુકત થઈ રહ્યો છે.

વ્યાધિગ્રસ્ત થઈ ગઈ છે. આના નિદાન માટે આ ઉત્તરીય ભાવિ પરિકલ્પના આ સત્યને સાર્થક કરી બતાવે. ધુવના માધ્યમથી આવતી બ્રહ્માંડીય ઊર્જા દ્વારા સૌ પ્રથમ

દિવ્ય ઊર્જા વડે આ સૃષ્ટિ ઓતપ્રોત છે. તેના બધા જ પોતાની જાતને ઠીક કરે છે, સ્વયંનો કાયાકલ્પ કરે છે, હેડન એકવીસમી સદીમાં ધરતીમાં એક નવા જ પ્રકારની ઊર્જા સામાન્ય રીતે મનુષ્ય તેમજ જીવજંતુ આહારના માધ્યમ પ્રવાહિત થશે, જે જડ-જમીન, જીવ-વનસ્પતિ તથા મનુષ્યને

આ નૂતન તેમજ દિવ્ય ઊર્જાનો બોધ સર્વપ્રથમ વિભિન્ન બ્રહ્માંડમાં વ્યાપેલી ઊર્જામાંથી જ પોતાને જરૂર પૂરતી ઊર્જા પ્રકારના ખાદ્ય પદાર્થોના માધ્યમથી મેળવી શકાશે. આ પ્રાપ્ત કરે છે અને પુષ્ટ તથા પ્રખર બને છે. ઋષિ કહે છે કે પદાર્થો દ્વારા શરીરને નવી સ્ફર્તિ તેમજ શક્તિ મળશે. આના ઈશ્વરના આ બ્રહ્માંડમાં કયાંય ઊર્જાની ખોટ નથી. સર્વત્ર કારણે કેવળ શારીરિક સ્વાસ્થ્ય તેમજ માનસિક સ્થિતિમાં વિપુલ માત્રામાં ઊર્જાનું સંચરણ થઈ રહ્યું છે. આવશ્યકતા તો બદલાવ નહિ આવે, પરંતુ મનુષ્યની પ્રકૃતિમાં પણ પરિવર્તન માત્ર તેને પોતાની અંદર સમાવી લેવાની ક્ષમતા અથવા તો દેખાવા લાગશે. આમાં પ્રકૃતિના નવા અનેક આયામ પ્રગટ થશે તથા ચેતનામાં પણ વૃદ્ધિ થશે.

આ નવીન ઊર્જાનો સૌ પ્રથમ અનુભવ શાકભાજી દ્વારા જેને ખાધા પછી અનેક પ્રકારની દિવ્ય અનુભૂતિઓ થાય છે. હેડનના જણાવ્યા પ્રમાણે આપણી પૃથ્વી બીમાર અને શરીર તેમજ મન સ્વસ્થ-પ્રસન્ન રહે છે. સંભવ છે કે હેડનની

આ વિશુદ્ધ આહાર દ્વારા ચેતના પરિષ્કૃત થશે. આના લીધે

જયાં એક બાજુ બાહ્ય વ્યક્તિત્ત્વમાં નિખાર આવશે તો બીજી બાજુ આંતરિક દ્વાર ખૂલશે. પરિષ્કૃત ચેતનાની આ અવસ્થાઓમાં સ્વપ્ન સાર્થક થતાં લાગશે. વિધેયાત્મક મનોવૃત્તિઓ વધવાના કારણે નકારાત્મક વિચારો ઘટશે, તાણ, ઉદાસીનતા, વગેરે ઓછાં થશે. પ્રસન્નતા, હળવાશ તેમજ તાજગીનો અનુભવ કરી શકાશે.

એબી હેડનના જણાવ્યા પ્રમાણે આ નવીન દિવ્ય ઊર્જાનો ધરતીમાં પ્રવેશ એકવીસમી સદીના આગમનની સાથે જ થયો છે. આનો સંકેત વીસમી સદીની વિદાય વેળા એ જ થવા લાગ્યો હતો. કે એકવીસમી સદી કશુંક વિશેષ લઈને આવશે. તેઓ કહે છે કે આ કોઈ માત્ર કપોળકલ્પના નથી, પરંતુ ઉચિત તથા હકીકત છે. એકવીસમી સદીમાં સર્વ પ્રથમ દશ્યજગતમાં કેટલીય અનોખી ઘટનાઓની સાથે સાથે આહારનો આ ઊર્જા સ્રોત અનુપમ તેમજ અદ્ભુત હશે. આ ખાદ્ય પદાર્થ ઊર્જા તેમજ પોષક તત્ત્વોથી ભરપૂર હોવાના કારણે ઓછી માત્રામાં ભરપેટ જમ્યા જેવું લાગશે. ત્યારે વધારે ખાવાની આવશ્યકતા નહીં પડે.

આયુર્વેદની માન્યતાને સાચી કહેતાં હેડન કહે છે કે આના લીધે વ્યક્તિ સંયમી બની શકે છે. કોઈ વ્યક્તિ જો પુરતા પ્રમાણમાં સલાડ ખાતી હોય તો તેને ત્યારે બે કે ત્રણ કોળિયામાં પર્યાપ્ત પોષણ મળી જશે. એટલે કે તેને વધારે ખાવાની જરૂર પડશે નહીં. બે-ત્રણ ગ્લાસ દૂધની જગ્યાએ બે-ત્રણ ચમચીથી કામ ચાલી જશે. આવી જ રીતે બધા જ પ્રકારનાં ભોજનમાં આ તથ્ય ક્રિયાન્વિત થવા લાગશે.

દિવસમાં એક-બે રોટલી અથવા તો બે-ત્રાગ ટકડા બ્રેડ ખાઈને એટલી ચુસ્તી સ્ફૂર્તિ સાથે માનસિક તેમજ શારીરિક કાર્ય કરી શકાશે, કે એટલું ઘણી વાર ભરપેટ ભોજન કર્યા પછી કરવામાં આવે છે. કેટલાંક વિશિષ્ટ કળો તેમજ શાકભાજીમાં વૃત્તિઓને પરિષ્કૃત કરવાની ક્ષમતા રાખનારી ઊર્જા રહેલી હોય ડુચિઓ સાથે બંધાયેલી છે, તે પણ આ નવી પદ્ધતિ દ્વારા છે. વ્યક્તિ પોતાનાં મનને અનુકૂળ ભોજન યોગ્ય પદાર્થો શોધશે અને તેના દ્વારા લાભ મેળવશે. ક્યાંય પણ માંસાહાર અથવા તો મસાલેદાર આહારને ઉત્તેજન આપવામાં નહીં એક ધર્મ, એક ભાષા, એક સંસ્કૃતિના શંખનાદની સાથે જ આવે. પિઝાહટ તથા મેકડોનાલ્ડ (માંસાહારી ફ્રેંચાઈઝી) પર કરવામાં આવેલા કરોડો ડોલરનાં મુકદ્દમા આનાં પ્રમાણ છે. સાત્ત્વિકતાની વૃદ્ધિ થશે અને ચારે તરફ ખુશાલી અને પ્રસન્નતા બધે જ સાત્ત્વિક શાકાહારને પ્રાથમિકતા મળશે. એટલું જ નજરે પડશે. બધા જ આ નવી ઊર્જા વડે ઊર્જાવાન, પ્રખર નહીં, વ્યક્તિ પોતાની ભોજન સંબંધી જે કોઈ આદતો તેમજ અને તેજસ્વી બનશે.

બંદા વૈરાગી ભકિતકાળમાં જ જન્મ્યા. ઘણાં જ દિવસો સંતના સત્સંગમાં રહ્યા. । સાથૈસાથૈ બહારથી નિરંતર આવતા આક્રમણખોરોનો અનાચાર પણ જોતા રહ્યા. તેઓ ગંભીરતાપૂર્વક વિચારવા લાગ્યા-આ દિવસૌમાં જનતામાં શૌર્ય, સાહસ, પરાક્રમ અને 🛚 વિરોધની ભાવના ભરવી જોઈએ. દેવતાઓને ! પ્રાર્થના કરવાથી બધાં જ દુઃખ દૂર થઈ શકે છે, ! એવી ખોટી ધારણાને દૂર કરવી જોઈએ અન્યથા પ્રતિરોધના અભાવે આક્રમણખોરોનું સાહસ વધતું જ રહેશે અને તેઓ ભારતનો જે ભાગ 🛭 સ્વતંત્ર છે તેને પણ પગ તળે કચડી નાંખશે.

તૈમણે વિચાર્ય, સંત લોકો ખોટા સમય પીપુડી વગાડી રહ્યા છે અને પરોક્ષ રૂપે આક્રમણખૌરૌ પ્રતિરોધનૌ રસ્તૌ રૉકીને આક્રમણખૉરૉને જ સહાયક થઈ રહ્યા છે. બંદા 🖟 વૈરાગીએ જેટલો વધારે વિચાર કર્યો, તેટલું જ તેમને આ તથ્ય સ્પષ્ટ દષ્ટિગૌચર થવા લાગ્યું.

તૈમણે પૌતાની વિચારપદ્ધતિ અને કાર્યશૈલી બદલ્યાં. પોતાનાં શિષ્યો-સાથીઑને તથ્યોથી જાણકાર કર્યા અને આક્રમણખોરોનો ો સામનો કરવાની તૈયારી કરવા લાગ્યા. જો કે તેઓ આક્રમણખોરો દ્વારા પકડાયા અને મૃત્મુદંડ પામ્યા, પરંતુ દરેક વિચારશીલે તેમને સત્યને માટે શહીદ થયેલ સંત સૈનિક કહીને **બिरहा**व्या अने तेमनां असिहानमांथी नवी પ્રેરણા મેળતી.

છુટકારો તથા મુકિત મેળવી શકે છે. તે પણ એક નવા સાત્ત્વિક આહાર તરફ આકર્ષિત થઈ શકે છે. એટલે કે સમગ્ર વિશ્વમાં એક સાત્ત્વિક ભોજનનું પ્રચલન વધશે. આના લીધે સંસારમાં

# અનુષ્યનું વિચારળળ

આત્મવિશ્વાસનો અભાવ હોય છે. તે કાર્ય અસકળ થાય છે. મનુષ્યના મનમાં ઘણી બધી સુક્ષ્મ ક્રિયાઓ નિરંતર કાર્યાન્વિત સરળતાથી મેળવી શકે છે.

મનુષ્યના મનમાં કેટલાક વિચાર વિશેષ રૂપે કાર્યાન્વિત થતા રહે છે અને તેના જ આધારે તેની મુખાકૃતિનું નિર્માણ થતું રહે છે. મનુષ્ય ઈચ્છે તે પ્રમાણેની મુખાકૃતિનું નિર્માણ કરી શકે છે. તેના માટે મનમાં વિશેષ પ્રકારનાં વિચારોનું પરિચાલન કરવું જરૂરી છે. આપ જે પ્રકારની પરિસ્થિતિ પોતાને માટે યોગ્ય સમજો તેવા જ પ્રકારની મુખાકતિ બનાવવાનો પ્રયત્ન કરો. આપ જોઈ શકશો કે તમારી મુખાકૃતિમાં વિચારોની જેમ જ પરિવર્તન થઈ રહ્યું છે, હવે ધ્યાનપૂર્વક જુઓ કે કયા વિચારનું સ્મરણ કરવાથી તમારી મુખમુદ્રા સુંદર પ્રતીત થાય છે. બસ એ જ વિચારને નોટ કરી લો. તે ઉપરાંત તે વિચારનું વારંવાર સ્મરણ કરો અને તે વિચારધારાને સંબંધિત પુસ્તકોનું અધ્યયન કરો, એ જ વિચારો ઉપર વાર્તાલાપ કરો, તાત્પર્ય એ છે કે તેવા પ્રકારના વિચારોમાં આપ નિમગ્ન થઈ જાવ. આપ જોશો કે કેટલાક દિવસો પછી આપની મુખમુદ્રામાં પરિવર્તન થવાની શરૂઆત થઈ ગઈ છે અને ખૂબ જ જલદી આપની મનોવાંછિત મુખાકૃતિ વિનિર્મિત થઈ ગઈ છે. ઉદાહરણ તરીકે આપ નીચે જાગાવેલ વિચાર પ્રયોગમાં લાવવા ઈચ્છો છો- " આ જીવન ખુશીનું છે, એટલા માટે હું બધો જ સમય આનંદમય રહું છું.'' બસ જેવો આ વિચાર મનમાં પ્રવેશ કરશે, એ જ ક્ષણે તમારી

મનુષ્યજીવનમાં સફળતા- અસફળતા સુખ-દુઃખ,|ઝલક આવી જશે, મુખાકૃતિ સુંદર લાગતી જણાશે. આ હાર-જીત બધું જ તેની મનોદશા પર આધાર રાખે છે. માનવી પ્રકારની વિચારધારાને વારંવાર બોલવાનાં થોડા જ સમયમાં જે કંઈ પણ ઈચ્છે છે, તેને તે પામી શકે છે, પરંતુ તેની સાથે સુંદર મુખાકૃતિનું આગમન થઈ જાય છે. આ વિચારનું પ્રતિકળ આત્મવિશ્વાસની આવશ્યકતા ખૂબ જ હોય છે અને જે કાર્યમાં કેવળ મુખાકૃતિ પરિવર્તન સુધી જ સીમિત નથી રહેતું, પરંતુ લગભગ પૂર્ગ જીવનપથ જ બદલી નાંખે છે.

ખુશી તથા આનંદની વિચારધારા હારા તમે તમારા હૃદયમાં રહે છે, જે એના ભવિષ્યનું નિર્માણ કર્યા કરે છે. જો માનવી તે નવ-ઉત્સાહના સંચાર અનુભવશો. પ્રત્યેક કાર્ય તમે ઉત્સાહથી ક્રિયાઓને યોગ્ય રીતે વ્યવસ્થિત કરે, તો જીવનમાં ઘણું બધું ∣કરશો, તેનાથી તમને ખુશી તથા આનંદ પ્રાપ્ત થશે અને જેના કારણે તમે કષ્ટનો અનુભવ કરતા હતા એ ઘટનાચક્રનો તમારા જીવનમાં અંત થઈ જશે અને કદાચ કષ્ટદાયક ઘટના તમારા જીવનમાં બનશે, તો પણ તમે દુઃખ નહીં અનુભવો. સાથેસાથે

> વૈષ્ણવભકત કુંભનદાસજી એક પાણી ભરેલા વાટકામાં પોતાનું પ્રતિબિંબ જોઈને તિલક લગાવી રહ્યા હતા. ત્યારે જ મહારાજ માનસિંહ તેમનાં દર્શન કરવા ઉપસ્થિત થયા. માનસિંહે આ જોયું, તો સેવકને મહેલમાં મોકલી રત્નજડિત દર્પણ મંગાવ્યો, અને ભકતરાજને આપતાં કહ્યું, આ ત્રચ્છ ભેટનો સ્વીકાર કરો, અને તમારી જરૂરિયાતની વસ્તુઓની યાદી આપો, તે તમારી પાસે પહોંચી જશે.

> કંભનદાસજ બોલ્યા- તમે નિશ્વિત રહો, મને કોઈ જ વસ્તુની જરૂરિયાત નથી. ઘર, પરિવાર અને શરીરની જરૂરિયાત ખેતીમાતા પૂરી કરી દે છે અને ઈશ્વરનું ભજન કરવાનાં બધાં જ સાધન મારી પાસે છે. હવે વધારે वस्तुनो संग्रह डरीने शुं डरुं ?

જીવનની ઘણી બધી અસફળતાઓ નાશ પામશે અને સકળતાઓની સંખ્યામાં વધારો થશે.

કોઈપણ મનુષ્યની વિચારધારાને અનુકૂળ જ તેની મુખમુદ્રા પર કંઈક આનંદ તથા ખુશીની આછી રેખાઓ આસપાસના વાતાવરણનું નિર્માણ થાય છે, એવા જ મિત્રો અંકિત થઈ જશે. તમારા મુખમંડળ ઉપર ખુશી તથા આનંદની મળે છે, એવી જ પરિસ્થિતિઓનું નિર્માણ થાય છે. જો તમે

નિરંતર એવા વિચાર કરતા રહેશો કે હં સત્પરૂષ બનીશ. તો તમારા ગુણ, કર્મ, સ્વભાવ એવા જ બનવા લાગશે અને એક સહાયતાઓ ઘણાખરા લોકોને ઊંચે ઉઠાવે છે, પરંતુ જેમની દિવસ એવી પરિસ્થિતિ ઉત્પન્ન થઈ જશે કે તમે તમારા લક્ષ્યને મનોભૂમિ અનુકૂળ હોય તેમને જ આ બધું ઉપલબ્ધ બની શકે પ્રાપ્ત કરીને રહેશો, પરંતુ આ વિચારોની સાથેસાથે છે. અવિચારી વ્યક્તિને ઉપર્યુકત બાબતો જો પૈતુક આત્મવિશ્વાસ અને ક્રિયાશીલતાની આવશ્યકતા ખૂબ જ છે. તેના વગર મનવાંછિત સકળતા પ્રાપ્ત થઈ શકતી નથી.

ધનવાન વ્યક્તિ તેમની મુખમુદ્રા દ્વારા આસાનીથી ઓળખી ઉઠાવી શકતા નથી અને પોતાની મૂર્ખતાના કારણે થોડા જ શકાય છે, કેમકે તેમના વિચારોમાં તેમના બાહ્ય રૂપ જેટલી જ સમયમાં બરબાદ થઈ જાય છે. આનાથી વિપરીત અનેક એવી ભિન્નતા હોય છે, તમે જો તમારા વિચારોનું સ્તર સુવિકસિત વ્યકિત પણ હોય છે. જે નિર્ધન તથા સાધનહીન વ્યક્તિઓ જેટલું લાવશો, તો તમારી મુખાકૃતિમાંથી પણ પરિસ્થિતિઓમાં જન્મ લઈને પણ પોતાની માનસિક પ્રતિભા એની જ ઝલક આવશે. તે પ્રસ્ફટિત થશે, શરૂ થશે અને દ્વારા અનુકૂળ વાતાવરણ ઉત્પન્ન કરે છે અને ઉન્નતિના ઉચ્ચ ફળસ્વરૂપે થોડાક જ દિવસોમાં એવી પરિસ્થિતિઓ ઉત્પન્ન શિખર પર જઈ પહોંચે છે. થઈ જશે, જે તમને શ્રેષ્ઠ પુરુષ બનાવીને જ રાખશે. મનોવૈજ્ઞાનિકોનું કહેવું છે કે મનુષ્યના વિચારોમાં તદનુકૂળ પરિસ્થિતિઓમાં રહેશે નહીં, તે અનેક મુશ્કેલીઓ તથા વિઘ્નો પદાર્થને ખેંચવાની શકિત વિદ્યમાન રહે છે. એટલા માટે તમે હોવા છતાં પણ ઉપર આવશે. પ્રતિક્ળતાઓને જેવા પ્રકારનો વિચાર રાખશો, તેવા જ પ્રકારના પદાર્થ તમારી અનુકૂળતાઓમાં બદલી અને પોતાને માટે પસંદ કરેલી તરફ પોતાની મેળે આકર્ષિત થતા રહેશે. વૈજ્ઞાનિકોએ આ દિશામાં દિવસે-દિવસે પ્રગતિ કરશે. દિશા ભલે સારી હોય કે ક્ષેત્રમાં એટલી ઉન્નતિ કરી છે કે તેમણે વિચારોનાં ચિત્રો સુધ્ધાં ખરાબ, પ્રગતિ વિચારશકિત પર નિર્ભર છે. જો આપણે લઈ લીધાં છે. વિચારોની શક્તિ મહાન છે. તેનાં દ્વારા મનુષ્ય વિચારોનું મહત્ત્વ સારી રીતે સમજી લઈએ, અને સંસારમાં ઘણું બધું કરી શકે છે, પરંતુ યાદ રાખો, તેની આત્મવિશ્વાસ તથા પુરુષાર્થની સાથે તેને કાર્યરૂપે પરિણત સાથેસાથે કર્મની પણ આવશ્યકતા છે. વિચાર શક્તિ ઉન્નતિનો કરવાની શરૂઆત કરી દઈએ, તો નિઃસંદેહ આપણી ઉન્નતિનાં સાચો માર્ગ પ્રદર્શિત કરી તેમાં સફળતા અપાવી શકે છે, પરંતુ અવરોધાયેલા માર્ગ આપમેળે જ ખૂલી શકે છે. કર્મ તો મનુષ્યએ કરવું જ પડશે.

વિચારશકિત વિશ્વની એક મહાન શકિત છે. આ શકિત દ્વારા મનુષ્ય ઘણું બધું કરી શકે છે. સિકંદર અડધું વિશ્વ કઈ શક્તિથી જીત્યો ? નેપોલિયન વીર પુરુષ કઈ રીતે કહેવાયો ? ચંદ્રગુપ્તનું સામ્રાજય કઈ રીતે ફેલાયું ? વિચારશકિતએ જ આ સાધારણ મનુષ્યોને આટલું કરવાનો અવસર આપ્યો. તેમની સફળતા તેમના આત્મવિશ્વાસ અને પુરુષાર્થમાં સમાયેલી હતી. જે સફળતા દ્વારા મનુષ્ય સંસારમાં મહાન બનવા ઈચ્છે છે. તેમણે પોતાની વિચારશકિતને સંદર તથા સસંગઠિત બનાવીને આત્મવિશ્વાસ તેમજ પુરુષાર્થ દ્વારા સંસારમાં ઉન્નતિ કરવી પડશે.

સાધન, પરિસ્થિતિઓ, સુવિધાઓ તથા અન્યને પરિસ્થિતિઓને કારણે સરળતાથી મળી જાય, તો પણ તે તેમાંથી સમુચિત લાભ ઉઠાવી નહીં શકે. અનેક અમીરોના સારા અથવા ખરાબ, વિદ્વાન અને મૂર્ખ, નિર્ધન અને છોકરા બાપ-દાદાની કમાયેલી લક્ષ્મી તથા પ્રતિષ્ઠાનો લાભ

એ નક્કી છે કે વિચારશકિતથી સુસંપન્ન મનુષ્ય હીન

જેમનાં **ગાનસંચયનો** બરાબર નથી, તે જેટલો અધિક विद्वान जनशे, तेटली ॰ वधारे લમમાં પડશે.

🖈 🕈 લોકોએ સફળતાઓ પ્રાપ્ત કરી છે, તેમણે સપનાંઓ ઓછાં જોયાં છે અને પ્રયત્નો વધારે કર્યા છે. स्वने डज्ल डरी भानवी अने

सुधारवी, आ ॰ आत्मोन्नतिनी માર્ગ છે.

#### ઈતિહાસ-કથા

## આરાહિત અસંખ્ય વખત આરે છે.



કયારેક તે પોતાના હાથોમાં પકડેલી મુલાયમ-કોમળ ચાદરને હાથમાં તે જાડી ચાદર પકડાવી દીધી. વાણીથી કશું જ બોલ્યો જોતો, તો ક્યારેક પોતાની બહેન સુવર્ણા તરફ. સુવર્ણાએ∫ન હોવા છતાં તિષ્યના ચહેરા પરથી ઊંડી ઉદાસી જ બધું કહી કેટલાય મહિનાની મહેનત પછી આ ચાદર તૈયાર કરી હતી. રહી હતી. તિષ્યના મનોભાવોને એક જ પળમાં સમજીને એમાં અનેક રંગોનો અનોખો મેળ હતો. એ ચાદર સુવર્ણાએ સંકેત દ્વારા જ તેને આશ્વાસન આપ્યું કે પોતે થોડાક કલાત્મકતાનો અદભુત સંગમ હતી. પોતાના એક હાથમાં જ દિવસોમાં તેને એક સારી સુંદર ચાદર આપશે. ચાદર પકડી અને બીજા હાથથી વારંવાર તેને પંપાળતા તિષ્યને વર્ષા-વાસના(ચાતુર્માસ) મહિનાઓ યાદ આવ્યા. ભિક્ષ્+સુવર્ણા એ ચાદર લઈને ઘરે આવતી રહી. તેણે સૌ પ્રથમ તો સંઘના નિયમો અનુસાર ભિક્ષુઓને વર્ષાનાં ત્રણ-ચાર મહિના એક જ સ્થાને રહીને સાધના કરવાની હોય છે. વર્ષા-વાસ પછી ભિક્ષુ જયારે પોતાની પ્રવજ્યા હેતુ પુનઃ નીકળે છે ત્યારે પછી તેમાંથી જ પાતળા દોરાની આ સુંદર સુકોમળ ચાદર લોકો તેને ભેટ આપે. ભેટ પણ શું ? થોડી ઘણી ભેટ લેવાની ∤તૈયાર કરી. આ સમય દરમિયાન ભિક્ષુ તિષ્ય ઘણી જ આતુરતા જ તેમને આજ્ઞા હતી.

રાખી શકતા હતા, એનાથી વધારે નહીં. જો કોઈ ચાદર ભેટ ભિક્ષાપાત્ર ભેટ આપતું તો જૂનું ભિક્ષાપાત્ર છોડવું પડતું. છેક્ષા વર્ષા-વાસના દિવસો પછી ભિક્ષુ તિષ્ય જયારે ગામમાંથી જવા લાગ્યા ત્યારે તેમને એક ગ્રામજને એક ચાદર ભેટમાં મહિનાની મહેનતથી તૈયાર કરેલી ચાદર તેના હાથમાં મૂકી આપી. આ ચાદર જાડા દોરાની હતી. જાડા દોરાની જાડી|દીધી હતી. તેનો મન-મયૂર નાચી ઊઠયો. ચાદર મળ્યા પછી ચાદર, ઉપરથી સ્પર્શ કરતાં ખરબચડી. ઘણી જ અવગણના તેની કલ્પનાઓએ કેટલાય રંગ બદલ્યા, પછી ધીરે-ધીરે ગાઢ તિરસ્કાર સાથે તિષ્યએ તેને પોતાના હાથમાં લીધી હતી. ભિક્ષ થઈ મનમાં આકાશમાં છવાઈ ગઈ. કલ્પનાઓનાં ગાઢ સંઘના નિયમો અનુસાર તે કશું બોલી શકતો નહીં. તથાગતે વાદળામાં અહંકારની વીજળી પણ રહીરહીને ચમકવા લાગી. નિયમો જ કંઈક એવા બનાવ્યા હતા. આ નિયમો અનુસાર હવે ભિક્ષુ તિષ્ય એ વિચારી રહ્યા હતા કે આવી સુંદર ચાદર તો ભિક્ષને આજ્ઞા ન હતી કે તેને જે કંઈ આપવામાં આવે, તેમાં તે સ્વયં ભગવાન તથાગતની પાસે પણ નહીં હોય, હવે જયારે ફરિયાદ કરે, કોઈ પ્રકારની કોઈ ખોટ કાઢે.

ને કોઈ ઉપાય શોધી જ કાઢે છે. તિષ્યએ પણ પોતાની ચતુરાઈ પાસે નથી. દ્વારા ચાલાકીભર્યો માર્ગ શોધી કાઢયો. તે ગામમાં જ તેની બહેન સુવર્ણા રહેતી હતી, જયારે તિષ્યને એ ચાદર ભેટ ઓઢવી નકામી હતી. તિષ્ય વિચાર કરતા હતા કે જો આ સમયે આપવામાં આવી હતી ત્યારે સાથે તે પણ ઊભી હતી. ઘણું આને ઓઢી પણ લઉં તો અંધારામાં આને જોશે પણ કોણ ? ખરું તે પોતાના ભાઈને વિદાય આપવા માટે આવી હતી. ભિક્ષુ ખરી મજા તો બતાવવામાં જ છે. આ બધાનો વિચાર કરતાં

ભિક્ષુ તિષ્યનાં મુખ ઉપર પ્રસન્નતા છલકાઈ ઊઠી. તિષ્યએ વગર કશું કહે ઘણા જ ઉદાસ મન સાથે સુવાર્ણના

આ આશ્વાસન મળતાં જ તિષ્યની ઉદાસી દૂર થવા લાગી. પેલી જાડી ચાદરના ચપ્પુ વડે પાતળા પાતળા ચીરા કરી નાંખ્યા. પછી તેને ખાંડણીમાં કુટી અને પછી કાંતી. કાંત્યા સાથે આ ચાદરની પ્રતીક્ષા કરતા રહ્યા. મનમાં ને મનમાં તેમણે ભગવાનના આદેશ અનુસાર તેઓ ફકત ત્રણ જ વસ્ત્રો પોતાની કલ્પના અને કામનાઓને કોને ખબર કેટલી વાર કિટલી રીતે વણી આવી હશે. સુવર્ણાએ બનાવેલી ચાદર ! અરે આપતું તો જૂની ચાદર છોડવી પડતી. એવી જ રીતે જો કોઈ નહીં, એ ચાદર આવી હશે ! પછી તેને ઓઢીને આવી રીતે ચાલીશ, આ પ્રકારે ચાલીશ.

આજે એ ઘડી પણ આવી ગઈ, જયારે સુવર્ણાએ પોતાની કાલે હું ચાદર ઓઢીને નીકળીશ, તો બધાને ખબર પડશે કે સાધના પથની મુખ્ય બાધા ચતુરાઈ છે. આ ચતુરાઈ કોઈ ભિક્ષુ સંઘમાં આવી સુંદર ચાદર મારા સિવાય બીજા કોઈની

રાત્રિ થવા આવી હતી એટલા માટે તે સમયે તો તે ચાદર

ટીંગાડી દીધી અને સુવા માટે પથારીમાં લંબાવ્યું. આજે તો દોડવા લાગ્યા. આંખમાં ઊંઘ પણ કયાં હતી ? ઊંઘમાં પણ વસ્ત્ર સંબંધિત જુદાં જુદાં સ્વપ્નો ચાલતાં હતાં. કયારે સવાર પડે, કયારે ચાદર સાંભળ્યા નહીં, ભગવાને તેના આ બૂમબરાડા સાંભળ્યા અને ઓઢીને બધાને બતાવું ? આ પ્રકારની વાસના તેની હસ્યા. હસતાં હસતાં તેમણે આનંદને કહ્યું કે ભિક્ષુઓને કહી આજુબાજુ ફરતી રહી. તે રાત્રિએ તેમની આ વાસના ભલે દો કે તિષ્યની ચાદરને ત્યાં ને ત્યાં જ રહેવા દો. સાતમા દિવસે અપૂર્ગ રહી હોય, પરંતુ તે જ રાત્રિએ તેમનું આયુષ્ય પૂરું થઈ તે જંતુ પણ મરી ગયું. જંતુનું આયુષ્ય પણ કેટલું ? જયારે ગયું. રાત્રિમાં જ તેમનો દેહાંત થઈ ગયો. તે ચાદર પ્રત્યેની તિષ્ય જ મરી ગયા તો પછી બિચારી જંતુ કેટલા દિવસ જીવે ? તેમની તૃષ્ણા એટલી બળવાન હતી કે તિષ્ય મૃત્યુ બાદ જંતુ સાતમા દિવસે જંતુ મર્યા પછી ભગવાને ભિક્ષુઓને તિષ્યની થઈને તે ચાદરમાં જ છુપાઈને બેસી ગયા.

બીજા દિવસે સંઘના ભિક્ષુઓએ તેમનાં મૃત શરીરને તો આકુળવ્યાકુળ થઈ ગયું. તે જંતુ બીજું કોઈ જ નહીં, ભિક્ષુ તિષ્યનો જ નવો જન્મ હતો. '' અરે મારી વસ્તુને તમે બધા ભિક્ષ તિષ્યને મૃત્યુ પામ્યા બાદ જંતુ થવું પડ્યું.

युनेष सेन्डो जाणपश्ची ष जीभार अने इजलो हतो. जेड हिवस पितानी साथै पहेंसवानीनं रंगल खेवा गयो. सुडोण पहेलवाबोबे खेरीबे जान प्रायं पृथ्यं, '' डोर्ड नेवो पात्र उपाय छे શું, જેલે અપનાવીને દું પણ આમના જેવો બની शई ?''

पिताले विस्तारपूर्वड समजाव्यं डे संयम जले प्रयत्व प्रथार्थ वडे डोई पान, डेवी पान उन्निति डरी शडे छे. स्वास्थ्य सुधारवाले माटे प्रशास्त्रपायत्नो क કામ આપે છે. બાહરની મદદથી કામ થતું નથી. તું પણ ખાવું બળ અર્જીત કરી શકે છે, જે તું ઈચ્છે છે.

सेन्डोले जीश र हिवसची स्वास्थ्य सुधारवा वियमोवं डडडाएँची पातव डरवावं शरू डर्य. अवे में प्रयत्नोमां तत्परतापूर्वंड मोडाई गयो. स्विधित छे डे भोटो चयो त्यारे सभग्र विश्वमां तेनी गछना **એ**ड पहेंसवान तरीडे **च**ઈ.

તેમણે સંભાળીને, પ્રેમથી સાચવીને તે ચાદર ખીંટી પર શા માટે લૂંટી રહ્યા છો ? '' આવી બૂમો પાડતા તે જયાં ત્યાં

ના, આ બૂમબરાડાને ભગવાન બુદ્ધ સિવાય અન્ય કોઈએ ચાદરને આપસમાં વહેંચી લેવાનું કહ્યું.

ભગવાનના આ પ્રકારના આદેશના કારણે ભિક્ષુઓ થોડા બાળીને નિયમાનુસાર તે ચાદરને આપસમાં વહેંચી લેવા માટે ચિક્તિ હતા. તે સૌએ જિજ્ઞાસુ ભાવના લીધે ભગવાનને એક ઉપાડી. ભગવાન તથાગતે ભિક્ષુ સંઘ માટે આ પ્રકારનો નિયમ સપ્તાહ પહેલા રોકાઈ જવાનું અને આજે અચાનક તે ચાદરને બનાવ્યો હતો કે જયારે પણ કોઈ ભિક્ષુ મરી જાય તો તેની વહેંચી લેવાની આજ્ઞાનું કારણ પૂછ્યું. જવાબમાં ભગવાને વસ્તુઓ આપસમાં વહેંચી લેવી. જેની પાસે ન હોય, તેને હસતાં હસતાં ભિક્ષુ તિષ્યની જંતુ થવાની અને તેના ફરીથી આપી દેવી. ભિક્ષુઓ જેવા એ ચાદરને અડયા કે તુર્તજ જંતુ મરવાની વાત કરી. હવે તો ભિક્ષુઓનું આશ્ચર્ય બેવડાઈ ગયું. બધા જ વિચારમાં પડી ગયા કે આ તે કેવું નિયતિનું વિધાન !

> ભિક્ષુઓનું સમાધાન કરતાં ભગવાન બોલ્યા, કામી અનેક વાર મરે છે. જેટલી કામના એટલી વાર મૃત્યુ, કેમકે જેટલી વાર કામના એટલી વાર જન્મ. જીવાત્માની દરેક કામના એક જન્મ બની જાય છે. સાથેસાથે દરેક કામના એક મૃત્યુ પણ બની જાય છે. આવું કહેતાં ભગવાને ભિક્ષુઓને આ ધમ્મગાથા સંભળાવી-

#### અયસા વ મલ સમુરિઠતં તતુરઠાય તમેવ ખાદતિ। એવં અતિધોનચારિનં સાનિ કમ્માનિ નયન્તિ દુગ્ગતિં ॥

જે પ્રકારે લોખંડમાં લાગતો કાટ તેમાંથી જ ઉત્પન્ન થઈને તેને જ ખાય છે. બરાબર એવી જ રીતે સાધનાત્મક અનુશાસનનું ઉદ્ઘંઘન કરનાર મનુષ્યનાં કર્મ તેને દુર્ગતિ તરફ લઈ જાય છે.

આ ધમ્મગાથાને સાંભળીને ભિક્ષુગણ સચેત થઈ ગયો. આસકિત હોય કે પછી ઈર્ષ્યા-દ્રેષથી ભરેલ અહંતા, દરેક દરેક સાધનાપથનાં જોખમ છે. આનાથી દૃર રહેવામાં જ સાધકનું કલ્યાણ છે. આ પ્રકારનું આત્મચિંતન કરતા કરતા ભિક્ષુઓએ તથાગતને પ્રણામ કર્યાં અને ધ્યાન માટે ચાલી નીકળ્યા. 🚁

#### મનઃચિકિત્સા



## પાર્થનાઃ એક અમોઘ ઔષધિ



છે. જયારે આ પોકાર દ્રૌપદી, મીરા તથા પ્રહુલાદની જેમ સાંભળનાર ભગવાન આપણું ન સાંભળે, આપણને જવાબ હ્રદયમાંથી ઊઠે છે ત્યારે એનો પ્રભાવ અદ્ભુત હોય છે. ન આપે, આવું શક્ય નથી. ત્રુટિઓ આપણી અંદર છે, ભાવમય ભગવાન દોડતા આવે છે. તેઓ કયારેય ભકતને ભગવાનમાં નહીં. નિરાશ કરતા નથી. તેઓ તેની દરેક પ્રકારની મનોકામનાઓને પૂર્ગ કરી નાંખે છે. તેઓ પોતાના વરદાનથી ભકતને તરબોળ વૈજ્ઞાનિક તેમજ સંશોધકો પણ પરાજિત થયા છે. પ્રાર્થના કરી નાંખે છે. ઊંડી આસ્થા અને પ્રબળ વિશ્વાસ સાથે કરવામાં દ્વારા જીવનની મુશ્કેલ સમસ્યાઓ હલ થાય છે અને રોગ-શોક આવેલી પ્રાર્થના ક્યારે નિષ્ફળ જતી નથી. આનું પરિણામ નાશ પામે છે. પ્રાર્થનામાં પ્રબળ શક્તિ અને સામર્થ્ય હોય છે. ચમત્કારિક હોય છે. આ પરિણામને પદાર્થવાદી વૈજ્ઞાનિક પણ આ તથ્યને પ્રમાણિત કરવા માટે ન્યૂયોર્કની કોલંબિયા માનવા લાગ્યા છે, સ્વીકારવા લાગ્યા છે.

બધી જ ઈચ્છાઓને પૂરી કરી આપે છે. એટલા માટે જ તો જે મહિલાઓ માટે પ્રાર્થના કરવામાં આવે છે અને જે સ્વયં હૃદયમાંથી નીકળેલી પ્રાર્થના કયારેય વ્યર્થ તેમજ નિષ્ફળ જતી જાય છે. નથી. પ્રાર્થનાના માધ્યમથી ઈશ્વરીય પ્રેમ તથા કૃપાની વૃષ્ટિ થાય છે, મનુષ્ય પોતાની ઈચ્છાઓ અને આકાંક્ષાઓને આવેલ ૧૯૯ મહિલાઓ પર કરવામાં આવ્યું. શોધમાં સામેલ ફળીભૂત થતી જોઈ શકે છે. આ કારણે જ ગાંધીજીએ જીવનમાં બિધી જ મહિલાઓની ઉંમર, સ્થાન તેમજ સ્થિતિ એક જેવી પ્રાર્થનાને જરૂરી જણાવતાં તેને આત્માનો ખોરાક કહ્યો છે.

નથી, પરંતુ પ્રાર્થના તો વ્યાકુળ હૃદયની કરુણામયી ભાષા છે સમૂહોએ પ્રાર્થના કરી. પ્રત્યેક પ્રાર્થના સમૂહને ગર્ભાધાનમાં અને જયારે એવી ભાવના ઊમટવા, ઊભરાવા લાગે તો આવેલી મહિલાની એક તસ્વીર આપવામાં આવી, જેને માટે ભલા, ભગવાન કઈ રીતે શાંત રહી શકે ? કઈ રીતે તેની તેણે પ્રાર્થના કરવાની હતી. પ્રાર્થનાના શભ સમાચાર અવગણના કરે ! ચાર્લ્સ ફિલમોર આ સત્યનો શબ્દોમાં ઉદ્ઘેખ ઉપચારમાંથી પસાર થતી મહિલાઓને આપવામાં ન આવ્યા કરતાં જણાવે છે કે પ્રાર્થના હંમેશાં સાંભળવામાં આવે છે, કિ ન તેમનાં પરિચારકોને. આની પાછળનો એકમાત્ર ઉદ્દેશ્ય એ તેનો જવાબ જરૂર મળે છે અને જો આપણને તેનો જવાબ ન હતો કે આ સૂચનાનો પ્રભાવ મહિલાઓના પરિણામ ઉપર ન મળે તો સમજવું જોઈએ કે ઈશ્વર પ્રત્યેની આપણી ભાવનામાં, પડે. અધ્યયનકર્તાઓને પણ આ બાબતમાં કોઈ જાણકારી પ્રાર્થનામાં કયાંક કોઈક ભૂલ થઈ છે, કોઈ અવરોધ આવ્યો. આપવામાં આવી ન હતી. આપણાથી કોઈ ચૂક થઈ, જેના લીધે આપણને પરિણામ 🥒 આ સંશોધનનું પરિણામ ગર્ભવતી માતાઓ અને તેમનાં

પ્રાર્થના પરમાત્મા પ્રત્યે કરવામાં આવેલ એક આર્ત પોકાર મળતું નથી, અન્યથા એક કીડી સુધ્ધાંના અવાજને

પ્રાર્થનાનાં ચમત્કારિક પરિણામો દ્વારા ચિકિત્સક, યુનિવર્સિટી ' સ્કૂલ ઓફ મેડિકલ સાયન્સ'ના ડૉ. રોજેરિયો શ્રી રામકૃષ્ણ પરમહંસ કહે છે કે જયારે મન અને વાણી એ. લોવોએ એક અધ્યયન-અન્વેષણ કર્યું છે. ' જર્નલ્સ ઓફ એક થઈને કોઈ વસ્તુ માંગે છે, ત્યારે તે પ્રાર્થનાનું ફળ અવશ્ય રિપ્રોડિકટવ હેલ્થ'માં આનું વિસ્તૃત વર્ણન મળે છે. ડૉ. મળે છે. જયારે મન અને વાણી એક થઈને પ્રભુને પોકાર કરે લોવોએ દક્ષિણ કોરિયાની રાજધાની સિયોલની એક છે, ત્યારે તેમનું સિંહાસન ડોલી ઊઠે છે અને પ્રભુ ભક્તની હોસ્પિટલમાં ગર્ભસ્થ શિશુઓના સર્વેક્ષણ દરમિયાન જાણ્યું કે ગાંધીજીએ વિશ્વાસ પ્રગટ કરતાં સ્પષ્ટપણે કહ્યું છે કે પવિત્ર પ્રાર્થના કરે છે, તેમનાં બાળકોનો વ્યવહાર અધિક શ્રેષ્ઠ થઈ

પ્રાર્થનાના પ્રભાવનું આ અધ્યયન કૃત્રિમ ગર્ભધારણ માટે અથવા તો સમાન હતી. ૧૯૯ મહિલાઓમાંથી ૧૯ પ્રાર્થના વાણીનું વાક્ચાતુર્ય નથી, જીભની વાચાળતા મહિલાઓ માટે અમેરિકા, કેનેડા અને ઓસ્ટ્રેલિયાના પ્રાર્થના

રાજા પ્રદ્યુકનનો સ્વર્ગવાસ થઈ ગયો. સાત્રાસ પરિવાર ખૂબ દૂઃખી હતો. એ દિવસોમાં આચાર્ય પુરંશની ગણના સિલ્યુરૂપોમાં થતી હતી. એમ સમજવામાં આવતું કે તેઓ મરેલાને પણ પોતાના સંત્રબળથી જીવતાં કરી શકે છે.

પુરંથને પાલખીમાં બેસાહીને લાવવામાં આવ્યા. મરેલાને જીવતા કરવાનો આગ્રહ લાગ્યો તો કઢંગો, પણ આતુર લોકોનું સાગાથાન હરવા માટે એમણે પોતાની સૂઝબૂજને કામે લગાદી અને કહ્યું, જો મૃતાત્મા ઈચ્છશ્રે તો જ તેઓ પુનર્જીવિત **કરવાનું કામ હાથમાં લેશે**.

હુદું બીઓ સહસત થઈ સયા. પુરંથએ કહ્યું, '' રાજાએ હુમણાં જ વટવૃક્ષ પર તીતીઘોહાના રૂપમાં જન્મ લીથો છે. રાજકુમાર વિનંતીપૂર્વક એને પકઠે અને પાછા કરવા માટે સહમત કરે.''

એવું કરવામાં આવ્યું. જયેષ્ઠ રાજકુ મારને લઈને પૂરંઘ વટવૃક્ષ પાસે પહોંચ્યા અને આંગળીથી ઈશારો કરીને એક તીતીઘોઠો બતાવ્યો– એ જ છે સ્વર્ગીય સમ્રાટ.

રાજકુત્રાર તીતીઘોઠાને પકઠવા માટે ઝાઠ પર ચઠયા, પણ તીતીઘોઠો રક્તિલો હતો. મનુષ્યને નજીક આવતો જોઈને જ છલાંગ લંગાવતો. એક હાળી પરથી બીજી **હાળીએ જઈ પહોંચતો. રાજકુ**માર ત્યાં સૂથી પહોંચે એટલામાં તો તે વિઠીને બીજે જઈ બેસતો, આ સંતાહ્કઠીમાં આખો દિવસ પસાર થઈ થયો, રાત પઠી થઈ, દેખાતું બંથ થયું ત્યા<mark>રે રાજકુઆર નિરાશ્વ</mark> થઈને પાછે ફરી ગયો,

પુરં**શ**એ સત્તજાબ્યું, રાજાએ જૂના શ્વરીરનો મોહ છોઠી દીથો છે, હવે એમનું મન તીતીઘોહાના શ્વરીરમાં જ આનંદ પામી રહ્યું છે. આપ સૌ એમની ઈચ્છા સમજો અને નિરર્થક મોહ છોઠી દો.

**द्व**द्वं जी को ने ते हुं दे थे। अने मृत શ્વરીરના અગ્નિસંરકાર કરવામાં આવ્યા.

શિશુઓ પર અત્યંત સકારાત્મક તેમજ ઉત્સાહવર્ધક રહ્યું. ડૉ. છે. પ્રાર્થના દ્વારા અંતરમાં રહેલા બધા જ દોષ-વિકાર ધોવાઈ લોવોએ આ અધ્યયન પછી કહ્યું કે આ એક અવિશ્વસનીય જાય છે તથા નવી ચેતનાનો વિકાસ થાય છે. એટલા માટે પરંતુ યથાર્થ ઘટના છે. તેમણે સ્પષ્ટતા કરતાં કહ્યું કે પ્રાર્થના સાચા મનથી, હૃદયનાં ઊંડાણથી આપણે સૌએ ભગવત એક દિવ્ય ઔષધિ છે, મહાન ઉપચાર છે, તેનો દરેકે સ્વીકાર પ્રાર્થનામાં હંમેશાં જોડાયેલા રહેવું જોઈએ.

કરવો જોઈએ.

પ્રાર્થના સમસ્ત સમસ્યાઓનું સમાધાન છે. તેના દ્વારા ગંભીરમાં ગંભીર રોગોમાંથી મુક્તિ મળી શકે છે. ચિકિત્સકોએ આ જાણવા પારખવા માટે ડરહમમાં એક સંશોધન કર્યું. એમાં ૧૫૦ રોગીઓને લેવામાં આવ્યા. આ બધા જ રોગીઓ હૃદયની ગંભીર બીમારીથી પીડિત હતા. આ દરેકની એન્જિયોપ્લાસ્ટી કરવાની હતી. ચિકિત્સકોએ જાણ્યું કે ઉપચાર દરમિયાન જેમને માટે પ્રાર્થના કરવામાં આવી, તેમને ઓપરેશન દરમિયાન બહુ મુશ્કેલી પડી નહીં.

' અમેરિકન હાર્ટ જનરલમાં' પ્રાર્થનાના આ ચમત્કારિક વિવરણનો વિસ્તારથી ઉદ્ઘેખ થયો છે. પ્રાર્થનાના પ્રભાવને જાણવા માટે ડરહમની ડ્રયૂક યુનિવર્સિટી મેડિકલ સેન્ટરમાં ૧૫૦ રોગીઓને પસંદ કરવામાં આવ્યા. તેમને પાંચ સમૂહમાં વહેંચવામાં આવ્યા. આમાંથી ચાર સમુહને સામાન્ય ઉપચાર સાથે પૂરક ઉપચાર આપવામાં આવ્યા. એક સમૂહને ગાઈડેડ ઈમેજરી, બીજાને સ્ટેસ રિલેક્સેશન, ત્રીજાને હીલિંગ ટચ તથા ચોથા સમુહને માટે પ્રાર્થના કરવામાં આવી. પાંચમું ગ્રુપ કન્ટોલ ગ્રુપ હતું. એટલે કે એમને ન તો કોઈ પૂરક ઉપચાર આપવામાં આવ્યો કે ન કોઈ પ્રાર્થના. તપાસ કરતાં એમને નિષ્કર્ષ પણ વિધેયાત્મક માલૂમ પડયો. જે સમૂહને માટે પ્રાર્થના કરવામાં આવી, તે પોતાના બધાં જ સમુહો કરતાં ઘણો જ સારો હતો. આ સમૂહના રોગી જલદી સ્વસ્થ થઈ ગયા તેમજ તેમનાં ઓપરેશન પણ સફળ રહ્યાં.

આવી રીતે પ્રાર્થનાથી શારીરિક તેમજ માનસિક બીમારીઓ દૂર થાય છે. પ્રાર્થના દ્વારા આંતરિક પ્રવૃત્તિઓ પર વિજય મેળવી શકાય છે અને મનને નિયંત્રિત કરી શકાય છે. નિષ્કામ પ્રાર્થના દ્વારા ચિત્તની શુદ્ધિ થાય છે, ચેતનાનો પરિષ્કાર તેમજ વિકાસ થાય છે. વ્યકિત એક નૂતન અનુભૂતિની પ્રાપ્તિ કરે છે. આ જ કારણે સ્વામી રામતીર્થ પ્રાર્થનાને દેવત્વની અનુભૂતિ તથા પ્રાપ્તિનું સુંદર માધ્યમ માને

## બાળકોમાં સેવાભાવનો વિકાસ કરો

વિકાસ કરી દેવામાં આવે છે, તે આગળ જતાં પોતાના સહાનુભૂતિના રૂપમાં કરવામાં આવે છે. જેમ કે લાંબા સેવાભાવથી સમાજમાં પ્રતિષ્ઠાને પાત્ર બને છે. સેવા-પથ|થઈને થાક દૂર કરવો અથવા ઊંઘ લાવવા માટે હાથ-પગ પર ચાલીને હજારો એવી વ્યક્તિઓ ઉન્નતિનાં મહાન દબાવડાવવાં, શરીરની માલિશ કરાવવી અથવા તો શિખર પર પહોંચી છે. જેમની પાસે સાધન નામની કોઈ|નહાવા-ધોવામાં કોઈની મદદ લેવી. આ પ્રથમ પ્રકારની વસ્તુ જ ન હતી. તેઓના પરિવાર નિર્ધન અને|સેવા છે, જેનાથી પોતાનામાં ઈચ્છિત સેવાભાવનો ઉદય નિરક્ષર હતા.

એ પોતે જ એટલું મોટું સાધન છે કે તેની સામે અન્ય કોઈ પ્રકારે સેવા લેવાની અધિકારી હોતી નથી અને તે પસંદ સાધનની આવશ્યકતા રહેતી જ નથી, સાથેસાથે બીજા|પણ કરશેનહિ. બધા જ સાધનો આ એક સાધનનાં અનુગામી રહે છે, સેવાભાવ રાખનારાને માટે તો રસ્તા પરના અવરોધ અને બીજા પ્રકારની સેવામાં પરોપકાર ભાવ. આપમેળે દૂર થતા જાય છે અને સફળતાનાં દ્વાર ખુલતાં આખા પરિવારની સેવા કરવાના ભાવનું જાગરણ અને સાથેસાથે અભ્યાસ થાય. કરવું જોઈએ.

પણ સમજી લેવું જોઈએ. સાધારણ રીતે સેવાનાં બે સ્વરૂપ મહત્ત્વ અને તેનાથી થતા લાભ વિશે જણાવવું જોઈએ. હોય છે. એક તો પોતાનાં સુખ, સુવિધા અને આરામ માટે તેને અસહાયોને સહાયતા અને જરૂરિયાતના સમયે અન્યને

જે બાળકોમાં શરૂઆતથી સેવાની ભાવનાનો સ્વસ્થ સેવા લેવી, બીજી સેવા એ જે સહાયતા, સહયોગ અને થતો નથી. આ પ્રકારની સેવા બીજાને પ્રદાન કરવામાં તન, મન અને વાણીથી અન્યની સેવામાં તત્પર રહેવું, ઘણો જ સંકોચ પણ થશે અને કોઈ અન્ય વ્યક્તિ આ

મુશ્કેલીના સમયે સહાયતા કરવી, કોઈ કામમાં સહયોગ કેમકે જે વ્યક્તિ સેવામાં સાચા મનથી જોડાઈ જશે તેને કરવો અને દુઃખમાં સહાનુભૂતિ પ્રગટ કરવી, જેમકે જરૂર પડતાં દરેક સાધન હાથવગાં રહે છે. આવી રીતે|દુઃખના અવસર દોડીને જવું, વિવાહ-લગ્ન, જેવા પ્રસંગે પ્રત્યેકની સેવામાં તત્પર રહેવાથી, પ્રત્યેક સાધન સુલભ મદદ કરવી, વ્યાધિ રોગમાં ઔષધ-ઉપચારનું ધ્યાન રાખવું રહેવાથી સાધનોની પ્રચુરતા થઈ જશે. જે નિઃસ્વાર્થ અને દુઃખદ અવસર પર શાંતિ અને ધૈર્ય આપવાં આ બીજા ભાવથી સેવા કરવા માટે તત્પર રહે છે, તે અન્યોના|પ્રકારની સેવા છે. જેનો ઉપયોગ કરવામાં ન તો બાળકને સાધનનો ઉપયોગ પોતાની અંગત જરૂરિયાત અથવા તો સંકોચ થશે અને ન તો કોઈ અન્ય પોતાને અધિકારી ઉન્નતિ માટે કરતો નથી અને સાચી વાત તો એ છે કે તેને સમજશે. આ બંને પ્રકારની સેવાઓમાં પણ ઘણું જ કોઈની વસ્તુ કે સાધનની જરૂરિયાત જ પડતી નથી. સાચો અંતર છે. પ્રથમ પ્રકારની સેવામાં સમાગત દાસ ભાવ છે

પોતાની વ્યક્તિગત સેવા લેવાનો અધિકાર હોવા છતાં જાય છે. દરેક વ્યક્તિ તેની સેવા-ભાવનાથી પ્રસન્ન થઈ|પણ હિતેચ્છુઓએ બાળકોમાં પરોપકાર ભાવ જ જાગૃત વિનિમય રૂપે કંઈક ને કંઈક સહાયતા અથવા તો સહયોગ કરવાનો પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. આની શરૂઆત ઘરની આપવા માટે ઉત્સુક રહે છે. એટલા માટે સમાજનાં સુંદર વ્યવસ્થા બરાબર કરતી વખતે વસ્તુઓને ઉપાડીને નિર્માણ અને ભવિષ્યમાં ઉન્નતિ કરવા માટે બાળકોમાં મૂકવામાં પોતાનાથી બનતી મદદ કરાવીને, નાના ભાઈ-સેવાભાવનો વિકાસ કરવાનું અત્યંત આવશ્યક છે. આ બહેનોને ભણાવવા-લખાવવામાં અને શાળાએ આવવા -સેવાભાવને વિકસિત કરવા માટે સૌથી સુંદર સંસ્થા જવામાં સહયોગ કરાવીને તથા આ પ્રકારની સેવાઓ પરિવાર છે. ધીરે-ધીરે ગુરૂજનોની સેવાથી શરૂઆત કરીને લઈને કરી શકાય છે, જેના કારણે એને એમાં રૂચિ ઉદ્દભવે

સેવાનો અભ્યાસ કરાવવાની સાથેસાથે તેને તેની આ શિક્ષણની શરૂઆત કરતાં પહેલાં સેવાનાં સ્વરૂપને પ્રેરણા પણ આપવી જોઈએ. તેને નિત્ય પ્રતિ પરોપરકારનું ઉપયોગી થવાનાં નૈતિક કર્તવ્ય અને ઢંગનું જ્ઞાન કરાવવું લાગે છે. સૌનાં હૃદયમાં તેમના માટે એક આશીર્વાદનો જોઈએ.

પરોપકારની જાણકારી આપવામાં આવતી હોય છે, છતાં જેમ-જેમ તેનું સેવાકાર્ય વધતું જાય છે, તેમ તેમ તેટલા જ તેનો કોઈ યથાર્થ લાભ થતો નથી. એનું કારણ છે કે પ્રમાણમાં તેના પ્રત્યે સદ્ભાવનાનો ભંડાર વધતો જાય છે ઔપચારિક રૂપે કાર્યક્રમો અનુસાર તેને માત્ર મૌલિક અને એક દિવસ એવો આવે છે કે તેની-ઉપયોગિતા એટલી ઉપદેશ આપી દેવામાં આવે છે. વાસ્તવિક પ્રેરણા વધી જાય છે કે વધુમાં વધુ જનસમુદાય તેમા ઉપર નિર્ભર આપવામાં આવતી નથી. વાસ્તવિક પ્રેરણા તો બાળકોને રહેવા લાગે છે અને ત્યારે તે રાષ્ટ્ર અને સમાજનું નેતૃત્વ હિતેચ્છ પાસેથી જ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. કેમકે આવાં કાર્યો કરવા યોગ્ય વ્યક્તિ માની લેવામાં આવે છે. માટે બાળકો કરતાં માતા-પિતાનાં કથનનો વધુ પ્રભાવ પડે સમાયેલું હશે.

ઘણા બધા હિતેચ્છુઓ બાળકોને પૈસાની લાલચ ઉદાહરણોની ખોટ નથી. આપીને સેવા કરવા માટે પ્રેરિત કરે છે. જેમકે- તું એક અથવા તો તું મારું અમુક કામ કરીશ, તો હું તને અમુક રિડવામાં આવે. નિઃસ્વાર્થ સેવા કરવાથી દિવસે દિવસે વસ્તુ આપીશ. જોકે આમાં એક પ્રકારનો સ્નેહ અને એના પ્રત્યેના ઉત્સાહમાં વૃદ્ધિ થાય છે. આનાથી વિપરીત બાળકોને સેવા કરવા માટે પ્રોત્સાહિત કરવાની ભાવના સ્વાર્થપૂર્ણ સેવા-ભાવ આગળ જતાં થોડાક સમયમાં છુપાયેલી રહે છે, છતાં પણ આ રીતે સેવાઓનો સોદો પોતાના પર એક બોજ બની જાય છે, જેને ઉપાડી કરવાથી બાળકો લાલચુ અને લોભી બનવાનો ભય રહે છે. આગળ વધવાનું ગજાંની બહારનું બની જાય છે. પછી તો તેઓ બધી જ જગ્યાએ અને બધી જ વ્યક્તિ | સેવાનું કોઈ તાત્કાલિક મુલ્ય ન લેવા છતાં પણ જો પાસેથી પોતાની સેવાનું મૂલ્ય માંગશે. કોઈ બાળક દ્વારા ભવિષ્યની ઉન્નતિને પણ ધ્યાનમાં રાખવામાં આવે તો તે કાર્ય કરવામાં આવતા સભ્યતાનાં નાતે દરેક વ્યક્તિ એવો પણ એક પ્રકારનો સ્વાર્થ જ હશે, કેમકે આ રીતે તો આ પ્રયત્ન કરે છે કે તેને આના બદલામાં કશુંક જરૂરથી ભાવ પોતાનાં સેવામૂલ્યોને સમાજથી વંચિત રાખતાં આપવામાં આવે, પરંતુ બાળકોમાં એટલી નિઃસ્વાર્થતા રહીને આગળના નેતૃત્વ રૂપે એકસામટું વસુલ કરી લેવા અવશ્ય હોવી જોઈએ કે તે વિનમ્રતાપૂર્વક તે લેવાની ના જેવું જ હશે, તો તે તેની સહજ અને સાચી ઉન્નતિમાં પાડે. જે બાળકો પોતાની સેવાઓનું મૂલ્ય લઈ લે છે, તે અવરોધ રૂપ હશે. એટલા માટે બાળકોને વર્તમાનમાં અને અન્યની સહજ સદ્ભાવના અને સ્નેહથી વંચિત થઈ ભવિષ્યમાં થનારા કોઈ પણ લાભની ભાવનાથી મુકત જાય છે.

નિઃસ્વાર્થ ભાવે સેવા કરનારાં બાળકો સૌને પ્યારાં ઉત્પન્ન કરવો જોઈએ.

ભાવ રહે છે. દરેક વ્યક્તિ પોતાના આત્માથી તેમનાં જો કે બાળકોને પાઠશાળા અને અનેક અવસરો પર કલ્યાણની કામના કરે છે. આવી રીતે બાળકની સાથે

સંસારના ઈતિહાસમાં એક નહીં હજારો એવાં છે. સામાજિક પ્રાણી હોવાનાં કારણે બાળકથી માંડીને ઉદાહરણ છે કે સાધારણમાં સાધારણ વ્યક્તિ સામાન્ય વુદ્ધ સુધીનાં પ્રત્યેક મનુષ્યમાં સેવા અને સહયોગના કંઈક સેવામાર્ગ પર ચાલીને રાષ્ટ્રના મહાનમાં મહાન નેતા થયા સહજ સંસ્કાર પણ હોય છે. પરંતુ તેને જાગૃત ન કરવાનાં છે. પરંતુ એવું ત્યારે જ બને છે. જયારે કોઈનો સેવાભાવ કારણે પ્રત્યક્ષ થઈ શકતા નથી. માતા-પિતાની પ્રેરણાથી તે નિઃસ્વાર્થતાની ચરમસીમા પર હોય છે. મોટામાં મોટા સંસ્કાર જલદી જાગૃત થઈ શકે છે, કેમકે તેમનાં કથનમાં હોદ્દા પર પહોંચીને પણ જેવો તેના સેવાભાવમાં દોષ બાળકોને અધિક વિશ્વાસ હોય છે. તે જાણે છે કે માતા- આવ્યો કે તરત જ ત્યાંથી તેનાં પતનની શરૂઆત થઈ જાય પિતા તેને જે કોઈ પણ વાત કહેશે, તેમાં જ તેનું હિત છે. જયાં આ પ્રકારની ઉન્નતિનું ઉદાહરણ ઈતિહાસમાં જોવા મળે છે, ત્યાં સાથેસાથે આ પ્રકારના પતનનાં

એટલા માટે જયાં બાળકોમાં સેવાભાવનો વિકાસ કલાક મારા પગ દબાવ, તો હું તને એક રૂપિયો આપીશ|કરવામાં આવે, ત્યાં નિઃસ્વાર્થ ભાવનાના સંસ્કાર પણ

> રાખીને તેમનામાં નિસ્વાર્થ સેવાનો ભાવ હંમેશ માટે

## ગાયગ્રી ઉપાસના દ્વારા મનુષ્યજીવનની સાર્થકતા

હિંદુ ધર્મશાસ્ત્રોમાં મનુષ્યને આત્મિક શક્તિ પ્રદાન કરનારા અને મનોકામનાઓને સિદ્ધ કરનારા જે અનેક મંત્રો બતાવવામાં આવ્યા છે. તે સૌમાં ગાયત્રીને સર્વશ્રેષ્ઠ કહેવામાં આવ્યો છે. વિશ્વામિત્ર ૠષિનો મત છે કે 'ચારે વેદોમાં ગાયત્રી સમાન કોઈ મંત્ર નથી. એટલું જ નહીં, સંપૂર્ણ વેદ ગાયત્રી મંત્રની એક કલા સમાન પણ નથી.' ભગવાન મનુએ કહ્યું છે કે 'બ્રહ્માજીએ ત્રણ વેદોના સારરૂપ ગાયત્રી મંત્રને શોધી કાઢચો છે. આ મંત્રને વાંચવાથી અથવા જપવાથી વેદના જ્ઞાનનું કળ પ્રાપ્ત થાય છે.' યાજ્ઞવલ્કય, પારાશર, શંખ, શૌનક વગેરે ૠષિઓએ પણ ગાયત્રીને મનુષ્યના ઉદ્ધાર અને મોક્ષપ્રાપ્તિ નિમિત્ત સર્વશ્રેષ્ઠ ઉપાય કહ્યો છે.

વર્તમાન સમયના મહાપુરુષ પણ ગાયત્રીનો મહિમા સ્વીકારે છે. મહાત્મા ગાંધીજીએ કહ્યું હતું કે 'સ્થિર ચિત્ત અને શાંત હૃદય દ્વારા કરવામાં આવેલ ગાયત્રી જપમાં આપત્તિકાળનાં સંકટોને દૂર કરવાની શક્તિ છે.' લોકમાન્ય સન્માર્ગ પર ચલાવવાની પ્રેરણા વિદ્યમાન છે.' પં. મદનમોહન માલવીયની સંમતિ છે કે. 'ૠષિઓએ આપણને જે અનેક રત્નો આપ્યાં છે, તેમાં ગાયત્રી સર્વશ્રેષ્ઠ રત્ન છે.' કવિવર રવીન્દ્રનાથ ઠાકુર કહે છે કે 'ગાયત્રી મંત્ર જ રાષ્ટ્રના આત્માને જાગૃત કરનાર છે, એમાં કોઈ સંદેહ નથી.' સ્વામી દયાનંદ કહે છે કે, 'ચારે વેદોનો આનો જ જપ કર્યા કરતા હતા.' સ્વામી રામતીર્થ કહેતા હતા કે 'રામને પામવા એ સૌથી મોટું કામ છે અને ગાયત્રી જોડી દે છે.' યોગી અરવિંદના કથન અનુસાર પરમહંસ સિલ્ડિ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે.' સ્વામી વિવેકાનંદનો મત છે કે, 'ગાયત્રી મંત્ર સમસ્ત મંત્રોનો મુક્ટમણિ છે.'

એમાં સંદેહ નથી કે જેવી રીતે આયુર્વેદ શાસ્ત્રોમાં અનેક એવા પ્રયોગ જણાવ્યા છે કે જેના દ્વારા મનુષ્યશરીરના પરિમાણ બદલીને તેના શરીરનો કાયાકલ્પ થઈ જાય છે. એવી જ રીતે ગાયત્રી મંત્રનો સાચા હૃદયથી જપ કરવાથી મનુષ્યના શરીરનો આત્મિક કાયાકલ્પ થઈ જાય છે અને તેને એવું લાગવા માંડે છે કે તેનાં હૃદયમાંથી દરેક પ્રકારના વિકાર દૂર થઈ રહ્યા છે અને સત્ત્વગુણી તત્ત્વોની અભિવૃદ્ધિ થઈ રહી છે. તેનાં પ્રભાવ વડે વિવેક, દૂરદર્શિતા, તત્ત્વજ્ઞાનનો ઉદય થઈને અનેક અજ્ઞાનથી જન્મેલાં દુઃખોનું નિવારણ થઈ રહ્યું છે. ગાયત્રી સાધના દ્વારા મનુષ્યના અંતરમાં એવી દઢ શ્રહ્માનો આવિભવિ થાય છે કે તે બધા જ પ્રકારના વિધ્ન-અડચણો અને પ્રતિકૂળ પરિસ્થિતિઓને હસતાં હસતાં સહન કરી લે છે. સારી-ખરાબ દરેક પ્રકારની અવસ્થાઓમાં તે સમતાભાવ રાખીને શાંતિપૂર્ણ જીવન વ્યતીત કરે છે. તેને સંસારની સૌથી મોટી શક્તિ 'આત્મબળ' પ્રાપ્ત થઈ જાય છે, જેના દ્વારા તે અનેક તિલક જણાવે છે કે 'ગાયત્રી મંત્રમાં કુમાર્ગેથી દૂર કરી પ્રકારના સાંસારિક લાભો અને મનોકામનાઓને પણ સહજમાં પ્રાપ્ત કરી લે છે.

ગાયત્રી મંત્ર દેખાવમાં બહુ મોટો નથી અને એનો અર્થ પણ એવો સરળ છે કે કોઈ પણ સાધારણ ભણેલો-ગણેલો મનુષ્ય એને સહજમાં સમજી શકે છે અને યાદ રાખી શકે છે, પરંતુ સીધા-સાદા મંત્રમાં એવી અમોઘ શક્તિ ભરી છે કિ લોક અને પરલોકનું મોટામાં મોટું કાર્ય તેના દ્વારા સિદ્ધ મૂળ મંત્ર ગાયત્રી જ છે. આદિકાળથી બધા જ ૠષિમૃનિ થઈ શકે છે. સ્વામી દયાનંદ સરસ્વતીનો ઉપદેશ સાંભળવા એક ગરીબ પીંજારો આવતો રહેતો હતો. એક દિવસ તક મળતાં તે સ્વામીજીને પૂછી બેઠો - 'મહારાજ, હું તો કંઈ મનુષ્યના મનને સાંસારિક વાસનાઓથી દૂર કરી રામમાં બિણ્યોગણ્યો નથી અને આપનો ઉપદેશ તો વિક્રતાપૂર્ણ હોય છે. એટલા માટે કોઈ એવો ઉપાય બતાવો કે મારા જેવા સ્વાનુભવથી જણાવે છે કે 'ગાયત્રી દ્વારા મોટામાં મોટી મૂર્ખનું પણ કલ્યાણ થઈ શકે.' આ સાંભળીને સ્વામીજીએ ગાયત્રી મંત્ર અર્થ સાથે લખીને તેને આપ્યો અને કહ્યું, 'આ મંત્રનો તેના અર્થને યાદ રાખીને જપ કરતો રહે અને સાથે

લે. આનાથી જ તારૂં કલ્યાણ થશે.' આવી જ રીતે સ્વામી રૂપમાં આપણા પ્રાચીન ૠષિમુનિ આપણને એવી શક્તિ વિવેકાનંદ એક અવસરે ઉપદેશ આપતાં જણાવે છે કે, પ્રદાન કરી ગયા છે કે જેની તુલનામાં અન્ય કોઈ જ શક્તિ 'આત્મહત્યા કરવા માટે મનુષ્ય પાસે એક સાધારણ ચપ્પુ સિંસારમાં મળી શકતી નથી. હોવું જ પૂરતું છે. પોતાના ગળામાં ઘુસાડીને તે પોતાના જીવનનો અંત લાવી શકે છે, પરંતુ બીજાને મારવા માટે જણાવવામાં આવ્યું છે કે માનવદેહ ક્યાંથી આવ્યો અને તેનું મોટાં મોટાં હથિયારોની જરૂર પડે છે. આવી જ રીતે કોઈ શું પ્રયોજન છે ? વાસ્તવમાં આ બંને વિષય સૌથી વ્યક્તિને પોતાના ઉદ્ધાર માટે 'ઓમ' અને ગાયત્રી મંત્રનો મહત્ત્વપૂર્ણ છે. આનું જ્ઞાન ન હોવાને લીધે જ મનુષ્ય જપ જ પર્યાપ્ત છે.'

પસ્તકમાં લખે છે કે ઈસાઈ ધર્મ ઈશ વગર કંઈ જ નથી. આપણે વાસ્તવમાં કોણ છીએ અને આ સંસારમાં ઈસ્લામ ધર્મ હજરત મુહમ્મદ વગર કાંઈ જ નથી. બુદ્ધ ધર્મ આવવાનો આપણો ઉદ્દેશ્ય શો છે, તો પછી આપણા બૌદ્ધ વગર કાંઈ નથી, પરંતુ મને એ સાચી વાત કહેવામાં માર્ગની મોટાભાગની મુશ્કેલીઓ હલ થઈ જાય છે અને કોઈ જ સંકોચ નથી. જોવા જાવ તો હું ખ્રિસ્તી છું અને આપણે નિરંતર પ્રગતિના માર્ગ ઉપર અગ્રેસર થઈ શકીએ હિંદુઓનો મૂળમંત્ર ગાયત્રી છે, જે કોઈ ઋષિ, મુનિ અથવા છીએ. યજુર્વેદનો એ મંત્ર આ પ્રકારે છે -મહાન પુરુષ વગર જીવિત રહી શકે છે. હિંદુ ધર્મનો આધાર કોઈ વિશેષ મનુષ્ય પર નથી. આ મંત્ર દ્વારા હર કોઈ મનુષ્ય સીધો પરમેશ્વર પાસેથી જ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

છે, એમાં કોઈ સંદેહ નથી. ગાયત્રી મંત્રના જપ દ્વારા બધા (૧) તે પરમાત્માના ભજન-દર્શન-મિલન માટે. (૨) જ દેવતાઓનો અનુગૃહ પામી શકાય છે. આનાં દ્વારા સત્યવ્રત, યજ્ઞ, ધર્મ, પ્રચાર, શુભ ગુણો અને વિદ્યાઓને દેવીની આરાધના કરી શકાય છે. વિષ્ણુની આરાધના કરી ધારણ કરવા માટે. (૩) જ્ઞાનની ઉપલબ્ધિ માટે. આવી રીતે શકાય છે. સૂર્યની આરાધના કરી શકાય છે અને નિર્ગુણ વેદ દ્વારા મનુષ્ય-જન્મનાં ત્રણ મુખ્ય પ્રયોજન બતાવવામાં પરમાત્માની આરાધના પણ કરી શકાય છે.

જપનું જ હોય છે. ગૃહસ્થને ત્યાં જે વૈભવ અથવા સમૃદ્ધિ પણ આ જ ત્રણ તથ્યોનો સમન્વય વિજ્ઞાન અને તર્કયુક્ત જોવા મળે છે, તે પણ ગાયત્રીની જ હોય છે. વાનપ્રસ્થમાં રીતે કરવામાં આવ્યો છે અને તે પણ એવા સંક્ષિપ્ત રૂપમાં કે જે શક્તિ અને સંતોષ પ્રાપ્ત થાય છે, તે પણ ગાયત્રીનું જ પ્રત્યેક મનુષ્ય સર્વદા તેને સ્મરણમાં રાખી શકે છે અને તેનું છે. આવી રીતે જે ક્ષણથી બાળક યજ્ઞોપવીત ધારણ કરે છે મનન કરી શકે છે. આ જ કારણે આને ગુરૂમંત્ર અથવા અને જે સમયે તે સંન્યાસની સર્વોચ્ચ સ્થિતિમાં પ્રવેશ કરે મહામંત્રનો દરજ્જો આપવામાં આવ્યો છે. છે, ત્યારે તેની માર્ગદર્શક, સહાયક, શક્તિદાતા ગાયત્રી જ આ પોતાનાં નામને અનુરૂપ માનવજીવનને સાર્થક

રૂ પીંજવાના ધંધામાં સાચો અને ઈમાનદાર રહેવાનું પ્રાગ રહે છે. તેને માટે ગાયત્રી જ સર્વસ્વ હોય છે. આ મંત્રના

યજુર્વેદના પહેલા અધ્યાયમાં એક મંત્ર આવે છે, જેમાં અજ્ઞાનના અંધકારમાં ઠોકરો ખાય છે અને કુમાર્ગગામી થઈ સર મોનિયર વિલિયમ પોતાનાં 'બુલ્દિઝમ' નામના જાય છે. જો આપણને નિશ્ચિતપણે એ સમજાઈ જાય કે

### કસત્વા યુનક્તિ સ ત્વા યુનક્તિ કસ્મૈ ત્વા યુનક્તિ । તસ્મૈ ત્વા યુનક્તિ । કર્માગે વાંવેષાયવામ્ ॥ (૧-૬)

અર્થાત્ તમને કોણે યુક્ત કર્યા છે ? અર્થાત્ આ શરીરની આ ઉદાહરણોથી સ્પષ્ટ થાય છે કે ગાયત્રી મંત્ર સાથે આત્માનો સંબંધ કોણે જોડચો ? આનો જવાબ એ મનુષ્યના આત્મિક અને માનસિક ઉત્થાનનું સૌથી મોટું આપવામાં આવ્યો છે કે એ પરમાત્માએ તમારા શરીર અને સાધન છે. જેવી રીતે ગીતાને સમસ્ત ઉપનિષદોનો સાર આત્માને યુક્ત કર્યો. બીજો પક્ષ છે, તમને ક્યા પ્રયોજન કહેવામાં આવી છે, તેવી જ રીતે ગાયત્રી મંત્ર વેદોનો સાર માટે યુક્ત કરવામાં આવ્યા છે ? આનો જવાબ એ છે કે આવ્યાં - જ્ઞાન, કર્મ અને ઉપાસના. આ જ ત્રણે તથ્યોનું બ્રહ્મચારીમાં જે તેજ જોઈ શકાય છે, તે ગાયત્રી મંત્રના નિરૂપણ ચાર વેદોમાં કરવામાં આવ્યું છે. ગાયત્રી મંત્રમાં

બનાવનાર અમોઘ ઉપાય સિલ્ક થાય છે. ગાયત્રી ઉપાસના દ્વારા વ્યક્તિમાં ભારે આંતરિક હેરફેર થાય છે, જેમાં મુખ્ય છે - સત્ત્વગુણ વધવા. માનવપ્રકૃતિમાં તમોગુણ અને રજોગુણ દૂર થવા અને તેના સ્થાન પર સતુ તત્ત્વ વધવું એ છે. શરીરમાં ભરાયેલા રોગ, મળ, વિષ અને વિજાતીય પદાર્થોનું ઘટવા અને તેના સ્થાન પર શુદ્ધ રક્ત અને વીર્યની માત્રા વધી જવા જેવું છે. આ પરિવર્તન કદાચ આપણે પ્રત્યક્ષ થતું જોઈ ન શકીએ, પરંતુ તેનો પ્રભાવ આપણા શારીરિક સ્વાસ્થ્ય પર સ્પષ્ટપણે જોઈ શકાશે. ગાયત્રી દ્વારા સતોગુણની વૃદ્ધિ થઈને નિમ્ન શ્રેણીનાં તત્ત્વોનું નિરાકરણ થાય છે અને એનાથી સાધકનો સૂક્ષ્મ કાયાકલ્પ થઈ જાય છે. આનો પ્રભાવ આપણા મન અને વિચારો પર પડે છે અને ઈન્દ્રિયોના ભોગોની હાનિકારક લાલસા મંદ પડી જાય મોહ, ઈર્ષ્યા જેવા દોષ ઓછા થવા લાગે છે. આના સ્થાને છે. સ્વાદલોલુપતા, જુદા-જુદા સ્વાદ પદાર્થો માટે મન સંયમ, નિયમ, ત્યાગ, સત્ત્વનિષ્ઠા, નિરાલસ્યતા જેવા પ્રમાણમાં ખોરાક લેવો, ખાવાની ચીજ અને ન ખાવાની જીવનમાં નિત્ય અનુભવ થનારાં દુઃખોથી છુટકારો મળી ચીજનો વિચાર ન રહેવો, ગળ્યા, મસાલેદાર તથા જાય છે. વિદ્યા, બુદ્ધિ, વિવેક જાગૃત થવાથી અનેક પ્રકારની ચરબીવાળા પદાર્થોની રુચિ જેવી ખરાબ આદતો ધીરે ધીરે ચિંતાઓ, ભય, આશંકા, મોહ, મમતા જેવા મનોવિકારો ઘટવા લાગે છે. આવી રીતે જીભ વશમાં આવી જવાથી ઓછા થતા જાય છે. ધર્મપ્રવૃત્તિની વૃત્તિના પરિણામે કુપથ્યનું એક ભારે સંકટ દૂર થઈ જાય છે. આવી જ રીતે અન્યાય, અનાચારમાંથી ચિત્તવૃત્તિ દૂર થવા લાગે છે. આવી કામેન્દ્રિયની ઉત્તેજના સતોગુણી વિચારો દ્વારા શાંત થઈ રીતે શારીરિક અને માનસિક બંને ક્ષેત્રોમાં સત્તત્ત્વની વૃદ્ધિ જાય છે. કુમાર્ગમાં, વ્યભિચારમાં, વાસનામાં મન ઓછું દોડે થવાથી મનુષ્યને વાસ્તવિક આનંદની પ્રાપ્તિ થવા લાગે છે છે, બ્રહ્મચર્ય પ્રત્યે શ્રદ્ધા વધવા લાગે છે. પરિણામે વીર્યરક્ષા અને સાધક સ્વયં સાંસારિક દુર્ગુણોથી દૂર થઈને થવાથી શારીરિક અને માનસિક શક્તિની વૃદ્ધિ થવા લાગે આત્માનંદનો અનુભવ કરવા લાગે છે. એટલા માટે શાસ્ત્રમાં છે. સ્વાદેન્દ્રિય અને કામેન્દ્રિય, બે જ ઈન્દ્રિયો વિશેષ કહ્યું છે કે -બળવાન છે, જે મનુષ્યને પતન તરફ આકર્ષિત કરે છે. તેનો સંયમ થઈ જવાથી સ્વાસ્થ્યની ઉન્નતિ અને મન નિર્વિકાર થવું એ સ્વાભાવિક જ છે. આની સાથેસાથે સાધનાના તેનો જપ કરતો રહે છે, ગાયત્રી તેની રક્ષા કરે છે. ગાયત્રી કળથી સ્નાન, સમય થયે સૂવું અને જાગવું, સ્વચ્છતા, મંત્રની સાધના કરવાથી બધા જ પ્રકારની ઈચ્છાઓ સિદ્ધ સાદગી જેવી અન્ય બાબતોનો પણ સમાવેશ થવા લાગે છે થાય છે. જે વ્યક્તિ નિષ્કામ ભાવથી તેનો જપ કરતો રહે અને આનાથી આરોગ્ય અને દીર્ધજીવનનાં મૂળ મજબૂત છે, તેને બધા જ પ્રકારનાં સાંસારિક ફળોની પ્રાપ્તિની સાથે થઈ જાય છે.

ભલે કોઈપણ ધર્મને ન માનો, પરંત मनुष्य जनीने रहेनं ते धलं उत्तम छे. मुढ धर्मले भालवुं सारुं लथी. भुढ ધર્મનો અર્થ એ છે કે ધર્મના સત્ય. સંદર તથા શિવરૂપને નષ્ટ કરીને અથવા भनुष्यताने धर्मभांथी हर हरीने એने મિથ્યાચાર, પશુતા તથા કુરતા સાથે જોડી દેવી. આજકાલ વાસ્તવિક ધર્મનું સ્થાન આ મૃહ ધર્મે લઈ લીધું છે અને તિ:સંદેહ એ ઘુણા કરવા યોગ્ય છે.

લલચાયા કરવું, વારંવાર ખાવાની ઈચ્છા થવી, વધારે ગુણોનો આવિભવિ થવા લાગે છે. આ પરિવર્તનના ફળથી

#### ગાયન્તં ત્રાયતે યસ્માત્ ગાયત્રીત્વં તતઃ સ્મૃતા ।

એટલે કે જે સાધકજન ગાયત્રીનું ગાન કરતો, સંદેવ મુક્તિની પ્રાપ્તિ થાય છે. એટલા માટે આપણાં પ્રાચીન શરીરની જેમ જ માનસિક ક્ષેત્રમાં પણ સતોગુણની ૠિષ્યુનિઓએ સંસારના કલ્યાણાર્થ આને પ્રગટ કરી અને વૃદ્ધિ દ્વારા અભૂતપૂર્વ ઉન્નતિ થઈ જાય છે. કામ, ક્રોધ, પરંપરા દ્વારા આની ઉપાસના અનિવાર્યરૂપે પ્રચલિત કરી. 🔳

# મારા હૃદયેશ્વર - ગૂર્દેવ ભગવાન -

(ધર્મચક (યદુરામપુર) જિલો છપરા, બિહાર નિવાસી શ્રી રામચન્દ્ર સિંહ એક વિનમ્ર સેવક રૂપે પોતાની આરાધ્ય સત્તા પરમપૂજય ગુર્દેવ સાથે વર્ષો સુધી રહ્યા. તેમને શરૂઆતના શિષ્યોમાંના એક ગણાવાનું શ્રેય મળ્યું છે, જેમને પરમપૂજ્ય ગુર્દેવ પરમવંદનીય માતાજી પાસે સેવા કરવાના હેતુથી શાંતિકુંજમાં નિયુકત કર્યા. શાંતિકુંજની શૈશવાવસ્થામાં જયારે સ્વયં पुष्रयपर गुर्हेप हिमालय षपा माटे प्रस्थान हरी यूड्या हता, त्यारे तेमने आ नानहडा આશ્રમની ગૌશાળા સહિત પરમ વંદનીય સ્નેહ્સલિલા માતાજીનાં ચરણોમાં પણ બેસવાનું સૌભાગ્ય મળ્યું. તેઓ આજે આપણી વચ્ચે નથી, તેમની, પોતાના હૃદયેશ્વર શ્રી ગુરૂદેવ ભગવાન વિશેની અનુભૂતિઓ ગુરૂકથામૃત રૂપે બે હપ્તાઓમાં રજૂ કરવામાં આવી રહી છે).

ગામથી એક માઈલ દૂર આવેલું છે)ના શ્રી રમેશચન્દ્ર શુકલ બાવન વ્યક્તિઓને લઈને આરા (બિહાર) ચાર દિવસ માટે ગયા હતા. તેમને હં નાનપણથી એક ધાર્મિક વ્યક્તિ રૂપે|યજ્ઞમાં ગયો. જે ખંડમાં ગુરદેવ રોકાયા હતા, ત્યાં તેમણે મને ઓળખતો હતો. તેઓ યજ્ઞમાંથી પાછા ફર્યા ત્યારે માટે એકલાને બોલાવ્યો- જેવાં દર્શન થયાં, ત્યારે ત્યાં ચહેરો નહિ પ્રસાદના સ્વરૂપમાં ' અખંડ જ્યોતિ ' માસિક લઈ આવ્યા. માત્ર સૂર્ય જેવો પ્રકાશપુંજ અને વિરાટ આભામંડળ દેખાયું. હું તે વાંચવા લાગ્યો. નિયમિત દર મહિને સામયિક આવવા મને લાગ્યું, મારા ગુરૂજી સાક્ષાત્ ભગવાન છે અને હું લાગ્યું. જાણવા મળ્યું કે તે જ દિવસોમાં જૂન મહિના સૌભાગ્યશાળી છું જેથી મને તેમનાં દર્શન થયાં. તેમણે ત્રણ (૧૯૫૯)માં શ્રી શુકલજીને મથુરા જવાનો સુયોગ મળી રહ્યો મહિના પછી થનારા ચાંદ્રાયણ વ્રતની શુંખલા માટે બોલાવ્યો છે. મારા ભત્રીજા જલેસર અસ્વસ્થ હોવા છતાં પણ મારા|હતો. હું તે સત્રમાં જઈને આવ્યો. મને દર વર્ષે ગાયત્રી મનમાં ઈચ્છા જાગી કે તેમની સાથે જઈને મારા આરાધ્ય તપોભૂમિમાં આવતા રહેવાનો આદેશ મળ્યો. દેવનાં દર્શન કરું - જેમને હું મનોમન ગુરૂ રૂપે સ્વીકારી ચૂકયો હતો. તેમનાં પ્રથમ દર્શન ૮ જુલાઈ, ૧૯૫૯માં ઘીયામંડી, ઉદ્દેશથી આસામ ગયો. આ સુયોગ સહજ જ મળ્યો ત્યારે મેં મથુરાના ઘરમાં થયાં. તેમણે પૂછ્યું - ' કયાંથી આવો છો ? ' મેં સ્થાન જણાવ્યું અને કહ્યું કે બાળક અસ્વસ્થ હોવા છતાં ઓછા ૧૦૮ ' અખંડ જ્યોતિ 'ના સભ્યો બનાવીશ. ઈ.સ. પણ આપની પાસે દોડી આવ્યો છું. તુરત જ મને આશ્વાસન ૧૯૬૪ના માર્ચ મહિનામાં હું આસામ ગયો હતો. દુમદુમાના આપતાં ગુરૂદેવે કહ્યું, 'તમે આવ્યા નથી, મેં તમને બોલાવ્યા એક ભાઈએ મને ચર્ચામાં કહ્યું, '' અમે ચાર ભાઈઓ છીએ. છે. ચિંતા કરશો નહિ. તમારો ભત્રીજો સ્વસ્થ થઈ ગયો છે.|ભાગ વહેંચવાનો સમય આવી ગયો છે. આખો પરિવાર તેમની સાથે હિમાલય જવાની મારી ઈચ્છા બાબતમાં ગુરૂદેવે|વેરવિખેર થઈ જશે. આપ કાંઈક કરો.'' મેં કહ્યું કે કોઈ કહ્યું કે આ કાર્ય મારે એકલાએ કરવાનું છે. તમારે આગામી બ્રાહ્મણ પાસે ઘરમાં ગાયત્રી યજ્ઞ કરાવો, બધું બરાબર થઈ દસ વર્ષો સુધી સમગ્ર ભારતવર્ષમાં યજ્ઞોનું આયોજન કરવાનું જશે. ત્યારે રાજકુમારજીએ કહ્યું, ''આપને તો આવડે છે, છે. ખૂબ ફરવાનું છે. હું તમને માર્ગદર્શન આપીશ. હમણાં આપ જ યજ્ઞ કરાવો.'' મેં મનોમન ગુર્દેવને યાદ કરીને યજ્ઞ દોઢ વર્ષ હું હિમાલયમાં અજ્ઞાતવાસમાં રહીશ. ૧૯૬૨ની કરાવ્યો. એક વ્યક્તિને 'અખંડ જ્યોતિ'નો ગ્રાહક બનાવવાના અષ્ટગ્રહયુતિની ભવિષ્યવાણીથી ચિંતિત બનશો નહિ. તે તો ઉદ્દેશથી ત્યાં બેસાડી દીધી. પૂર્ણાહૃતિ થઈ. કુમારી કન્યાઓને નવા યુગનો સંદેશો લઈને આવી રહી છે. મહાવિનાશ કે ભોજન કરાવવામાં આવ્યું. તે જ યજ્ઞમાં ૧૦૮ પરિજનો ' પ્રલય જેવું કશું બનવાનું નથી. હું તેમનો આદેશ આંખમાથા અખંડ જ્યોતિ 'ના ગ્રાહક બની ગયા. મારો સંકલ્પ પરિપૂર્ણ પર ચડાવી ચાલ્યો આવ્યો.

ઓકટોબર, ૧૯૬૧માં આરા(બિહાર)માં પાંચકુંડી યજ્ઞ થયો, માત્ર પાંચકુંડીય આયોજન હતું અને મારા જેવો

ઈ.સ. ૧૯૮૫ના સહસ્રકુંડી યજ્ઞમાં ધર્મચક (જે મારા ગાયત્રીયજ્ઞમાં ગુરુદેવ પધારવાના હતા. હું પણ મારા ગામથી

ગુર્દેવ ભગવાનના આદેશ પર જ હું પૈસા કમાવાના પણ સંકલ્પ કર્યો કે હું મારા કામની સાથે સાથે ઓછામાં થયો. હું પોતે એ જોઈને ગદ્દગદિત થઈ ગયો કે કેટલો શાનદાર

જે કુટુંબમાં યજ્ઞ કરાવ્યો, તે પરિવારને ગુરૂદેવ અને યજ્ઞ અહીં જ તેમને ભણાવીશું-ગણાવીશું, છાશ-રોટલો સાથે પિતા-ગાયત્રી માતા પર અટલ વિશ્વાસ બેઠો, કેમ કે ત્યાર ખાઈશું. ભગવાનનું કામ કરીશું.'' હું ગામ પાછો ફર્યો. બાદ તેઓમાં સમાધાન થયું. સમગ્ર પરિવાર એક બન્યો અને ઓક્ટોબર ૧૯૬૭માં ટાટાનગરમાં એક વિશાળ મહાયજ્ઞ બધાને કામ વહેંચી આપવામાં આવ્યું. આખું કુટુંબ ગુરુદેવ હતો. ત્યાંથી પાછા ફરતાં ગુરુદેવ ભગવાન પટાગા શહેરના ભગવાનનાં દર્શને જઈ આવ્યું.

માટે ઠીક ઠીક વ્યવસ્થા ગોઠવાઈ ગઈ હતી. આ દરમિયાન ત્યાં પહોંચ્યો. તરત ગુરુવરે કહ્યું, ''તમે હજી સુધી મથુરા જાણવા મળ્યું કે ૨૪ થી ૨૬ ડિસેમ્બર, ૧૯૬૭ દરમિયાન નથી પહોંચ્યા ? '' મેં હાથ જોડીને નિવેદન કર્યું કે આપે મારા ગુર્દેવ મસ્તીચક આવી રહ્યા છે. મસ્તીચકમાં પંડિત અમારા ગામમાં શિલાન્યાસ કર્યો છે, મંદિર બનવાનું શરૂ થઈ રમેશચન્દ્રજી શકલને ત્યાં પંચકુંડી યજ્ઞનું આયોજન હતું. મેં જાય તો હું આવી જઈશ. ભગવાનશ્રીએ કહ્યું, ''મંદિર તો સગી આંખે જોયું કે બે સ્ત્રીઓએ દર્શન વખતે તેમને પ્રાર્થના ગામજનો બનાવશે. મૂર્તિની વ્યવસ્થા પણ થઈ જશે. તમે તો કરી કે લગ્નને આઠ-દસ વર્ષો થઈ ગયાં છે પણ સંતાનપ્રાપ્તિ અમારું મંદિર બનાવવા મથુરા ચાલો.'' અંતે ૧ ફ્રેબુઆરી, થઈ નથી. તેમને યજ્ઞની પરિક્રમા કરતા રહેવાનો આદેશ ૧૯૬૮ના રોજ પત્ની તથા પુત્રી સહિત હું મથુરા શ્રી મળ્યો. બન્ને સ્ત્રીઓને દસ મહિના પછી પુત્રરત્નની પ્રાપ્તિ ચરણોમાં પહોંચી ગયો. થઈ. આ જ યજ્ઞમાં પૂજ્યવરે મને બોલાવીને કહ્યું, '' રામચન્દ્ર તમારા ઘરે તમારા ગામમાં જઈશું.'' હું સ્તબ્ધ બની પછી ગુરુદેવ અને માતાજી હરિદ્વારના સપ્ત સરોવરમાં ગયો. હું કેવી રીતે તે નાનકડી ઝૂંપડીમાં તેમને બેસાડીશ, બિનનારા આશ્રમની ચર્ચા કરી રહ્યાં હતાં. અચાનક પરંતુ ગુરુદેવ આવ્યા. ગુરુદેવને માટે એક એન્જિનિયરની ભગવાનશ્રીએ કહ્યું, '' રામચન્દ્ર, તમે હરિદ્વાર ચાલો. ત્યાં જીપની વ્યવસ્થા કરી. અમે ધર્મચક આવી ગયા. ઝૂંપડીના નિર્માણકાર્યમાં મદદ કરજો. પછીથી માતાજીની સેવા કાર પર ગુરૂદેવ ભગવાનની આરતી ઉતારી, પૂજન કર્યું. કરજો.'' મેં આજ્ઞા શિરોમાન્ય કરી. પછી તે જ દિવસથી થોડીક વાર પછી તેમણે કહ્યું કે ગામમાં કોઈ સાર્વજનિક દરરોજ એક નર્સરીમાં જઈને તેમણે મારૂં બાગાયતનું શિક્ષણ સ્થાન હોય ત્યાં જઈએ. ગામના છેડે દેવીનું એક મંદિર હતું, શરૂ કર્યું. સાતમા દિવસે બગીચા માટેનો સામાન પાવડો, પાસે ખુલ્લી જમીન હતી. ત્યાં પહોંચતાં એક જગ્યા તેમને ખુરપી, ત્રિકમ, કોદાળી કેટલાક પ્રકારના છોડ અને બીજ, પસંદ પડી. તેમણે સાત ઈંટો અને પૂજનની સામગ્રી મંગાવી |ઓઢવા-પાથરવાનો સામાન વગેરે લઈને ૮ ઓગસ્ટ, પોતાના હાથે ભૂમિપૂજન કર્યું. ત્યાં ખોદકામ કરાવીને ઈંટ ૧૯૬૮ના રોજ મને સાથે લઈને તે સ્થળે પહોંચ્યા, જયાં મૂકી શિલાન્યાસ કર્યો અને ઉપસ્થિત સમુદાયને કહ્યું, ''આ ભવિષ્યનું શાંતિકુંજ બનવાનું હતું. ભૂમિ અમે અમારા તપથી અસાધારણ બનાવી દીધી છે. વખત જતાં અહીં એક ગાયત્રી મંદિર બનશે, પ્રાણીમાત્રનું આશ્રમની એક કુટિરમાં રોકાયા. પછી બીજા દિવસે તે ભૂમિ કલ્યાણ થશે. અહીં દૂરદૂરથી લોકો આવશે, પ્રકાશ પામીને પર તેઓ મને લઈ ગયા. ચારે બાજુ ઘનઘોર જંગલ હતું. અહીંથી જશે. ગામવાસીઓ મંદિર બનાવે, અમે તેની જમીન પર એક ફ્રુટ પાણી વહી રહ્યું હતું. પડોશમાં એક પ્રાણપ્રતિષ્ઠા કરીશું.'' આટલું કહીને ભગવાન શ્રી મસ્તીચક માતાજી (વિદ્યોત્તમાયતિ) નું મકાન હતું. તેમાં એક બ્રહ્મચારી પાછા કર્યા. સમયાંતરે પૂર્ણિયાથી બકસર જતાં ઈ.સ. રહેતા હતા. તેમની પાસેથી ૧૨x૮ ફટનું એક કામચલાઉ ૧૯૭૧માં આ મંદિરમાં ગાયત્રી માતાની પ્રાણપ્રતિષ્ઠા થઈ. ટિનશેડ લીધું અને મારા રહેવાની કામચલાઉ વ્યવસ્થા કરી. તે પણ ખૂબ અલૌકિક પ્રસંગ છે, પરંતુ તેની ચર્ચા પછીથી.

અણઘડ પુસ્તક વાંચી વાંચીને તે ક્રિયાકાંડ કરાવી રહ્યો હતો. અારંભ થવાનો છે. તમે બાળગોપાળ સાથે અહીં આવી જાવ. ડૉ. માથુરને ત્યાં રોકાયા. ૧૦ ઓકટોબરની સવારે તેમનાં હું ઈ.સ. ૧૯૬૬માં આસામથી બિહાર પાછો ફર્યો. ઘર દર્શન માટે મારા ગામ વિસ્તારથી પચાસ વ્યક્તિઓને લઈને

૧૯૬૮ની ગુરુપૂર્ણિમાના દિવસે પૂજનવિધિ સંપન્ન થયા

શ્રાવણ માસના તે પવિત્ર દિવસે રાત્રે તો સપ્તર્ષિ મેં આખા દિવસમાં એક નાનકડી ઓરડી બનાવી લીધી. ત્યાં ૧ જૂન, ૧૯૬૭ના રોજ મને મથુરામાં એક-પંદર એક ખૂણામાં ભોજન બનાવવાની વ્યવસ્થા પણ કરી લીધી. દિવસીય સત્રમાં આવવાનો નિર્દેશ મળ્યો. છેલ્લા દિવસે મને એક ખાટલો લઈ આવ્યો, થોડી ઈંટો લાવ્યો. કેરોસીનની એકલાને બોલાવીને, તપોભૂમિ યજ્ઞશાળાની સામે ઊભા રહી ચિમની પેટાવી. મેં દાળ-ભાત રાંધ્યાં હતાં. તેઓ તે ખાઈને તેઓ બોલ્યા, '' રામચન્દ્ર, હવે યુગનિર્માણ વિદ્યાલયનો ત્યાં જ સૂતા. હું ઈંટોના પાથરણા પર બેસીને તેમના પગ

દબાવ્યા પછી સુઈ ગયો.

નિકર-બનિયન પહેરીને પાવડાથી, પાણી વહી જવાનો જેમ કહું તેમ જ તમે કરતા જાવ.'' રસ્તો બનાવી રહ્યા છે અને પાણી સતત વરસી રહ્યું છે. હું 📗 સિમેન્ટ આવવાની હતી. હું ભોજન બનાવી રહ્યો હતો. જલદી પરવારીને ગયો. ગુરૂદેવે કહ્યું, ''મેં ખાડા ખોદી∫મેં જોયું કે ઘૂંટણ પર ધોતી ચઢાવીને ગુરૂદેવ પોતે ઈંટો ગોઠવી નાખ્યા છે. તમે તે ઊંડા બનાવીને નર્સરીમાંથી લાવેલા છોડ રહ્યા હતા. હું તેમને રોકવા દોડયો, તો તેમણે કહ્યું, '' ત્યાં વાવતા જાવ.'' મેં આજ્ઞાનું પાલન કર્યું. આઠ દિવસ સુધી આ શાક દાઝી જશે. તમે તેનું ધ્યાન રાખો. હું સિમેન્ટ પલળતી ક્રમ ચાલતો રહ્યો. આ દરમિયાન ગુરૂદેવની પૂજાનાં દર્શન બચાવવા માટે ઈંટો પાથરી રહ્યો છું.'' સાચેસાચ, કર્યાં, તેમનું કર્મયોગી સ્વરૂપ જોયું અને ખૂબ હસીખુશીથી,[થોડીવારમાં તો સિમેન્ટ આવી ગઈ. ૧૦૦ (સો) થેલી આવી સીમિત સાધનોમાં જીવન જીવવાનો તેમનો ક્રમ પણ જોયો. હતી. ગુરુદેવ ત્યાં સુધીમાં બધી ઈટો પાથરીને એક ચબૂતરો છોડ વાવી દેવામાં આવ્યા. કામચલાઉ સડક બની ગઈ. કયાં બનાવી ચૂક્યા હતા. સિમેન્ટ લાવનાર મજૂરોએ અને મેં તે માતાજીનો ઓરડો બનશે, તે બધું નક્કી કરીને તેઓ મને ત્યાં સિમેન્ટ વ્યવસ્થિત રીતે ચબુતરા પર ગોઠવી દીધી. જ રોકાવાનો આદેશ આપીને ચાલ્યા ગયા. ૮ ઓગસ્ટ, નિર્માણકાર્ય શરૂ થઈ ગયું. ગુરૂદેવના નિર્દેશ અનુસાર ત્રણ ૧૯૬૮નો તે દિવસ હતો, જયારે ભગવાનશ્રી પ્રથમ રાત્રિ ઓરડાઓ શરૂઆતમાં બાંધવાના હતા. તેમના બતાવ્યા આ જ ભૂમિ પર પોતાના કામચલાઉ આવાસમાં, વહેતા મુજબ હું કામમાં પરોવાઈ ગયો. ગુરૂદેવ મથુરા થઈને પ્રવાસ-પાણીની વચ્ચે સતા હતા. વાસ્તવમાં આ જ દિવસ|યાત્રાએ ઊપડી ગયા. એપ્રિલ, ૧૯૬૯માં તેઓ ફરી પાછા શાંતિકુંજનો જન્મદિન પણ છે, કેમ કે પછી વિધિ-[ફર્યા. નવરાત્રિ અનુષ્ઠાન પણ અહીં રહીને કર્યું અને વ્યવસ્થાપૂર્વક, તમામ કાર્યો શરૂ થતાં ગયાં અને ક્રમશઃ ભિવિષ્યના નિર્માણકાર્યની સમગ્ર રૂપરેખા તૈયાર કરી. કોઈ નિર્માણના ઉદ્દેશથી ગુરદેવનો અહીં આવવાનો ક્રમ ચાલતો રહ્યો. એન્જિનિયર નહીં, કોઈ આર્કિટેકટ નહીં. બસ, અમે બન્ને

આવતા હતા. જેમાં સૂચનો સમાવિષ્ટ રહેતાં હતાં. કૂવાનું બિહારીલાલજી પધાર્યા. નિર્માણ સંબંધી માર્ગદર્શન તેમની ખોદકામ અને ઓરડાઓના નિર્માણના ઉદ્દેશથી તેઓ પાસેથી મળતું રહ્યું. આ દરમિયાન એક પત્ર આવ્યો કે અમે જાન્યુઆરી, ૧૯૬૯માં વસંતપંચમી પહેલાં ફરીથી અહીં∫માતાજીને તેમની ભવિષ્યની કર્મભૂમિ બતાવવા લઈ આવી પધાર્યા. સાથે રોજનાં ચાર આનાના હિસાબે એક સાઈકલ રહ્યા છીએ, તમે સ્ટેશન પર અમને મળજો. ગાડીના ભાડે લઈને આવ્યા. તે દિવસોમાં ઘોડાગાડી બહુ મોંઘી હતી. ડિબ્બામાંથી પોતાનો રૂમાલ ફરકાવતા ગુરૂદેવ અને માતાજી એકવારનું આવવા-જવાનું ખર્ચ બાર-પંદર રૂપિયા જેટલું ઊતર્યા. સાથે પતરાંની એક પેટી. એક ટાંગો ભાડે કરવામાં આવતું હતું. ગુરૂદેવે મને કહ્યું, તમે મને સાઈકલ પર બેસાડીને આવ્યો. અમે આગળ બેઠા, માતાજી અને ગુરૂદેવ પાછળ ખુદ સાઈકલ ચલાવી શકો છો. મેં હા કહી, તો તેમણે કહ્યું બેઠાં. સૌથી પહેલાં 'દક્ષ પ્રજાપતિ' સ્થાનકે ગયા. બન્નેએ ત્યાં મને બેસાડીને સાઈકલ ચલાવી બતાવો. તેમને સંતોષ થતાં, એક કલાક સુધી પૂજન કર્યું. પછી રસ્તામાં બધું બતાવતા એક જ સાઈકલ પર અમે બન્ને બેસીને અચ્છુમલના ઈટના માતાજી અને મારા ગુરૂદેવ ભગવાન હસતાં-હસાવતાં ભકા પર પહોંચ્યા, સાઈઠ હજાર રૂપિયામાંથી હજારના શાંતિકુંજ પહોંચ્યાં. અહીં માત્ર ત્રણ ઓરડાઓ જ તૈયાર ઈંટો પહોંચાડવાની સૂચના આપી. શેઠે કહ્યું, હું મારી ગાડીમાં વિરાજમાન થયું. અમે ત્રણેય દિવસ દરમિયાન નિર્માણકાર્ય અમે સાઈકલ પર જ પાછા જઈશું. પ્રભુની સાદગી-સરળતા બન્નેની સાધના ચાલતી. માતાજીના હાથે બનેલી રોટલી અમે લાખ્ખોનું નિર્માણ અમે પોતે જોતા આવ્યા હતા, તે અમને રોમાંચ થઈ આવે છે. નિમિત્ત બનાવીને. અમારા જેવા જ બનીને બધાં કાર્યો કરી

રહ્યા હતા. મેં કહ્યું, તો તેઓ બોલ્યા, '' રામચન્દ્ર, આ તપ સવારે આંખ ઊઘડી તો જોયું કે ગુરુદેવ તો દૈનિક છે. તપના પાયા પર જયારે શાંતિકુંજ ઊભું થશે, ત્યારે કાર્યોમાંથી નિવૃત્ત થઈ પ્લાસ્ટિકનો કોટ માથા પર ઢાંકી હજારો વર્ષો સુધી જન જનને પ્રકાશ આપતું રહેશે. તેથી હં

સપ્તર્ષિ આશ્રમ દ્વારા ભગવાનશ્રીના પત્રો દર ચાર દિવસે અને થોડા મજૂરો. ઈ.સ. ૧૯૭૦માં જયપૂરના શ્રી હિસાબે સાઈઠ હજાર ઈંટો ખરીદી. રોકડા પૈસા ચૂકવ્યા અને થિયા હતા, પરંતુ શિવ-શકિતરૂપ આ યુગલ અહીં જ તમને આશ્રમ પહોંચાડું. ગુરુદેવે સ્પષ્ટ ઈન્કાર કરતા કહ્યું કે જોતા. સાંજના વખતે ગંગાજીના તટ પર બેસતા. સવારે જોઈને અમે દિગ્મૂઢ થઈ ગયા. જેમના સંકલ્પ માત્રથી ખાતા. કેટલી આનંદપૂર્ગ ક્ષણો હતી એ ! વિચાર કરતાં કરતાં

## અમને છે વિશ્વાસ કે ધરતી વંધ્યા નથી આ દેશની

'' દેશમાં એક એવું વિશ્વવિદ્યાલય હોવું જોઈએ જે સાચા મનુષ્ય મહાન મનુષ્ય, મોટા માનવ, સર્વાંગસંપૂર્ણ મનુષ્ય બનાવવાની આવશ્યકતાને પૂર્ણ કરી શકે '' આ વિચારો આજના નથી, આજથી મોટા ભાગે ૪૦ વર્ષો પૂર્વે પરમપૂજ્ય ગુરદેવ પંકિત શ્રીરામ શર્મા આચાર્ચ દ્વારા પોતાના સામયિક ' અખંડ જયોતિ ' (માર્ચ ૧૯૬૪)ના માધ્યમથી વ્યકત કરવામાં આવ્યા હતા. તેમના મનમાં ખૂબ પીડા હતી કે રાષ્ટ્રને આઝાદી મળ્યાનાં સત્તર વર્ષો પછી પણ શિક્ષણપદ્ધતિ એ જ ઢાંચાની છે. શિક્ષણમાં વિદ્યાનું કયાંય નામનિશાન નથી. જયાં આઝાદ ભારતની શિક્ષણપદ્ધતિ બુનિયાદી સ્તરની, સંજીવની વિદ્યા સમાન હોવી જોઈતી હતી, ત્યાં તે જ પરંપરાગત બાબું, કલાર્ક, ઓફિસર બનાવનાર તંત્ર જામી ગયેલું છે. તેઓ કહેતા હતા, ''આ માન્યતા સાચી નથી કે જેની પાસે ઘન-ઐશ્વર્ચ વધુ દશે, તે સુખી રહેશે, પરંતુ સાચું એ છે કે જેમને જિંદગી જીવતાં આવડતું હશે, તે ઓછાં સાધનોમાં પણ આદર્શ, આનંદ અને ઉદ્યાસ સાથે રહી શકાશે. (પૃષ્ઠ ૫૧, માર્ચ ૧૯૬૪)

## "'ચુગશકિત ગાયત્રી પરિવાર'' જ વિશ્વવિદ્યાલય નિમાંડા કરીને ખતાવી શ<del>કે</del>

આગળ પૂજ્યવર લખે છે, ''યુગનિર્માણનું મહા અભ્યાસમાં આવે તેની ક્રિયાત્મક સાધના કરાવીને શિક્ષાર્થીને પડશે...'' અમારા મનમાં એક એવા વિશ્વવિદ્યાલયની બચવાની મનોવૈજ્ઞાનિક રીતો બતાવવામાં આવે. માનસિક ત્યારે જ કરી દીધી હતી. આજે આપણે બધા વિજ્ઞાનની દુર્ગુણોનું સરળતાપૂર્વક સમાધાન થઈ શકે તથા સ્વભાવમાં નિરંકુશ પ્રગતિ, ઉપભોગવાદી જીવનદષ્ટિ અને શહેરીકરણનાં મધુરતા, સહનશીલતા, નમ્રતા, સક્ર્યનતાનો સમાવેશ કેવી દુષ્પરિણામો ભોગવી રહ્યા છીએ. ભણેલા-ગણેલા રીતે થાય અને આશા,ઉત્સાહ, સાહસ, ધૈર્ય, દૂરદર્શિતા, બ્રહ્મરાક્ષસો વિશ્વવિદ્યાલયોમાંથી બહાર આવી રહ્યા છે, ઉદારતા, સંયમ, નિયમિતતા જેવા શ્રેષ્ઠ ગુણો કેવી રીતે જેઓ આજના જાતિવાદથી ગ્રસ્ત રાજનૈતિક વાતાવરણમાં

અભિયાન આરંભ કરીને અમારે સંજીવની વિદ્યાની એવો યોગ્ય બનાવવામાં આવે કે તેની ગણના મનસ્વી અને સર્વાંગસંપૂર્ણ શિક્ષણ વ્યવસ્થાનો પ્રબંધ પણ કરવો શ્રેષ્ઠ પુરુષોની શ્રેણીમાં કરી શકાય. (પુષ્ઠ ૬૦, માર્ચ ૧૯૬૪) પરમપુજ્ય ગુરૂદેવ દ્રષ્ટા હતા, મહામનીષી હતા અને **કલ્પના છે,** જેમાં માનવજીવનની પ્રત્યેક મુશ્કેલીને હલ યુગપ્રવર્તક પણ હતા. તેમનું અનુમાન હતું કે સંસ્કાર અધમ કરવા અને દરેક પરિસ્થિતિમાં વ્યક્તિને પોતાની રીતે આગળ બિનતા રહે, માત્ર જાણકારી પ્રાપ્ત કરવાનું તંત્ર બની રહે અને ધપવા માટે જે કોઈ માર્ગદર્શન આવશ્યક હોય તે બધું જ ચિહન પૂજાના નામે સરસ્વતીનાં મંદિરો ઊભાં કરી દેવામાં શીખવી શકાય. બગડેલા સ્વાસ્થ્યને કઈ રીતે સુધારવામાં આવે તો રાષ્ટ્ર સમર્થ અને સશકત નાગરિક ઊભા કરી શકશે આવે અને સુધરેલા સ્વાસ્થ્યને કઈ રીતે વધારવામાં આવે, તે નિહિ. આ જ કારણે જીવનવિદ્યા પર તેમનું વિશેષ ધ્યાન વિશે પરિપૂર્ણ જાણકારી આપવામાં આવે. માનસિક હતું. તેને તેઓ સ્વાવલંબનપ્રધાન અને અનૌપચારિક સ્તરનું સ્વાસ્થ્યના રક્ષણ માટે ચિંતા, ભય, નિરાશા, શોક, આવેશ, બિનાવવા ઈચ્છતા હતા. ગામડાંઓનો ઉત્કર્ષ નહિ થાય, તો ઉત્તેજના, ઈર્ષ્યા, ધૂંધવાટ, અહંકાર આદિ કુવિચારોથી શહેરીકરણની દોડ વધતી જશે, આ ભવિષ્યવાણી તેમણે

બની રહ્યા છે. એટલા માટે પૂજ્યવરે તે જ લેખમાં લખ્યું, ધર્મશાસ્ત્રોની સર્વાગસંપૂર્ણ માહિતી આપનાર આ પ્રશિક્ષણ ''સંજીવની વિદ્યાનું શિક્ષણ આપનાર **એક સર્વાંગસંપૂર્ણ** સમયની બહુ મોટી આવશ્યકતા પૂર્ણ કરવાનું છે. પરમપૂજ્ય વિશ્વવિદ્યાલય અમારો ' ચલાવી શકે. ભાવનાશાળી પરિજનો જો ઈચ્છશે, તો આ પ્રત્યેક માણસ સુધી તેને લોકપ્રિય બનાવ્યું. આજે શિક્ષણપદ્ધતિ એક સ્થળેથી આરંભાઈને દેશવ્યાપી બની સંપ્રદાયવાદથી ગ્રસ્ત આસ્થા સંકટથી પીડિત જનસમુદાયને યુગનિર્માણને ઉપયોગી વાતાવરણ નિર્માણ કરવામાં સહાયક વૈજ્ઞાનિક અધ્યાત્મવાદનું આ પ્રશિક્ષણ જ કાંઈક રાહત સિલ્ડ થશે. '' (પૃષ્ઠ ૬૩)

પહેરાવી શકાયા. જયારે 'દેવસંસ્કૃતિ વિશ્વવિદ્યાલય'ને એક જનચેતના આ મહત્ત્વપૂર્ણ ઉદ્દેશ તરફ આગળ વધે અને સ્વાયત્ત તંત્ર રૂપે બનાવવા માટે ઉત્તરાંચલ વિધાનસભાના પ્રતિભાઓ-બુલ્કિજીવીઓની તેમાં ભાગીદારી હોય. માનનીય સદસ્યોએ દળો-સંપ્રદાય-જાતિભેદથી પર એકમતીથી એક પ્રસ્તાવ પસાર કરીને સ્વીકૃતિ આપી. સંપૂર્ણ લાખ રૂપિયામાં આજથી ચાર વર્ષ પહેલાં ખરીદવામાં આવી સ્વનિર્ભર એવું આ વિશ્વવિદ્યાલય સરકાર પાસેથી કોઈ ધન હતી. હજી તેનાથી પાંચ ગણી વધુ ભૂમિ ખરીદવાની છે. સહાય લેશે નહિ કે વિશ્વ વિદ્યાલય અનુદાન આયોગ લગભગ પંદર કરોડ રૂપિયા આ પરિસરનું પડતર ખર્ચ થશે, (યુ.જી.સી.) પાસેથી કોઈ પણ પ્રકારની આર્થિક સહાય લેશે જે વિશ્વવિદ્યાલયની ભૂમિ સાથે સંકળાયેલ છે. તે ભૂમિ નહિ. આ જ શરતના આધારે શ્રી વેદમાતા ગાયત્રી ટ્રસ્ટના હસ્તગત થતાં જ વિશ્વવિદ્યાલય પોતાના ચરમ લક્ષ્ય પર પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવ દ્વારા નિયુકત ટ્રસ્ટીગણે તે બનાવવાની પહોંચી શકશે. સંપૂર્ણ રીતે આવાસીય આ પરિસરમાં સ્વીકૃતિ આપી અને વિધિવત તે જૂન,૨૦૦૨થી કાર્ય આયુર્વેદ અને વૈકલ્પિક ચિકિત્સા પદ્ધતિઓના શોધ-કરવાનો આરંભ કરી ચૂકેલ છે. યોગ અને ચિકિત્સાકીય સંશોધનના શિક્ષણ માટે 'ૐ 'ના આકારનું પાંચ માળનું (આયુર્વેદ) મનોવિજ્ઞાનના બે વિભાગો સ્વાસ્થ્ય વિદ્યાશાખા ભવન બનાવવાનું કામ શરૂ થઈ રહ્યું છે, જેની સાથે ધ્યાન અંતર્ગત ખોલવામાં આવ્યા છે અને તેમાં બસોથી વધુ અને મંત્રવિજ્ઞાન સંશોધન કેન્દ્ર તથા જ્યોતિવિજ્ઞાન સંશોધન વિદ્યાર્થી-વિદ્યાર્થીનીઓ પ્રશિક્ષણ લઈ રહ્યાં છે. ત્રિમાસિક કેન્દ્ર પણ બનાવવામાં આવશે. એક વિરાટ - છ માળનો પ્રમાણપત્રનું એક જૂથ તો પ્રશિક્ષણ લઈને જતું પણ રહ્યું. સંસ્કૃતિખંડ બનાવાઈ રહ્યો છે, જેના ઉપર એક આધુનિક સંપૂર્ણતઃ આવાસકેન્દ્રી આ તંત્ર છે. સેવાભાવી શિક્ષકગણ વેધશાળા હશે. સંપૂર્ણ પ્રોજેકટનું વિવરણ, સામાન્ય પોતાના સમયદાનથી તેનું પોષણ કરે છે. હકીકતમાં જનતાની જાણ માટે આ મુજબ છે - ભૂમિ - જમીન ૪૩૦ દેવમાનવ બનાવવાનું તંત્ર આ સ્થાપના સાથે હવે શરૂ થઈ લાખ (જે મેળવી લીધી છે) અને ૧૫૫૦ લાખ (લેવાની ગયું છે.

હવે (થિયોલોજી)નું છ માસિક પ્રમાણપત્ર પ્રશિક્ષણ અહીંથી શરૂ વગેરે ૮૭૦ લાખ, વીજળી વગેરે ૫૦૦ લાખ અને કાર્પસ થઈ ગયું છે, જેમાં વિજ્ઞાન અને અધ્યાત્મની ધરી પર તે ૬૦૦ લાખ. આ રીતે લગભગ ૧૬૬ કરોડ રૂપિયાની આ ધર્મવિજ્ઞાનનું પ્રશિક્ષણ આપવાનું છે, જેના અભાવે મનુષ્ય વિરાટ યોજના છે.

અતિશય મહત્ત્વાકાંક્ષી, ઉદ્ધત, ઉચ્છંખલ અને અપરાધી ભટકતો જોવા મળે છે. દેવાલયના પ્રબંધથી માંડીને ગાયત્રી પરિવાર' જ ગુરૂદેવે તેને 'યુગ શક્તિ' માસિકનું વિષયવસ્તુ બનાવીને આપી શકશે. આ જ ઉદ્દેશથી પ્રજ્ઞાપરિષદની પ્રત્યેક તેમની આ વાતને અમલીકરણના વાઘા ઈ.સ. ૨૦૦૨માં વિસ્તારમાં સ્થાપના કરવામાં આવી રહી છે, જેથી

વિશ્વવિદ્યાલયની વર્તમાન ભૂમિ લગભગ ચાર કરોડ ત્રીસ છે), ભવન નિર્માણ ૬૦૬૫ લાખ, પ્રયોગશાળા માટેનાં આ જાન્યુઆરી, ૨૦૦૩થી ધર્મવિજ્ઞાન ઉપકરણો ૧૦૦૦ લાખ, પુસ્તકાલય ૧૦૦ લાખ, ફર્નિચર પ્રભાવિત થઈને ઓગસ્ટ, ૨૦૦૨માં શ્રી વેદમાતા ગાયત્રી માસિકના સાડા ત્રણ લાખ વાચકો આ રકમ મોકલવાનું શરૂ ટસ્ટ શાંતિકુંજ, હરિદ્વારને (જે આ વિશ્વવિદ્યાલયની કરે, તો અમને વર્ષભરમાં લગભગ સાડા છ થી સાત કરોડ સંસ્થાપક સંસ્થા છે) આવકવેરાની કલમ ૩૫ એ.સી. રૂપિયા મળવાના શરૂ થઈ જશે. ૧૦ વર્ષ સુધી આ ક્રમ ચાલે, પાડયું છે. આ ધારા અંતર્ગત આપવામાં આવેલ દાનની જ રહેશે. રકમને દાતાની કરયોગ્ય આવકમાંથી સો ટકા ઘટાડવામાં આવશે અર્થાતુ દાનની રકમ કરદાતાની કરયોગ્ય આવકમાં ગણવામાં આવશે નહીં. ભાવનાશાળી દાનવીરો માટે કરમાં રાહત, શાસન પ્રત્યે જવાબદારી અદા કરવાનો અને પુણ્યાર્જનનો આનાથી સુંદર મોકો બીજો કયો હોઈ શકે ?

અમને વિશ્વાસ છે કે પરિજનો આ મહાન કાર્ય માટે ઉદારતાપૂર્વક દાન આપશે. કેમ કે ભારતીય સંસ્કૃતિને વિશ્વસંસ્કૃતિ બનાવવાની, ભારતને ફરીથી જગદ્ગુર્ બનાવવાની ધરી બનવાનું છે. આ તંત્ર ૠષિ-પરંપરાઓનું પુનર્જીવન અને પ્રાચ્ચ વિદ્યાઓનું પુનર્જાગરણ કરશે. આ વિશ્વવિદ્યાલય દેવમાનવોના નિર્માણની ટંકશાળ બનવાની સાથેસાથે આજે વૈશ્વિક સ્તરે છવાયેલી સમસ્યાઓનું સમાધાન આપશે. આ વિશ્વવિદ્યાલય વનૌષધિઓને વિલ્પ થતી બચાવીને તેમની વૈજ્ઞાનિકતા પ્રમાણિત કરી રાષ્ટ્રને સર્વાંગપૂર્ણ સ્વાસ્થ્ય અને સમુદ્ધિ ભણી લઈ જશે આ વિશ્વ વિદ્યાલય.

આપણો ભારતવર્ષ ભામાશાહો, બિરલા, ટાટા, બજાજ જેવા ધનુકુબેરો સહિત ખિસકોલીઓ (શ્રી રામના સમયમાં) તથા ગોપબાળો (શ્રીકૃષ્ણના સમયમાં) અને સુપ્રિયાઓ (બુલ્કના સમયમાં) નો દેશ છે. આમાં પગારદાર કર્મચારીઓ (કલમ ૮૦ જીજીએ)ને પણ આ મુક્તિનો લાભ મળશે, જે તેઓ દાન આપીને મેળવી શકશે. જો આપણા ગુરૂદેવની ઈચ્છા અનુસાર આપણો યુગશકિત ગાયત્રીનો પરિવાર જ તેને ઊભો કરવા ઈચ્છે. તો દરરોજના પચાસ પૈસાના હિસાબે માસિક અથવા વાર્ષિક ઘોરણે અનુગ્રહ રકમ

ભારત સરકારે ગાયત્રી પરિવારના પાવન ઉદ્દેશોથી મોકલીને આ પાવન પુણ્ય અર્જિત કરી શકે છે. જો આ અંતર્ગત સો ટકા આવકવેરા મુકિતનું જાહેરનામું તારીખ ૨૮- તો તેટલા માત્રથી અમારું લક્ષ્ય પૂર્ગ થઈ જશે. માત્ર આશા ૮-૨૦૦૨ના રોજ એસ.ઓ. ૦૯૧૫ (ઈ) અન્વયે બહાર જ નહિ, અમને વિશ્વાસ છે કે આ દૈવી પ્રયોજન પૂર્ણ થઈને

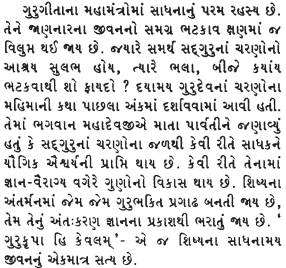
777

કહેવા**ય છે કે શરૂઆતમાં**) ચન્દ્રુમા ખૂબ સુંદર હતો. હર ઘડીએ હसती रહेती तेनी यहेरी, जीवेला ક્રમળ જેવી સુંદર લાગતી.

થોકા દિવસો પછી તે ઉદાસ अने जीकायेली रहेवा लाग्यो. तेथी। તેની કળાઓ ઘિટવા લાગી. ચહેરો ચીમળાયેલી અને સંકોચાયેલી સીણ બનવા માંકથી. દિવસી વીતતા ગયા, અમારા આવતાં આવતાં તે કાળી અને ફરૂપ બની ગયો. કલાઓ સમાપ્ત થઈ ગઈ અને તે અંધારી કોટડીમાં દિવસ चिताववा साञ्ची. प्रद्वाक्त तेनी आ દુર્દશા જોઈને બોલ્યા, " મૂર્ખ, હસવાનું અને મલકાવાનું ફરીથી શરૂ કરી દે, તે વિના કોઈનું જીવન પસાર थतुं नथीं. जीकावाथीं तो तुं स्भोते ୩ସି ଟର୍ମ୍ଣା.<sup>୨୨</sup> ସକ୍ଷମାର୍ଜ୍ୟ ମ୍ରାଧାର୍ମ୍ୟ लुल सुधारी, तेछी प्रसन्तता वेश्वानं। શરૂ કર્યું અને વૃદ્ધિ પામતો પામતો પૂર્ણિમાના દિવસે ફરીથી ખીલેલા **୫୬**ળ જેવો બની ગયો.

#### ગુરૂગીતા-૬





જગદંબા પાર્વતીને આગળ કહે છે-

ગુરોઃ પાદોદકં પીત્વા ગુરોરચ્છિષ્ટ ભોજનમ્ । ગુરુમૂર્તેઃ સદા ધ્યાનં ગુરુમંત્રં સદા જપેત 119411 કાશીક્ષેત્રં તન્નિવાસો જાહ્મવી ચરાગોદકમા ગુરુઃવિશ્વેશ્વરઃસાક્ષાત્ તારકં બ્રહ્મનિશ્ચિતમ્ 119811 ગુરોઃ પાદોદકં યત્તુ ગયાડસૌ સોડુક્ષયોવટઃ । तीर्थराज प्रयाजश्च अरुभूत्ये 119911

ગુરુભકત સાધકની સમર્થ સાધનાનો સાર એટલો જ છે કે તે ગુરૂચરણોનું જળ (ચરણામૃત) પીવે. ગુરૂને પહેલાં ભોજ્ય પદાર્થો સમર્પિત કર્યા પછી સ્વયં તે પદાર્થીને પ્રસાદ રૂપે ગ્રહણ કરે. (૧૫)

ગુરુનું નિવાસસ્થાન જ મોક્ષદાયી નગરી કાશી છે. તેમનું ચરણોદક જ આ કાશીધામને આધ્યાત્મિક ઊર્જાથી ભરનાર ગંગાજળ છે. ગુરુદેવ જ ભગવાન વિશ્વનાથ છે. તે જ સાક્ષાત્ તારણહાર બ્રહ્મ છે. (૧૬) ગુરુદેવનું ચરણોદક ગયા તીર્થ છે. તેઓ સ્વયં અક્ષયવટ અને તીર્થરાજ પ્રયાગ છે. આવા સદ્દગર ભગવાનને ! પ્રણામ કરવાં, નમન કરવાં એ જ સાધકના જીવનનું સાર-સર્વસ્વ છે. (૧૭)

અતિશય સુગમ અને મહાફળદાયી છે. જયારે સર્વદેવ- |માતા પાર્વતીને ગુરૂગીતામાં કહે છે, ગુરૂધામ કોઈ પણ દેવીમય કૃષાળુ સદ્ગુરુનું સાંનિધ્ય આપણને સુલભ છે, રીતે કાશી કરતાં કમ નથી. ગુરૂ જયાં પણ રહે છે, ત્યાં

ત્યારે અન્યત્ર શા માટે ભટકવું ? ગુરુદેવનું ચરણોદક મહાપ્રભાવશાળી છે. તે સામાન્ય જળ નથી. તેમાં તો તિમની તપ-ચેતના ભળેલી હોય છે. ગુરૂદેવ જયારે સ્થૂળ કલેવરમાં નથી, ત્યારે આવી સ્થિતિમાં જળપાત્રમાં તેમનાં ચરણોની ભાવના કરતાં કરતાં ચરણોદક તૈયાર કરી શકાય છે. તેનું પાન સાધકના હૃદયમાં ભકિતભાવને પ્રગાઢ બનાવે છે. આ રીતે સાધકનું ભોજન પણ ગુર્દેવનો પ્રસાદ હોવું જોઈએ. પોતે ભોજન કરતાં પહેલાં ગુરુદેવને ભોગ ધરાવો. મનોમન બધા ભોજય પદાર્થો તેમને અર્પિત કરો. પ્રગાઢતાપૂર્વક ભાવના કરો કે કુપાળુ ગુરૂદેવ આપણા દ્વારા અર્પિત પદાર્થો ગ્રહણ કરી રહ્યા છે. ત્યાર પછી તે ભોજન તેમનો પ્રસાદ સમજીને ચિહાગ કરો.

મનુષ્યશરીરમાં હોવા છતાં પણ સદ્દગુરુ કદી પણ આ સમજાવતાં દેવાધિદેવ ભગવાન મહાદેવ સામાન્ય મનુષ્ય નથી હોતા. તેઓ તો પરમાત્મચેતનાનું ઘનીભૂત રૂપ હોય છે. તેમનો નિવાસ શિષ્યો માટે મુકિતદાયિની કાશી છે. આ કથનમાં જરા પણ અતિશયોકિત નથી, કેમકે સદ્ગુર જયાં રહે છે, ત્યાં જ તેમની તપઃચેતનાનો સઘન પ્રભાવ છવાયેલો રહે છે. કોણ જાણે કેટકેટલાં દેવી-દેવતાઓ, ૠષિ-મહર્ષિઓ, સિલ્હજનો તેમને મળવા આવતા રહે છે ! તેમની આધ્યાત્મિક ઊર્જા પણ તે ક્ષેત્રમાં ભળતી રહે છે. આ સમસ્ત ઊર્જાની આધ્યાત્મિક પ્રતિક્રિયા આપોઆપ જ ત્યાં રહેનારાઓ પર પડતી રહે છે. જેમનું હૃદય પોતાના |ગુરુ પ્રત્યે ભકિતથી સભર છે, જેઓ ગુર્દેવની ચેતના પ્રત્યે ગ્રહણશીલ છે, એવા ભકત-સાધકોનો મોક્ષ નિશ્ચિત છે. ગુરૂધામમાં નિવાસ, કાશીવાસ કરતાં કોઈપણ રીતે કમ નથી.

શ્રહાળુ જનોમાં કાશીવાસ પ્રત્યે ગાઢ આસ્થા છે. લોકો વૃદ્ધાવસ્થામાં ઘર અને પરિવારનો મોહ છોડીને કાશીમાં જઈને રહેતા, કેમ કે શાસ્ત્ર-પુરાણ બધા એક અવાજે કહે છે કે કાશીમાં નિવાસ કરવાથી. કાશીમાં જિઈને શરીર ત્યજવાથી, ફરીથી જીવ ભવબંધનોમાં પડતો નથી. ભગવાન ભોળાનાથ તેને મુકિત આપે છે. આ મંત્રોનો ભાવ ગહન છે, પરંતુ તેની સાધના તે જ બધા માણસોના મુક્તિદાતા કુપાળુ ભોળાનાથ

રાજા રઘુના દરબારમાં એક પ્રશ્ન ચર્ચાઈ રહ્યો હતો હે રાજ્યહો પનો ઉપયોગ હયા ઉદ્દેશો માટે હરવામાં આવે 🤊

એક પક્ષ હતો-સૈન્ય શકિત ପଥାହପାओं આવે જેથી હેવળ સુરक्षा જ નહિ, પરંતુ સીમા વિસ્તારની યોજના પણ આગળ વધે. તેની પાછળ જે અર્ચ થશે. તે પરાજિત દેશો પાસેથી નવો લાભ્ર મળતાં સहજ રીતે પર્યાપ્ત થઈ પહશે.

**जी श्रे पक्ष हतो - प्रश्वश्वोनं स्तर** ઊંચું લાવવામાં રાજ્યકોષ ખાલી કરી| દેવામાં આવે. સુખી, સંતુષ્ટ, સાદસિક અને ભાવનાશાળી નાગરિકોમાંનો દરેક નાગરિક એક દૂર્ગ हોય છે, તેમને જીતવાનું કોઈ પંડા શત્રુ માટે શક્યા નથી. આ પ્રકારના યુદ્ધ-વિજયથી ક્ષેત્ર જીતવાની સરખામણીમાં મૈત્રીનો વિસ્તાર અનેહગણો લાભાદાયહ છે. તેનાથી સ્વૈચ્છિક સફયોગ અને પોતાપણાની એવી ઉપલબ્શિઓ પ્રાપ્ત થાય છે. જેના હારણે નાનો દેશ પણ ચક્રવર્તી હક્ષાનો બની શકે છે.

બન્ને પક્ષોના તર્કો ચાલતા રહ્યા. અંતે રાજાએ નિર્ણય આપ્યો. યુદ્ધ, પેઢીઓથી લહાતાં રહ્યાં છે. **હ**હવાં, ઝીઠાં પરિણાસો પણ રસૃતિ પર અંકિત છે. આ વખતે પ્રયોજનોની ઉપેક્ષા હરીને લોક-માંગલ્યની પરિણતિને પરખવામાં આવે અને સમસ્ત સંપત્તિ જનકલ્યાણની યોજનાઓ પરિપૂર્ણ કરવામાં ખર્ચવામાં

એમ જ હરવામાં આવ્યું. થીરે થીરે પ્રજાજનો દરેક રીતે ઉજાત બન્યા. પહોશી રાજ્યોને આ સમાચાર મળ્યા તો તેમની હિંમત તૂટી અઈ. આહમણ કરવાની ચર્ચાઓ સમાપ્ત થઈ ગઈ. સુખુશાં તિના સમાચાર જાણીને અન્ય દેશોના સમર્થલોકો પણ ત્યાં આવીને વસવા લાગ્યા. ઉજ્જ 6 ભૂમિ સોનું ઉપજાવવા લાગી અને ઉત્સાહી પ્રજાજનોએ પોતાના દેશને એવો બનાવી દીથી, જેને હારણે અયોદયા ક્ષેત્રમાં સતસૂગ દષ્ટિઓચર થવા લાગ્યો.

રીતે કાશી કરતાં કમ નથી. ગુરૂ જયાં પણ રહે છે, ત્યાં કાશી છે. આ કાશીના ગુરૂ સ્વયં વિશ્વનાથ છે. તેઓ સાક્ષાત તારક બ્રહ્મનું સ્વરૂપ છે. તેમની કપાથી શિષ્યને અનાયાસે અને અપ્રયાસે જ મુકિત-લાભ મળે છે. ગુરૂચરાગોનું જળ જ આ કાશીમાં ગંગાની જળધારા છે. જેનો એક કણ પણ જીવોને ત્રિવિધ તાપોથી છટકારો આપે છે.

ભગવાન સદાશિવ આ પ્રકરણને વધુ સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે ગુરુદેવનું ચરણોદક કાશીતીર્થ તો છે જ, ગયા તીર્થ પણ છે. સનાતન ધર્મને માનનાર બધા માણસો 'ગયાજી'ના મહિમાથી પરિચિત છે. 'ગયા' એ પવિત્ર ક્ષેત્ર છે, જયાં પ્રેતાત્માઓને મુક્તિ મળે છે. પુરાણોમાં કથા છે કે ભગવાન વિષ્ણુએ આ જગ્યાએ ગયાસુરનો વધ કર્યો હતો. અસુર હોવા છતાં ગયાસુરના મનમાં ભગવાન પ્રત્યે ભકિતભાવ હતો. આ ભકિતથી પ્રસન્ન થઈને ભગવાન વિષ્ણએ તેને વરદાન માગવા કહ્યં. ત્યારે ગયાસુરે સુષ્ટિના પાલનહાર વિષ્ણુ પાસે એ વરદાન માગ્યું કે પ્રભુ, અહીં જેઓ પોતાના પિતૃઓનું શ્રાઘ્ક કરે અથવા પ્રેતયોનિમાં કોઈ પણ આત્મા માટે કોઈ અહીં શ્રાહ્ક કરવાનો સંકલ્પ કરે, તો તે પિતૃ અને પ્રેતાત્માઓની મુકિત થાય.

ગુરૂચરણો અને ચરણજળનો પ્રભાવ પણ કંઈક આવો જ છે. ગુરૂચરાગો કેવળ ગુરૂભકત શિષ્ય માટે જ કલ્યાણકારી નથી, પરંતુ તેમના માટે પણ તે કલ્યાણકારી છે, જેમના કલ્યાણની કામના શિષ્યના મનમાં ઉદ્દભવે છે, પોતાના ગુરૂનો સાચો શિષ્ય જે કોઈને પણ માટે કલ્યાણની પ્રાર્થના કરશે, તેનું કલ્યાણ થયા વિના રહેશે નહીં. ગુરુદેવનાં ચરણોનું સાંનિધ્ય અક્ષયવટ અને તીર્થરાજ પ્રયાગ જેવું છે, જયાં કરવામાં આવતી થોડી પણ સાધના અનંતગણી ફળવતી બની જાય છે. અહીં થોડાં પણ શુભ કર્મો અપરિમિત અને અસીમ ફળદાયી હોય છે. આવા કુપાળ ગુરૂદેવનાં ચરણોમાં સાધક-શિષ્યોનું વારંવાર નમન કલ્યાણકારીછે.

કૃપાળુ ગુર્દેવના મહિમાનું અથ-ઈતિ રહિત અનંત સ્વરૂપ, ભગવાન ભોળાનાથ સિવાય બીજું કોણ જાણી શકે તેમ છે ? સદ્દગુરનું સ્મરણ-ચિંતન, તેમના દ્વારા દીધેલા જ્ઞાનનું મનન, તેમની સ્મૃતિઓનું સ્મરણ જ શિષ્ય માટે મહાન સાધના છે, જેનાથી જીવનમાં બધાં જ સફળ અનાયાસ જ મળી રહે છે.



#### અંતર્જગતની યાત્રાનું જ્ઞાન-વિજ્ઞાન

## भिष्या धारधाओनुं आवरध हटे, तो योग सधाय

અંતર્યાત્રા વિજ્ઞાનની યોગગાથાની પાછલી કડીમાં પંચવૃત્તિઓમાં પહેલી વૃત્તિ વિશે આપણે સૌએ વાંચ્યું હતું. મહર્ષિ દિતા. લગ્ન-વિવાહનું આયોજન ચાલતું રહેતું. આમાં કેટલાય પતંજલિએ જણાવ્યું છે કે આ પહેલી વૃત્તિ ' પ્રમાણ ' છે. પ્રમાણનો અર્થ છે; યોગ્ય જ્ઞાન એટલે કે સમ્યક્ જ્ઞાન. જો યોગસાધકમાં પ્રમાણવૃત્તિ સક્રિય હોય તો તેને ઠીકઠીક જ્ઞાન જરૂર મળશે. જ્ઞાનની આ પ્રામાણિકતા યોગસાધકની સાધનાને પણ કોઈએ આ પ્રથા સાથે સંકળાયેલ ધારણા વિશે શોધ-તપાસ પ્રમાણિત કરશે અને તેને પ્રામાણિક બનાવી દેશે. મહર્ષિએ આ સૂત્રમાં પ્રમાણવૃત્તિના સ્રોત પણ દર્શાવ્યા છે. તેમના મતાનુસાર પ્રમાણવૃત્તિના ત્રણ સ્રોત છે. પહેલો સ્રોત પ્રત્યક્ષ બોધ, બીજો અનુમાન અને ત્રીજો સ્રોત છે યોગસિલ્ડ આપ્રપુરુષોનાં વચનો. આનાથી કેવી રીતે ઠીક ઠીક જ્ઞાન થાય છે એ કથા પાછલી કડીમાં બતાવવામાં આવી હતી. હવે આ અંકમાં બીજી વૃત્તિની યોગકથા આપી છે.

સમાધિપાદના આઠમા સૂત્રમાં મહર્ષિએ આ વૃત્તિનું સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે. તેઓ કહે છે, ' વિપર્યયો મિથ્યા શ્વાનમતદ્ભુપ પ્રતિષ્ઠિમ્ ।' વિપર્યય એક મિથ્યા જ્ઞાન છે, જે વિષયથી એ પ્રકારે મેળ નથી ખાતું, જેવું તે છે. શાસ્ત્રકારોએ વિપર્યયને અસત્ જ્ઞાન કહ્યું છે. એટલે કે તે કાંઈ વસ્તુ, વ્યક્તિ અથવા વિચાર વિશેની જૂઠી ધારણા છે. તેને ચિત્તની ભ્રમિત સ્થિતિ પણ કહે છે. મજાની વાત તો એ છે કે આવી સ્થિતિ આપણામાંથી કોઈ એકની નથી, પરંતુ મોટે ભાગે આપણા સૌની છે. જીવનના કોઈ ને કોઈ ખૂણામાં આપણે સૌ ભ્રમિત છીએ. સાચું તો એ છે કે આપણે તથ્યને જાણીએ, સત્યનો અનુભવ કરીએ, નહિ કે તેની પહેલાં જ તે વિષય અથવા વસ્તુ વિશે ' અગણિત ધારણાઓ ' બાંધી લઈએ.

કેટલીક વાર તો આ ધારણાઓ પેઢી દર પેઢી ચાલે છે. તે ધારણા સંબંધી અસત્ જ્ઞાનને ગમે તે રીતે નિભાવવામાં આવે છે. પરમપૂજ્ય ગુરુદેવ કહેતા હતા કે વ્યકિત એકલી નહિ, પરિવાર અને સમાજ પણ અસત જ્ઞાનના વિપર્યયના ભારે બોજાથી લદાયેલ છે, તેને વેંઢારી રહ્યા છે. આ વિશે તેઓ એક ખૂબ મજાની વાત કહી સંભળાવતા. આ કથા પ્રસંગ એક ગ્રામીણ પરિવારનો છે. આ પરિવારમાં એક પરંપરા હતી કે લગ્ન-વિવાહના સમયે પરંતુ વિવાહનું કામ સારી રીતે કુશળતાપૂર્વક પાર પડ્યું. પછીથી

પરિવારના લોકો એક બિલાડીને પકડીને એક ટોપલા નીચે ઢાંકી દિવસો વીતી જતા. ત્યાં સુધીમાં તો મોટે ભાગે બિલાડી મૃત્યુ પામતી. પછીથી તેને ફેંકી દેવામાં આવતી. ગ્રામીણ પરિવારમાં આ પ્રથા વર્ષોથી નહિ, પેઢીઓથી ચાલી આવતી હતી. કયારેક કરવાનો પ્રયાસ ન કર્યો.

તે પરિવારના લોકોનું ધ્યાન ખાસ કરીને એ બાબત પર ટકેલું રહેતું કે ઘરમાં જયારે પણ કોઈ લગ્ન હોય, ત્યારે એક બિલાડીને ટોપલીની નીચે રાખી દેવાની છે. પછીથી જયારે સમગ્ર આયોજન સમાપ્ત થઈ જાય, ત્યારે તે મૃત બિલાડીને કયાંક ફેંકી આવવાની છે. પરિવારના નવી પેઢીના લોકોમાંથી જેમણે પણ આ પ્રથાના ઔચિત્યને જાણવાની કોશિશ કરી તેને ઉતારી પાડવામાં આવ્યા. ઘરના મોટેરાઓએ તેમને ધમકાવ્યા, ઘરમાંથી બહાર કાઢી મૂકવાની ધમકી આપી અને કહ્યું કે વડીલોની વાતો પર સવાલ ઉઠાવો છો ? બસ, તમે એટલું જાણી લો કે લગ્ન પ્રસંગે આમ કરવું તે શુભ ગણાય છે. બિલાડીને મારી નાખવાથી ભલા શુભ બનવા સાથે શો સંબંધ છે ? આ પ્રશ્નનો ઉત્તર કોઈએ આપ્યો નહિ.

પરિવારના એક નવયુવકથી રહેવાયું નહિ. તેણે આ બાબતના મૂળમાં પહોંચવાનો નિર્ણય કર્યો. તેણે પરિવારની જૂની ડાયરીઓ ઉથલાવી. ગામના વડીલો સાથે વાત કરી. અંતે તેને સાચી વાત જાણવા મળી. સાચી વાત એ હતી કે ઘણા સમય પહેલાં જૂની પેઢીમાં એક છોકરીનાં લગ્ન હતાં. લોકો લગ્નના કામમાં રોકાયેલા હતા. ઘરમાં એક પાળેલી બિલાડી હતી, જે આમતેમ દોડીને જ્યારે ત્યારે ચીજ-વસ્તુઓને પાડી નાખતી હતી. ઘરની ગૃહિણી તેના આ વ્યવહારથી અકળાઈ ગઈ હતી. અંતે તેણે આ બિલાડીને એક ટોપલા નીચે ઢાંકી દીધી. કામકાજમાં રોકાયેલી હોવાના કારણે તે આ વાત ભૂલી ગઈ. લગ્ન પ્રસંગ પત્યા પછી તેને જયારે આ વાત યાદ આવી ત્યારે તેને ટોપલા નીચેથી બહાર કાઢી, પંરતુ ત્યાં સુધીમાં તો બિલાડી મરી ગઈ હતી. બિલાડી તો મરી ગઈ,

આ એક કુળપરંપરા બની ગઈ. આ સત્ય જ્ઞાનની જાણ થતાં જ આપણા પૂર્વગ્રહો, દુરાગ્રહોથી ભરેલી ધારણાઓ આપણી અસત્ જ્ઞાન પોતાની મેળે જ ખતમ થઈ ગયું. તે ઘરના લોકોને જાણવાની શકિતને ઢાંકી રહ્યાં છે. જયારે આ સચ્ચાઈ જાણવા મળી ત્યારે તેમને પોતાની ભુલ સમજાઈ.

નામે આવા અસત્ જ્ઞાનનો, વિપર્યયનો બોજ વેંઢારી રહ્યા છે. સમાજ જ શું કામ વ્યકિત રૂપે આપણી પોતાની જીવનશૈલી પણ વિપર્યયથી ઘેરાયેલી છે. અગણિત મિથ્યા ધારણાઓ બરબાદ થઈ રહી છે. દોરડાને સાપ સમજીને આપણે ડરી ગયા છીએ, રણપ્રદેશની તપેલી રેતીમાં પાણી મળવાના ભ્રમથી ભ્રમિત થઈને લોભને કારણે આપણે ભાગી રહ્યા છીએ. કયાંક આપણને ભય સતાવી રહ્યો છે, તો ક્યાંક લોભ-જયારે બન્નેય બાબતો અનુચિત છે. મિથ્યા ધારણાઓથી ગ્રસ્ત મન જે આપણને બતાવે છે, તેને જ આપણે સાચું માની લઈએ છીએ.

રાવષ્ટાનો પરાજય થયો વિભીષકાનો રાજચાલિષેક. રાજા વિભીષકા ભગવાન રામ સમક્ષ કર્તવ્યપાલન સંબંઘી નિર્દેશ પ્રાપ્त કરવાની જિન્નાસા સાથે ઊભા edl.

ભગવાન રામે કહ્યું, આપના મોટાભાઈ **୬** ୬ ବି । ଏହି । અમારા ભકતો જેવો આદર્શનિષ્ઠ तथा વ્યવસ્થિત રાખવો.

विभीषष्ठो **ଅ**ष्ठावा धैरछ्युं हे रावष्ठाशी ચિંતનનା સ્તરે शी ભૂલ થઈ, तो કરૂક।।निधि રામ બોલ્યા- ' તેષ્ઠો સત્ પુરુષોનું વ્યવસ્થિત ચિંતન કરવાનું છોડી દીધું, આસકત માકાસોનો અસ્તવ્યસ્ત ક્રમ અપનાવ્યો, તેટલા માટે પોતાના જ્ઞાનનો નક્કર લાભ તે સમાજને ન આપી શક્યો. આદર્શીનેષ્ટ્ર ચિતન છોડીને, સંકીર્જી સ્વાર્થમય ચિંતને તેને અઘમ ક્સોમાં જોડી દીધો અને તેની દુર્ગીત કરાવી. રચિનાં અને સંસારની આવશ્ચકતાઓનાં ઢગલાબંધ શ્રેષ્ઠ કાર્યો પ્રતીક્ષા કરતાં જ રહી ગયાં.

એ જ સાચો સાધક છે. જેની દષ્ટિમાં તાજગી હોય. જે ક્ષણ-પ્રતિક્ષણ મન અને અંતઃકરણ પર જામતી ધૂળ-માટીને ગુરૂદેવ કહેતા- સમાજ અને કુળ પરંપરાઓ, રૂઢિ-રિવાજોના | હટાવતો રહે અને જે સાચો સત્યશોધક હોય. પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવના મતાનુસાર વિપર્યય તો મિથ્યા જ્ઞાન છે. સામાન્ય રીતે તેને સાધના માટે અવરોધ જ સમજવામાં આવે છે, પરંતુ જો સાધક સમજદાર હોય, તો તેને પણ પોતાની સાધના બનાવી શકે છે. ભ્રમમાં આપણને ઘેરી રહી છે. આના કારણે આપણી જીવન-ઊર્જા સમજદારી પેદા થઈ જાય, ભ્રમિત કરનારી વસ્તુ, વિષય કે વિચાર પ્રત્યે જાગૃતિ આવી જાય, તો ભ્રમ પોતાની મેળે જ તૂટી જાય છે.

> સાધકોએ જો ગુરૂદેવનું પુસ્તક ' મેં કયા હું ?' વાંચ્યું હશે, તો આ તત્ત્વને વધુ ઊંડાણથી સમજી શકે છે. જો કોઈએ આજ સુધી આ પુસ્તક ન વાંચ્યું હોય, તો તે અવશ્ય વાંચવું જોઈએ, કેમ કે પ્રકારાંતરે તેમાં વિપર્યયને સાધનાવિધિ બનાવવાની ટેકનિક છે અને તે સાધનાવિધિ છે વિપર્યય પ્રત્યે સચેત-જાગરૂક બનવાની. તેનાં એક પછી એક પડળો ખોલવાં. હું કોણ છું ? આ ગહન જિજ્ઞાસાની સાથે જ વિપર્યયનાં પડળો ઊઘડવા લાગે છે. આ ક્રમમાં પહેલાં પોતાની જાતને શરીર માનવાનું અસત જ્ઞાન તૂટી જાય છે. તે પછી તૂટે છે પોતાની જાતને પ્રાણ માનવાનો પરિચય તે પછી મનની માન્યતાઓ સમાપ્ત થઈ જાય છે. તે પછી બુલ્કિની તર્કજાળ પણ સમાપ્ત થાય છે. અંતમાં નિદિધ્યાસનનો આ ક્રમ ભાવસમાધિનું સ્વરૂપ ધારણ કરે છે અને જાણવા મળે છે આત્માનો પરિચય ' અયમાત્મા બ્રહ્મ'ના પ્રગાઢ બોધથી જીવનના તમામ વિપર્યયો સમાપ્ત થઈ જાય છે. અસત્યનો અંધકાર વિલીન થઈને સતનો પ્રકાશ રેલાય છે.

આ બધું બને છે વિપર્યયના સત્ય અને તત્ત્વને સારી રીતે જાણી લેવાથી, ક્ષણ-પ્રતિક્ષણ પોતાની ઉપરથી મિથ્યા ધારણાઓનાં આવરણો હટાવી દેવાથી. આ રીતે કિલષ્ટ ગણાતી વિપર્યય વૃત્તિ પણ અકિલષ્ટ બની શકે છે. બસ, તેના માટે સાધકોમાં સમજપૂર્વકની સાધના હોવી જોઈએ. તેમણે પોતાની જીવનશૈલી અને જીવનતત્ત્વ - બન્નેમાં છવાયેલ વિપર્યયની ઘટાઓ પ્રત્યે જાગરૂક બનવું પડશે. તો આજે અને અત્યારથી જ પ્રારંભ કરીએ આપણી આ જાગરૂકતાની ધ્યાનસાધના. યોગકથાની હવે પછીની કડીમાં મહર્ષિ પતંજલિ વિકલ્પવૃત્તિ વિશે જણાવશે. તેનું સ્વરૂપ અને મહત્ત્વ જાણવા માટે આપણે પ્રતીક્ષા કરીએ.

## ફ્ર<del>ુફ ફ્રુફ ફ્રુફ ફ્રુફ ફ્રુફ ફ્રુફ ફ્રુફ ફ્રુફ ફ</del>્ર<del>ુફ ફ</del>્રુફ ફ્ર<del>ુફ ફ્રુફ ફ્રુફ ફ્રુફ ફ્રુફ ફ્રુફ ફ્રુફ ફ્રુફ ફ્રુફ</del> ફ્ર<del>ુફ</del> ફ્રુફ દ્યાન શા માટે કરીએ ? કેવી રીતે કરીએ ? - 3

કે દીપક પ્રગટાવવાની સાથોસાથ અને દીપક પ્રગટાવ્યા પછી હરિશ્રંદ્રનું નાટક જોયું, ત્યારે તેમણે એ નિશ્ચય કર્યો કે હું પણ આપ એ ધ્યાનમાં રાખો કે ભગવાનની ભક્તિનો એક મૂળભૂત તેમની જેમ સત્યના માર્ગે ચાલીશ. હું પણ આવી શાનદાર સિલ્હાંત એ પણ છે કે માણસે બળવું પડે છે, ગળવું પડે છે. જિંદગી જીવીશ. ભગવાનનો આ ભક્ત વડના ઝાડની જેમ મોટો તો થઈ જાય છે ગળવું પડશે. મોટા થતાં પહેલા માણસે પણ ગળવું પડશે. આપણે આપણા જીવનમાં રોશની પેદા કરીએ, શાનદાર જીવન થઈ જઈશ પણ તારે ગળવું તો પડશે જ. ના, હું ગળવા તો જિસિલ્ડાંત અપનાવીએ. દીપક પ્રગટાવતી વખતે આ ભાવ હોવો બની શકે.

અંદર જે સ્નેહ ચીકાશ લથબથ ભરેલી છે તેના દ્વારા અમે અમારી પણ આપણા ઉપર પ્રસન્ન થઈ જાય છે. જાતને જલાવીએ છીએ અને સળગીને રોશની પેદા કરીએ છીએ, દિશા આપીએ છીએ, રોશની કેવી રીતે પેદા કરીએ છીએ ? પ્રકાશસ્તંભ (લાઈટ હાઉસ) જલતા રહે છે.

છે અને આપણને, ત્યાંથી નીકળનારાઓને રસ્તો બતાવતા રહે તો ગંદું જ રહેશે. ના બેટા,જીવન ગંદું હશે તો દેવતા પણ કૃપા છે. આપ અહીંથી ચાલ્યા જાવ, આપ ત્યાં થઈને જાવ. કરશે નહીં. તારલાઓ ! આથી આપને શો કાયદો ? અમને એ કાયદો કે આપને ઠેસ ના લાગે. આપ આપના રસ્તે જાવ તે માટે અમે ચેતનાને સ્નાન કરાવવા સાથે છે. નહીં મહારાજ, ચેતનાને તો અહીં રાતભર પ્રકાશતા રહીએ છીએ, કોણ જલતું રહે છે ? હું પછીથી સ્નાન કરાવીશ, પહેલાં પાણીથી મારા શરીરને તારાઓ પ્રકાશતા રહે છે અને નાનાં બાળકો તેમને દુવા દેતાં રહે સ્નાન કરાવીશ. બેટા, તું કેવી રીતે કરાવીશ તે જરા બતાવ તો છે. થેન્ક્યુ, ટિવંકલ ટિવંકલ લિટલ સ્ટાર, હાઉ વ્હાઈ વંડર વ્હોટ ખરો. શરીરથી શું કામ ચાલી જશે ? મહારાજ, હું તો એમ જ યુ આર... આકાશમાં ચમકનારા તારલાઓ, ચમકો, ચમકો તમે સ્નાન કરી લઉં છું. તું નહાઈ લે છે તો એક વાત જણાવ કે તારી ઉપર ચમકતા રહો. તમારી જેમ અમને પણ રસ્તો મળતો રહે. ચામડીનાં છિદ્રોમાં શું શું ભરેલું છે ? માંસ ભર્યું છે. અચ્છા, તો તું

હું આપને દીપકનું દષ્ટાંત આપીને સમજાવી રહ્યો હતો આપ પહેલાં આકાશના તારાઓની જેમ જલો. ગાંધીજીએ જ્યારે

બેટા, દીપક પ્રગટાવવાનો અર્થ એ છે કે આપણે પોતે એ અમે માન્યું; પરંતુવડના ઝાડની જેમ મોટા થતા પહેલાં બીજે જિલીએ અને બીજાઓને પણ જલવા માટે પ્રોત્સાહિત કરીએ. મહારાજ ! હું વૃક્ષની જેમ મોટો થઈ જઈશ ? હા બેટા, જરૂર જિ જીવીએ અને એટલી રોશની બીજાઓને પણ આપીએ. આ ઈચ્છતો નથી ગમે તે થાય હું તો માલદાર બનવા ઈચ્છું છું; જાડો જોઈએ. ના સાહેબ, દીપક પ્રગટાવવાથી ભગવાન પ્રસન્ન થાય બનવા ઈચ્છું છું. બેટા, તું જાડો તો નહિ બની શકે, તારાં સંતાનો છે. કદાચ આપનાથી પ્રસન્ન થયા હશે, મારા ખ્યાલથી તે પ્રસન્ન ન થાય. ના મહારાજ, દીપક પ્રગટાવવાથી ભગવાન બહુ જ બેટા, જે પ્રેરણા હું આપી રહ્યો છું તે આપના મનમાં પ્રસન્ન થાય છે, પરંતુ ગાયના અસલી ઘીથી પ્રસન્ન થાય છે અને ગૂંજતી રહે, ગૂંજતી રહે. આપ દીપક પ્રગટાવતા રહો અને આ નકલી ઘીથી પ્રસન્ન થતા નથી. ભલે, પરંતુ મારો તો એવો ખ્યાલ વિચાર કરતા રહો કે અમારી હેસિયત નવટાંક જેટલી છે. અમારી છે કે આપણી જિંદગી દીપકની જેમ જલનારી હોય તો ભગવાન

## દેવી કૃપા ક્યારે વરસશે ?

મિત્રો, ભગવાન આપણી નજીક છે. ભગવાનની કૃપા સમુદ્રમાં વચ્ચે દીવાદાંડી જલતી રહે છે અને સળગીને ત્યાંથી આપણી પાસે છે. જે ફળ ભક્તિ માટેનાં છે તે બધાં આપને નીકળનારા રાહદારીઓને, ચાલનારી નોકાઓને રસ્તો બતાવતી મળતાં જશે. એકેએક ફળ હું આપને નિશ્ચિતરૂપે અપાવી શકું રહે છે. આપ તે બાજુએ ન જશો, આ તરફથી જાવ. સ્વયં રાતમાં તેમ છું, તેની ગેરંટી મારી પાસે છે. આપ જે દેવતાની કૃપા માટે કહો, તે દેવતાની આપ પર કૃપા કરાવી આપું, પરંતુ શરત એ છે રાતના સમયે ઉપર આકાશમાં તારાઓ જલતા રહે કે આપનું જીવન ગંદું ન હોવું જોઈએ. ના સાહેબ, અમારં જીવન

મિત્રો. ભગવાનને જળથી સ્નાન કરાવવાનો મતલબ

મહારાજ, પૂજાની ઓરડીમાં માંસ તો નથી લઈ જતો. તું મોંએથી જપની સાથોસાથ બે પ્રકારના ધ્યાન પણ બતાવતા રહીએ જ્યારે ભજન કરે છે તો તે પહેલાં તું કોગળા કરે છે ને ? હા છીએ. મોટેભાગે અમે એક સાકાર ધ્યાન બતાવતા રહીએ છીએ મહારાજ, કોગળા કરી લઉં છું. મોંમાં ગંદી વસ્તુ તો નથી રાખતો અને બીજું નિરાકાર ધ્યાન. ને ? ના મહારાજ, નથી રાખતો, એવું તો નથી બનતું ને કે તારા માોંમાં માંસની વાસ ભરાયેલી રહેતી હોય અને તું જપ કરતો રહેતો હોય ? ના મહારાજ, મોંમાં માંસ ભરાયેલું રહેતું હોય તો અમારા ઉપર વરસે છે. ગાયત્રી માતા શું છે ? ગાયત્રી માતા તે હું જપ કેવી રીતે કરું ? એવું તો નથી બનતું કે સુકાં હાડકાં તું છે કે જેમાં આપણે યુવાન સીને માતાના રૂપે જોવાનું શરૂ કરીએ મુખમાં ભરી રાખતો હોય અને રામનું નામ લેતો હોય ? જોજે, છીએ. જે સદ્દબુલ્કિની દેવી છે, જે સદ્દવિવેકની દેવી છે. એવી ભૂલ કદી ન કરતો. જે આ રીતે જપ કરવામાં આવે તો સદ્દવિચારણાઓની દેવીઓનું નામ ગાયત્રી છે, ગાયત્રી દેવી છે

#### બહારની નહિ, ભીતરની સફાઈ

ધોવાનો સિલ્હાંત નથી. શરીરને ધોવાનો મતલબ ઈચ્છાઓ, ધ્યાન ધરવું શરૂ કરી દીધું છે. ગુરૂનું ધ્યાન ? હા બેટા, અમે અમારા ભાવનાઓ, વિચારણોની સફાઈ સાથે છે. જેઓ કેવળ પોતાના ગુરુનું ધ્યાન ધરીએ છીએ. ગુરુને અમે જોયા છે. તેમના વિશે શરીરને સુગંધી બનાવતા રહે છે અને શરીરને કેટલીય વાર ધોતા અમને વિશ્વાસ છે. ગાયત્રી માતા વિશે તો અમને એ વિશ્વાસ રહે છે. કોઈ આખો દિવસ પાઉડર લગાવતા રહે છે, કોઈ અત્તર |થઈ ગયો છે તે જેમની મુખાકૃતિ અમે માની લીધી છે, તે મુખાકૃતિ લગાવતા રહે છે, કોઈ ક્રીમ લગાવતા રહે છે. કોઈક સુપર લક્સથી અમારી કલ્પનાની છે. શું આ કલ્પના છે ? હા, એ કલ્પના છે -સ્નાન કરે છે, કોઈ સારામાં સારા સાબુથી સ્નાન કરતો રહે છે. સિલ્લાંતોની, આદર્શીની - આ આદર્શ છે. કયો આદર્શ ? જેમાં નહાવાની બાબતમાં તો તે લોકોને જુઓ, જેઓ પોતાના શરીરને અમે યુવાન સ્ત્રીને જે ભાવનાથી અને જે દષ્ટિએ જોઈએ છીએ ધોતા રહે છે, પરંતુ ભીતરથી કેવા ધંધા કરતા રહે છે ! કેવા કેવા તે, અમારી માની નજરે જોઈએ છીએ. આ ભાવનાનું નામ જ માર્ગે પૈસા કમાતા રહે છે. ? એમાં ભીખનો પણ સમાવેશ થાય ગાયત્રી છે. છે. બેટા, જો આપણે ભીતરની સફાઈ પણ રોજે રોજ કરીએ તો આ જ છે.

એ જણાવ કે પૂજાની ઓરડીમાં માંસ લઈને જતો નથી ને ? ના છે કે મન ભાગતું રહે છે. બેટા, મન ન ભાગે એટલા માટે અમે

#### સાકાર ધ્યાનનું સ્વરૂપ

બેટા, સાકાર ધ્યાન એ છે કે ગાયત્રી માતાની કૃપા ભગવાન નારાજ થઈ જશે. ના મહારાજ, હું એવું તો નથી કરતો. મહારાજ ? હા, દેવી છે. તો તે આપને ખૂબ સામાન આપી જાય છે ? હા બેટા, પહેલાં દેવી ક્યારેક આવતાં હતાં, પરંતુ હવે અમને મિત્રો, જ્યાં શાસ્ત્રોમાં સ્નાનનું વર્ણન છે, ત્યાં શરીરને એ વિચાર આવ્યો છે કે દેવી છે કે નહિ, તેથી અમે અમારા ગુરનું

મિત્રો, કોઈ યુવાન સ્ત્રી આપણને જોવા મળે અને ભગવાન પણ પ્રસન્ન થશે અને આપણો આત્મા પણ. શરીરને આંખોમાં એવો ભાવ આવે કે તે આપણી મા છે, તો એમ માન**ગે** ઓછું ધોયું તો કાંઈ વાંધો નહિ, બેટા, તું સમજતો કેમ નથી, કે આપને ગાયત્રી આવડી ગઈ. જેવી રીતે એક યુવાન મુસ્લિમ સ્નાન કરવું તે એક સિદ્ધાંત છે કે આપણું મન અને આપણી મહિલાને જોઈને શિવાજીના મનમાં એવો ભાવ ઉદ્દભવ્યો કે કાશ, ચેતનાઓ શુદ્ધ થવાં જોઈએ. દેવપૂજનથી પણ અમારો મતલબ આ મારી માતા હોત તો સાર્ટુ થાત. અર્જુન પણ એક વખત દેવલોકમાં ગયો. દેવલોકમાં અર્જુનને કયા કયા ઉપહાર મળવા મિત્રો જપ કરવાનો શો અર્થ છે ? જપ કરવાથી જોઈતાં હતાં ? તેની કસોટી કરવા માટે દેવોએ શું કર્યું ? તેમણે આપણો મતલબ દેવપૂજન સાથે છે. તેમાં દેવપૂજનની સાથે વિચાર્યું ઉપહાર તો પછીથી આપીશું, પહેલાં એ જોઉં કે તે તેને આત્મશોધનની બે ક્રિયાઓ જોડાયેલી છે. આ બીજું ચરણ છે લાયક છે કે નહીં. તેમણે સ્વર્ગની સૌથી વધુ સુંદર મહિલા ઉર્વશીને જપનું અને ત્રીજું ચરણ છે ધ્યાનનું. જપ અને ધ્યાનને અમે|તેની પાસે મોકલી. ઉર્વશી જ્યારે તેની પાસે ગઈ તો એમ કહેવા ભેળવી દઈએ છીએ. બંનેને ભેળવી દેવાથી એક પ્રક્રિયા બને છે, લાગી કે, અર્જુન, દેવતાઓએ મને તમારી પાસે મોકલી છે. હું નહિતર જપ અધૂરા રહી જશે. જો આપ ધ્યાન ન કરતા હો તો તમારી પાસે વિનંતી કરવા અને એમ કહેવા આવી છું કે તમારા આપનો જપ અધૂરો છે. જપ કરતી વખતે લોકોની ફરિયાદ હોય જેવું બાળક મને જોઈએ. તે (અર્જુન) સમજી ગયો કે આનો શો અર્થ થાય.અર્જુને કહ્યું, અચ્છા, તમને મારા જેવું બાળક જોઈએ, પોતાનાં વસ્ત્રોને ધોઈને સાફ બનાવ્યાં હોય. હંસનો મતલબ છે પરંતુ આપ જે રીતે ઈચ્છો તે રીતે બાળક ન જન્મે અને છોકરી એવી વ્યક્તિ જેને મોતી ચરવાની આદત હોય. જે કીડા મકોડા જન્મે તો ? અને પછી તે મારા જેવો ન હોતાં પાંગળો કે અંધ ન ખાતી હોય. હંસનો મતલબ છે એ વ્યક્તિ જે દૂધ અને પાણીને જન્મે તો ? આપ મારા જેવો જ પુત્ર ઈચ્છો છો તો તે એક જ છું. ભગવાને જેટલાં જાનવર બનાવ્યાં તે બધાં એકસરખાં જ બનાવ્યાં, બીજા પ્રકારનાં નથી બનાવ્યાં. વૃક્ષો પણ એકસરખાં જ બનાવ્યાં, બીજું એવું વૃક્ષ પણ નથી બનાવ્યું. એક ઝાડનું કલ્પના કરી છે, તેને દૂધ અને પાણી ક્યાંથી મળશે ? દૂધ અને જેવું પાદડું હોય છે, એવું બીજું પાંદડું બીજા વૃક્ષનું દુનિયાભરમાં બનાવ્યું નથી. તે દરેક ચીજ અલગ બનાવે છે, બીજી તો તે છે. હંસ - જે ગાયત્રી માતાનું વાહન છે,, એવા ભક્ત આપણે બનાવતો જ નથી. હું પણ ભગવાન દ્વારા જેવો બનાવવામાં બનવું જોઈએ, અર્થાત્ આપણું જીવન એવું બનવું જોઈએ જેવું આવ્યો છું તેવો હું એક જ છું. બીજો તો ભગવાન બનાવવાના નથી. એટલા માટે મારા જેવો તો એક માત્ર હું છું અને આપની પર સવાર થશે, આપણી પીઠ પર સવાર થશે, આપણા મસ્તક વિનંતીનો હું સ્વીકાર કરું છું. આપના આદેશને હું માન આપું છું, તેથી આજથી હું આપનો પુત્ર બનું છું તો પધારો માતાજી, કપાળ પર તિલક લગાવો અને આજથી હું આપનો પુત્ર છું અને |કોનું ? સાકાર ગાયત્રી માતાનું. ગાયત્રી માતા આપણને સ્નેહ આપ મારાં માતાજી છો.

#### સિલ્હાંત જીવનમાં ઊતરે

આ શું છે ? બેટા, આ એક બુલ્કિ છે, એક વિચારણા છે, એક સંકલ્પ છે, એક સિલ્હાંત છે. જો આ સિલ્હાંત અમારા અને આપના મનમાં આવે તો તે આપની અંદર છે, તો આપ ગાયત્રીના ઉપાસક છો. અમે તેના શિક્ષણ માટે માળખુ બનાવી દરેક પર સવાર નથી થતી. કેમ મહારાજ ? અમારે ત્યાં તો છે ગાયત્રી માતાને લાવવા હોય તો બેટા, હંસ સિવાય તે બીજા કશા છે. બેટા, બાપની પાસે માલ છે અને અમ્મા પાસે માલ નથી. હંસનો એ અર્થ થાય કે એ વ્યક્તિ-જે પરિશુદ્ધ થયેલ હોય. જેણે અરે, આને અહીંથી લઈ જા, તેની ટટ્ટી સાફ કર. મારો ઝભ્ભો

અલગ અલગ તાર<mark>વાનું જા</mark>ગતી હોય. મહારાજ, આવો હંસ કોણ હોય ? કોઈ નથી હોતું બેટા, તે તો હું અને તું હોઈ શકીએ.

દોસ્તો, હંસ એક અલંકાર છે. જેવા હંસની આપણે પાણીને તે કેવી રીતે અલગ કરી શકે છે ? આ તો એક અલંકાર હંસનું જીવન હોય છે. ત્યારે જ ગાયત્રી માતા આપણા ખભા પર સવાર થશે. આપણા પર તેની છત્રછાયા બની રહેશે. તેનો અર્થ ? બેટા, તેના મતલબ એ છે કે આપણે ધ્યાન ધરવું જોઈએ, આપે છે. ભગવાનને જ્યારે આપણે માતાના ભાવથી માનીએ છીએ ત્યારે ભગવાન આપણને શું આપે છે ? સ્નેહ આપે છે, આપણને કુરૂણા આપે છે, આપણને દયાળતા આપે છે અને આપણને શ્રદ્ધા આપે છે.

#### નિરાકાર ધ્યાન આવી રીતે કરીએ

મિત્રો, બીજું ધ્યાન અમે સવિતા (સૂર્યનું) કરાવીએ રાખ્યું છે. હંસ જેના પર ગાયત્રી સવાર થયેલ છે, તે ગાયત્રી છીએ, જેને અમે નિરાકાર ધ્યાન કહીએ છીએ. તે આપણામાં શક્તિ પૂરે છે. મહારાજ, અમે સવિતાનું ધ્યાન શરૂઆતમાં જ આ ભેંસ. તેના પર બેસાડીને લાવીએ તો ગાયત્રી આવશે ? ના કરીએ ? ના બેટા, શરૂઆતમાં ન કરીશ. પહેલાં માતાનું ધ્યાન બેટા, તેના પર નહીં આવે. તો મહારાજ, અમારી પાસે ઘોડો કરજે, પછીથી સવિતાનું ધ્યાન કરજે. સવિતા શું આપે છે ? છે. ઘોડા પર બેસાડીને લઈ આવીએ ? ના બેટા, તે ઘોડા પર બેટા, સવિતા બધો માલ-સામાન આપે છે. શું શું સામાન આપે પણ નહિ આવે. તો મહારાજ, ગાયત્રી માતાને બોલાવી લાવવા છે ? પિતા શું આપે છે ? પિતા, પુત્રના અભ્યાસ માટે ફી આપે અમે રિક્ષા લઈને જઈએ ? રિક્ષામાં બેસાડીને લઈ આવીએ. તે છે, પોતાની કમાણીનું મકાન આપે છે અને તારી પત્નીને ઘરેણાં રિક્ષામાં બેસીને આવશે જ. ના બેટા, તે રિક્ષામાં પણ નહિ આવે. બનાવીને આપે છે. ક્યાંક સારી નોકરી માટે ભલામણ લઈ જાય પર નહિ આવે. મહારાજ, હંસ તો બેકાર હોય છે. બીજી કોઈ તો પછી અમ્મા પાસે શું છે ? બેટા તેની પાસે પ્યાર છે, દુલાર સવારી પર નથી આવી શકતાં ? ધોડો કહો તો ધોડો લાવી દઉં, છે. તને પોતાની છાતી સાથે એ જ ચાંપી રાખશે, દૂધ તે જ <mark>હાથી કહો હાથી લાવી દ</mark>ઉં. ઘોડા કે હાથી પર તો તે કદીય બેસતાં પિવડાવશે. તું જ્યારે ગંદકી કરીશ ત્યારે ધોશે પણ તે, પ્રેમ પણ નથી. તે તો હંસ પર જ બેસે છે. 'હંસ'નો શો અર્થ થાય ? તે જ આપશે. અને બાપ ? બાપની પાસે ટટ્ટી કરીશ તો તે કહે છે

પોતે કેમ નથી ધોતા ? ના સાહેબ, આ માર્ કામ નથી. બેટા, બાપ કહે છે કે બાળકને લઈ જાવ અહીંથી અને તેને સાફ કરો અપ્સરા આવી હતી. તેણે પ્રેમનું ચક્કર ચલાવી વિશ્વામિત્ર સાથે અને તેનો ઝભ્ભો પણ લઈ જાવ. જો, બધું ગંદું કરી નાખ્યું છે. બીજો ઝભ્ભો લાવ, તે બાળક પર ખિજાય છે. તેની મા પર પણ ક્રોધે ભરાય છે અને પોતાના પર ખીજે ભરાય છે.

- આપણો પિતા. એક આંખ પ્યારની અને બીજી આંખ સુધારણાની. પ્યારની આંખ ગાયત્રી માતા પાસે છે અને સુધારણાની આંખ સવિતા પાસે છે. સ્નેહ જે આપણી પ્રારંભિક આવશ્યક્તા છે, તે આપણને ગાયત્રી માતા પાસેથી મળે છે અને શક્તિ આપણને સવિતા પાસેથી મળે છે. બંનેની ઉપાસનાની જરૂર છે. ધ્યાન ધરતી વખતે આપે એ ધ્યાનમાં રાખવું જોઈએ કે જો આપ પ્રારંભિક ઉપાસક હો, તો આપે ગાયત્રી માતાનું ધ્યાન કરાવવામાં આવશે ? ધ્યાન કરાવો મહારાજ. બેટા, અમે ધરવું જોઈએ, ધ્યાન કરવું જોઈએ કે, સદ્દબુહ્વિરૂપી માતા, સદ્વિવેકની માતા, સદ્જ્ઞાનરૂપી માતા, કરુણામયી માતા, પ્રેમરૂપી માતા પોતાનું અમૃત સમું દૂધ આપણને પિવડાવે છે. આ દૂધ પીને આપણી નસો અને નાડીઓ શુદ્ધ પવિત્ર થતી જાય છે. આપણે સ્નેહથી સભર બની રહ્યાં છીએ, કરુણા સભર હા, તો અમે આપને શક્તિ અપાવીશું. બ્રહ્મવર્ચસ સાધનામાં સભર બની રહ્યા છીએ. આપણું જે દુષ્ટ મન છે, તેની અંદર આપના માટે શરત એ છે આપ આપના વર્તમાન જીવનનું ખુદ જોઈએ. શ્રહ્મા તો પેદા થવી જ જોઈએ.

કરૂણાની. અત્યારે તો આપણો સંબંધ બધી જગ્યાએ નિષ્ટુરતાથી ભરેલો પડ્યો છે. જ્યારે તેમાં દયાભાવના આવી જાય, શ્રહા આવી જાય તો પછી આપણે એમ કહેવાના અધિકારી છીએ કે ભગવાન અમને શક્તિ આપો. આપનામાં શક્તિ આવી ગઈ - છે. ઘી મેળવવાનું મુશ્કેલ નથી. તારી પાસે જો પચ્ચીસ રૂપિયા ક્યારે ? જ્યાં સુધી આપ શુદ્ધ - પવિત્ર નથી બન્યા, તો આપને હોય તો તે મને આપ. હું તારે માટે એક કિલો ઘી લાવી દઈશ. નુકસાન પહોંચશે. દુર્વાસા ૠષિએ પોતાના ક્રોધનું સમાપન નહોતું પછી તો મહારાજ, હું તે ખાઈ લઉ ને ? ખાઈ લે બેટા, તારા કર્યું અને તેઓ ઉપાસના કરવા લાગ્યા તો તેમના ક્રોધમાં વૃદ્ધિ ચહેરા પર ચમક આવી જશે. તું જાડો બની જઈશ. અચ્છા લાવો, થઈ ગઈ. વિશ્વામિત્ર જ્યાં સુધી પોતાની જાતને સંશોધિત કરવાની એક કિલો ઘીનો ડબ્બો છે, હું તો આજે જ ખાઈ જાઉં છું. બેટા, પૂરી પ્રક્રિયા નહોતા કરી શક્યા અને તપસ્યા કરવા લાગ્યા તે તે પચશે નહિ. હજમ ન થવાથી તને તારું જ ઘી નુકસાન કરશે, તપમાં, ભજનમાં લીન રહેવાનું પરિણામ એ આવ્યું કે તેમની તારા પૈસા પણ ખર્ચાઈ જશે, તને ઝાડા થઈ જશે અને તને

પણ ધોઈ નાખજે અને કપડાં પણ ધોઈ નાખજે. અરે, તો તમે થયું ? બેટા, અપ્સરાથી તેમને ત્યાં એક પુત્રી જન્મી હતી-તને તેની ખબર નથી. વિશ્વામિત્ર ૠષિ પાસે એક મેનકા નામે લગ્ન કરી લીધાં.

મહારાજ, શું આવું બની શકે ? હા બેટા, એવું બની શકે છે એટલા માટે શક્તિ પ્રાપ્ત કરતાં પહેલાં પવિત્રતાની અને કોણ રોષે ભરાય છે ? બાપ - બાપ કોણ છે ? સવિતા અત્મ-સંશોધનની જરૂર છે. આપ સંશોધન પ્રાપ્ત કરી લો ત્ય આપે સવિતાનું ધ્યાન ઘરવું જોઈએ.

#### શક્તિની સાધના

સવિતાનું ધ્યાન ધરવા માટે અમે આપને થોડીક બાબતો જણાવીએ છીએ, યુક્તિ બતાવીએ છીએ, થોડીક જાણકારી આપીએ છીએ. સવિતાનું ધ્યાન કેવી રીતે કરાવવામાં આવશે, તેનું સેમ્પલ અમે બતાવીએ છીએ. ધ્યાન કેવી રીતે બ્રહ્મવર્ચસ્વની સાધના કરાવીશું. તે કરાવતાં પહેલાં અમે આપને પ્રારંભિક શિક્ષણ એટલા માટે આપી રહ્યા છીએ કે શું આપ આપનું સંશોધન કરી શકો છો ? શું આપને માટે તે શક્ય છે ? શું આપ આપનું ચિંતન અને આપના વિચારો બદલી શકશો ? જો બની રહ્યા છીએ, ભાવનાથી સભર બની રહ્યા છીએ, કોમળતાથી અમે આપને શક્તિ પ્રદાન કરવા માટે બોલાવીએ છીએ, પરંતુ કોમળતા તો પેદા થવી જ જોઈએ. સરસતા તો પેદા થવી જ સિંશોધન કરી લો, કેમ કે ત્યારે જે શક્તિ મળશે તે આપના જીવન માટે લાભદાયક નીવડી શકે છે. આપનું તે કલ્યાણ કરી શકે છે, મિત્રો, આપણી પ્રારંભિક આવશ્યકતા છે સૌમ્યતાની, અન્યથા જો શક્તિ મળી, તો આપનું પેટ ફાટી જશે. આપ એ શક્તિને સહન કરી શકશો નહિ.

મિત્રો, શક્તિ મેળવી લેવાનું મુશ્કેલ નથી. શક્તિ પચાવવી - ટકાવવી મુશ્કેલ છે. બેટા, ઘીમાં ખૂબ તાકાત હોય કામવાસના વધારે ઉદ્દીત થઈ ગઈ. તેમના પરિણામે અંતે શું ઉલટી પણ થઈ જશે. શકિત મેળવવી અને ભગવાનની કૃપા મેળવવી મુશ્કેલ નથી. ના મહારાજ, તે બહુ મુશ્કેલ છે. ના બેટા, તે કાંઈ મુશ્કેલ નથી. જો તે મુશ્કેલ હોય તો ચાલ, હું તારી સાથે આવું છું. મારા ગુરુ મને સહાય કરે છે. શી સહાય કરે છે ?

#### સર્વશ્રેષ્ઠ ધ્યાન : ગુરુનું ધ્યાન

તેની પહેલાં હું મારા ગુરૂ સન્મુખ બેસું છું. અમારા બંને વચ્ચે એવા સુત્ર સંબંધો સ્થાપિત થઈ ગયા છે કે તેમનું શરીર તો કોણ જાણે ક્યાં હોય છે અને માર્ડુ શરીર અહીં હોય છે. તો પણ અમે બંને પાસેપાસે બેઠેલી બે વ્યક્તિઓની જેમ વાતો કરતા રહીએ છીએ. ચર્ચા કરતા રહીએ છીએ સલાહ-મસલત કરતા રહીએ નથી. તું જ બતાવ કે પહોળા નાકવાળા શ્રીકૃષ્ણ છે અથવા સાંકડા છીએ કે શું કરવું જોઈએ અને શું ન કરવું જોઈએ ? મને શી શી તકલીફ પડે છે અને કેવી મૂંઝવણ આવી જાય છે અને તેનો શો બનાવેલી છે, અસલી શ્રીકૃષ્ણ કેવા હતા તેની તો ખબર નથી. ઉકેલ હોઈ શકે ? ઘણી બધી બાબતો પરત્વે આપસમાં જેવી રીતે બે મિત્રો બેસીને વાતો કરે છે, એવી જ રીતે અમે બંને વાતો તે તો ખૂબ જ સુંદર હતા. કદાચ તેઓ ખૂબસૂરત પણ હોઈ શકે, કરીએ છીએ. તો મહારાજજી, અમને પણ આ લાભ મળી શકે છે ? બેટા, આવો લાભ તો હું તને અપાવી શકું છું, પરંતુ તે પહેલાં તું તારા કર્તવ્યનું પાલન કર અને ન કરે તો ભલે, હું તો કરી તસવીર બનાવી શકતા હોઈએ તો આપણે તે આપણા મન શકું છું.

મિત્રો, પ્રાતઃકાળે ચારથી પાંચ વાગ્યાનો મારો સમય પોતાનાં બાળકો માટે, પરિજનો-પરિવાર જનો માટે હંમેશાં માટે સુરક્ષિત છે. ચારથી પાંચ વાગ્યાના સમયમાં જ્યારે પણ આપને આવશ્યકતા જણાય, જરૂર ઊભી થાય, ગુરૂજીને કોઈ વાત પૂછવી હોય, મસલત કરવી હોય અથવા કોઈ સલાહ લેવી હોય અથવા કોઈ શક્તિની જરૂરત હોય અથવા કોઈ સહાયની જરૂર હોય, તો તે વખતે ચૂપચાપ ઊઠીને બેસી જજો. ગુરૂજી, સ્નાન કરી લઉં? ના બેટા, કરી શકે તો કરી લે, નહિ તો સ્નાન કર્યા વિના જ બેસી જજે. બેસીને એ ધ્યાન કરજે, જેવી રીતે હું મારા ગુરૂનું ધ્યાન કરું છું. હું ધ્યાન ધરું છું કે હું મારા ગુરૂની ગોદમાં બેઠો છું. તેઓ મારા મસ્તક પર હાથ ફેરવતા જાય છે. ત્યારે મને બહુ મજા પડે છે. ગાયત્રી માતા બાબતે તો એ પણ ધ્યાનમાં આવે છે કે આ આપણી કલ્પનાની એક મૂર્તિ છે. આવું ધ્યાનમાં આવે છે ત્યારે મારું મન ડામાડોળ થઈ જાય છે. હવે એવું થવા લાગ્યું છે, જેમને મેં જોયા છે, જેમને જાણ્યા છે, જેમના પર મને વિશ્વાસ છે,જેમને હું ભગવાન માનું છું અને હું તેમનો જ દાસ છું - તેમના વિશે આવો સંદેહ ઉત્પન્ન થતો નથી. સંકલ્પ - વિકલ્પ જન્મતા નથી,

ચહેરો પણ યાદ કરવો પડતો નથી.

મિત્રો, જે ગુરૂજીને મેં જાણ્યા છે, જોયા છે, પરખ્યા છે, જેમની અપાર કૂપાનો બોજ મારા ઉપર છે, જેમની સાથે હં લડી-ઝઘડી પણ શકું છું-તો તેમને હું ભગવાન શા માટે ન માનું મિત્રો, સવારના સમયે જ્યારે હું અહીં આવું છું તો ? જ્યારે મારે કલ્પના જ કરવી પડી તો શ્રીકૃષ્ણની કલ્પના, શેષશાયી ભગવાનની કલ્પના કરી, પરંતુ પછી જોયું કે આપણે ત્યાં શ્રીકૃષ્ણની જે તસવીર ટીંગાડેલ છે, તો તેમાં કોઈનું મુખ લાંબું છે, કોઈનું નાક પહોળું મોટું છે. કેમ સાહેબ, શ્રીકૃષ્ણ ભગવાનનું નાક લાબું હતું કે પહોળું હતું ? ના બેટા, મને ખબર નાકવાળા શ્રીકૃષ્ણ છે ? બેટા, આ તો તસવીર બનાવનારાઓએ અસલી શ્રીકૃષ્ણ જેવો તું છે એવા પણ હોઈ શકે. મહારાજજી, કુરૂપ પણ હોઈ શકે. અસલી શ્રીકૃષ્ણ કેવા હતા તેની મને ખબર નથી. આ તસવીર આપણે બનાવી છે. જો આપણે જ શ્રીકૃષ્ણની પ્રમાણે કેમ ન બનાવીએ ?

#### (સમાપનનો હપ્તો આવતા અંકમાં)

શંભુ પોતાના પાિતાનો એકનો એક પત્ર હતો. તેણે જ્યારે ક્રાહ્તિકારી દળમાં જવાની પોતાના પિતા પાસે આજ્ઞા માગી ત્યારે તેમણે એટલું જ કહ્યું કે સમજી વિચારીને પગલું ભરજે. મુસીંબતોને પહેલેથી જ ધ્યાનમાં રાખર્જે. પાછો ફરીતે હાંસીપાત્ર ત થઈશ. તેમણે સાથોસાથ એ પણ કહ્યું,બહારથી પૈસા લેતા પહેલાં ઘરમાં જે કાંઈ છે, તે પહેલાં પૂરા કરો, જેથી કોઈ એમ ત કહે કે પોતાતા પૈસા બચાવે છે અતે બીજાઓ સામે હાથ ફેલાવે છે.

ઘરમાં જે કાંઈ મૂકી હતી તે પિતાએ તેને ખુશીથી આપી. જ્યારે હાથ બિલકુલ ખાલી થઈ ગંચા, ત્યારે પાર્ટીના કામ માટે બીજા ઉપાયો અજમાવી ધન પ્રાપ્ત કરવા લાગ્યા.

શંભુતાથ પર કેટલાટા મુકદ્દમા ચાલ્યા. હાઈકોર્ટ તેમને આજીવન કેદની સજા કરી. જેલમાં જે કેદીઓ સાથે તેમનો સંપર્ક રહ્યો -તેમને પણ કન્તિકારી બનાવવાના કાર્ચમાં તે મંડ્યા રહ્યા.

#### ચેતનાની અંદુર ફૂટવા લાગ્યાં - ૩ શિખર ગાત્રા

#### શ્રીરામમાં રોષ જાગ્યો

૧૯૧૯-૨૦ પછીનો એ કાળ શરૂ થઈ ચૂક્યો હતો, જ્યારે મહાત્મા ગાંધીના નેતૃત્વમાં અસહકાર આંદોલન છેડવામાં આવ્યું હતું. આંદોલનનો ઉદ્દેશ ત્યારે તો ભારતની સંપૂર્ગ આઝાદી ન હતો. કેટલાક બંધારણીય સુધારા માટેનો ઉદ્દેશ હતો, જેથી ભારતના કેટલાક લોકો પણ રાજકાજમાં ભાગ લઈ શકે. મહાત્મા ગાંધી આત્માનો અવાજ બની ચૂક્યા હતા અને તેમની પ્રતિષ્ઠા બેશક નેતા રૂપે બની ગઈ હતી. ૧૯૧૯માં જલિયાંવાલા બાગના તેણે લોકોના મનમાંથી સરકારી દમન, બ્રિટીશ તોપો અને હત્યાકાંડ પછી તેમણે ભારતમાં બ્રિટીશરાજને 'ચેતના' નામ આપી દીધું હતું અને લોકોને અપીલ કરી કે તેઓ અદાલતો, શાળા, કોલેજોનો બહિષ્કાર કરે. સરકારી નોકરી કરી રહેલા લોકો એમણે ભારતમાંથી જવું પડશે. લોકોની ભાવનાઓને કચડવા પોતાના હોદ્દા પરથી રાજીનામું આપે અને સરકારને પૂરેપૂરો અસહકાર આપે. એ જ વર્ષે ૩૦મી માર્ચ અને ૧૬મી એપ્રિલના રોજ દેશભરમાં હડતાલ પડી. હડતાલના દિવસે તમામ શહેરોમાં જીવન ઠપ્પ થઈ ગયું, વ્યાપાર બંધ રહ્યો અને અંગ્રેજ અફસરો અસહાય જોતા રહ્યા. આ હડતાલે ' અસહકાર'ના હથિયારની શ્રીરામના મનમાં સૌથી પહેલાં જોવા મળ્યો. મથુરા-વૃંદાવનની શકિત સંપૂર્ણપણે પ્રકટ કરી દીધી હતી.

લાગ્યું. અસહકારીઓ પ્રત્યે સરકારે પણ કડક વલણ અપનાવ્યું. હજારો લોકોને પકડીને જેલમાં નાખી દીધા. દમનચક્ર નિષ્ઠુરતાપૂર્વક ચાલ્યું. એ નિષ્ઠુરતા આગળ લોકો પણ ચૂપ ન રહી શક્યા અને કેટલાંય સ્થળે હિંસા ભડકી ઊઠી. હિંસાનો આ વિસ્કોટ મહાત્મા ગાંધીને સારો ન લાગ્યો. તેઓ આંદોલનકારો પાસે અંત સુધી અહિંસક રહેવાની અપેક્ષા રાખતા હતા. એમને કર્તવ્ય છે. આપ અમને આશીર્વાદ આપો કે અમે અમાર્ડું કર્તવ્ય વિશ્વાસ હતો કે હિંસા અપનાવતાં જ પરમાત્મા આપણો સાથ સારી રીતે પૂર્વ કરી શકીએ. છોડી દેશે. કોઈ પણ ભોગે અહિંસાનું પાલન થયું તો જનતામાં જનાઈન જાગી ઊઠશે. અસહકાર આંદોલન એમની આશા-અપેક્ષાને અનુરૂપ ન ચાલ્યું, તો તેમણે પોતાની ભૂલનો સ્વીકાર જે સભામાં આ સમાચાર આપવામાં આવ્યા તેમાં શ્રીરામ પણ આંદોલન છેડવું એ હિમાલય જેવડી ભૂલ હતી. આ ભૂલને કેસ ચલાવવામાં આવે. પાપીઓના શાસનનો નાશ થાવ. દસ-સુધારવા માટે તેમણે આંદોલન પાછું ખેંચ્યું.

જે આંદોલન દ્વારા મહાત્મા ગાંધીએ એક વર્ષમાં ' સ્વરાજ' લાવવાનો વાયદો કર્યો હતો, તે પૂરો ન થઈ શક્યો. એ સ્વરાજ ૧૯૪૨ના પૂર્ણ સ્વતંત્રતા કે અંગ્રેજોને ભારત બહાર જવાની માગણી કરવા જેવી ભાવના સુધી પહોંચ્યું ન હતું. **' સ્વરાજ 'ની માગણી મૂકવામાં ભારતના લોકોની** ભાગીદારી સ્વીકારવાની હતી. ગાંધીજીએ ભલે આંદોલન પાછું ખેચ્યું, પરંતુ લોકો તેને નિષ્ફળ માનતા હતા, કંઈક અંશે એ સાચું પણ હતું. બંદુકોનો, અંગ્રેજી હકુમતની જેલોનો ડર કાઢી નાખ્યો. આ ભય નીકળ્યા પછી અંગ્રેજોને પણ કદાચ લાગવા માંડ્યું કે એક દિવસ માટે એમનું દમનચક્ર તેજ થવા માંડ્યું. લોકોમાં પ્રતિકારની ભાવના પણ બળવત્તર બની ગઈ.

અંગ્રેજો વિરુદ્ધ વધી રહેલા રોષે યુવાનો, કિશોરો અને સ્ત્રીઓને પણ પ્રભાવિત કર્યા. આંવલખેડા ગામના કિશોરોમાં આ રોષ યાત્રાએથી પાછા ફરતાં તેમને જાણવા મળ્યું કે ગાંધીજીની અસહકાર આંદોલન વધતું ગયું અને ઉગ્ર સ્વરૂપ ધારણ કરવા ધરપકડના વિરોધમાં રેલીઓ નીકળવા લાગી. શ્રીરામ મથુરા-વુંદાવનની મધુર અને પવિત્ર યાદોને થોડી વાર માટે રોકીને પ્રભાતકેરીની વ્યવસ્થામાં મદદ કરવા લાગ્યા. રેલીમાં ભાગ લેવા માટે ગામના વૃદ્ધો-વડીલોએ રોક્યા કે બાળક છો, ખબર નહિ કયારે કઈ પોલીસ કાર્યવાહી થઈ જાય અને તમારી ધરપકડ થઈ જાય, પરંતુ શ્રીરામે કહ્યું કે દેશ પ્રત્યે અમારું બાળકોનું પણ કંઈક

એક દિવસ ખબર આવ્યા કે ગાંધીજીને છ મહિનાની જેલની સજા કરવામાં આવી છે. તેમના પર રાજદ્રોહનો કેસ ચાલ્યો હતો. કર્યો. કહ્યું કે લોકોને અહિંસા માટે તૈયાર કર્યા વિના અસહકાર હાજર હતા. એમના મોંમાંથી શબ્દો નીકળ્યા, અમારા પર પણ અગિયાર વર્ષના કિશોરની આ ભાવનાએ ત્યાં હાજર રહેલા વડીલો- વૃદ્ધોને અભિભૂત કરી દીધા. એમણે સંમતિ દર્શાવી. કરવાની કામગીરી કરીશું. ચૂપચાપ તો બેસીશું જ નહિ. એ જ સભામાં શ્રીરામે જાહેર કર્યું કે તેઓ બાલસેના બનાવશે અને અંગ્રેજી રાજ વિરુદ્ધ કંઈક ને કંઈક કરતા રહેશે.

#### બાલસેનાની રચના

મહિનામાં તૈયાર કરી દીધાં અને બાળકોની રેલી કાઢવા માંડયા. પ્રભાતફેરી પછી તમામ બાળકો ગામની બહાર બનેલા હનુમાન આવવાના સમાચાર પહેલાં આવી ગયા, બાળસેનાના સભ્યો મંદિરમાં ચાલ્યાં જતા. બજરંગબલિની પ્રતિમાને પ્રણામ કરીને તરત જ ભેગા થયા અને ફટાફટ એક યોજના બનાવી લીધી કે વ્યાયામમાં લાગી જતા. ગામના યુવાન સ્વરાજી ચરણભાઈની ફોજીઓ અત્યાચાર કરે તો સામનો કેવી રીતે કરવો ? આ સંકલ્પ શિખામણ બાળકોએ ગાંઠે બાંધી લીધી હતી કે સ્વરાજની લડાઈ સાથે ગામની ભાગોળે જઈને બેસી ગયા, તેઓ તૈયારી સાથે જ જીતવા માટે શરીર મજબૂત હોવું જોઈએ. શરીર કાચું રહ્યું, તો ગામની બહાર નીકળ્યા હતા. ફોજીઓ ક્યારે આવશે તેના પાકા અંગ્રેજો કે તેના પોલીસોનો એક ડંડો પણ સહન થશે નહિ. માર સમાચાર ન હતા તેથી સવારથી જ મોરચો સંભાળી લીધો. પડતાં જ પડી જવાશે એટલા માટે જરૂરી છે કે શરીરમાં શકિત ગોળ આપવામાં આવતાં.

દેખાડી, બાળસેનાના એ મોરચાએ જયાં કોઈ પર અત્યાચાર સિંભાવ્યાં. બીજા સાથીઓએ ખીસામાં રાખેલી મરચાંની ભૂકીની થતો ત્યાં હુમલો કરવાનું શરૂ કર્યું. આગરામાં છાવણી હતી, તેમાં પડીકી સંભાળી. આમ કરતાં એમનો આત્મવિશ્વાસ દઢ થઈ રહ્યો અંગ્રેજી ફોજ પડી રહેતી હતી. શાસકો કરતાં સૈનિકોને વધુ ગુમાન હતો. ફૌજીઓની ટુકડી નજીક આવી તો શ્રીરામ બહાર નીકળીને હતું. તેઓ લોકો પર અત્યાચાર કરતા તો પોતાની મરજી મુજબ સડક પર આવ્યા. વર્તતા અને વેઠ કરાવતા હતા. મનોરંજન માટે લોકો પાસે આડીઅવળી હરકતો પણ કરાવતા. સામાન્ય લોકો આ શ્રીરામને પૂછ્યું, '' અહીં શું કરી રહ્યો છે ?'' એમણે કોઈ જવાબ અત્યાચારના ડરથી છાવણીની નજીક ફરકતા પણ ન હતા. ન આપ્યો. બીજી વાર કરડાકીથી પૂછયું તો પણ કોઈ જવાબ સડકના કિનારે સૈનિકને અને ખાસ કરીને ગોરી ચામડીવાળા મળ્યો નહિ. આ ધીટતા સિપાઈને પસંદ ન પડી. તે ઘોડા પરથી ફોજી અફસરને જોતાં જ લોકો છુપાઈ જતા હતા. આ અફસરોના નિચે ઊતર્યો અને થપ્પડ મારવા માટે હાથ ઉગામીને શ્રીરામ અત્યાચારોના સમાચાર આસપાસનાં ગામોમાં પણ પહોંચતા. તરફ આગળ વધ્યો. પાસે આવીને જેવો મારવા ગયો કે શ્રીરામે આંવલખેડામાં પણ ભૂતપ્રેતની વાર્તાની જેમ ફૌજીઓને લગતી તરત ખીસામાં રાખેલી પડીકી ખોલી અને ફોજી તરફ રાખીને ઘટનાઓ કહેવાતી- સંભળાતી. શ્રીરામની બનાવેલી જેરથી ફૂંક મારી દીધી. સિપાઈએ સપનામાં પણ વિચાર્યું નહિ બાળસેનામાં પણ આ ઘટનાઓની ચર્ચા થતી, પ્રત્યેક ચર્ચા પ્રસંગ હોય કે આવી હરકત થશે. આંખોમાં મરચું ઘૂસી જવાથી તે વ્યાકુળ પછી સંકલ્પ લેવામાં આવતો હતો કે કોઈ ફિરંગી કે કાળા સૈનિકને બિની ગયો. આ આક્રમણની વળતી ક્ષણે ઝાડની ઓથેથી ગલોલ અત્યાચાર કરતાં જોઈશું તો સહન કરીશું નહિ. તેને રોકીશું. જો ચાલવા લાગી. કેટલાક પથ્થરો પણ સિપાઈઓ પર પડવા લાગ્યા.

#### કિંરગી કોજીઓ સાથે સામનો

બાળસૈનિકોના સંકલ્પની ઘડી પણ જલદી આવી ગઈ. ફોજી લોકો ગામમાં કે ગામની વસતિમાં ઓછું જતા હતા. પોતાના જેવડાં આઠ-દેસ બાળકોને તેમણે એક એ દિવસે એક અંગ્રેજ અફસર પાંચ-સાત સિપાઈઓને લઈને આંવલખેડા તરફ નીકળી પડયો. અફસર અને સિપાઈઓના

સાડાબાર-એક વાગ્યે આસપાસ દૂર ધૂળ ઊડતી દેખાઈ, હોય. બાળકોને ' સ્વરાજ' ની લડાઈ માટે તૈયારી કરતાં જોઈને ઘોડાના ડાબલા પડવાથી આ રીતે ધૂળ ઊડતી હોય છે. શ્રીરામે ચરણભાઈ અને ગામના કેટલાક લોકોએ મંદિરના પ્રાંગણમાં સાથીઓને ઈશારો કર્યો. ફૌજીઓ છે તો આગળનાં ગામે જરૂર દૂધ, નાસ્તાની વ્યવસ્થા કરી. નાસ્તામાં પલાળેલા ચણા અને કોઈ ઉપદ્રવ મચાવીને આવી રહ્યા છે. એમને ગામમાં આવવા દેવાના નથી. બાળ સૈનિકોએ એકબીજા સામે જોઈને અને ઈશારા નાના સ્વરાજીઓના આ દળે વખતોવખત કેટલીય કરામતો ∮કરીને સંકલ્પ દોહરાવ્યો. થેલીમાં રાખેલા પથ્થર અને ગલોલ

ટુકડીમાં રહેલ હિન્દુસ્તાની સિપાઈએ રસ્તામાં ઊભેલા રોકાશે નહિ તો જવાબી હુમલો કે બદલો લેવાની કે વિરોધ વ્યક્ત અંગ્રેજ અફસર કાંઈ સમજે એ પહેલાં એના ટોપા પર એક ડંડો બોલવા લાગ્યો. કોઈને સમજાતું ન હતું કે આ હુમલો કયાંથી થઈ રહ્યો છે.

બધું શાંત થઈ ગયું. આ હુમલાથી સિપાઈઓનો પારો ચડી ગયો. એમણે આને ગામજનોનું કારસ્તાન માન્યું અને સૌને સબક શીખવવા માટે વસતિમાં ઘૂસ્યા. એમને જોઈને વસતિના લોકો ઘરોમાં છુપાવા લાગ્યાં કે ફિરંગી અફસર બરાડયો, ' જે લોકોએ પર દેશી માલિકોના અત્યાચાર વિરૂદ્ધ પણ મોરચો માંડયો. મુખ્ય આ તોફાન કર્યું છે, તેઓ બહાર આવી જાય, નહિતર આખા ગામને સજા થશે. ઘરમાં છુપાયેલા લોકો થથરી ગયા. તોફાની અર્થ થાય છે અથવા ફિરંગી રાજનો શો મતલબ છે ? એ લોકોને બહાર કાઢો-ફૌજી અફસરે ફરી ચેતવણી આપી.

થયું કર્નલ સાહેબ ? આપની સાથે કોણે અટકચાળું કર્યું ?'' કર્નલે ધરપકડ. એમના માટે ગાંધીજી સત્ય અને ન્યાયના પક્ષે ઊભી કહ્યું, જેણે સિપાઈની આંખોમાં ધૂળ નાખી છે ''એ છોકરાને રહેલ એક વ્યક્તિનું નામ હતું. એક એવું નામ, જે કોઈનો સામનો હાજર કરો. જેમણે પથ્થરો ફેંકયા એ લોકોને પણ હાજર કરો." ચરણભાઈએ કહ્યું, '' કોણ સ્વરાજી લોકો હતા અમે પણ જોઈએ અત્યાચાર સામે નહિ ઝૂકવાનું કે અત્યાચાર કરનારને યથાશકય તો ખરા. ગામમાં તો કોઈની હિંમત થતી નથી. જરૂર ડાકુ સુરાજી હશે. એના દળમાં એક છોકરો છે. મરચું નાખવાની અને પથ્થરોથી હુમલો કરવાની રીત એ જ અપનાવે છે.''

ફરી પૂછયું. તો ચરણભાઈનો રોકડો જવાબ હતો, '' ડાકુનાં કોઈ ડંડા સંતાડી દેતા અને બળદોને છૂટા મૂકી દેતા હતા. એમનું માનવું ઠામઠેકાણા હોય, સાહેબ ? સાર્ચ થયું આપ સૌ સામે પડયા, હતું કે જે કામ બંધાયેલા મજૂરોએ કરવું જોઈએ, તે આપણે કરીએ, નહિતર તે ગામમાં ઘૂસી જાત અને અહીં તબાહી મચાવત, પરંતુ કારણ કે બંધાયેલા મજૂરો આવી હિંમત કરી શકતા નથી. શ્રીરામ, તેણે તો આપને પણ હેરાન કરી નાખ્યા.'' અહીં પોતાની એમની ટુકડીના ચરણભાઈ, સોરાજી અને મોહનલાલ મજૂરોને માનહાનિ થતી જોઈ અફસરે વાત વાળી, '' ના, અમને લોકોને શીખવવાના પ્રયત્નો કરતા, એમનો સંપર્ક સાધતા, વાતચીત તો ખાસ પરેશાન નથી કર્યા. બીજી વખત એ ડાકુ અહીં આવે, કરતા અને સમજાવતા કે એમની ભલાઈ માર ખાવામાં નથી. તો છાવણીમાં સમાચાર મોકલજો, અમે એને બરાબર અત્યાચારનો સામનો કરવામાં છે. આ રીતે એમનો આત્મા કરી દઈશં.''

જતી રહી. ચરણભાઈને તો ખબર હતી કે કોણે પથ્થર વરસાવ્યા છે અને મરચાંનો ભૂકો કોના કોના ખીસામાં હતો. બાલસેનાના હુમલાની યોજના એમની જ દેખરેખ નીચે બની હતી. એમાં જોખમ હતું, પણ યોજનાનો અમલ ન થયો હોત તો ગામમાં કાળો કેર વરતાયો હોત. આ સફળ હુમલા કે પ્રતિકારથી

પડયો. આ પ્રહાર ન સહેવાતાં ટોયો નીચે પડી ગયો, તે ગાળો બાળસેનાનો વિશ્વાસ વધ્યો. ફિરંગી સિપાઈ ઓની ટુકડી પાછી ફર્યા બાદ બાળસેનાના સભ્યો ક્યાંય સુધી ખીખી કરીને હસતા રહ્યા. જો કે કેટલાક લોકોને આ તોફાનની ખબર પડી તો પહેલાં આઠ-દસ મિનિટ સુધી આ હુમલો ચાલતો રહ્યો અને પછી તેમણે થોડી નારાજગી વ્યક્ત કરી, પછી બાળકોની હિંમત અને નિષ્ઠા સમજાતાં ધીરેથી તેઓ પોતે પણ હસી પડયા.

#### ગાંધીજીના અસહકારના સાથી

બાળસેનાના આ સભ્યોએ ખેતરમાં કામ કરતા મજૂરો ઉદ્દેશ સ્વરાજયની લડાઈને મદદ કરવાનો હતો. સ્વરાજનો શો સવાલોના ઊંડાણમાં ઊતરવાની કોઈને જરૂર ન લાગી. જે વાતે આ વખતે ચરણભાઈ બહાર નીકળ્યા. એમણે પૂછ્યું, '' શું | બાળસેનાના સભ્યોને આવેશથી ભરી દીધા, એ હતી ગાંધીજીની કરતું ન હતું અને બદલાની કોઈ વાત વિચારતું ન હતું. એ અસહકાર આપવાનું નામ જ ગાંધી હતું.

શ્રીરામના નેતૃત્વમાં બાળસેનાએ એ માલિકો સાથે અસહકારનો એક વિલક્ષણ પ્રયોગ કર્યો. આ બાળસેનાના સભ્યો, '' કયાં રહે છે ડાકુ સુરાજી ?'' એ અફસરે તૂટીફૂટી હિન્દીમાં જે માલિકો પોતાના મજૂરો પર અત્યાચાર કરતા હતા તેમના મજબૂત બનશે. કેટલાક મજૂરો તો આ શિક્ષણથી પ્રેરાઈને કામ સિપાઈઓની એ ટુકડી પછી તો ગામમાં રોકાયા વિના પાછી પણ છોડી ગયા. એ લોકોએ નવા વસવાટોમાં નવી જિંદગી શરૂ કરી.

> ઉત્સાહ જીવનનો ઘર્મ છે, નિરૂત્સાહ મૃત્યુનું પ્રતીક છે. ઉત્સાહી વ્યક્તિ જ જીવિત કહેવાને યોગ્ય છે. ઉત્સાહી **વ્યકિત આશાવાદી હોય છે. એને આ**ખું વિશ્વ આગળ **વઘતું દેખાય છે. વિજ્ય, સફળતા અને કલ્ચા**ણ કાયમ એની આંખોમાં નાચતાં દોય છે, જ્યારે ઉત્સાદદીન **વ્યકિતને સર્વત્ર અશાન્તિ જ**ેદેખાય છે.





## ન કર્મફલસંચીગં સ્વભાવસ્તુ પ્રવર્તતે

(હર્મસંન્યાસયોગ નામના મીતાના પાચમા અથ્યાયની છઠ્ઠી હઠી)

<u>વાછલા અંકમાં આવે વાંચ્યું છે કે સાથકોના મર્મ એવા બ્રહ્મને અર્વિત થવું જોઈએ. યોગેશ્વર શ્રીક્રખ્સ દસમો</u> શ્લોકમાં કહે છે, જે આવું કરે છે તથા કોઈ આસકિત વિના (સંગ વ્યકત્વા) કર્મ કરે છે, તે જળમાં કમલવત્રની જેસ વાવશી લેવાતો નશી. ' અહં' છોડીને કર્મ કરવું કઠિન જરૂર છે, વરંતુ અસંભવ નથી. આ લૌકિક દુનિયામાં રોજિંદું જીવન જીવતાં કોણ જાણે કેટલાય દોષ-દુર્ગુણોથી આવણો આતમાં ઢંકાઈ જાય છે, તેમને હટાવવા માટે એ पांपद्मी કાદવસાં પગ મૂકીને કસળની જેસે ખિલતા રહેવા માટે કર્મચોગી બનવું અનિવાર્ય છે. આગળ અગિયારમા શ્લોકમાં તેઓ કહે છે કે આસકિતનો ત્યાગ કરી કેવળ ઈન્દ્રિય, મન, બુલ્રિ અને શરીરથી અંતઃકરણની શૂદ્ધિ માટે દિવ્યકર્મી કર્મ કરે છે. પ્રભૂ અર્વિત કર્મોની સૌથી મોટી વિશેષતા એ છે કે એનાથી વાસનાઓનો આવકેળે ક્ષરા થતો જારા છે તથા અંતઃકરણ શુદ્ધ શતું જારા છે. સાથે જ સાથકને અનંતશકિત પ્રાપ્ત થવા લાગે છે. આસકિત રહિત જીવન માટે કેટલાક ઉદાહરણ ચાવવામાં આવ્યા હતા. બાળ ગંગાથર તિલક, પરમપુજ્ય ગુર્દેવ, યોગીરાજ શ્રી અરવિંદ આ ત્રણેયના જીવનપ્રસંગો આપવામાં આવ્યા હતા. પરમાર્થમાં જ સાચો સ્વાર્શ છે એમ દર્શાવતા પૂજ્યવરના ઉદાહરણના માધ્યમથી લોકહિતપરાયણ જીવન જીવવાની ભાવના બતાવવામાં આવી હતી. હવે આગળ વથીએ.

#### કર્મયોગી અને સકામકર્મી

બારમા શ્લોકમાં શ્રીકૃષ્ણ કહે છે -

યુક્ત : કર્મફલં ત્યકત્વા શાંતિમાભોતિ નેષ્ઠિકીમ્ । **અયુક્ત** : કામકોરાગ ફલે સકતો નિબધ્યતે ॥

દરેક પંકિતનો અર્થ સ્પષ્ટ છે એટલે કે કર્મયોગી (યુકતઃ ) કર્મોના આસકિતના કારણે બંધનોમાં બંધાય છે.

તેને કામકારેણ તથા ફલે સકતો (ફળની આસકિત રાખનાર) આત્મસાત કરવાં. શબ્દોનો ઉપયોગ કરી બંધનોમાં, બેડીઓમાં જકડાયેલ

બતાવ્યો છે.

#### દિવ્યકર્મીઓની રીતભાત

પરમપૂજ્ય ગુરુદેવ દિવ્યકર્મીઓ વિશે લખે છે- સાધુ-બ્રાહ્મણોના દેવસમુદાયને પૂછવું પડશે કે તેઓ શા માટે વ્યક્તિગત સવિધાઓમાં કાપ મુકીને સત્પ્રવૃત્તિ સંવર્ધનની સેવાસાધનામાં <del>ફ</del>ળનો ત્યાગ કરીને આત્મનિષ્ઠાર્થી ઉપજેલ ભગવત્પ્રાપ્તિ રૂપી|પોતાને સમર્પિત કરે છે. ૠષિઓની પરંપરા એટલી નબળી શાંતિ મેળવે છે, પરંતુ સકામ કર્મ કરનાર વ્યકિત ફળમાં |નહોતી કે તેઓ વિલાસીઓની જેમ સાધનસામગ્રી મેળવી ન શકે. તો પછી તેમણે ગરીબો જેવું જીવન કેમ અપનાવ્યું ? આનો જેયજ્ઞભાવે સેવા કરી રહ્યો છે, તેને પ્રભુની પૂજા જ માનીને ઉત્તર પણ એ જ સમાધાન સાથે જોડાયેલો છે, જેમાં ખાવા સંપૂર્ણ સમાજ અને સંસારનું ધ્યાન રાખી રહ્યો છે. પીડા-પતન|કરતાં ખવડાવવાની લહેજતને સૌથી વધુ સ્વાદિષ્ટ માનવામાં અને પરાભવથી ભરેલા સમાજને ઊંચે લાવવાનું કામ કરી રહ્યો આવે છે. ઈશ્વરચંદ્ર વિદ્યાસાગર, ભામાશાહ, માંધાતા, અશોક, છે, તે શ્રીકૃષ્ણના મતે ભગવત્પ્રાપ્તિ રૂપી શાંતિ પ્રાપ્ત કરશે. એવી |હર્ષવર્ધન વગેરેને પૂછવું જોઈએ કે તેમણે પોતાની સંપત્તિ વિલાસ શાંતિ કે જેથી એમ લાગે જાણે સાક્ષાત્ પરમાત્મા મળી ગયો માટે, વારસદારો માટે કેમ સંઘરીને રાખી ન હતી ? બુલ્ડ અને હોય. યુકતઃ (યોગી) જો કે કર્મફળનો ત્યાગ કરીને (કર્મફલં|ગાંધીને પૂછવું જોઈતું હતું કે તેઓએ પોતાના બુલ્લિકોશલ્યથી ત્યકત્વા) કર્મ કરે છે, ભવિષ્ય પ્રત્યે ક્યારેય બિનસલામતિનો ભાવ |વૈભવ ખરીદવાની સમજદારી કેમ ન અપનાવી ? (પ્રજ્ઞા મનમાં રાખતો નથી. આ ભાવથી કર્મ કરતા રહેવાથી તેની|અભિયાન નવે/ડિસે. ૧૯૮૨). આ જ પ્રકરણમાં તેઓ આગળ વાસનાઓનો પણ ક્રમશઃ નાશ થતો રહે છે. તે અંદરથી તૃપ્તિ- સિવા વિશે લખે છે કે એ ' ભજ' ધાતુથી બનેલ છે. ભજ તુષ્ટિ-શાંતિનો અનુભવ કરે છે, પરંતુ જેની સમક્ષ કોઈ આદર્શ સેવાયામ્ ા સેવા કોની ? તો તેઓ કહે છે, ' આદર્શોની' આદર્શોનો નથી, જરાય સમર્પણભાવ નથી (અયુકતઃ), તે સંદેવ પોતાની|સમુચ્ચય એ જ ભગવાન છે. દુઃખોના તાત્કાલિક સંકટ નિવારણ અહંકેન્દ્રિત ભાવનાઓમાં જ મગ્ન રહે છે. સંકુચિત સ્વાર્થપરતાના |માટે કેટલાક સાધન-મદદની પણ જરૂર પડે છે. પરંતુ કોઈનું કાદવમાં ફસાઈને તે જીવનને તણાવયુકત અને અશાંતિમય બનાવી | સ્થાયી દુઃખ મિટાવવું હોય તો તેને પોતાના પગે ઊભું કરવું પડશે દે છે. તે હંમેશાં ભવિષ્ય માટે ચિંતિત થતો રહે છે અને અંતે|અને એનો એકમાત્ર આધાર આદર્શો પ્રત્યે તેને નિષ્ઠાવાન બનાવવું બંધનોમાં બંધાઈ જાય છે. (કામકારેણ ફ્લે સકતો નિબધ્યતે).[૫ડશે. આ રીતે દુઃખીને સુખી અને સુખીને સુસંસ્કારી અહીં સકામ કર્મ કરનારને ગીતાકારે અયુકતઃ શબ્દની સંજ્ઞા આપી |બનાવવાનો છેહ્નો આધાર એક જ શેષ રહે છે - આદર્શોને

આજે તો મનુષ્ય આસ્થા-સંકટથી ભયભીત છે તથા આ

કારણથી જ ભ્રાંતિઓ અને વિકૃતિઓના જાળજંજાળમાં વધુ ને પહોંચી જાય છે, જયાં આત્મા રૂપે તે સ્વયં ચૈતન્ય રૂપે વધુ ફસાતો જાય છે. સંકુચિત સ્વાર્થપરતા જ તેના પર ઉન્માદી વિદ્યમાન છે. આવેશની જેમ, વિષયુક્ત શરાબની જેમ પોતાનું આધિપત્ય જમાવતી જાય છે. આ પરિસ્થિતિમાં બંધનોમાં ફસાઈને અશાંતિ પ્રાપ્ત થવી તથા વિક્ષુબ્ધ થઈને રોગી બનવું સ્વાભાવિક છે. આજે લગભગ આવું જ થઈ રહ્યું છે. પ્રત્યેક દૂરદર્શી વિવેકવાનનું એ કર્તવ્ય છે કે તે લોકમાનસની શુદ્ધિ રૂપી યજ્ઞકર્મ પર પોતાનું ધ્યાન કેન્દ્રિત કરે અને તે માટે જેટલું પણ થઈ શકે તેટલું કરે. આ જ સાર આ બારમા શ્લોકમાંથી નીકળે છે. યુગૠષિનું ચિંતન આપણને સતત એ તરફ જ લઈ જાય છે.

નવદ્વારે પુરે દેહી

બધી ક્રિયાઓ યજ્ઞભાવે કરતા રહેવાથી કામનાઓ આપમેળે સમાપ્ત થતી જાય છે. મન સ્વચ્છ થઈ જાય છે અને ધ્યાનસ્થ શાંતિનો અનુભવ કરવા લાગે છે. દિવ્ય દષ્ટિ પ્રાપ્ત થઈ જાય છે તથા ' સર્વભૂતાત્મભૂતાત્મા' પરમાત્માનું ચારે તરફ દર્શન થવા લાગે છે. આગળ શ્રીકૃષ્ણ કહે છે-

સર્વકર્માણિ મનસા સંન્યસ્યાસ્તે સુખંવશી । નવહારે પુરે દેહી નેવ કુર્વન્ન કારયન્ ॥

જેનું અંતઃકરણ તેના વશમાં છે, એવી સંયમી વ્યક્તિ બધા કર્મોમાં કર્તાના ભાવનો ત્યાગ કરીને નવદ્વારો ધરાવતા શરીરરૂપી નગરમાં કશું જ ન કરતાં કે કરાવતાં આનંદપૂર્વક રહે છે. તેનું મન હંમેશાં સચ્ચિદાનદઘન પરમાત્માના સ્વરૂપમાં જ સ્થિત રહે છે.

કેટલું સુંદર તથા વિજ્ઞાનસંમત કથન છે યોગેશ્વરનું. ' વંશી' એટલે કે જેણે પોતાને સંયત કરી લીધું છે, તે પોતાના વિવેક દ્વારા (મનસા) એ અનુભવ કરવા લાગે છે કે કોઈપણ કર્મોમાં નગરીમાં (આ સુરદુર્લભ મનુષ્યતનમાં) સુખપૂર્વક રહે છે (આસ્તે સુખં).

અહંભાવ પ્રસાદ રૂપે રાજમહેલની જેમ પ્રતિષ્ઠિત છે. એક મુખ, નાસિકાના બે છિદ્ર, બે કાન, બે નેત્ર, એક ગુદા અને એક|સત્ ઉદ્દેશ્ય તપ તથા નવદ્વારોનો તેમનો દેહ પરમાત્માની અનંત મૂત્રેન્દ્રિય બધા મળીને દરેક મનુષ્યતનમાં નવ દ્વાર છે. આ બધા |શકિતઓ ભરવા માટેનું માધ્યમ બની ગયાં. પ્રતિકૂળતાઓ ખૂબ જ સુરક્ષિત છે તથા પોતાની સક્રિયતાથી શરીરરૂપી આ|અનુકૂળતાઓમાં બદલાતી ગઈ. નગરીને પણ સુરક્ષિત બનાવી રાખે છે. રાત્રે આ દ્વારો સહજતાથી આપમેળે બંધ થઈ જાય છે. આ નગરીમાં પરમપિતા પરમાત્મા [સ્વભાવના કારણે, સ્વયંના કર્તાભાવના કારણે, ત્યાગના કારણે કશું ન કરતા અને કરાવતા હોવા છતાં (નેવ કુર્વન્ન|તેમનાદ્વારાસર્વોત્તમકાર્યો આપોઆપ થતારહે છે. તેમના નામ કારયન્)વિદ્યમાન રહે છે. એ પ્રભુમાં સ્થિત વંશી વિવેકવાન|ચાહે વિવેકાનંદ હોય, દયાનંદ હોય, શ્રી અરવિંદ હોય, ગાંધી સાધકનું મન હંમેશાં આનંદની અનુભૂતિ કરાવતો રહે છે. જે|હોય કે વિનોબા હોય. એટલું જ નહીં; આધ્યાત્મિકની સાથે સાથે વ્યકિત અંતર્મુખી થઈ જાય છે તે પોતાના દેવાત્મા રૂપી શરીરને વિજ્ઞાનિક, રાજનૈતિક, આર્થિક ક્ષેત્રમાં પણ સફળતાઓ મળવા પ્રભુનું ઉપકરણ બનાવી પોતાની પતન તરફ જતી શકિતઓ પર|લાગે છે. ક્યાંક જ્યોતિબા ફૂલે જાગી ઊઠે છે તો ક્યાંક મહર્ષિ કર્વે નિયંત્રણ સ્થાપી લે છે. પછી તે ધ્યાનની ભાવાતીત સ્થિતિમાં તથા બાબાસાહેબ આમ્ટે. આ સફળતાનો આધાર છે, આ

મહિષ રમાગ તથા પુજ્ય ગુરૂદેવ

અષ્ટદળ કમળ, ષટ્ચક્રો તથા નવક્ષરો રૂપી આ દેહ પરમાત્માની શકિતઓ પ્રવાહિત થતી રહેવાનું એક માધ્યમ બની જાય છે, ત્યારે આપણે કશું ન કરતાં કે કરાવતા હોવા છતાં હંમેશાં ધ્યાનસ્થ રહીએ છીએ. રમાગ મહર્ષિ આનું એક આદર્શ ઉદાહરાગ છે. તિરુવન્નમલાઈના તેમના તપસ્થાનમાં સંપૂર્ણ જીવન વીતાવનાર તપસ્વી રમણ મહર્ષિ આંગળીના વેઢે ગણાય એવા યોગીઓમાંથી એક છે, જેમના તપે સૂક્ષ્મ જગતને પ્રચંડ હલચલોથી પ્રભાવિત કરી ભારતની આઝાદીનું વાતાવરણ બનાવ્યું. તેમના બ્રહ્મતેજે સંપૂર્ણ ભારતને જ નહીં, વિશ્વને પ્રભાવિત કર્યા. ક્યાંય ન ગયા, કોઈ પ્રવચન ન કર્યું, કોઈ વિશ્વયાત્રા ન કરી, પરંતુ મોટા મોટા વૈજ્ઞાનિકો તેમની સમક્ષ આવ્યા અને ગયા. હાઈજેનબર્ગ જેવા વૈજ્ઞાનિક અને કાર્લજુંગ જેવા મનોવૈજ્ઞાનિક તેમની પાસે આવ્યા. તેમના તપમાં મૌન સહભાગી બન્યું. તેઓ પશ્ચિમ માટે એવા મહત્ત્વપૂર્ગ સુત્ર લઈ ગયા, જેમના આધારે આજના દર્શન અને મનોવિજ્ઞાનનો પાયો રચાયો. સરદાર પટેલને પ્રેરણા મળી અને બાબૂ રાજેન્દ્ર પ્રસાદજીને રમણ મહર્ષિ પાસે એ જાણવા માટે મોકલ્યા કે મહર્ષિ સ્વતંત્રતા સંગ્રામ માટે શું કરી રહ્યા છે ? પોતાની મિતભાષિતા દ્વારા તેમણે બતાવ્યું કે તમે પોતાનું કામ કરો, અમે અમારું કામ કરી રહ્યા છીએ. અમે અમારામાં પોતાની નવદ્વારોની નગરીમાં બેઠા એ બધા કાર્યો કરી રહ્યા છીએ, જે તપયુકત વાતાવરણ બનાવવા માટે જરૂરી છે. તપશ્ચર્યામાં, મૌનમાં મોટી શકિત છે. તમે એ કર્મયોગમાં કાર્યરત એનો કોઈ કર્તાભાવ નથી (સંન્યસ્ત) તથા તે નવદ્વારો રૂપી|રહો, અમે અમાર્ કાર્ય કરતા રહીશું (જે જોવામાં મોટેભાગે અકર્મ જિ હોય છે.). બ્રહ્મતેજની પ્રભાથી દૂર - દૂર સુધીનું વાતાવરણ પ્રભાવિત થાય છે. પરમપૂજ્ય ગુરુદેવની સૂક્ષ્મીકરણ સાધના પણ આપણું શરીર એક પુર છે, એક નગરી છે. એમાં શુદ્ધ|આ જ સ્તરની હતી. તેમના એકથી દોઢ વર્ષના ચાર હિમાલય પ્રવાસ જે સમયે થયા, તે સમય સંકટ ભરેલો હતો, પરંતુ તેમનું

આવા સંતો જયાં પણ હોય છે, તેમના આ શ્લોકમાં વર્ણવેલ

દેવાલયરૂપી દેહધારી સંતો દ્વારા સ્વયંને ' સંન્યસ્ત '| (કર્તાભાવરહિત જીવન)ની સ્થિતિમાં લઈ જવું. આજના આધુનિક વિજ્ઞાનની મહત્ત્વપૂર્ણ ઉપલબ્ધિઓ ચેતનાના આ વિસ્ફોટના કારણે જ આપણને પ્રાપ્ત થઈ છે. આજે જો આવો ભાવ ધરાવતા અસંખ્ય યુવકો યુગનિર્માણનું સ્વપ્ન લઈને ઊભા થઈ જાય તો સમાજ બદલતા વાર નહિ લાગે.

યુવાનોને આહ્વાન

નહોતું. જો સમાજ અહંકારરહિત, સ્વાર્થરહિત કામ કરનારા યુવકો તૈયાર કરી શકે તો વિશ્વનું પુનર્નિર્માણ શકય છે. ગીતા વારંવાર આ જ બાબત પર ભાર મૂકે છે અને કહે છે કે એમાં બતાવેલ જીવનપદ્ધતિને વ્યવહારમાં ઉતારો, પોતાની શક્તિઓનો વિસ્તાર | છે અને તેને આપણે સારી રીતે સમજવી પડશે. પંખો જાતે ફરતો કરો અને પોતાનું બળ-સામર્થ્ય વધારો. સમાજના જીવનમૂલ્યોમાં એક નવી ક્રાંતિ લાવી દો. અખિલ વિશ્વ ગાયત્રી પરિવારનું એના [ત્યાં સુધી તે ફરી શકતો નથી. વીજળી પંખાનો સ્વામી છે. એ સંસ્થાપકની સૂક્ષ્મ-કારણ સત્તાના માધ્યમથી આહ્વાન છે, જેથી | જ રીતે આત્મસત્તા આપણા યંત્રોનો સ્વામી હોવી જોઈએ. એવો તબક્કો આવે અને તે વૃદ્ધ પેઢીને એક બોધપાઠ આપે. યુવા માનસિકતા તથા સંન્યસ્ય ભાવ સાથે કર્મઠતા ભળી જાય તો |શકિતઓનો સ્વામી છે. પરંતુ શ્લોક કહે છે તેમ આ જગદીશ્વર એવા ચરિત્રનિષ્ઠ યુવાનો ક્રાંતિ લાવીને જ રહેશે. શ્રીકૃષ્ણ પણ કર્તાભાવનું કે કર્મનું સર્જન કરતો નથી તેવી જ રીતે કર્મફળના યુવાન અર્જુનને એક રીતે તેના દેહમાં છુપાયેલ અનંત સામર્થ્યનો | સંયોગનું પણ તે નિમિત્ત નથી. પરિચય કરાવી તેને વારંવાર ઢંઢોળી રહ્યા છે. સર્વકર્માણિ સંન્યસ્ય વારંવાર તેનો જ ઉદ્દઘોષ કરી રહ્યો છે.

એ પ્રશ્ન ઊઠે છે કે શું આ ઉચ્ચ સ્તરે બધા પ્રાણી પહોંચી શકે છે. જયારે સ્ત્રષ્ટાએ એકોડહં બહુસ્યામિનું વ્રત લીધું ત્યારે તેમની પણ કલ્પના રહી હશે કે જીવ પોતાનું સહજ કર્મ કરતો રહે તથા સૃષ્ટિ શકે છે. કયાંક શ્રીકૃષ્ણ કહે છે કે આ સૃષ્ટિનું સંવર્ધન કરો તો કર્યાંક સંન્યાસ (આજનો કહેવાતો પાખંડથી ભરેલો)ની નિંદા કરે છે તથા વારંવાર આસકિત ત્યાગવાનું અને બધી કામનાઓ સંતાનોત્પાદનની સાથે મહત્ત્વાકાંક્ષાઓ દ્વારા આગળ વધવાની કામનાનું લક્ષ્ય છોડી દેવું જોઈએ ? આ પ્રશ્નનો ઉત્તર આપવા માટે ભગવાન આપણને આગળના શ્લોકો તરફ લઈ જાય છે. ત્રિગુણાતીત સૃષ્ટિના ક્રીડા-કિલ્લોલની ઝલક દર્શાવે છે. આગળનો ચૌદમો શ્લોક જોવો પડશે.

#### ન કર્તૃત્વં ન કર્માણિ લોકસ્ય સૂજતિ પ્રભુ : । ન કર્મફલ સંયોગં સ્વભાવસ્તુ પ્રવત્તિતે ॥

પરમેશ્વર સામાન્ય જનોના કર્તાપણાની, કર્મોની કે કર્મફળના સંયોગની પણ રચના કરતો નથી. આ કર્મફળ સંયોગનું કારણ નથી, વાસ્તવમાં આ તો પ્રકૃતિ જ છે, જે કાર્ય કરે છે, સ્વાભાવિક નિર્દેશ લઈએ કે આપણી અંદર બેઠેલા ભગવાન પાસેથી.

રીતે જ બધું થઈ રહ્યું છે.

સ્વભાવસ્તુ પ્રવતેતે

અર્થ પર જરા ધ્યાન આપવું પડશે. પરમાત્મસત્તા આપણી અંદર અહંભાવ, કામોદ્વેગ અને વિભિન્ન પ્રકારની વાસનાઓ પેદા કરતી નથી. આપણા કર્મો જે પ્રાકૃતિક ઈચ્છાઓને આધીન હોય છે, તેમનો નિયંતા, કર્તાહર્તા પરમેશ્વર જ છે. આપણી મશીનરૂપી કાર કે કોમ્પ્યુટરમાં જો ઈંધણ છે, પાવર છે, તે ચાલે છે તો તેનું યુવાનો માટે આજે જેટલું અનુકૂળ વાતાવરણ છે તેટલું ક્યારેય|કારણ પરમાત્મા છે એ સુનિશ્ચિત છે, પરંતુ તેને કેવી રીતે ચલાવવામાં આવે, ક્યાં જવું જોઈએ, કઈ દિશામાં જવું જોઈએ તથા ઉપકરણનો ઉપયોગ કેવી રીતે અને કેવા કાર્યોમાં કરવામાં આવે, તેકામ પરમાત્માનું નથી. શ્રીકૃષ્ણની આ વાત ખૂબ ગહન નથી. જયાં સુધી વિદ્યુતશકિત આર્મેચરમાં પ્રવાહિત નહિ થાય જગદીશ્વર-તે પરમપિતા પરમાત્મા જ આપણા સૌની અંદરની

મુકિતનો પંથ

આપણા દ્વારા કોઈ સાર્; કાર્ય થઈ જાય, તો આપણે પોતાને જયારે ગીતા વારંવાર અહંભાવ અને તેના પર કેન્દ્રિત|શ્રેય આપીએ છીએ, જયારે તે કાર્ય જગદીશ્વરની કૃપાથી આ કામનાઓનો ત્યાગ કરીને સેવા-સાધના તરફ પ્રેરિત કરે છે, તો|સચેતન જીવ દ્વારા પ્રકૃતિ પર આરુઢ થઈને પૂર્ણ થયું છે. જયારે કોઈ ખોટું-અનૈતિક કાર્ય થઈ જાય ત્યારે આપણે વિધિનું વિધાન અથવા કોઈ બીજા પર દોષ ઢોળી દઈએ છીએ. હકીકતમાં અનંત ચૈતન્યમાં વિરાજમાન એ પ્રભુસત્તા આપણા કાર્યોથી નિરપેક્ષ વધારતો રહે. કોઈના પણ મનમાં પરસ્પર વિરોધાભાસ જાગી ∫છે. આપણી ખરાબ ટેવો અને વ્યસનો વગેરે માટે પણ આપણે પોતાને નિર્દોષ માનીએ છીએ, જયારે આપણે સ્વયં કર્તા છીએ. સાચી વાત તો એ છે કે આપણા પૂર્વજન્મનાં અર્જિત કર્મ સંસ્કાર જ વર્તમાન જન્મમાં પ્રારબ્ધ રૂપે પ્રકટ થયાં છે. આ સંસ્કાર ત્યજીને માત્ર સેવાધર્મ અપનાવવાનું કહે છે. તો શું માનવીએ|કર્મબીજ છે અને પ્રકૃતિની જેમ આ પણ નિગુણમય સત, રજ, તમ ગુણોથી યુકત છે. સમર્પણયોગથી, ગુરૂની કૃપાથી તથા તપશ્ચર્યાદિ-જ્ઞાનના સંચયથી આ પ્રારબ્ધોને ખૂબ મોટા પ્રમાણમાં કાપી શકાય છે, પરંતુ એ માટે આપણું નિયંત્રણ પ્રભુના હાથમાં સોંપવું પડશે, જે ચેતનાના સ્ફક્ષિંગની જેમ આપણી અંદર તથા નિખિલ બ્રહ્માંડમાં વ્યાપેલો છે. દરેક વ્યકિત તેના કર્મોને અનુરૂપ જ શરીર ધારણ કરીને પોતાના સંસ્કારોની દિશા અનુસાર કાર્ય કરે છે, કર્મ કરતી જાય છે. કર્મોનો નાશ થતો રહેવાથી પોતાના સ્વરૂપનું જ્ઞાન થતું જાય છે, જે અંતે આપણને મુકિત તરફ લઈ જાય છે. એ આપણા પર છે કે આપણે અવિદ્યારૂપી પ્રકૃતિ પાસેથી



## આ વસંત પર્વ પર કંઈક વિશેષ જવાબદારી - કંઈક અપેસાઓ ! આપણે સક્રિય સાધક બનીએ તેમજ સંગઠનને સશક્ત બનાવીએ.

જેમ જેમ ઠંડી જતી જાય છે. મોસમમાં હલ્કી ગુનગુની ગરમાહટ આવવા લાગે છે. આજે તો ૠતુ વિપરીતતાને કારણે આખા સંસારનું મોસમ ફેરવાઈ ગયું છે. પરંતુ એ એક શાશ્વત સિધ્ધાંત છે કે હેમંતની ઠઠરતી ઠંડીને માત્ર વસંતનું આગમન ભગાડે છે તથા ચારેબાજુ વાતાવરણ સક્રિયતાથી-ઉલ્લાસથી ભરાઈ જાય છે. આ મહિને ૬ ફેબ્રુઆરીએ વસંત પંચમીનું પાવન પર્વ છે. આ આપણા પરિવારનો સૌથી મોટો તહેવાર છે. એ યુગ શક્તિ ગાયત્રી પત્રિકાના પાઠકો માટે પોતાના આરાધ્ય સત્તાના આધ્યાત્મિક જન્મ દિવસનું પ્રતીક છે. એ દિવસે આજથી ૭૭ વર્ષ પૂર્વ પરમ પુજય ગુરુદેવને અખંડ દીપકની જ્યોતિમાં પોતાના આરાધ્ય સત્તા-સૂક્ષ્મ શરીરધારી ગુરૂ શ્રી સર્વેશ્વરાનંદજી મહારાજના દર્શન થયા હતા. આ દિવસને મિશનનો જન્મ દિવસ માનવામાં આવે છે. જ્યાંથી યુગ નિર્માણ પરિવારે જન્મ લીધો તથા એક લાંબી યાત્રા કરીને તે અહીંયા સુધી આવ્યું છે.

વસંતના આગમનની સાથે પ્રકૃતિ એક નવા શણગારથી ભરાઈ જાય છે. પાનખર સમાપ્ત થઈ જાય છે. ઠૂંઠા બની ગયેલા વૃક્ષ પાંદડા-ફલોથી સજાઈ જાય છે. પૃથ્વી પીળા રાયડાનો શૃંગાર ઓઢી મલકાતી દેખાય છે. સાચા અર્થોમાં પ્રકૃતિનો આ દિવસોમાં પોતાનો આંતરિક ઉલ્લાસ ઉભરાય છે. વન સંપદા પર યૌવનનો આવેગ છવાઈ જાય છે. એટલું જ નહિ પ્રાણીઓની અંદર પણ એક અભિનવ હલચલનો સંચાર થવા લાગે છે. કોયલો કલરવ કરે છે-ભમરાઓ ગણગણાટ કરે છે અને દરેક જીવધારી એક ઝણઝણાટીનો અનુભવ કરે છે. મનુષ્યની અંદર પણ ઉત્સાહ-ઉલ્લાસ-ઉમંગ ઉભરાવા લાગે છે તે પરંપરાગત જીવનથી ઉપર કંઈક આગળ વધવા, કંઈક કરી બતાવવા માટે સક્રિય થઈ જાય છે. ચેતનાત્મક પ્રગતિ પણ થવા લાગે છે.

આ પર્વ વિદ્યાની દેવી-કલાની દેવી સરસ્વતીના

શુભાગમનનું પણ પર્વ છે. આ દિવસે ધરતી પર વિદ્યા-બુધ્ધિનું, જ્ઞાન-સંવેદનાનું, કલા-સુરુચિનું અનુદાન મનુષ્યને પ્રાપ્ત થયું હતું. આ અવસરે સરસ્વતી પૂજન જે કરવામાં આવે છે, તે એ દર્શાવે છે કે જીવનને વ્યવસ્થિત, સંસ્કારિત, કલાત્મક રીતે જીવવું જોઈએ. યુગ નિર્માણ અભિયાન, નવ નિર્માણ આંદોલનના શ્રીગણેશ થવાના કારણે આ પર્વ સોનામાં સુગંધ જેવો તહેવાર બની ગયો છે.

મહાકાલ ભગવાનની રથયાત્રા ૧૪-૧-૨૦૦૩ ' એ નાસિકથી આરંભ થઈ ચાંદવડ, ધુલે, શિરપુર, સેંધવા, ધામનોદ, ઇદોર, ઉજજૈન, દેવાસ, શાજાપુર, રાજગઢ કુંભરાજ, ગુના, શિવપુરી, 🖁 ઝાંસી, ડબરા, ગ્વાલિયર, મ્રેના, ધૌલપુર, આંવલખેડા, આગરા, મથુરા, ફરીદાબાદ, નોયડા, ગાજિયાબાદ, મોદીનગર, મેરઠ, મુજફફરનગર થઈ ૧૩-૨-૨૦૦૩ના સાંજે હરિદ્વાર પહોંચશે. એમાં ૭૫૦ કિલોગ્રામના મહાકાલેશ્વરનું જ્યોતિર્લિંગ બિરાજમાન છે. સાથે પાંચ વાહનોનો કાફલો પણ ચાલશે. પ્રાણ પ્રતિષ્ઠા ૧ માર્ચની 🖁 પ્રાત:વેળામાં મહાશિવરાત્રિના દિવસે દેવ સંસ્કૃતિ વિશ્વ વિદ્યાલય ગાયત્રીકુંજના કેન્દ્ર સ્થળે થશે.

પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવે પણ પાર્થિવ કાયાવાળા જન્મ ( આસો વદ તેરસ સંવત ૧૯૬૭)ને મહત્વ નથી આપ્યં. તેઓ પોતાના આધ્યાત્મિક જન્મદિવસ વસંત પર્વને જ માનતા રહ્યા. જે ૧૮મી જાન્યુઆરી (સંવત ૧૯૮૨) સનુ ૧૯૨૬ ની પાવન વેળામાં તેમના માટે ક્રાંતિકારી પરિવર્તન લઈ આવ્યું. એ દિવસે તે દરેક વર્ષનો પોતાનો કાર્યક્રમ નિર્ધારિત કરતા રહ્યા. દરેક પરિજનની ઊપર દિવ્ય પ્રેરણાઓના પ્રકાશ કિરણોને અવતરિત થવાની પ્રક્રિયાને ગતિશીલ થતા માન્યા છે. દરેક વસંત તેનો પરિચય આપનાર છે. પંદર વર્ષની ઉંમરમાં પોતાના ચોવીસ લાખના ચોવીસ મહાપરશ્વરણોનો શભારંભ-અખંડ જયોતિ પત્રિકાનું પ્રકાશન-ગાયત્રી તપોભૂમિનો શિલાન્યાસ-સહસ્ત્રકંડી ગાયત્રી મહાયજ્ઞનો સંકલ્પ-વેદોના અનુવાદનો શ્રીગણેશ-યુગ નિર્માણ યોજના, યુગ શક્તિ ગાયત્રી પત્રિકાઓનો પ્રારંભ-યુગ નિર્માણ વિદ્યાલયનું સંચાલન, યુગ નિર્માણ પ્રેસની સ્થાપના, અખિલ વિશ્વ ગાયત્રી પરિવારનો શુભારંભ, શાંતિકુંજની સ્થાપના, કન્યા સત્રો તથા નારી જાગરણ સંમેલનોની શૃંખલાનો પ્રારંભ, બ્રહ્મવર્ચસ્ શોધ સંસ્થાનની સ્થાપના, શક્તિપીઠોના નિર્માણનો સંકલ્પ, ગાયત્રી જ્ઞાનપીઠ અમદાવાદના નિર્માણનો નિશ્વય તથા સુક્ષ્મીકરણ સાધના નો શુભારંભ જેવા કેટલાક ઘટનાક્રમ એવા છે જે વસંત પર્વથી આરંભ થયેલા મનાય છે. દરેક મંગળ કાર્યનો શભારંભ આ વસંત પર્વના દિવસે અખંડ દીપક ની પ્રકાશ ઊર્જા તથા સંરક્ષણમાં થયો છે. જે હાલના દિવસોમાં શાંતિકુંજ ગાયત્રી તીર્થમાં નિરંતર પાછલા ૭૭ વર્ષીથી પ્રજજવલિત છે તથા કીર્તિમાનોનો સાક્ષી છે.

શાંતિકુંજનું અંત: ઊર્જા જાગરણ સત્ર કેબ્રુઆરી ૨૦૦૩ માં હવે ૯ થી ૧૩, ૧૪ થી ૧૮, ૧૯ થી ૨૩ તથા ૨૪ થી ૨૮ તારીખોમાં તથા માર્ચમાં ૧ થી ૫, ૬ થી ૧૦, ૧૧ થી ૧૫, ૧૬ થી ૨૦, ૨૧ થી ૨૫ તથા ૨૬ થી ૩૦ ની તારીખોમાં સંપન્ન થશે. ફેબ્રુઆરીમાં વસંત ના કારણે પહેલા આઠ દિવસ ખાલી રાખ્યા છે. એ પ્રિલમાં નવરાત્રિ શિબિર છે. બાદમાં ઓગષ્ટથી જ શુંખલા આરંભ થશે. જલ્દી આવેદન પત્ર શાંતિકંજ હરિદ્વાર-૨૪૯૪૧૧ ના સરનામે મોકલવા તથા નિયમાવલી મંગાવી લેવી.

આ વર્ષના વસંત પર્વની સક્રિયતાનું માપદંડ શું હોય એ આપણે બધાએ મળીને અત્યારથી વિચારવાનું છે. આ વર્ષ આ ચાર રૂપોમાં આપણા ઉલ્લાસના પ્રકટીકરણના રૂપમાં મનાવવો જોઈએ.

- (૧) પૂજ્યવર ની જેમ આત્મબોધ તથા આત્મોત્કર્ષ માટે વધુ ગાઢ ચિંતન-મનન. સાધના ને વધારે પ્રખર બનાવવી તથા પોતાની વ્યક્તિગત ઉપાસનામાં વધુ એકાગ્રતા લાવી વધુ આત્મમંથન કરી જીવન સાધનાને નિખારવી.
- (૨) પોતાના ઉલ્લાસના પ્રતીક રૂપમાં પોતાના સ્થાન, શક્તિપીઠ, પ્રજ્ઞા મંડળ અથવા શાખા કાર્યાલય પર કોઈ ને કોઈ નાના આયોજન રાખવા. દીપ યજ્ઞ પણ થઈ શકે છે તથા જ્ઞાન અવતરણ પર્વના પ્રતીક રૂપે એક પ્રબુધ્ધ સમુદાયની ગ્રોષ્ઠી પણ થઈ શકે છે. જગા જગાએ યુગ શક્તિ ગાયત્રી પત્રિકાના પાઠકો યુગ નિર્માણ સંમેલન નું આયોજન કરે. લાલ મશાલના ચિત્રને ગુરુસત્તાના ચિત્ર સાથે સ્થાપિત કરી જ્ઞાનયજ્ઞને સતત ચલાવવાનું આશ્વાસન આપવં. આ કાર્ય સ્થાનિક સ્તરે જ કરવાનું છે, કેન્દ્રથી ગાયત્રી તપોભૂમિ કે શાંતિકુંજથી ટોળી બોલાવીને કરવાનું નથી.
- (૩) યુગ શક્તિ ગાયત્રી તથા અખંડ જયોતિ (હિન્દી તથા અંગ્રેજા) પત્રિકાના પાઠકોની સંખ્યામાં વધારો કરવો. આજે આપણે જેટલા છીએ, તેનાથી પાંચ નહીં તો બે ગણા વધવા જોઈએ. યુગ શક્તિના લેખોમાં પાછલા એક વર્ષથી થયેલ પરિવર્તન ને બધાએ જોયું છે. એને હવે વધુ રોચક બનાવીશું. એ પ્રત્યક્ષ રૂપે ગુરુ ચેતનાની પ્રાણ શક્તિની સંપાદિકા છે. એના પાઠક જેટલા વધશે એટલો જ મિશનનો પ્રકાશ આજે છવાયેલ ભ્રાંતિઓ મિટાવશે.
- (૪) સાધના સંગઠન સશક્તીકરણ વર્ષમાં ગાયત્રી મંત્રલેખન સાધનાથી લઈ ઓછામાં ઓછા બે આંદોલનો ને પોતાના હાથમાં લઈ ગતિશીલ કરવા તથા જોનની સાથે જોડાઈને વ્યવસ્થિત રીતે એના મુખ્ય કેન્દ્ર (અમદાવાદ, ગાંધીધામ) તથા ઉપકેન્દ્ર (વલસાડ, સુરત, વડોદરા, વાંકાનેર. અમરેલી, જામનગર, મહેસાણા, ભુજ તથા ડીસા-પાલનપુર) વગેરેને વધુ સક્રિય બનાવવા. આ વર્ષે સંગઠનાત્મક પ્રયાસ એટલો વધુ ગતિશીલ થઈ જાય કે આપણે એક રૂપતાથી બંધાયેલ પ્રતિબધ્ધ દેખાવા લાગીએ. કેન્દ્ર ના પ્રતિનિધિ આ બંને મખ્ય કેન્દ્રો પર બિરાજમાન હશે તથા સ્થાનીય શક્તિપીઠોના સમય દાનીઓનું પ્રશિક્ષણ કરશે. એક વર્ષમાં તે પરિણામ સામે

આવશે.જેનાથી મિશનની શક્તિ દેખાવા લાગશે. ઉત્સવોની ઉજજવણીની જય-જયકાર કરતાં હવે વ્યવસ્થિત તંત્રના નિર્માણને વધુ મહત્ત્વ મળવું જોઈએ. આ વર્ષ ગાયત્રી જ્ઞાનપીઠ તથા શાંતિકુંજ બંનેના પ્રયાસથી જગા-જગાએ સાહિત્ય વિસ્તાર કેન્દ્ર પણ આરંભ થઈ રહ્યા છે. વલસાડ તથા સુરતથી તેનો શુભારંભ થઈ ગયો છે.

વસંત ઉલ્લાસનું-સક્રિયતા નું પ્રતીક છે. આ પર્વના દિવસે એ ઉત્સાહ પણ મનમાં ઉદ્ભવવો જોઈએ કે આપણે કેટલી વધુ જગ્યાએ પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવ ના સાહિત્યની સ્થાપના કરી શકીએ છીએ. યુગ ચેતના સાહિત્યની નાની-નાની પુસ્તિકાઓના રૂપમાં પ્રકાશન થયું છે. હિંદી તથા ગજરાતીમાં છપાયેલ આ પુસ્તકોએ બહુ વ્યાપક વિચારકાંતિ કરી છે. આપણે એ બધાને જે મૂળ કિંમતે છપાઈ છે તેને જગા-જગાએ જ્ઞાન પ્રસાદ ના રૂપમાં વહેંચી શકીએ છીએ. નાના-મોટા પુસ્તકો, "ૠષિ ચિંતનના સાન્નિધ્યમાં" તથા વાડુમયના વિભિન્ન ભાગ અથવા સંપૂર્ણ વાડ્મય પણ સ્થાપિત કરી શકાય છે. ગુજરાતી વાડ્મય ના પુરા સત્તર ભાગોનું સંસ્કરણ જલ્દી પ્રકાશિત થઈ રહ્યું છે. આ સંકલ્પ જ્ઞાન અવતરણ ના પાવન પર્વ નો મૂળ આધાર બની શકે છે.

હૈદરાબાદ, બેંગલોર, કોલકત્તા, ચેન્નાઈ, વગેરે મહાનગરોમાં તથા વિદેશમાં રહેનાર આપણા પ્રવાસી ભારતીય પણ નિત્ય યુગ શક્તિ મંગાવે તથા વંચાવે છે. તેમનો પ્રયાસ એ હોવો જોઈએ કે તે નવા સદસ્યોને જોડે. વધારાની પત્રિકા મંગાવી વંચાવે. તે પોતાની આસપાસના પરિજનોને પોતાની ત્યાંની ભાષામાં દેવ સંસ્કૃતિ વિશ્વ વિદ્યાલય, ગાયત્રી તીર્થ તથા ગાયત્રી તપોભૂમિમાં ચાલી રહેલ ગતિવિધિઓની જાણકારી આપે. એનાથી મિશન નવી વ્યક્તિઓમાં ફેલાશે.

સાધના સંગઠન સશક્તીકરણ વર્ષના અંતર્ગત સંગઠનાત્મક સક્રિયતા તથા વ્યવસ્થિત ક્રિયા-કર્મો સિવાય એ પણ છે કે આપણે ઓછામાં ઓછા કોઈ પણ બે આંદોલન આ વર્ષ સાધનાની ધરી પર લઈને ગતિશીલ કરીએ. શિક્ષા, સ્વાસ્થ્ય, સ્વાવલંબન, પર્યાવરણ સંરક્ષણ, નારી જાગરણ, કુરીતિનો સામનો તથા વ્યસન મુક્તિની ક્રાંતિઓમાંથી કોઈ

બે આ વર્ષે પરિપૂર્ણ અવસ્થામાં આવી જાય. ૨૦૦૪માં બીજા બે તથા અંતિમ ૨૦૦૫માં ફરીથી બે આંદોલન લઈ આપણે પોતાની સક્રિયતાને પૂર્ણતા સુધી પહોંચાડી શકીએ છીએ. ભારતીય સંસ્કૃતિ જ્ઞાન પરીક્ષા તથા મંત્રલેખનથી લઈ નવરાત્રિ સાધના તો આપણા સૌની સામૂહિક ભાગીદારી છે. આંદોલનમાં આનાથી વધારે ગતિશીંલતા આવવી જોઈએ તો જ આપણે ગુરુસત્તા ની નજરમાં પ્રમાણિક ગણાઈશું. વસંત પર્વ આત્મ ચિંતન તથા પોતાની જીવન સાધના ને માપવાનું પર્વ છે. આ પર્વે બધા પરિજન કેવળ સાધનાત્મક દષ્ટિએ નહીં, પરંતુ પોતાના સંગઠનની સક્રિયતા ના સ્તરે-જ્ઞાનયજ્ઞ તથા આંદોલનોને ગતિમાન બનાવવાના સ્તરે ઘેરું મંથન કરે, ગુરુસત્તાના અનુદાનોને મેળવવાના પ્રયાસ કરે તથા તેમને થશે કે તેમને ઘણા અનુદાન સહેજમાં જ મળી રહ્યા છે. સર્વે પાઠકો-પરિજનો ને વસંત પર્વ ની ભાવભરી શુભકામનાઓ.

# 

ગાયત્રી તપોભૃમિ, મથુરામાં નવ દિવસીય

અનુષ્ઠાન પ્રારંભ

વર્તમાન સમયમાં મહામારી, મહાયુધ્ધ, ભૂકંપ, ત્રે
તોફાન જેવાં અનેક કારણોથી પ્રત્યેક માનવ તર્મા પીડીત છે. અંતરિક્ષમાં પણ ભયાનક હલચલ છે તેને શુધ્ધ કરવા-મનુષ્યમાં સત્ પ્રવૃત્તિ વધારવા અપધાત્મિક પ્રયત્ન રૂપે ગાયત્રી ઉપાસના ખૂબ જ જરૂરી છે.

દ ફેબ્રુઆરી વસંત પર્વથી ગાયત્રી વ્રયંભા આરંભ થઈ ગઈ છે. દરેક સત્રમાં ૧૫૦ ત્રુપે સાધકોની જ હાલ વ્યવસ્થા છે. શાંતિકુંજ તથા દ્રાયાના કાર્યકર્ત્તા મળીને તેને ચલાવશે. દર મહિને ૬ થી ૧૪. ૧૬ થી ૨૪ તથા ૨૬ થી ૪

મહિને ૬ થી ૧૪, ૧૬ થી ૨૪ તથા ૨૬ થી ૪ તારીખોમાં આ સત્ર ચાલશે. જેમણે ભાગ લેવો હોય તે ગાયત્રી તપોભુમિ મથુરાના શિબિર વ્યવસ્થા વિભાગથી પત્રાચાર કરે. સ્વીકૃતિ મેળવ્યા બાદ જ શિબિરનો લાભ

### ભામાશાહો, ખીસકોલીઓને ભાવભરી વિનંતી

આત્મીય અનુરોધ

પ્રકાશન તંત્ર ને મજબૂત બનાવો-ગુરુદેવ ના વિચારો જન-જનસુધી પહોંચાડો

સંગઠન ના આધારે જ બધા શ્રેષ્ઠ કાર્ય નભી શકે છે. પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવે ભવન બનાવતા પહેલા દેવમાનવો નુ એક સંગઠન બનાવ્યું, જેનું નામ ગાયત્રી પરિવાર રાખ્યું દેવમાનવોના નિર્માણની, કાર્યકર્તાઓના વ્યક્તિત્વ સુધાર-દોષ નિવારણની આ પ્રક્રિયા અવિરત રૂપે ચાલી રહી છે. ૧૯૨૬ની વસંત પંચમી ૧૮ જાન્યુઆરીએ અખંડ દીપ પ્રજજવલિત કરવામાં આવ્યો. વાસંતી ઉલ્લાસ આપણી ગુરુસત્તાના માધ્યમથી કંઈક એવો આવ્યો કે તે "એકો કહં બહુસ્યામિ" ની માફક એકથી અગણિતમાં વધતો ગયો. આજે એમના અંગ-અવયવોની માફક એક વિશાળ સમુદાય ગાયત્રી તપોભૂમિ, અખંડ-જયોતિ સંસ્થાન તથા યુગ તીર્થ શાંતિકુંજ, હરિદ્વારના રૂપે બન્યો. આ ભવન પછીથી બન્યા, પહેલા કાર્યકર્ત્તા તૈયાર થયા. સાધક બન્યા તથા સંગઠનમાં બંધાઈ ગુરુસત્તાની ચારેબાજ્ એકત્ર થતા ગયા.

૬ ફેબ્રુઆરી ૨૦૦૩ વસંત પર્વનો દિવસ આપણા માટે સાધનાની ધરી પર સંગઠિત થઈ પોતાને વધ મજબૂત-સશક્ત બનાવવાનો સંદેશ લઈને આવ્યો છે. મા સરસ્વતીના રૂપે એ જ્ઞાનના અવતરણનું પણ પર્વ છે. આ જ્ઞાન કલા-સંવેદનાથી ભરેલું હોઈ, માનવ માત્ર પર ઉતર્યું, એના કારણે મનુષ્ય નર-પશુ નહીં દેવમાનવ બન્યો. હજી ભટકેલ દેવતા છે, પરંતુ મોડા-વહેલા તે દેવમાનવ બનશે જ તથા સંગઠિત થઈ પાછો સતયુગ લાવશે. જ્ઞાનના અવતરણના આ પર્વે એક અભિનવ શરૂઆત થવા જઈ રહી છે. <u>ગાયત્રી</u> તપોભુમિ, મથુરા તથા શાંતિકુંજ, હરિદ્વાર મળીને એક પ્રકાશન તંત્ર ઊભું કરી રહ્યા છીએ. સંપાદન, લેખન તથા વૈચારિક માર્ગદર્શન શાંતિકુંજનું રહેશે પણ બધું સાહિત્ય ગાયત્રી તપોભુમિ, મથુરાથી પ્રકાશિત થશે. અખંડ જ્યોતિ (હિન્દી તથા અંગ્રેજી ) તથા વાડ્મયને છોડી વેદ, ઉપનિષદ, દર્શન સહિત યુગ ચેતનાને લગતું સાહિત્ય હવે ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરાથી છપાશે તથા ત્યાંથી જ વિભિન્ન સાહિત્ય વિસ્તાર કેન્દ્રો તથા જોનલ કેન્દ્રોના માધ્યમથી વિતરિત થશે. આ વ્યવસ્થા શાંતિકુંજ તથા ગાયત્રી તપોભૂમિના બંને તંત્રોના મંડળે મળીને સામૂહિક

રૂપે બનાવી છે. આ વ્યવસ્થાથી પાઠકો, પરિજનોને સુવિધા તો થશે જ, સાહિત્ય દેશના ખૂણે-ખૂણામાં વ્યવસ્થિત રીતે પહોંચી શકશે. પછી અન્ય ક્ષેત્રીય ભાષાઓનું પ્રકાશન પણ અહીંયાથી કરવાની યોજના બની છે.

આ કાર્ય માટે સૌથી મોટી જરૂર મુદ્રણ માટે કેટલાક નવા યંત્રોની છે, જે પ્રાપ્ત થવા પર જ સાહિત્ય વધુ થઈ શકશે. અત્યારે તપોભૂમિ પાસે માત્ર સીમિત સાધન છે. કોઈ પણ સ્થિતિમાં ગુણવત્તાના સુધાર તથા કવોલીટી પ્રીટીંગ-બાઈડીંગ માટે એક ચાર રંગોનું ઓફસેટ મશીન તથા બાઈડીંગ મશીનો તેમજ બીજા યંત્રોની જરૂર છે. જે રીતે સાહિત્ય કેન્દ્રો વધ્યા છે (હાલમાં ૪૫ છે.) બીજા વધી રહ્યા છે. આ યંત્રો આવવાથી તે દબાણ પૂરી રીતે ઉઠાવી લઈશું. આ બધી વ્યવસ્થા માટે લગભગ રૂા. બે કરોડનો ખર્ચ છે. એકવાર પૈડું ફરશે તો પ્રવાહ બરોબર ચાલશે. આ પ્રારંભિક ફાળો ભેગો કરવાની જરૂર છે. પ્રકાશન તથા વિતરણ તંત્રની એકરૂપતા થઈ જવાથી પરિજનોને કેટલી સુગમતાથી પૂજ્યવરના જ્ઞાનરૂપી શરીરથી સાક્ષાત્કાર થઈ શકશે, એ સહેજમાં સમજી શકાય છે.

અમારા પરિજન ભાવનાશીલ છે અને પ્રાણવાન પણ છે. ટીપે-ટીપે સરોવર ભરાય એ ઉક્તિ સાચી છે, પણ એની રાહ જોઈએ તો સમય નીકળી જાય. પ્રકાશન તંત્રને મજબૂત બનાવવા માટે ભામાશાહ, સુપ્રિયા તથા ખીસકોલી સ્તરના બધા પ્રાણવાન સાધકોને વિનંતી કરવામાં આવે છે કે તે ઉદાર મને અંશદાન આપે તથા વિદ્યા વિસ્તારના પુણ્ય પ્રયોજનમાં ભાગીદારી કરે. આ રકમ શક્તિપીઠ સ્તરે એકત્ર કરી, જનપદ સમન્વય સમિતિ કે પ્રજ્ઞા મંડલ સ્તરે એકત્ર કરી યુગ નિર્માણ યોજના ટ્રસ્ટ, ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરા મોકલશો. ૮૦ જી ના અંતર્ગત છુટ મળશે. હવે એ અનિવાર્ય બની ગયું છે કે આ તંત્ર જલ્દી ઊભું થાય. વાસંતી ઉલ્લાસમાં જે સંકલ્પ લેવાશે, તે નિશ્ચિત દેવી અનુદાન પરિજનોને અપાવશે.

## ચુગ નિર્માણ સમાચાર

વલસાડ-ગાયત્રી પરિવાર પ્રજ્ઞા સંગઠનના સક્રિય પરિજનોના પ્રયત્ન અને શ્રધ્ધા, નિષ્ઠાથી સાહિત્ય વિસ્તાર હેતુ ''ગાયત્રી ચેતના કેન્દ્ર'' ૧૦૧ સંગીતા એપાર્ટમેન્ટ ખાતે ૧ જાન્યુઆરીએ નૂતન પ્રારંભ થયેલ છે. શાંતિકુંજના સમર્પિત કર્મઠ આ. વિરેશ્વરજી ઉપાધ્યાય અને ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરાના સમર્પિત આ. દ્રારકાપ્રસાદ ચૈતન્યજીએ સાહિત્ય વિસ્તાર પટલનું ઉદ્ઘાટન કર્યું.

સાજે પાંચ વાગે પૂ. ગુરૂદેવ રચિત તમામ પુસ્તકોનું પ્રદર્શની રૂપે ઉદ્ઘાટન ભારત સરકારના ઉદ્યોગ અને જાહેર સાહસના રાજ્ય કક્ષાના મંત્રી ડૉ. વલ્લભભાઈ કથિરીયાએ કર્યું. તેમણે આ પ્રસંગે જણાવ્યું કે ગાયત્રી પરિવાર દ્વારા વ્યક્તિ નિર્માણ પછી પરિવાર નિર્માણ અને તેના દ્વારા સમાજ નિર્માણના થઈ રહેલ પ્રયત્ન પ્રશંસનીય છે. આવા સારા પ્રયત્નોનો પ્રચાર-પ્રસાર આખા વિશ્વમાં થાય અને ભારત જગદ્ગુરૂ બને એવી શુભેચ્છા પાઠવી. આ પ્રસંગે વલસાડના ધારાસભ્ય શ્રી દોલતભાઈ અને ગણમાન્ય વ્યક્તિઓની ખાસ હાજરી હતી.

કેન્દ્રના સમર્પિત વ્રતધારી આ વિરેશ્વરજી અને આ. ચૈતન્યજીએ જણાવ્યું કે પૂ. ગુરૂદેવ વ્યક્તિ નહિ વિચાર હતા અને તેમના વિચારોની સેવા જ ભગવાનની સેવા છે. આ કેન્દ્ર દ્વારા ગુરૂદેવના વિચારો ઘરે-ઘરે પહોંચે એવી અપેક્ષા અને શુભેચ્છા પાઠવી. આ પ્રદર્શનીનો લાભ વલસાડની તમામ જનતા ઉપરાંત સ્કલ-કોલેજના બાળકોએ લીધો. વલસાડ ગાયત્રી ચેતના કેન્દ્રના પરિજનોની શ્રધ્ધાની બધાએ મુક્ત કંઠે પ્રશંસા કરી.

હૈદ્ધરાબાદ–ડૉ. સાહેબે સન્ ૨૦૦૫ કન્યા કુમારીમાં અશ્વમેધ સ્તરના વિરાટ આયોજનની ઘોષણા કરતાં દક્ષિણ ભારતમાં મિશન વિસ્તારની ગતિ-વિધિએ ગતિ પકડી છે. આ ક્વિશાળ કાર્યક્રમ પૂર્વ ૨૪ સ્થાને ૧૦૮ કુંડીય યજ્ઞ આયોજન, દિપયજ્ઞ દ્વારા મંથન શરૂ થઈ ગયેલ છે. વિજયવાડા કેન્દ્ર ઉપર શ્રી દિનેશભાઈ પટેલ, ચંદુભાઈ મારવાડી, ઈન્દ્રવદન પંચોલી સમયદાન દ્વારા પ્રચાર-પ્રસાર કરી રહેલ છે.

સુરત સુરત જીલ્લાની સમર્પિત શિષ્યા કુ. દેવીકાબેન પટેલ પૂ. ગુરૂદેવના વિચારો જ્ઞાનયજ્ઞ દ્વારા ઘરે-ઘર |

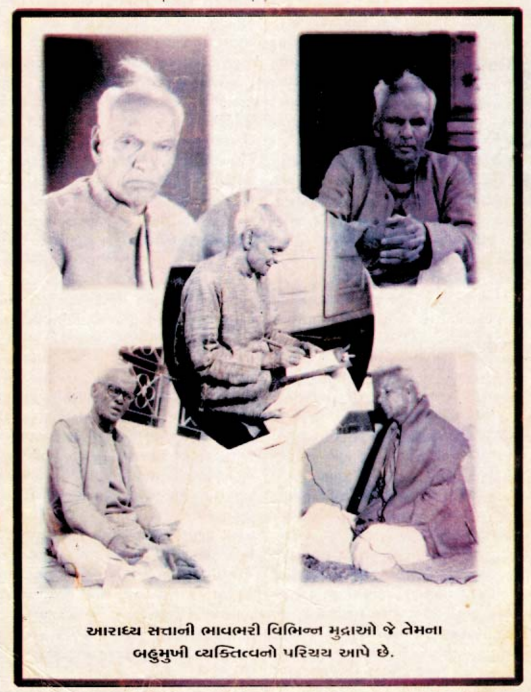
પહોંચાડવા નિરંતર પ્રયત્નશીલ છે. હાલમાં જ પોતાની નારી શક્તિને જાગ્રત, સંગઠિત કરી ૨૪ ઓજીવન અને ૨૫૧ વાર્ષિક સદસ્ય આ પત્રિકાના બનાવેલ છે. વસંત પર્વ પ્રસંગે પૂ. શ્રીના ચરણોમાં આવી શ્રધ્યાંજલિ અગ્રસર ગણાશે.

વડોદરા–મથુરા દ્વારા સુવર્ણ જયંતિ વર્ષની ઘોષણા નિમિત્તે મંત્રલેખન આંદોલન અંતર્ગત હરણી, કારેલીબાગ શાખાના ૩૩ સ્વાધ્યાય કેન્દ્રો દ્વારા ૨૪૦૦-મંત્રલેખન લખાવવાનો સંકલ્ય પરિપૂર્ણ કરેલ છે. તદ્ ઉપરાંત ભરતભાઈ ત્રિવેદી દ્વારા શાળાઓમાં વિદ્યાર્થીઓ પાસે ૨૪૦૦ મંત્રલેખનનો સંકલ્પ લેવાયેલ તે પણ પરિપૂર્ણ થયેલ છે. સપ્તસત્ત્રી કાર્યક્રમ અંતર્ગત સર્વ રોગ નિદાન ક્રેમ્પ શ્રી સ્વામી નારાયણ મંદિર (વડતાલ તાબાનું) કારેલીબાગ વડોદરાના પૂ. શ્રી જ્ઞાનજીવનદાસજી (કુંડળના) આશીર્વાદથી ગાયત્રી પરિવારની શાખાને વિના મુલ્યે આવા કેમ્પો કરવા માટે મફત દવાઓ આપવા માટે તૈયારી બતાવી છે.

મથુરામાં સંકલ્પ સમારોહ કાર્યક્રમ અંતર્ગત શરદપૂર્ણિમાના દિવસે સાંજે દીપયજ્ઞ કરવામાં આવ્યો. દીપ પ્રાગટ્ય કરી સંકલ્પોને દોહરાવવામાં આવ્યા તથા મુખ્ય અતિથિ વિશેષ પ્રસિદ્ધ રામાયણ કથાકાર ગીતાબા ગઢવી દ્વારા દીપ પ્રગટાવવામાં આવ્યો તથા તેમની ઓજસ્વી વાણીમાં ૫. પૂ. ગુરુદેવના શ્રેષ્ઠ વિચારોનો પરિચય કરાવી મહિલા જાગૃતિ તરફ દિશા-નિર્દેશ કર્યો તથા ગાયત્રી મહામંત્ર કરવા માટે સંદેશો પાઠવ્યો. નારી જાગરણ અંતર્ગત વિશેષ સંદેશો આપવામાં આવ્યો. મહિલા મ્યૂ. કાઉન્સીલર્સ શકુંતલાબેન મહેતાએ પણ નારી જાગરણ પર પ્રકાશ પાડી નારી સંગઠિત બની સત્ કાર્યો કરવા સ્ચન કર્યું.

કરલી– ગાયત્રી પરિવાર કરલી શાખા દ્વારા ''મોટા બાવન કડવા પાટીદાર સમાજ'' નો સમૂહ લગ્ન પ્રસંગ યોજાયો હતો. સમાજના આ પ્રથમ સમૂહ લગ્નમાં કુલ ૭ નવ દંપતિઓએ ભાગ લીધો હતો, દરેકે સમાજના કુરીવાજો અને વ્યસનો ત્યજીને ઉન્નત જીવન જીવવાનો નિર્ધાર કર્યો હતો. આ સમ્દ્રહ લગ્નોત્સવમાં ઊંનડા, ઉનાવા તથા કરલી શાખાના સારો સહયોગ આવ્યા પરિજનોએ લગ્નોત્સવનું કર્મકાંડ મહેસાણાના ક્રાર્યકર શ્રી સર્વદમન જોષી, કનુભાઈ જોષી તથા બ્રાબુભાઈએ રોચક શૈલીથી કરાવ્યં હતું.

R. N. I. 23434/71 YUG SHAKTI GAYATRI GUJARATI MONTHLY REGD.No. AG/MTR-39/03-05 Licened to post without Prepayment. LICENCE-AG/MTR-01



માલિક યુગ નિર્માણ યોજના ટ્રસ્ટ મથુરા માટે મૃત્યુંજય શર્મા દ્વારા પ્રકાશિત તથા યુગ નિર્માણ પ્રેસ મથુરામાં મુદ્રિત અને યુગ નિર્માણ યોજના ટ્રસ્ટ મથુરાથી પ્રકાશિત-સંપાદક ડૉ. પ્રણવ પંડ્યા, સહ સંપાદક-ઘનશ્યામભાઈ પટેલ