

#### www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

#### Yug Shakti Gayatri - March, 2002



| અનુક્રમણિકા                                                                                                                      |               |                                                                                                                     |                   |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|--|--|
| ૧. પાપની અવગણના કરશો નહીં<br>૨. કંસના વધથી અસુરપણાનો વિનાશ થયો<br>૩. જ્ઞાન અને વિવેકની સાધના કરીએ                                | વ<br>ર<br>હ   | ૧૦. અંતિગરમ તાપમાન લાવી રહ્યું છે જળપ્રલય<br>૧૧. વ્યવહાર કુશળતા એક પારસમણિ સમાન<br>૧૨. પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવની અમૃતવાણી | રપ<br>૨૮          |  |  |
| ૪. શિક્ષિત સ્ત્રી પોતાના વર્ગને ઊંચો લાવે<br>૫. સ્વાવલંબન માટે પ્રતિભાઓ'આગળ આવે                                                  | ू<br>१०<br>१२ | કેવી રીતે આદર્શ પરિવાર<br>વિકસિત થાય-૧ (પૂર્વાર્ધ)                                                                  | 30<br>32          |  |  |
| ૬. સદાચારની જનની-આસ્તિકતા<br>૭. સત્યમ્, શિવમ્, સુન્દરમ્<br>૮. માની કૃપાથી શું સંભવ નથી ?<br>૯. અભિમન્યુ : એક દંતકથા નહીં, સચ્ચાઈ | ૧૭<br>૨૦      | ૧૪. શ્રીરામ લીલામૃતમ્-ભાગ ૧                                                                                         | 19 32<br>73<br>79 |  |  |
| -                                                                                                                                |               |                                                                                                                     |                   |  |  |

### ઋષિ ચિંતનના સાંનિધ્યમાં ગ્રંથની સ્થાપના માટે અનેરો ઉત્સાહ......

યુગ નિર્માણ સાહિત્ય વિતરણ કેન્દ્ર માંજલપુર, ગાયત્રી પરિવાર બોટાદ, ચતુરભાઈ ચોકસી રાણીપ, આર.એમ. ભાવસાર ગાંધીનગર, કેતન અને કપિલાબેન પંચાલ સેટેલાઈટ, શૈલેષભાઈ ઠક્કર શાસ્ત્રીનગર, ગાયત્રી શક્તિપીઠ ગાંધીનગર, ગાયત્રી શક્તિપીઠ રાજકોટ, ઉર્મિલાબેન પટેલ આણંદ, ગાયત્રી પરિવાર ટ્રસ્ટ ગાંધીંધામ, કેશવલાલ પુરોહિત થરાદ, ગાયત્રી શક્તિપીઠ ભરૂચ, ગાયત્રી જ્ઞાન મંદિર જુનાગઢ, ચંચલબેન ધાનેરા, અલકાબેન ભટ્ટ નડીયાંદ, મોહનભાઈ પરમાર ડુલુથ (યૂ. એસ. એ.) ગાયત્રી પરિવાર, વડગામ, ગાયત્રી પરિવાર સોલા રોડ, કનુભાઈ ગોસ્વામી ચાંદખેડા, ગાયત્રી પરિવાર ચરાડા, અરૂણાબેન નડીયાદ, પિયુષભાઈ મહેતા મણીનગર, ગાયત્રી શક્તિપીઠ-ભુજ, સુભાષભાઈ સેટેલાઈટ, ગાયત્રી જ્ઞાન પ્રચાર કેન્દ્ર વડોદરા, હરીશંકર પંડયા ભાવનગર, ગાયત્રી પરિવાર સ્વાધ્યાય મંડળ નિર્ણયનગર. ક્રમશઃ

પાંચ કે તેથી વધુ ગ્રંથ એક સાથે જ લેનાર પરિજનો-શાખાની યાદી આ ક્રમમાં પ્રકાશિત થાય છે.

ભાવનગરના હરીશંકરભાઈ પંડયા નિષ્ઠાવાન પરિજનો, ગાયત્રી સાધકોના સહયોગથી ૧૦૦૧ ઋષિ ચિંતનનાં સાંનિધ્યમાં ગ્રંથોની સ્થાપના કરાવી રહ્યા છે. આવા નિષ્ઠા ભર્યા પરિશ્રમ માટે અભિનંદન.

૨૦૦થી વધુ ઘરોમાં ૠષિ ચિંતન ગ્રંથને સ્થાપના કરવાનો દઢ સંકલ્પ કરનાર શાખા-પરિજનોની યાદી.

| ગાયવ્રી શક્તિપીઠ, ભરૂચ          | ૨૫૧ ગ્રંથ સ્થાપના. |
|---------------------------------|--------------------|
| હર્લિદાબેન ત્રિવેદી             | ૨૦૧ ગ્રંથ સ્થાપના. |
| ગાયત્રી શક્તિપીઠ ભુજ            | ૨૨૧ ગ્રંથ સ્થાપના. |
| આશિષભાઈ ત્રિવેદી માંડવી, વડોદરા | ૩૫૧ ગ્રંથ સ્થાપના. |

યુગ સાહિત્યનાં નિત્ય સ્વાધ્યાય દ્વારા માનવમાં દેવત્વ અને ધરતી ઉપર સ્વર્ગીય વાતાવરણ નિશ્ચિત બને છે. -શ્રીરામ શર્મા આચાર્ય



ૐ ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ તત્સવિતુર્વરેણ્યં ભર્ગોદેવસ્ય ધીમહિ ધિયો યોનઃ પ્રચોદયાત્

# યુગ શક્તિ ગાયત્રી

### યાયની અવગણના કરશો નહીં

એવું કાંઈ ના કરશો, જેના કારણે યાછળથી પરતાવો કરવો પડે. નકામી વસ્તુઓ મોટા પ્રમાણમાં એકઠી કરી લેવાથી શું લાભ ? જે ઉત્તમ છે તેનો થોડોક સંગ્રહ પણ ઉત્તમ છે.

અવ્યવસ્થિત અને અસંયમી બનીને સો વર્ષ જાવવા કરતાં ગ્રાગ પ્રાપ્ત કરતા રહીને ધર્મપૂર્વક એક વર્ષ જીવતા રહેવું વધારે સારં છે. ધુમાડો પેદા કરીને મોડે સુધી સળગતા રહેતા અને મેંશ પેઠા કરવા અગ્નિ કરવાં થોડીવાર ઉજ્જવળ પ્રકાશ આપીને બુઝાઈ જતો અગ્નિ પ્રશંસનીય છે.

જેણે ધર્મનો ત્યાગ કર્યો હોય, જે નિરંદ્રશ અને કવેચ્છાચારીની જેમ વિચારે છે અને કરે છે તેનાથી ખરાબ કર્મો જ થશે, ते ખોટા માર્ગે જ ચાલી શકશે. ધર્મનાં બંધનોથી અનેક રથાનેથી બંધાયેલું મન જ ઉદ્દંડ ઘોડાની જેમ કાબૂમાં રહી શકે છે. ઢાળવાળી જમીગ પટ ફેલાયેલું પાણી ઉપરગી તરફ ચઢતું ગથી, તે જ પ્રમાણે સ્વેચ્છાચારી મન ન તો સારી વાતો વિચારે છે અને ન સાશં કાર્ય કરે છે. મનને ખોટે માર્ગે જતું રોકવું એ જ શૌથી મોટો પુરુષાર્થ છે. જેણે પોતાની ઉપર સંયમ મેળવ્યો હોય તે આ ત્રિલોકનો સ્વામી છે.

યાયની અવગણના ન કરો. તે થોડાંક હોવા છતાં પાન મોટું અનિષ્ટ કરી નાખે છે. આગની નાની સરખી ચિનગારી પણ કિંમતી વસ્તુઓના ઢગલાને બાળીને ભરમ કરી નાંખે છે. ઉછેરેલો સાય ક્યારે પણ ડંખી શકે છે. મનમાં ઝ્યાયેલું પાય

ગમે ત્યારે આપણા ઉજ્જવળ જીવનનો નાશ કરી શકે છે. - วะโนโย้เวเกต เมเติเยมม์ ว่ายมเยโ

: સંસ્થાપક / સંરક્ષક : વેદમૂર્તિ, તપોનિષ્ઠ યુગદષ્ટા પં. શ્રીરામ શર્મા આચાર્ય અને માતા ભગવતી દેવી શર્મા

> : સંપાદક : પં. લીલાપત શર્મા

: સહ સંપાદક : ઘનશ્યામ પટેલ

: કાર્યાલય : ગાયત્રી તપોભૂમિ, **મયુરા -** ૨૮૧ ૦૦૩ : ટેલિકોન :

(૦૫૬૫) ૫૩૦૩૯૯, ૫૩૦૧૨૮

વાર્ષિક લવાજમ : ૫૫ રૂપિયા આજીવન લવાજમ : ૭૦૦ રૂપિયા વિદેશનું લવાજમ વાર્ષિક ૧૦ પાઉન્ડ / ૧૫ ડૉલર 31. 500=00 આજીવન :૧૦૦ પાઉન્ડ/૧૫૦ ડૉલર ભારતીય મુદ્રામાં રૂા. ૭૦૦૦-૦૦ વર્ષ - ૩૩ અંક - ૩ પ્રકાશન તિથિ ૨૫-૨-૨૦૦૨ માર્ચ - ૨૦૦૨ એક અંક : રૂા. ૬-૦૦



## કંસના વધર્યી અસુરપણાનો વિનાશ થયો

શ્રીમદ ભાગવત્

લગાતાર રાક્ષસો મરાવાથી કંસ પરેશાન હતો. નારદજીએ વિચાર્યું કે કંસને પણ ઠેકાણે પાડી દેવો જોઈએ. તેઓ કંસ પાસે ગયા અને તેને કહ્યું કે કૃષ્ણ, વાસુદેવ-દેવકીના પુત્ર છે અને તેમણે જ તમે મોકલેલા બધા રાક્ષસોને મારી નાખ્યા છે. આ સાંભળી ક્રોધે ભરાયેલો કંસ વાસુદેવને મારવા માટે તલવાર લઈને દોડ્યો. નારદજીએ તેને અટકાવ્યો અને દેવકી સહિત ફરીથી જેલમાં ઘકેલી દીધા પછી કેશી નામના દેલ્યને બોલાવીને તેને કૃષ્ણને મારી નાખવા મોકલ્યો.

આટલાથી પણ કંસને સંતોષ ન થયો. જો કેશીના દાથમાંથી કૃષ્ણ બચી જાય તો તેમને છળથી મારી નાખવાની તેણે તૈયારી કરી. તેણે અક્રૂરને બોલાવીને કહ્યું કે તમે કૃષ્ણ-બલરામને મથુરા લઈ આવો. તેમને કહેજો કે મામા કંસે મથુરા નગરીમાં આયોજિત એક વિશિષ્ટ સમારંભ નિહાળવા તમને નોતર્ચા છે. નંદજી સહિત બધા ગોપોને પણ સામગ્રી સાથે લઈને આવવા કહેજો. તેઓ અહીં આવશે ત્યારે હું તેમને મારા કુવલયાપીડ હાથી દ્વારા અથવા ચાણૂર, મુષ્ટિક વગેરે પહેલવાનો પાસે મરાવી નાખીશ. જો તેઓ નિષ્ફળ જશે તો ખુદ હું તેમને મારી નાખીશ. અક્રૂર સમજી ગયા કે કંસ કાળનિમિત્ત બન્યો છે. આથી તેણે કંસને ચેતવ્યો, પરંતુ આજ્ઞાનું પાલન કરવા નીકળી પડ્યો.

આ બાજુ કેશી એક મોટા ધોડાનું રૂપ લઈને વ્રજમાં પહોંચ્યો અને રમતરમતમાં જ કૃષ્ણને હાથે મરાયો. ત્યારે નારદજી ત્યાં પહોંચ્યા અને ભગવાનના સ્વરૂપ-તત્ત્વને જાણનાર દેવર્ષિ નારદ તેમની સ્તુતિ કરવા લાગ્યા.

બધાં જ કાષ્ટોમાં જેમ એક જ અગ્નિ વ્યાપ્ત છે તે જ રીતે આપ એકમાત્ર, સમસ્ત પ્રાણીઓમાં આત્મારૂપ છો, કેમકે આપ પંચકોષરૂપ ગુફાઓની અંદર વસો છો, આમ છતાં પુરુષોત્તમના રૂપમાં, સૌ કોઈના નિચંતાના રૂપમાં અને સૌના સાક્ષીના રૂપમાં આપની અનુભૂતિ થાય છે.

આવા આપે દૈત્યો અને રાક્ષસોનો જેમણે આજકાલ રાજાઓનું રૂપ ધારણ કર્યું છે તેમનો વિનાશ કરવા માટે

તથા ઘર્મની મર્યાદાઓની રક્ષાા કરવા માટે અવતાર લીધો છે.

નારદજી ભગવાનને વંદન કરીને ચાલ્યા ગયા. આ બાજુ અક્રૂર કંસનો સંદેશો લઈને નીકળી પડ્યા. તેમના મનમાં શ્રીકૃષ્ણ, બલરામ અને અન્ય ગોપબાળો પ્રત્યે સદ્ભાવ હતો પરંતુ તેઓ વિચારવા લાગ્યા-

દું કંસનો દૂત છું અને તેના જ મોકલવાથી તેમની પાસે જઈ રહ્યો છું. તેઓ મને તેમનો શત્રુ તો નદિ માની લે ને ? ના, તેઓ એવું તો કદાપિ નદીં સમજી બેસે, કેમકે તેઓ નિર્વિકાર છે, સમદર્શી છે, સમગ્ર વિશ્વના સાક્ષી છે, સર્વજ્ઞ છે, તેઓ ચિત્તની અંદર છે અને બદાર પણ છે. સૂક્ષ્મરૂપે રદીને અંતઃકરણની એકે એક ચેષ્ટાને પોતાની નિર્મળ જ્ઞાનદૃષ્ટિ દ્વારા જોતા રદે છે.

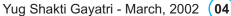
તેમને નથી કોઈ પ્રિય, નથી કોઈ અપ્રિય, ન કોઈ તેમનો આત્મીય આપ્તજન છે, ન કોઈ દુશ્મન. તેમની અવગણનાને પાત્ર પણ કોઈ નથી. આમ છતાં જેવી રીતે કલ્પવૃક્ષ, તેની પાસે જઈને યાચના કરનારાઓને તેમની મોં માગી વસ્તુ આપી દે છે, તે જ રીતે ભગવાન પણ, જે કોઈ તેમને જે રીતે ભજે છે તે જ રૂપે તેઓ પણ તેમને ભજે છે.

આ પ્રમાણે વિચારતા અક્રૂરજી નંદગામમાં પહોંચ્યા. સગાઈ સંબંધની દષ્ટિએ અક્રૂરજી વસુદેવજીના ભાઇ હતા. નંદબાબાએ તથા કૃષ્ણ-બળદેવે તેમનો યથાયોગ્ય આદર સત્કાર કર્યો. તેમના સ્વાગત વ્યવહારથી અક્રૂરજીનો બધો થાક ઊતરી ગયો. સાંજના ભોજન પછી ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ તેમની સાથે ચર્ચા કરવા બેઠા. પોતાના પરિવારજનોના કુશળ સમાચાર પૂછતાં તેઓ કહેવા લાગ્યા -

અમારા નામ માત્રના કઠેવાતા મામા કંસ તો અમારા કુટુંબને માટે ભયંકર વિઘ્નરૂપ છે. જયાં સુધી તેમની પ્રગતિ થતી રહે છે ત્યાં સુધી અમે અમારા આત્મીયજનોના અને તેમનાં બાળબચ્ચાંઓના કુશલ મંગલ સમાચાર શું પૂછીએ?

અક્સજીની આ વાત સાંભળીને વિપક્ષના શત્રુઓનું દમન કરનાર ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ અને બલરામજી હસવા

ભાગ્ય એક કોરો કાગળ છે, તેના પર તમે જે ઈચ્છો તે લખી શકો.



www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

લાગ્યા અને ત્યારબાદ તમણે પોતાના પિતાજી નંદજીને કંસની આજ્ઞા કઠી સંભળાવી.

નંદજીએ તરત જ અગ્રણી ગોપોને બોલાવ્યા તથા ગાડા તૈયાર કરવા અને દર્દી-માખણ એકઠું કરવા સૂચન કર્યું જેથી વહેલી સવારે મથુરા જવા પ્રસ્થાન થઈ શકે. મથુરામાં યોજાનારા સમારંભને જોવાની લાલસામાં અનેક ગોવાળો તથા ગોપબાળકો પણ તૈયાર થઈ ગયા. પ્રાતઃકાળે બધા લોકો નીકળી પડ્યા. કૃષ્ણ પોતાના માતાપિતાની પાસે જઈ રહ્યા છે. તેઓ સમયસર કદાચ પાછા કરે ન કરે એ શંકાથી પ્રજભૂમિના નર-નારીઓ ુદુઃખી હતાં. શ્રીકૃષ્ણએ તેમને 'હું આવી જઈશ' કઠીને આશ્વાસન આપ્યું.

બધા માણસો રવાના થયા, ચમુના કિનારે પહોંચીને બધાએ મોં ધોઈ જલપાન કર્યું. કૃષ્ણ-બળદેવજીને ફરીથી રથમાં બેસાડીને અજ્રૂજી સ્નાન કરવા લાગ્યા. પાણીમાં ડૂબકી મારીને તેઓ ગાયત્રીમંત્રનો જપ કરવા લાગ્યા. તેમને પાણીની અંદર બન્ને ભાઈઓના દર્શન થયા, આશ્ચર્યચકિત થઈને તેમણે પાણીની ઉપર આવીને રથ ઉપર નજર નાંખી તો ત્યાં પણ તે બન્નેને જોયા. ફરીથી ડૂબકી મારતાં તેમને ભગવાનનાં દિવ્ય સ્વરૂપનાં દર્શન થયાં ત્યારે અક્રૂરજી ભાવવિભોર બનીને પોતાની દુર્બળતાઓ ભગવાન સમક્ષ પ્રગટ કરતાં કરતાં તેમની સ્તુતિ કરવા લાગ્યા.

**દે પ્રભુ ! દું અવિનાશી અક્ષર વસ્તુના જ્ઞાનથી** વંચિત છું. આનાથી જ મારા મનમાં અનેક વસ્તુઓની કામના અને તેમની પૂર્તિ કરવાના સંકલ્પો ઉદ્ભવતા રહે છે. આ ઉપરાંત એ ઈન્દ્રિયો પણ જે બદ્દ પ્રબળ અને અપ્રતિરોધ્ય છે, મનનું મંથન કરતી બળપૂર્વક આમતેમ ઘસડી જાય છે, અને આથી જ મારા આ મનને હું રોકી શકતો નથી.

અક્રૂરજીએ કહ્યું, દે પ્રભુ ! પૃથ્વીમાં, આકાશમાં કે જળમાં અને સમગ્ર જગતમાં જેટલા અદ્ભૂત પદાર્થી છે, તે બધા આપ પોતે જ છો, કેમકે આપ વિશ્વરૂપ છો. જ્યારે હું આપને જ જોઈ રહ્યો છું ત્યારે એવી કોઈ અદ્ભુત વસ્તુ રહી જાય છે, જે મેં જોઈ ન હોય. ભગવાનના વિશ્વરૂપનાં દર્શન થયા પછી સંસારની દરેક વસ્તુ પોતાની પરિચિત તથા પોતાના જેવી જ લાગવા માંકે છે. આ દરમિયાન ભગવાને પોતાનું દિવ્ય રૂપ-સ્વરૂપ સમેટી લીધું. અક્રૂરજી પાણીની બહાર આવ્યા અને સ્કૂર્તિથી તૈયાર થઈને રથમાં બેસી ગયા. આ દિવ્ય મારીને ભગાડી દીધા. તેમના દ્વારા અનીતિનો સાદસિક

દર્શનની ચર્ચા શ્રીફષ્ણ સાથે કરતાં કરતાં ચાલી નીકબ્યા. મથુરા પહોંચીને બધાએ નગરની બહાર એક બગીચામાં તંબુ તાણી દીધા. અક્રૂરજી પ્રેમવશ શ્રીકૃષ્ણ-બળદેવને ઘેર આવવા માટે આગ્રહ કરવા લાગ્યા. તેમણે આ સમય તે માટે યોગ્ય નથી તેમ સમજીને તેમને સમજાવી વિદાય કરી દીધા.

นน์ส नरी akaı นายใ લાગી. शिलाजंडोेेे डखूं, आगण न ४र्धश. सूडी ઘરતીમાં સુકાઈને તારું અસ્તિત્વ જ ખતમ થઈ જશે. પરંતુ નદી તો શાંતભાવે વહેતી રહી. તેણે तो तृषितो सुधी पाशी पहोंचाऽपानुं हतुं. ते સુકાઈ નહીં તેને એક એક કરીને અન્ય પ્રવાહો भળता गया અने ते विशाण जनती गर्ध. વિતરણ કરવાથી તે વધી જ. ઘટી નહિ.

બીજા દિવસે પ્રાતઃકાળે બધા લોકો વ્યવસ્થા અને તૈયારીમાં લાગી ગયા. ત્રીજા પહોરે શ્રીકૃષ્ણ પોતાના ભાઈ (બળરામ) તથા મિત્રોની સાથે મથુરા નગર જોવા નીકબ્યા. તેમણે નગરમાં દુષ્ટ અને સજજન બન્ને પ્રકારના લોકોને જોયા. દુષ્ટ વ્યક્તિઓ કંસની સમર્થક હતી તથા તેનાથી રક્ષાયેલી હતી અને તેથી ઉધ્ધત પણ હતી. સજ્જનો કંસના ડરથી દબાઈને રહેતા. શ્રીકૃષ્ણએ નીડરતાપૂર્વક દુષ્ટોને ભયભીત કરવાનું અને સજજનોને સંતુષ્ટ કરવાનું શરૂ કરી દીધું. નગરમાં સુદામા નામે એક માળી રહેતો હતો, તે બહુ જ્ઞાની અને ભક્ત હતો. શ્રીકૃષ્ણ અને બળરામ તેને ત્યાં પહોંચ્યા, તેણે તેમનું સ્વાગત કર્યું તથા તે ભાવપૂર્વક તેમને વંદન કરવા લાગ્યો.

આપ બન્ને સમગ્ર જગતના પરમ કારણરૂપ છો. આપ સંસારના અભ્યુદય, ઉન્નતિ અને નિર્લેપ મોક્ષ માટે જ આ પૃથ્વી પર પોતાના જ્ઞાન, બળ આદિ અંશો સાથે અવતર્યા છો.

આ રીતે બન્ને ભાઈઓ પોતાના મિત્રો સहિત મથુરા નગરના બધા દર્શનીય સ્થળો જોતા રહ્યા. કેટલીય જગ્યાએ ઉચ્છુંખલ અભિમાની દુષ્ટોની સાથે તેમનો મુકાબલો થયો. તેમણે તેમની દુષ્ટતાની તેમને યોગ્ય સજા આપી. કંસના સૈનિકો તેમના રાજાના સમર્થનમાં આવી પહોંચ્યા. ત્યારે બન્ને ભાઈઓએ મળીને તેમને



સામનો તથા સજજનોના માન-સન્માન અને સમર્થનની અનેક ઘટનાઓની સમગ્ર શહેરમાં ચર્ચા થવા લાગી. જયારે નગરવાસીઓએ બન્ને ભાઈઓના આ અદભૂત પરાક્રમની વાત સાંભળી અને તેમના તેજ, સાદસ તથા અનુપમ રૂપનાં દર્શન કર્યા ત્યારે મનમાં તેમણે એજ નિશ્વય કર્યો કે કઠો ન કઠો, આ બન્ને શ્રેષ્ઠ દેવતાઓ છે. આ પ્રકારે એક જ દિવસમાં આખું નગર જોઈને, દુષ્ટોનું મનોબળ તોડીને તથા લોકમાનસને પોતાના પક્ષે કરીને બન્ને ભાઈ પોતાના તંબુ પર પાછા ફર્ચા. પછીથી હાથ-પગ ધોઈને શ્રીકૃષ્ણ અને બલરામે હોવાનું પાપ ન લાગે. દૂધમાંથી બનાવેલ ખીર વગેરે પદાર્થોનું ભોજન કર્યું અને કંસ હવે પછી આગળ શું કરવા ધારે છે તેની જાણકારી

મેળવીને તે રાત્રે ત્યાં જ આરામથી પોઢી ગયા. આ બાજુ કંસ આખી રાત બેચેન રહ્યો, તેના મનમાં જાતજાતના અશુભ વિચારો ઊઠતા રહ્યા અને એ જ પ્રકારનાં દશ્યો તેને દેખાવા લાગ્યા. સવારે સર્યોદયની સાથે જ વિશેષ સમારંભનો આરંભ થયો. રંગભૂમિમાં બધા લોકો ચથાસ્થાને જઈ ગોઠવાયા. કંસ સિંહાસન પર આરૂઢ થતાં જ પઠેલવાનો પોતાની જાંધ થપથપાવવા લાગ્યા અને ઢોલ-નગારાં વાગવા લાગ્યા. નાઠી ધોઈને સંધ્યા વગેરેથી નિવૃત્ત થઈને બન્ને ભાઈઓએ જયારે નગારાનો નાદ સાંભળ્યો તો તેઓ પણ જોવા માટે રંગભૂમિ તરફ નીકળી પડ્યા. રંગભૂમિના મુખ્ય દ્વાર પર જ કુબાલયાપીક ઠાથી માર્ગ આંતરીને ઊભો દતો. મદાવતે તેમને જવાનો રસ્તો આપવાને બદલે તેમના ભણી કાથી દોડાવ્યો. શ્રીકષ્ણ તેની સાથે થોડો સમય રમત કરતા રહ્યા, તેને ખૂબ બઠેકાવ્યો પછી તેની સૂંઢ પકડીને તેને નીચે પાડી મહાવત સહિત તેને મારી નાંખ્યો. બન્ને ભાઈઓએ તેના દાંત હાથમાં લઈને મિત્રો સાથે રંગભૂમિમાં પ્રવેશ કર્યો.

જે સમયે ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ બલરામજીની સાથે રંગભૂમિમાં પધાર્થા તે સમયે તેઓ પટેલવાનોને વજ્ઞ જેવા કઠોર શરીરવાળા. સાધારણ માણસોને નરરત્ન. સ્ત્રીઓને મૂર્તિમંત કામદેવ, ગોપબાળાને સ્વજન, દુષ્ટોને દંડ આપનાર શાસક, બાળકોને મન માતાપિતા સમાન અને વૃદ્ધોને શિશુરૂપ, કંસને મૃત્યુરૂપ, જ્ઞાનીઓને વિરાટરૂપ વિદ્વાન, યોગીજનોને પરમ તત્ત્વરૂપ અને ભક્ત શિરોમણિ વૃષ્ણિ-વંશીઓને પોતાના ઇષ્ટદેવ જેવા જણાવા લાગ્યા. શ્રીકષ્ણને આ રીતે કુબલયાપીડ ઠાથીથી બચીને આવતા જોઈ ચાણુરે| નાખો. આ સાંભળતાં જ કુષ્ણ ઉછળીને તેના

કપટી શબ્દોમાં કહ્યું, ''આવો, રાજા કંસને પ્રસન્મ કરવા માટે આપણે બન્ને કુસ્તી લડીએ. જંગલમાં ગેવાળો ખૂબ પ્રેમથી કુસ્તી લડે છે -'' કૃષ્ણએ કહ્યું ઠીક, રાજાની પ્રસન્નતા માટે આપણે પ્રયાસ કરવા જોઈએ. પરંતુ ચાણુર, અમે દજી બાળકો છીએ એટલા માટે અમે અમારા જેટલા બળવાળા બરોબરિયાં બાળકો સાથે જ કસ્તી કરવાની રમત રમીશું. કસ્તી સમાન બળવાળાઓની સાથે જ થવી જોઈએ. જેથી જોનાર પ્રેક્ષક સમુદાયને અન્યાયના પોતે સમર્થક બન્યા

ચાણૂરે કૃષ્ણની વાત સાંભળીને કહ્યું, ''તમે બન્ને ભાઈઓ બાળકો કે કિશોરોની કક્ષામાં નદિ, શ્રેષ્ઠ પદેલવાનોની ક્રશામાં આવો છો. તમે ઠજાર ઠાથીઓ સમાન બળવાળા કુબેલયાપીકને રમત માત્રમાં જ મારી નાખ્યો છે એટલા માટે કૃષ્ણ તું મારી સાથે અને બલરામ મુષ્ટિક સાથે કસ્તી લડો. આમાં કોઈ અનીતિ નથી.''

જેમ કુલોના ગજરાના ભારથી ગજરાજ ચલિત થતા નથી તેમ ભગવાન શ્રીકષ્ણ સંદેજ પણ ડગ્યા નહિ. તેમણે ચાસરના બન્ને હાથ પકડી લીધા અને અવકાશમાં ખૂબ વેગથી અનેકવાર ઘુમાવ્યો. શુકદેવજી કદે છે, દે પરીક્ષિત, ચાણૂરના પ્રાણ તો તેને ધૂમાવ્યાની સાથે જ ઉડી ગયા હતા. કષ્ણએ તેને જમીન પર પટક્યો. તેના વસ્ત્રો અસ્તવ્યસ્ત થઈ ગયાં, વાળ અને માળાઓ વેરવિખેર થઈ ગઈ. તે ઈન્દ્રધ્વજની પૂજા માટે ઊભા કરાચેલા મોટા ઝંડાની જેમ જમીન પર તૂટી પડ્યો. આ બાજુ મુષ્ટિકે બલરામજી પર મક્કાબાજી કરી. તેના બદલામાં બલરામજીએ તેને તમાચા માર્યા. તમાચો પડતાં તે કંપી ઊઠ્યો અને આંધીમાં ઉખડી પડેલાં વૃક્ષની જેમ અત્યંત વ્યથિત અને અંતે નિષ્પ્રાણ થઈને લોઠી ઓકતો ઓકતો ધરતી પર જઈ પડ્યો. ચાણર અને મુષ્ટિકને ધરાશાયી થયેલા જોઈને ક્રર, શલ અને તોશલ નામે પદેલવાનો એકી સાથે બન્ને ભાઈઓ પર તટી પડ્યા. આ બન્ને વીરોએ એક એક પ્રદારમાં જ તેમને પ્રાણદીન કરી દીધા.

આ અદ્ભૂત પરાક્રમ જોઈને લોકો ઘન્ય ઘન્ય પોકારી ઉઠ્યા, પરંતુ કંસ અત્યંત ક્રોધાયમાન થઈ ગયો. તે પોતાના સેવકોને કઠેવા લાગ્યો કે આ બાળકોને શહેરમાંથી તગેડી મૂકીને ગોપજનોની બધી સંપત્તિ જપ્ત કરી લો અને વસૂદેવ તથા ઉગ્રસેનને મારી



લઈને તેમના પર પ્રદાર કરવા લાગ્યો, પરંતુ કૃષ્ણએ ખૂબ સ્કૂર્તિ-ચપળતાથી તેના પ્રદારોથી બચીને તેને પકડી લીધો. આ જ વખતે કંસનો રાજમુગટ પડી ગયો અને ભગવાને તેના વાળ પકડીને તેને પણ તે ઊંચા મંચ પરથી રંગભૂમિમાં પટકી દીધો. પછી આત્મ સંચમિત અને સમગ્ર વિશ્વના આશ્રયરૂપ ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ સ્વયં તેના પર કૂદી પડ્યા. શ્રીકૃષ્ણ જેવા કંસ પર કુદયા કે તરત જ તેના પ્રાણ પરવારી ગયા. આ જોઈને ન્યોગ્રોધ કંસના આઠે ભાઈઓ બદલો લેવાની ભાવનાથી એકીસાથે કૂદી પડ્યા. જયારે બલરામજીએ જોશું કે તેઓ ખૂબ વેગથી દોકતા આવી રહ્યા છે, ત્યારે તેમણે સિંહ જેમ પશુઓને દણી નાખે છે, તેમ હળ ઉઠાવીને તેમને દણી કાઢ્યા.

કંસના વઘથી દેવતાઓ અને સજ્જનો પ્રસન્ન થઈ ઉઠ્યા તથા તેના ભાઈઓની પત્નીઓ વિલાપ કરવા લાગી. તેઓ પશ્ચાત્તાપ કરતી તેમને કહેવા લાગી હે સ્વામી ! આપે નિરપરાધી પ્રાણીઓની સાથે ભયંકર end and the series and the series and the series of the s આવી અવગતિ થઇ. સાચું જ છે કે, જે જગતના જીવોની સાથે બ્રોદ કરે છે, તેમનું અદિત કરે છે એવો કર્યો પુરૂષ શાંતિ પામી શકે ? ત્યારબાદ શ્રીકૃષ્ણ બળરામજી સાથે પોતાના માતાપિતા પાસે પહોંચ્યા અને પ્રણામ કરીને કારાવાસમાંથી તેમને મુક્ત કર્યા. પ્રેમવિભોર બનીને સૌ એકબીજાને મળ્યા, વસુદેવ તેમની પ્રશંસા કરવા લાગ્યા, પરંતુ શ્રીકૃષ્ણએ કહ્યું કે અમે આટલા લાંબા સમય સુધી આપને સુખ ન આપી શક્યા, આપની સેવા ન કરી શક્યા એ અમારું કમનસીબ છે.

પિતા અને માતા જ આપણા આ શરીરના જન્મદાતા છે અને તેઓ જ ભરણ-પોષણ કરે છે, ત્યારે જ આ શરીર ઘર્મ, અર્થ, કામ અને મોક્ષની પ્રાપ્તિનું સાધન બને છે. જો કોઈ મનુષ્ય સો વર્ષ સુધી જીવિત રઠીને માતા અને પિતાની સેવા કરે છે, ત્યારે પણ તે તેમના ઉપકારના ઋણથી મુક્ત નથી થઈ શકતો. જે પુરુષ સમર્થ હોવા છતાં પણ વૃદ્ધ માતા-પિતા, પત્ની, બાળક, સંતાન, ગુરુ, બ્રાહ્મણ અને શરણાગતનું ભરણ-પોષણ કરતો નથી, તે જીવતો હોવા છતાં મુકદા દુઃખ નહોતું. તેઓ કૃતાર્થ થઈ ગયા હતા. આજે તેઓ સમાન જ છે. મડદું ભલે ગમે તેનું દોચ, તેથી ઘૃણા જ જન્મે છે અને તેને તરત જ નષ્ટ કરી દેવાનું ઉચિત

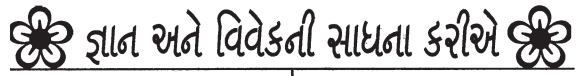
સિંહાસનની પાસે જઈ પહોંચ્યા, કંસ ઢાલ-તલવાર માનવામાં આવે છે. પોતાની જવાબદારીઓની ઉપેક્ષા કરનાર વ્યક્તિની સાથે પણ આવું જ બને છે.

દેવકીનંદન ભગવાન શ્રીકૃષ્ણએ આ પ્રકારે પોતાના માતાપિતાને સાંત્વન આપીને પોતાના માતામદ ઉગ્રસેનને યદુવંશના રાજા નિયુક્ત કર્યા. ઉગ્રસેનને જ્યારે સિંહાસન પર બેસાડવામાં આવ્યા, ત્યારે તેમણે શ્રીકૃષ્ણને કહ્યું કે તમે તમારા પરાક્રમથી કંસનો ધાત કર્યો છે, તેથી તમે જ રાજ્યના અધિકારી છો. ત્યારે શ્રીકષ્ણ કહેવા લાગ્યા, 'દે નરેશ્વર, મને રાજ્યની કોઈ અપેક્ષા નથી. મને ન તો રાજ્યની અભિલાષા છે કે ન મેં રાજ્યલોભથી કંસને માર્ચો છે. મેં લોકદિત માટે અને हुष्ठोना हमननी मारी पोतानी सनातन प्रतिष्ठानी રક્ષા માટે ભાઈઓ સદિત આપના પુત્રને માર્ચો છે, જે ફળનું વિકૃત (સડી ગયેલા) અંગરૂપ હતો.'

घेटानुं छीन डपार्ध गयुं, रींछ हत्त्युं अने બોલ્યું. ''પાગલ ! હવે શિયાળામાં ઠંડીને કારણે મરીશ. ત્યારે ઘેટીએ કહ્યું, ''ભાઈ ચિંતા न डरीश. हुं तो ભगपाने टीघेली संपत्तिनुं વિતરણ કરવામાં વિશ્વાસ ઘરાવું છું. શિયાળા सधीमां मने तो इरीथी छीन मणी ४शे, परंत तने मनुष्यनो प्रेम जने सन्मान ड्यारेय भणी नहीं शडे.''

કંસની દુષ્ટતાથી દુઃખી બનેલા અનેક ભલ માણસો, ઘરબાર છોડીને અન્ય સ્થળે જઈ વસ્યા હત . શ્રીકષ્ણએ શોધી શોધીને યદ્દ, વૃષ્ણિ, અંધક, મધુ, દાશાહ અને <u>ફક</u>ર વંશના બધા સ્વજનોને બોલાવ્યા અને સાંત્વન આપીને પોતપોતાના સ્થાને વસાવ્યા, કેમ કે જેમનો અધિકાર ઝૂંટવાઈ ગયો છે, તેમને ફરીથી તેમનો મતાધિકાર મેળવી આપવો તે ન્યાયપૂર્ણ છે. શ્રીકૃષ્ણ અને બળદેવજીએ રાજ્યમાં ગણતંત્રની વ્યવસ્થાનો અમલ કર્યો. પોતે પદથી મુક્ત રહીને બધાની સુરક્ષાની અને માર્ગદર્શન આપવાની જવાબદારી સ્વીકારી. હવે ચંદુકુળના તમામ ચંદુવંશીઓ ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ અને બળરામજીના બળથી સુરક્ષિત હતા. તેઓની કૃપાથી તેમને કોઈ પ્રકારની પીડા નહોતી, પોતપોતાના ઘરોમાં આનંદથી વિહાર કરી રહ્યા હતા.





આપણને પ્રકાશ વિશે જણાવી શકે ? કદાપિ નહીં. આપણે પોતે જ તત્ત્વજ્ઞાનની અનુભૂતિ કરવી પડશે તથા તેને માટે વિવેકની પરમ આવશ્ચકતા છે. આવો, આપણે વિચારીએ કે એવું તે ક્યું વિદન છે, જેને કારણે આપણે આપણા ઉદ્દેશમાં સફળ થઈ શકતા નથી. શુકદેવજી પરીક્ષિતને કદે છે - તમોગુણનું સ્વરૂપ છે અજ્ઞાન, તેનો સ્વભાવ છે આળસ અને મતિની મૂઢતા. જયારે તે વૃદ્ધિ પામીને સત્ત્વગુણ અને રજોગુણને દબાવી દે છે ત્યારે જીવ જાતજાતની આશાઓ સેવે છે, શોક-મોઠમાં ગરકાવ થઈ જાય છે, દિંસા આચરવા લાગે છે અથવા નિદ્રા-આળસને વશ વર્તીને નિષ્ક્રિય પડ્યો રહે છે.

એક જ શબ્દમાં કઠીએ તો મુખ્ય વિધ્ન તો અજ્ઞાન જ છે, જેને કારણે આપણે આપણા ધ્યેય તરફ આગળ વધી શકતા નથી. આ એક જ આપણો શત્રુ છે, એકોઠિ શત્રુર્ન બ્રિતીય રસ્તિ, અજ્ઞાન તુલ્યો પુરુષસ્ય રાજન્ પુરુષ' અર્થાત્ અજ્ઞાન સિવાય અન્ય કોઈ શત્રુ નથી. તેથી દવે આપણે અજ્ઞાનના ઉચ્છેદ માટે જ બધા પ્રયાસો કરવા પડશે. આ સિવાય અન્ય કોઈ ઉપાય નથી. જો આપણે આના પર વિજય મેળવી લીધો તો આપણા અંતઃકરણમાં જ્ઞાનનો પ્રકાશ ઝળદળી ઊઠશે. ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ પોતાના પરમપ્રિય મિત્ર ઉદ્ધવને કઠે છે - જે જ્ઞાન અને વિજ્ઞાનથી સંપન્ન સિદ્ધપુરુષ છે તેઓ જ માત્ર મારા વાસ્તવિક સ્વરૂપને પિછાને છે. આ માટે જ્ઞાની પુરુષ મને સર્વાધિક પ્રિય છે- ઉદ્ધવજી, જ્ઞાની પુરુષ પોતાના જ્ઞાન દ્વારા સતત મને પોતાના અંતઃકરણમાં ધારણ કરે છે.

આથી એટલું તો સ્પષ્ટ થાય છે કે જ્ઞાનદ્દષ્ટિના અભાવે આપણે આત્મપ્રકાશનો અનુભવ કરી શકતા નથી. પરંતુ તેનો ઉપાય શો ? જેવી રીતે કુશળ અને અનુભવી ચિકિત્સક જ નેત્રોની સારવાર દ્વારા આપણને દષ્ટિ પ્રાપ્ત કરાવી શકે છે. જે જ્ઞાન આપવામાં સમર્થ ઠોય તેને ગુરુ કઠેવામાં આવ્યા છે. ગુરુને આટલું અધિક મહત્ત્વ એટલા માટે આપવામાં આવ્યું છે કે તે મનુષ્યને

જીવન બહુ મૂલ્યવાન છે, તેને નિરર્થક હેતુઓ માટે ખર્ચી ન કાઢો.

એકવાર કેટલાક લોકો એક અંધને પ્રકાશ વિશે સમજાવવાનો પ્રચાસ કરી રહ્યા હતા. તેમણે પોતાની બધી બુદ્ધિ વાપરી નાખી પરંતુ તેઓ નિષ્ફળ જ રહ્યા. અંધ કઠેતો હતો કે પ્રકાશ મારા હાથમાં આપો હું તેને દાથ ફેરવીને તેના વિશે જાણી શકીશ. ગજબની મૂંઝવણ હતી. પ્રકાશ તે શું કાંઈ સ્પર્શ કરવાની વસ્તુ છે ? મૂંઝાઈને તેઓ તેને ભગવાન બુદ્ધ પાસે લઈ ગયા અને કહ્યું, 'આપ તો જ્ઞાની છો, આ અંધને પ્રકાશ વિશે સમજ આપો. અમે તો દાર્ચા.' બુદ્ધે કહ્યું, તમે આને ખોટી જગ્યાએ લઈ આવ્યા છો આને કોઈ વૈદ પાસે લઈ જાવ, જયારે તેની આખો સારી થઈ જશે ત્યારે તે આપોઆપ પ્રકાશ વિશે જાણી જશે. અંધની ચિકિત્સા કરવામાં આવી. તેની આંખો સારી થઈ ગઈ અને પ્રકાશને જોઈને તે આનંદિત થઈ ઊઠ્યો. તેણે ભગવાન બુદ્ધને કહ્યું, આપની કપાથી હું પ્રકાશને જોવામાં અને સમજવામાં સમર્થ બન્યો છું. બુદ્ધે કહ્યું એમાં વળી મારી કપા શાની ? પ્રકાશ તો હતો જ, આંખોમાં દબ્ટિ ન હોવાને કારણે તું તેને જોઈ શકતો નહોતો. હવે એ વિધ્ન તો દૂર થયું છે, તેથી તું પ્રકાશને જોઈ અને સમજી શકે છે. આ વાર્તા એક આધ્યાત્મિક રહસ્યને સ્પષ્ટ કરે છે. જેવી રીતે પ્રકાશને જાણવા પિછાણવા માટે નેત્રોની જરૂર છે, તે જ રીતે તત્ત્વજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા માટે જ્ઞાન અને વિવેકની આવશ્યકતા છે. જેના વિના આપણું જીવન વ્યર્થ છે. માણસની મુખ્ય વિશેષતા પર પ્રકાશ પાથરતા પુરાણમાં ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ ગરૂડને કઠે છે -ચોર્ચાશી લાખ અવતારોમાં માનવદેહ જ तत्त्वज्ञाननो આશ્રય છે. આ સિવાયની અન્ય યોનિઓમાં તત્ત્વજ્ઞાન સંભવિત નથી.

એટલું તો સ્પષ્ટ છે કે આપણા જીવનનો કોઈ નિશ્ચિત ઉદ્દેશ છે તથા એ ઉદ્દેશને આપણે અવશ્ય પરિપૂર્ણ કરવાનો છે પરંતુ વિચારણીય બાબત એ છે કે બીજાઓ આમાં આપણને ક્યાં સુધી સહાય કરી શકશે? શાસ્ત્ર અથવા મહાપુરુષ આમાં આપણને સહાય તો કરી શકે પરંતુ જો આપણી પાસે દુષ્ટિ ન હોય તો શું કોઈ

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org



હતો. પોતાની તપશ્ચર્યાના પ્રભાવથી તેમણે વિદ્યાઘરનું પદ પ્રાપ્ત કર્યું હતું તથા વિમાનમાં બેસીને ત્રણે લોકમાં વિચરણ કરતો રહ્યો હતો. તેમને પોતાની તપશ્ચર્યા અને જ્ઞાનનું ખૂબ અભિમાન દતું. એક દિવસ મદર્ષિઓની સભામાં પાર્વતીજીને શિવજીની સાથે બેઠેલા જોઈને તેમણે પોતાના સંચમના અહંકારવશ બનીને ભગવાન શિવજીની નિંદા કરી. પરિણામસ્વરૂપે પાર્વતીજીના શાપને કારણે તેમને વૃત્રાસુર બનવું પડ્યું. આ ઘટનાથી જાણવા મળે છે કે દેવપદ પ્રાપ્ત કરી લીધા **પછી પણ જો અજ્ઞાનથી આપણો પિંડ છૂટતો નથી તો** પછી આપણે પતનની ખાઈમાં પડવું પડશે. તેથી આપણે તેનો મૂળથી જ નાશ કરવાનો પ્રયાસ કરવો જોઈએ. આ જ કારણે આપણે તત્કાલીન મઠાપુરૂષોને ઓળખવામાં પણ અસમર્થ બની રઠીએ છીએ તથા તેમના ગયા પછી તેમને ભગવાન બનાવી દઈને તેમની પૂજા કરવા લાગીએ છીએ. ન તો આપણે તેમના જીવનકાળ દરમિયાન તેમની પાસેથી કશું શિક્ષણ પ્રાપ્ત કરતા કે ન તેમના ચાલ્યા ગયા પછી, આ જ તો આપણું દુર્ભાગ્ય છે. ભગવાન શ્રીકૃષ્ણના પરમધામમાં પધાર્યા પછી ઉત્વવ વિદુરજીને કઠે છે, 'ઓઠ, આ મનુષ્યલોક બદ્દ જ કમભાગી છે અને તેમાંચ તે ચાદવો તો બિલકુલ ભાગ્યદીન છે, જેમણે નિરંતર શ્રીકૃષ્ણની સાથે રહીને પણ તેમને ઓળખ્યા નહીં, જેવી રીતે અમૃતમય ચન્દ્રમાના સમુદ્રમાં રહેવાના સમય દરમિચાન માછલીઓ તેમને પિછાણી શકી નહોતી.'

ઉક્રજીના કથનમાં કેટલી વ્યથા છે ! કોણ જાણે કેટલી વાર ભગવાન <mark>તથા મઠાપુરૂષો</mark> આ ધરતી પરના

એક મુસાફર જંગલમાં ભૂલો પડ્યો. રાત્રિ પડી. વરસાદથી ભીંબઈને તે દૂંઠવાઈ રહ્યો હતો. એક વૃક્ષ નીચે ભૂખ્યો-તરસ્યો સંકોચાઈને બેઠો હતો. ઉપર કબૂતરોએ તેને બેયો. તેમણે વિચાર્શું-બિચારો આ કષ્ટમાં ન બણે સવાર સુધી જીવતો રહેશે કે નહિ ? તેમણે તેને અગ્નિ લાવી આપ્યો અને તેના ભોષન માટે ખુદ પોતાનું શરીર અર્પણ કરી દીધું. ખુદ અગ્નિમાં કૂદી પડ્યું અને તેની પીઠાઓનું નિવારણ કર્યું.

જ્ઞાંન આપે છે, જીવનની સાથૈકતાની દિશાનો બોધ આપે છે તથા તે માર્ગે આગળ ધપવામાં સહ્યોગ પણ આપે છે. ગુરુનો અર્થ એવો નથી કે ગુરુપદ ઊભું કરીને ગુરુ પરંપરાનો એક વ્યવસાય ઊભો કરવામાં આવે. આ તો એક નિંદનીય કૃત્ય છે. સાચો ગુરુ નિસ્વાર્થ જ્ઞાનરૂપ તથા તીર્થરૂપ હોય છે. આ સંદર્ભમાં શ્રીકૃષ્ણ યુધિષ્ઠિરને કઠે છે - બે પ્રકારનાં તીર્થો ગણાવવામાં આવ્યા છે - સ્થાવર અને જંગમ. તીર્થ શ્રેષ્ઠ છે, કેમકે તેનાથી જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ લોકમાં પુણ્યકાર્ચના અનુષ્ઠાનથી વિશુદ્ધ થયેલા પુરુષના હૃદયમાં જ બધાં તીર્થો છે. તે તીર્થસ્વરૂપ તરીકે ઓળખાય છે. ગુરુરૂપી તીર્થથી પરમાત્મા સંબંધી જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે, તેટલા માટે તેનાથી ચઢિયાતું કોઈ તીર્થ નથી. જ્ઞાનતીર્થ સર્વશ્રેષ્ઠ તીર્થ છે અને બ્રહ્નતીર્થ સનાતન છે.

જ્ઞાન જ સાચું તીર્થ છે તથા તેમાં જ પોતાના અંતઃકરણને સ્નાન કરાવીને આપણે અજ્ઞાનથી મુક્ત થઈ શકીએ છીએ. જો આ રહેસ્ય આપણી સમજણમાં આવી ગયું હોત, તો આપણે સમસ્યાના સમાધાનનો પ્રયાસ કર્યો હોત. તો આપણે છુટક-છુટક પૂજાપાઠ અથવા કાંઈ નહીં, સરોવરમાં ડૂબકી લગાવી દેવા માત્રથી પોતાના કર્તવ્યની ઈતિશ્રી ન માની દોત, પરંતુ જ્યારે અજ્ઞાન માથે ચડી બેસે છે તો ઊંધી બાબત પણ સીધી લાગવા માંડે છે. આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રમાં પણ અજ્ઞાન આપણને સ્થળે સ્થળે ભટકાવતું રહે છે તથા જીવનના અંતમાં આપણે જોઈએ છીએ કે આપણે જ્યાં હતા ત્યાંના ત્યાં જ છીએ અને એ સ્વપ્ન સેવીને સ્વપ્ન સાથે સંસારથી વિદાય લઈએ છીએ કે ભલે આ લોકમાં નદિ, પરલોકમાં તો અમને સુખ-શાંતિ મળશે જ, પરંતુ જે આ લોકને જ સુધારી નથી શક્યો તે પરલોકમાં શું કરી શકવાનો ? આપણો દુશ્મન અજ્ઞાન તો આપણી પાછળ પડેલો જ રહે છે. વિદ્યાઘર ચિત્રકેતુની ભૂલને કારણે જ્યારે તેને પાર્વતીજીએ શાપ આપ્યો ત્યારે પોતાની ભૂલનો સ્વીકાર કરતાં તેણે પાર્વતીજીને કહ્યું, ''દે દેવી ! આ જીવ અજ્ઞાનથી મોદાંઘ બની રહ્યો છે અને આ જ કારણે આ સંસારચક્રમાં ભટકતો રહે છે તથા સદા-સર્વદા સર્વત્ર સુખ અને દુઃખ ભોગવતો રહે છે.''

આ બધાં અજ્ઞાનનાં કારસ્તાન છે. જીવ જ્યાં પણ જાય છે તે તેની પાછળ પડેલું રહે છે. ચિત્રકેતુ એક રાજા



ધામમાં પધાર્થા, પરંતુ આપણા પોતાના અજ્ઞાનને કારણે તેમનો જરા પણ લાભ ન ઊઠાવી શક્યા. ઠવે આપણે ગંભીરતાપૂર્વક આ સમસ્યા પર વિચાર કરવો જોઈએ. જયારે અજ્ઞાનથી મુક્ત થવા સિવાય બીજો કોઈ માર્ગ જ નથી તો આપણે તેનાથી <u>છુટકારો મેળવવો જ</u> પડશે. પરંતુ અજ્ઞાનની વિરુદ્ધ યુદ્ધ આરંભતા પટેલાં આપણે તેનું સ્વરૂપ સમજી લેવું જોઈએ. જેનાથી આપણે આપણા દુશ્મનને પૂરેપૂરો ખતમ કરી શકીએ. અજ્ઞાનનું સ્વરૂપ સમજાવતાં ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ આદિ પુરાણમાં કદે છે - 'જે મને ત્યજીને કોઈ બીજી વસ્તુની પાછળ દોડે છે તે વિવેકઠીન અને મૂર્ખ છે. તેના દાથમાં કેવળ દુઃખ જ આવવાનું છે, તેને તો ત્રણે કાળમાં ઠાનિ જ પહોંચવાની છે અને મળવાનું તો કશું જ નથી.'

ઈશ્વર આદર્શ ગુણોનું કેન્દ્ર છે. ઈશ્વરને છોડીને અન્યની પાછળ ભાગવાનો અર્થ છે - ઉચ્ચ આદર્શોને ત્યજીને નાના પ્રકારના સ્વાર્થો તરફ દોડી જવું. આ રીત અજ્ઞાનને કારણે સમજદારી જેવો લાગે છે, પરંતુ તેમાં થાય છે તો હાનિ જ.

પ્રશ્ન એ ઉપસ્થિત થાય છે કે માણસ આવું શા માટે કરે છે ? તેનું કારણ છે - વિવેકનો અભાવ. વિવેક ન દોવાને કારણે વિષય-ભોગોના આકર્ષણથી મનુષ્ય અંજાઈ જાય છે તથા પોતાના વાસ્તવિક ઠાનિ-લાભનો નિર્ણય નથી કરી શકતો. આ અનર્થકારી આક્રમણથી માત્ર વિવેક જ તેની રક્ષા કરી શકે. ભગવાને મનુષ્યને પ્રચુર માત્રામાં સક્ષમ સાધનો આપીને મોકલ્યો છે. તે આ સાધનોનો યોગ્ય રીતે ઉપયોગ કરી બતાવે તો તેને અનંત શાંતિનો અધિકારી માની લેવામાં આવે છે. કામ, કોધ, આદિ શત્ર મનુષ્યની પરીક્ષા કરવા માટે છે. તેમને પરાજિત કરવાના બધાં સાધનો મનુષ્યની પાસે હોય છે, પરંત અજ્ઞાનવશ સંશયમાં પડીને શું કરું, શું ન કરું આ ગૂંચવણમાં જ તે ફસાઈ જાય છે અને સાધનનો ઉપયોગ નથી કરી શકતો. સંશયરૂપી મૂંઝવણોના તાણાવાણા જ્ઞાનની તલવારથી જ કાપી શકાય છે. આ સંદર્ભમાં નારદજીનું કથન છે - આ મનુષ્યશરીરરૂપી રથ જ્યાં સુધી પોતાના વશમાં છે અને ઈન્દ્રિય. મન વગેરે બધાં સાધનો સારી હાલતમાં વિધમાન છે, ત્યારે શ્રી ગુરુદેવના ચરણક્રમળોની સેવાપૂજાથી સજાવેલી જ્ઞાનરૂપી તીક્ષ્ણ તલવાર લઈને ભગવાનના આશ્રયથી

આ શત્રુઓનો નાશ કરીને પોતાના સ્વરાજ્ય સિંહાસન પર વિરાજમાન થઈ જઈએ અને પછી અત્યંત શાંત ભાવથી આ શરીરનો પણ ત્યાગ કરી દઈએ.

નારદજીએ આ મનુષ્યશરીરને રથની ઉપમા આપી છે. તેમાં ઈન્દ્રિયો તે ઘોડા, મન તે લગામ, બુદ્ધિ એ સારથિ તથા આત્મા તે રથી છે. જેવી રીતે ક્યાંક જવા માટે જ આપણે રથ પર સવાર થઈએ છીએ, તે જ રીતે આત્માને પરમાત્મા સુધી પહોંચવા માટે આ શરીરરૂપી રથ આપણને મળેલ છે, પરંતુ જે રીતે રથીના આળસને કારણે સારથિ અને ધોડાઓ મનમાની કરવા લાગે છે તે જ રીતે આપણા પ્રમાદને કારણે આપણો જીવનરથ પણ ખોટા માર્ગે જઈ રહ્યો છે. આપણે યાદ રાખવું જોઈએ કે એક નિશ્ચિત અવધિ માટે જ આપણને ઓ શરીરરૂપી રથ પ્રાપ્ત થયેલ છે. સમય વીતતો જાય છે તેથી ડઠાપણ એમાં જ છે કે જેટલી બન્ની શકે તેટલી જલદી પોતાની યાત્રા આપણે સમાપ્ત કરીએ. જો સમગ્ર જીવન રથની સાજ સજાવટમાં જ વીતી ગયું તો યાત્રિક અને તેની યાત્રાનું શું થશે ? આપણે આપણા સ્વરૂપને

રાબ કુંભવર્માને દારૂ પીવાની લત લાગી. ઘીરે ઘીરે તેનામાં બીજ પણ ઘણા દોષો ઉમેરાતા ગયા. રાજા સ્વભાવે ચીડિયો અને ખુશામતપ્રિય બની ગયો. આ દોષને કારણે નિષ્પક્ષ ન્યાય આપવાનું સંભવિત ન રહ્યું અને રાજ્યમાં અનીતિનું આચરપ વઘવા લાગ્યું. જનતા ચિંતિત બની અને સૌએ મળીને મંત્રી પરિષદને તેમની જવાબદારીઓની યાદ તાજી કરાવી. મુખ્યમંત્રીએ રાબને વસ્તુસ્થિતિની બણ કરી અને મંત્રી પરિષદે વ્યવસ્થા સંભાળી લીધી. રાબ કોઘે ભરાયો પણ જનતાના (મંત્રી પરિષદને) સમર્થન આગળ તેનું કાંઇ ન ઉપજ્યું. યુવરાજ શંભુવર્મનિ ગુરૂકળના વિદ્યાભ્યાસનો સમય પૂરો થતાં જ બોલાવીને તેનો રાજ્યાભિષેક કરી દેવામાં આવ્યો. કુંભવર્મા માટે રાજ્યથી દૂર સામાન્ય નાગરિકની જેમ જીવન નિર્ગમન કરવાની વ્યવસ્થા કરી દેવામાં આવી.

સમજીને આપણા સિંહાસન પર બેસવું જોઈએ. પછી આપણે જોઈ શકીશું કે જેવી રીતે રાજાની સામે કોઈપણ કર્મચારી અપરાધ કરવાની હિંમત નથી કરી શકતો, તે જ રીતે આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત થતાં જ આપણી બુદ્ધિ, મન અને ઈન્દ્રિયો પણ કેવી રીતે આપણી દુશ્મન ન રહેતાં

ઉત્કૃષ્ટ ચિંતન અને આદર્શ કર્તુત્વની નીતિ જ અધ્યાત્મની સાચી સાધના છે

સહાયક બની રહે છે. જો આપણે આ પ્રમાણે કરી ન તેવી જ રીતે નીચ પુરુષના ગુણો જ તેનામાં શક્યા, તો પરિણામ સ્પષ્ટ જ છે. નારદજી આગળ કઠે|અભિમાનવૃદ્ધિનાં કારણ બની ર**ઠે છે. નીચ એટલે** છે - નહીં તો સંદેજ પણ પ્રમાદ પેદા થતાં આ ઈન્દ્રિયોરૂપી દુષ્ટ ઘોડાઓ અને તેમની સાથે મૈત્રી રાખનાર બુદ્ધિરૂપી સારથિ રથના સ્વામી-જીવને ખોટા રસ્તા પર લઈ જઈને વિષયરૂપી લૂંટારાના હૃથમાં સોંપી દેશે. આ ડાકુ સારથિ અને ધોડાઓ સાથે આ જીવને મૃત્યુ દ્વારા અત્યંત ભયાનક અને અંધકારમય, સંસારના કુવામાં ગબડાવી પાડશે. ઠકીકતમાં જ્ઞાન, આત્માની જાગૃતિનું પ્રતીક છે.

ઈન્દ્રિયો, મન વગેરે આત્માને ગાફેલ જોઈને મનમાન્યું વર્તન કરવા લાગે છે. જેવી રીતે માલિકની ગેરહાજરીમાં દરેક નોકર પોતાની જાતને જ માલિક ગણાવવા માંકે છે, તે જ રીતે આત્મા સૂતો રહેતાં આ શરીરરૂપી ધરના અનેક જણ માલિક બની જાય છે. આ શરીર, આત્માને પોતાનું લક્ષ્ય પૂર્ણ કરવા માટે મળ્યું છે. મન અને ઇન્દ્રિયોની વાસનાપૂર્તિ માટે નહીં. આપણે આપણા ઉદ્વેશને સમજીને આપણું યોગ્ય સ્થાન ગ્રઠણ કરી લેવું જોઈએ. નદિ તો આપણી સર્વ સિદ્ધિઓ બેકાર સાબિત થશે. આ વિવેક આપણે દંમેશાં જાગૃત રાખવો જોઈએ. વિવેકને રૂંધી રાખનાર દોષોથી બચીને ચાલવું જોઈએ. જ્યારે દેવી સતી વગર આમંત્રણે પોતાના પિતાએ ચોજેલા ચજ્ઞમાં જવા માટે તૈયાર થયા ત્યારે તેમને સાવધાન કરતાં શિવજી કહે છે -

વિદ્યા, તપ, ઘન, મજબૂત શરીર, ચૌવન અને ઉચ્ચ કુળ. આ છ સત્પુરૂષોના ગુણો તો છે જ પરંતુ નીચ પુરૂષમાં આ જ બધા અવગુણો બની બેસે છે, કેમકે તેનાથી તેમનું અભિમાન વધી જાય છે અને દબ્ટિ દોષચુક્ત બની જાય છે અને વિવેકશક્તિ નષ્ટ થઈ જાય છે. ભગવાન શંકર કહે છે, નીચ પુરૂષની બધી બાબત પર બધા મહાપુરૂષોએ ખૂબ ભાર મૂક્યો છે. વિશેષતાઓ તેના પતનનું કારણ બની રહે છે. જેવી રીતે સાપને દૂધ પિવડાવવાથી તેના વિષમાં વૃદ્ધિ થાય છે

દુષિત દુષ્ટિકોણવાળી વ્યક્તિ. આથી દુષ્ટિકોણનું મહત્ત્વ સર્વોપરિ છે. આપણે શું કરીએ છીએ તે કરતાં એ શા માટે કરીએ છીએ તે મહત્ત્વનું છે. આથી આપણે સિદ્ધિઓ પ્રાપ્ત કરતાં પઠેલાં આપણા દષ્ટિકોણને પરિશ્વ કરવો જોઈએ. આનેા જ અર્થ છે વિવેકી બનવું. જો કે આ માર્ગ મુશ્કેલીઓથી ભરેલો છે, પરંતુ જો આપણે પ્રામાણિકતા અને સતર્કતા સાથે આપણી ચિત્તવૃત્તિઓનું નિરીક્ષણ કરતા રઠીશું તો એક ને એક દિવસે પોતાના લક્ષ્યને અવશ્ય આંબી જઈશું. સંસારમાં ચક્તીપડતી તો દરેક વ્યક્તિના જીવનમાં આવે જ છે, જ્યારે બુદ્ધિ લથડિયાં ખાવા લાગે છે પરંતુ વિવેકશીલ વ્યક્તિ સાવધાનીપૂર્વક તેવા સંજોગોમાં પણ રસ્તો શોધી કાઢે છે. વિવેકશીલ વ્યક્તિનું વર્ણન કરતાં ଜମମ୍ବାର ଆହିନ୍ଦର ଓଡ଼୍ବରେ କୁ ହୁ ନ ଅ ହୁ ପ୍ରେମ୍ବର પુરૂષનું ચિત્ત પણ ક્યારેક ક્યારેક રજોગુણ અને તમોગુણના વેગથી વિક્ષુબ્ધ થાય છે, તેમ છતાં તેની વિષયો ભણી દોષદષ્ટિ બની રહે છે, તેથી તે ખૂબ જ સાવધાનીથી પોતાના ચિત્તને એકાગ્ર બનાવવાની કોશિશ કરતો રહે છે. જેનાથી તેની વિષયોમાં આસક્તિ રહેતી નથી.

આપણા ચિત્ત પર અનેક જન્મોના પશુઓના સંસ્કારો જામેલા છે. તેથી આપણી ચિત્તવૃત્તિઓ વારવાર વિષયો ભણી આકર્ષિત થવાની જ. આપણે તેમને રોકીને લક્ષ્ય ભણી કેન્દ્રિત કરવી જોઈએ. આનું જ નામ સાધના તથા તેમાં વિવેક સિવાચ આપણો કોઈ સાથી-સંગાથ નથી. આ જ પ્રકારે આપણે આપણા લક્ષ્યને પ્રાપ્ત કરી શકીએ છીએ. એટલા માટે જ આ

#### 後後後

વાલિનો પુત્ર અંગદ, જેને મરતી વખતે વાલિ, ભગવાન રામને સોંપી ગયો હતો. તે પોતાના પિતાની ઈચ્છા મુજબે શ્રીરામના કાર્યમાં સદાય તત્પર રહેતો. અગંદ, રામની સેનાના વરિષ્ઠ સેનાપતિઓમાંનો એક હતો. રાવણની સભામાં જઇને પોતાના બળ-પરાક્રમનું પ્રદર્શન કરીને તેણે સૌને આશ્વર્યચકિત કરી મૂક્યા. ખુદ રાવણ પણ તેના પૂકકારનો સામનો ન કરી શક્યો. નાના એવા દાર્માત્માનું બળ અનીતિમાન સેનાપતિથી પણ અધિક દોય છે.

નલ અને નીલ વાનરસેનાના કુશળ એન્જિનિયર હતા. તેમણે આરામ કર્યા વિના સમુંદ્ર પર પુલ બાંધાને તૈયાર કર્યો. સમુદ્ર પર પુલ બાંદાવાથી માંડીને રાવણની સાથે યુદ્ધ કરવા સુધી રામસેનાનો પ્રત્યેક વાનર પોતાના જીવનની પરવા ન કરતાં કામ કરતો રહ્યો.

વાનરો અલ્પ શક્તિવાળા હતા, તો પણ તેમણે અઘર્મનો વિરોઘ કરવામાં પોતાનું સર્વસ્વ સમર્પી દીધું અને રાક્ષસો વડે પોતે માર્ચા જશે તે બાબતની સહેજ પણ ચિંતા ન કરી. આવા શૂરવીર દામતિમાનું જીવન જ આ સંસારમાં ઘન્ય મનાય છે.





સમાજના સ્તર અને વાતાવરણનું નિર્માણ કરવામાં સંસ્કારી અને શિક્ષિત નારી જ મુખ્ય ભૂમિકા ભજવે છે. બીજા લોકો તો તેના સહાયક, સમર્થક જ બની રહે છે. નારી ઉત્કર્ષ અભિયાન વિવિધ પ્રકારે પરિવારોને સ્વર્ગ સમાન બનાવવાનું એવું સર્જનાત્મક કામ છે, જેના સત્પરિણામોના વિચારમાત્રથી આંખો ચમકી ઊઠે છે.

0 500

દલિત પીડિત સ્ત્રી પાસેથી કોણે શું મેળવ્યું ? તે પોતાના પાલકના ગળે પડીને ભારરૂપ બનીને રહી ગઈ. કેદી પણ કારાવાસમાં કશુંક તો કરે જ છે, પણ જેલર પાસે તેનો દિસાબ માગતાં તે સ્પષ્ટપણે સ્વીકાર કરશે કે આ તો ખોટનો ઘંધો છે. કેદી જે કમાય છે તેના કરતાં કેટલાય ગણો વધારે ખર્ચ તેની પાછળ થાય છે. પ્રતિબંધિત સ્ત્રી પણ પોતાના સંરક્ષકોને માટે કઈ રીતે ઉપયોગી અને લાભદાયક સિદ્ધ થઈ શકે ?

જો સ્ત્રીને તેના મૌલિક માનવીચ અધિકારો પાછા આપવામાં આવે તો તેમાં પુરુષ નદિ, અનાચારની જ દાર થશે. આ વિજય નારીનો નદિ, ન્યાયનો વિજય દશે. જે લોકો ન્યાય, ઔચિત્ય, સમાનતા, માનવતા, ધર્મ, કર્તવ્ય વગેરેનું સમર્થન, પ્રતિપાદન કરે છે અને અનિચ્છનીચતાઓને નિર્મૂળ કરવા ઇચ્છે છે તેમણે આ કાર્ચ પોતાના ઘરથી જ શરૂ કરવું જોઇએ. આપણા કુટુંબોમાં પ્રત્યેક નારીને એ અનુભવ થવો જોઇએ કે તેઓ કેદીની જેમ લાચારીપૂર્વક નદિ, ઓશિયાળી નદિ પણ આ ઘરમાં સર્જકશિલ્પી બનીને વસી રહી છે.

વિકસિત સ્ત્રી પોતાના વ્યક્તિત્વને સમુન્નત બનાવીને રાષ્ટ્રીય સમૃદ્ધિના સંવર્ધનમાં કેટલું મોટું પ્રદાન યોગદાન કરી શકે તેમ છે! એ બાબતને તે દેશોમાં જઇને આંખોથી જોઇને અથવા સમાચારોથી જાણી શકાય છે. જ્યાં નારીને 'મનુષ્ય' માનવામાં આવી છે અને તેના અધિકારો તેને સોંપી દેવામાં આવ્યા છે. ઉપયોગી શ્રમ કરીને તે ત્યાં રાષ્ટ્રીય પ્રગતિના કાર્યમાં પ્રદાન કરી રહી છે, પોતાના કુટુંબની આર્થિક સમૃદ્ધિ વધારી રહી છે. પોતે સુયોગ્ય બનીને

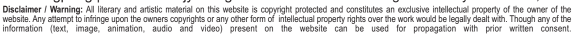
ગૌરવશાળી હોવાનો અનુભવ કરી રહી છે. પોતાના કુટુંબની આર્થિક સમૃદ્ધિ વધારી રહી છે. પોતે સુયોગ્ય બનીને ગૌરવશાળી હોવાનો અનુભવ કરી રહી છે અને પોતાના કુટુંબને નાનકડું ઉધાન બનાવવામાં અને તેને સુગંધમય પત્ર-પુષ્પોથી ભર્યુંભર્યું બનાવવામાં સફળ નીવડી રહી છે. પુરુષ સાથે ખભેખભા મિલાવી<mark>ને કામ</mark> કરનાર નારી કોઈના પર બોજરૂપ નથી બનતી પરંતુ સાથીઓએ સહારો આપીને પ્રસન્ન થતી અને બીજાઓને પ્રસન્ન રાખતી તે જોવા મળે છે. આપણે વિકસિત દેશોના પ્રંશસકો છીએ, તેમની ભાષા, પોશાક વગેરે અપનાવવામાં ગર્વ અનુભવીએ છીએ, તો પછી શું એવું ન બની શકે કે તેમના વ્યવદારમાં આવનારી સામાજિક ન્યાય અને નીતિને પણ અપનાવીએ અને ઓછામાં ઓછું આપણા પોતાના ઘરોમાં સ્ત્રીની સ્થિતિ સુવિધાપૂર્ણ અને સન્માનનીય બનાવવામાં પાછળ ન રહીએ.

સ્ત્રીએ પ્રજનનની જવાબદારી ઉઠાવવાને કારણે શારીરિક રીતે થોડા નબળા ભલે રહેવું પડ્યું હોય પરંતુ આત્મીય વિભૂતિઓની વિપુલતા જોઈને તે ઈશ્વરીય દિવ્ય અનુકંપાની વિશેષ અધિકારિણી બની છે. આવનારા દિવસોમાં તેજ ગતિએ આગળ ઘપતો નવયુગ નિશ્વિતરૂપે આધ્યાત્મિક માન્યતાઓથી ભર્યોભર્યો દશે. મનુષ્યોના ચિંતન અને દષ્ટિકોણ પણ એ જ સ્તરનાં દશે. વ્યવસ્થાઓ અને પરંપરાઓ એ જ માળખામાં ઢળેલી દશે. સામાન્ય જનોની ગતિવિધિઓ તે જ દિશામાં ઉન્મુખ દશે. શાસનતંત્ર, ઘર્મતંત્ર, અર્થતંત્રનું સમગ્ર માળખું તે જ સ્તરનું પુનર્જીવિત દશે. આવી પરિસ્થિતિમાં સ્ત્રીએ દરેક ક્ષેત્રમાં વિશેષ ભૂમિકા નિભાવવી પડશે, વિશેષ જવાબદારીઓ સંભાળવી પડશે. કારણ કે અધ્યાત્મની વિભૂતિઓ જન્મજાતરૂપે તેને જ અધિક માત્રામાં ઉપલબ્ધ થઈ છે.

નારીના ઉત્કર્ષની આવશ્યકતાનું પ્રતિપાદન કરવાના અને ઔચિત્ય સિદ્ધ કરવાનાં અનેક પ્રમાણે છે. તેમાંથી કોઈને પણ અપનાવીને વિચાર કરવામાં

આત્મ નિયંત્રણ વિના કોઈનું પણ જીવન સફળ નથી થઈ શકતું.

Yug Shakti Gayatri - March, 2002





છે, કુટુંબની અન્ય વ્યક્તિઓ ગૃઢવ્યવસ્થાને સંઘણા લેનાર છે, નોકર વગેરેની સગવડ છે તેમના માટે તો મા વિશેષ કર્તવ્ય બની રહે છે કે તેઓ મદિલા જાગૃતિ માટે નિયમિતરૂપે સમય ફાળવવાનું શરૂ કરી દે. પરિવારજનો ક્યારેક અનિચ્છા પ્રગટ કરતા હોય, તો પણ તેમણે વિનંતી વિનય સાથે, દુઃખ-અસંતોષ પ્રગટ કરીને તર્ક-દલીલથી કારણ સમજાવીને એ પ્રયત્ન કરવો જોઇએ કે તેમના પર લાગેલાં બંધનો ધીમે ધીમે સીમિત બનવા લાગે.

જે મહિલાઓનાં બાળકો મોટા થઈને આત્મનિર્ભર બની ગયાં છે, ઘરમાં વદુ આવી ગઈ છે તેમના માટે તો આ સેવાકાર્ય એક પ્રકારે સૂવર્ણ અવસર જ છે. નિવૃત્ત મદિલાજીવનનો આનાથી વધારે સારો ઉપયોગ હોઈ જ ન શકે કે તેઓ પોતાના પછાત વર્ગની સેવા માટે વધુમાં વધુ અનુદાન, ત્યાગ, બલિદાન, પ્રસ્તુત કરવા માટે આગળ આવે. વિદ્યવાઓ, વચસ્ક અવિવાદિતાઓ, સંતાનવિદ્વોણી અધ્યાપિકાઓ વગેરે મદિલાઓ સાઠજિક રીતે જ આ કાર્ચ માટે સમય કાજલ પાડી શકે છે. વર્તમાન પરિસ્થિતિમાં તો સ્ત્રીઓએ જ આગળ આવવું પડશે. પ્રત્યેક દેશ, પ્રત્યેક સમાજ, પ્રત્યેક વર્ગ પોતપોતાના કાર્ચમાં, પ્રભાવ ક્ષેત્રમાં કાંઈક કરી છુટવાના પ્રયાસમાં સંલગ્ન છે. સ્ત્રીએ પણ પોતાના ક્ષેત્રના ઉત્કર્ષની લગામ પોતે જ સંભાળવી પડશે. પોતાના પગ પર ઊભા રહેનારની જ સહાય બીજાઓ કરે છે, ઈશ્વર પણ તેઓને જ સહાય કરે છે અને પરિસ્થિતિ પણ તેમને જ અનુકળ થઈ પડે છે, જે પોતે જ પોતાને સહાય કરે છે.

ભારતનો સ્ત્રી-સમાજ સંકોચ, ભય છોડી દઈને મદિલા ઉત્કર્ષના મહાન અભિયાનમાં સમ્મિલિત થાય, એ જ આ યુગનો પોકાર છે. ત્યાગ-બલિદાનની તો તેમાં ઊણપ નથી. પતિ માટે, બાળકો માટે તેનું સમગ્ર જીવન જ ત્યાગ-બલિદાનથી ઓતપ્રોત વ્યતીત થાય છે. એટલા માટે તેને લોભ, મોદ છોડી દેવાની વાત કહેવાની, કષ્ટ-પીડા સદન કરવા તૈયાર રહેવા ઉદ્બોધન કરવાની તો આવશ્યકતા જણાતી નથી. આ ગુણ તો તેમનામાં કુદરતી અને જન્મજાત છે જ. ઉદ્બોધન ફક્ત સંકોચ અને ખચકાટ છોડવા માટેનું જ છે. જો આવું થઈ શકે તો ભારતભૂમિ દજારો ઈન્દિરા ગાંધી, શ્રીમતી બંડારનાયકે, ગોલ્ડામેચરની નવાજેશ વિશ્વને કરી શકે તેમ છે.

報報報

આવે તો અવશ્ય જણાશે કે સમયની માગ પ્રમાણે ઉજજવળ ભવિષ્યનું સૌથી મોટું કામ આ જ જણાય છે.

પોતાના સ્થાન-કક્ષાને પોતે જ ઊંચા ઉઠાવીએ

પોતાની જાતિનું પછાતપણું દૂર કરવાને માટે ઘણું કરીને બધાં ક્ષેત્રોમાં ભાવનાશાળી અને દૂરદર્શી વ્યક્તિ આગળ આવે છે. વેપારી, કર્મચારી, ખેડૂત, દલાલ વગેરે પોતપોતાના વર્ગ-સમૂદની સમસ્યાઓને લઈને કોઈક ચોજના બનાવે છે અને રચનાત્મક તથા સંઘર્ષત્મક - જ્યારે જેવી જરૂર પડે છે ત્યારે તેવા કાર્યક્રમો નિર્ધારિત કરે છે. દુકીકતમાં પોતાના વર્ગની વ્યક્તિ જ પોતાના સમાજને ઊંચો લાવવામાં આગળ ધપાવવામાં અને વિપત્તિઓથી બચાવવામાં વધુ સારી રીતે સફળ થઈ શકે છે. વર્ગચેતના સ્વાભાવિક પણ છે. પોતપોતાના સાથીદારોની સ્થિતિને વધુ સારી રીતે સમજી શકાય તેમ છે.

મદિલા જાગૃતિની આવશ્યક્તાને પૂરી કરવા માટે સુયોગ્ય અને સેવાભાવી મહિલાઓએ આગળ આવવું જોઈએ. ભારતની સ્થિતિ કંઈક વિચિત્ર છે. અહીં સ્ત્રી પુરૂષનો સંપર્ક સંકુચિત દબ્ટિએ જોવામાં આવે છે, તે બાબતે નાક ચડાવવામાં આવે છે અને આંગળી ર્ચીધવામાં આવે છે. આવી સ્થિતિમાં પુરૂષો માટે મહિલા જાગૃતિનું કામ હાથ ધરવું મુશ્કેલ છે. આ કામમાં તેમને સફળતા ઓછી સાંપડે છે અને મુશ્કેલી ખૂબ પડે છે. આ ઠાલતમાં એ જ એક માર્ગ બાકી રહે છે કે **આ** અભિયાનને આગળ વધારવા માટે મદિલાઓ પોતે આગળ આવે. કેટલીચે મદિલાઓ એવી ભાગ્યશાળી <u>હોય છે કે તેમના પરિવારમાં એટલી સંકુચિતતા હોતી</u> નથી. ત્યાં સ્ત્રીને પણ મનુષ્ય ગણવામાં આવે છે અને તેના ઘરથી બહાર જવાને પણ વિશ્વાસથી જોવામાં આવે છે. કેટલાચ ઉદાર કુટુંબો એવાં છે જે પોતાના ઘરની સાર્વજનિક મદિલાઓને સેવાકાર્થોમાં સમય ફાળવવામાં તેમને રોકતા નથી. અનુકૂળતાથી નવરાશના સમયનો એવો સદુપંચોગ કરવામાં આવે તો તેઓ આ સારી ઈચ્છાને આવકારી તેનું સમર્થન કરે છે. આવા પરિવારોની મદિલાઓએ પોતાના શિક્ષણ અને સગવડ, અનુકૂળતાનો લાભ પોતાના વર્ગના પછાત સમૂદની સેવા માટે, મંદિલા જાગૃતિ માટે આપવાનું સાહસ ઉપાડી લેવું જોઈએ. આવી સેવાભાવી, સુયોગ્ય અને સાદસિક મદિલાઓના આગળ આવ્યા વિના મહિલા જાગૃતિની મહાન સમસ્યાનું સમાધાન કોઈ પ્રકારે થઈ શકશે નહિ. જેમના બાળકો મોટા થઈ ગયાં

(13

(स्वावलंजन) रुपायसंजन मारे यतिलाओ आगण आये

કોઈપણ દેશની ખુશાલી તેના સ્વાવલંબી નાગરિકો પર ટકેલી હોય છે. સ્વાવલંબી રાષ્ટ્ર જ પ્રગતિ તરફ ગતિથી આગળ વધી શકે છે, બીજાઓને માર્ગદર્શન આપી શકે છે. ભૂખની ચિંતા અને દેવાંના બોજથી દબાચેલા દેશવાસીઓની પહેલી માગ છે કે સૌ પ્રથમ તેમના જીવનનિર્વાદનો કોઈ મજબૂત આધાર બને.

અર્થતંત્રને મજબૂત કરવા માટે એ આવશ્યક છે કે આપણે આપણી પરિસ્થિતિ અને સંશોધનોને સારી રીતે સમજીએ. ભારત કૃષિપ્રધાન અને ગ્રામપ્રધાન દેશ છે. ગામડાંઓમાં શ્રમનું પ્રાધાન્ય તો છે જ, પ્રાકૃતિક સંસાધનો પણ ખૂબ છે, પરંતુ ધનનો અભાવ છે. જો દેશના અર્થતંત્રને વિકસિત કરવું દોય, તો ધનનો ઓછામાં ઓછો ઉપયોગ અને શ્રમશક્તિનું પૂરેપૂરં નિયોજન કરવાથી જ આ કાર્ય શક્ય બની શકે છે. આપણે આપણાં ગામોને એ રીતે વિકસિત કરવાં પડશે જેથી ત્યાંનાં ઉપલબ્ધ સાધનોનો પૂરેપૂરો ઉપયોગ થઈ શકે. આ સંજોગોમાં પ્રગતિનો એકમાત્ર માર્ગ છે કે આર્થિક સ્વાવલંબન માટે આપણી પ્રાચીન પરંપરાને અનુરૂપ કુટિર ઉદ્યોગને પુનર્જવિત કરવામાં આવે. તેના પુનર્જીવનમાં એક લાભ એ પણ છે કે તેને માટે કૌશલ્ય પ્રાપ્ત કરવા માટે શૈક્ષણિક સંસ્થાઓ સામે આંખો ફાડીને બેસી રહેવાનું નથી, પરંતુ વંશપરંપરાગત શિક્ષણ અથવા સહઅભ્યાસથી પણ તે શીખી શકાય છે.

કુટિર ઉદ્યોગો સ્થાપવા માટે સૌથી મહત્ત્વની આવશ્યકતા છે આપણા દષ્ટિકોણમાં પરિવર્તન લાવવાની. આજના ઉપભોગવાદી યુગમાં અર્થોપાર્જનની કોઈ મર્ચાદા રહી નથી. ઘનવાન બનવા માટે આજકાલ વ્યાવસાયિક સંસ્થાઓ ખોલવામાં આવે છે, જયારે આધ્યાત્મિક દષ્ટિકોણથી તેને પણ સેવા કરવાની એક તક જ માનવી જોઈએ. વ્યવસાયમાં નફો જરૂરી છે, પરંતુ આ ઘન આપણે માટે જીવનપાલન સુધી જ સીમિત રાખવું જોઈએ, બાકીનું સમાજના ઉત્કર્ષના કાર્ચમાં ખર્ચાય. પરમપૂજ્ય ગુરુદેવે એક ધર્મ, એક ભાષા, એક રાષ્ટ્રના યુગની જે વાત કહી છે તેમાં એ

ક્રોધ કરવો એ ગાંડપણ છે, તેનાથી સત્ય સંકલ્પોનો વિનાશ થાય છે

પણ કહ્યું છે કે આ ચુગનો માનવ ઐચ્છિક સામ્યવાદ અપનાવશે. જો આ માન્યતા આપણને સારી રીતે સમજાય તો પછી શહેરો તરફ ભાગવાની કોઈ લાલસા જ નદિ રદે. ગ્રામોધોગમાં આપણા શ્રમ અને ધનના નિયોજન અને તેનાથી સીમિત લાભ સ્વીકારવા પણ આપણે પ્રસન્નતાપૂર્વક તૈયાર થઈ જઈશું.

આપણી સંસ્થા બ્રાહ્મણ સંસ્થા છે અર્થાત્ પરમાર્થપરાયણ સંસ્થા છે. ધર્મ અને સંસ્કૃતિના વિકાસ માટે આપણે સદાય સક્રિય રહ્યા. સમયદાન અને અંશદાન પણ કર્યું. ધર્મતંત્રના વિકાસ માટે શક્તિપીઠ મંદિરનું પણ નિર્માણ કર્યું. હવે આવશ્યકતા એ બાબતની છે કે ધર્મતંત્ર સાથે સંકળાચેલા લોકો અર્થતંત્રના વિકાસ માટે આગળ આવે અને શ્રમમંદિરોની. 'સ્વાવલંબન કેન્દ્રો'ની સ્થાપના કરે. આજના શિક્ષણની એ કમનસીબી છે કે ભણેલો ગણેલો વર્ગ બેકાર રહેવા છતાં પણ શ્રમસાધ્ય અને ઓછા નફાવાળા કામોમાં હાથ નાખવા નથી ઈચ્છતા. આજે આવશ્યકતા છે કે ઉપલબ્ધ પ્રચુર શ્રમશક્તિ અને સાધનોના નિયોજન માટે પરમાર્થ પરાચણતાના દષ્ટિકોણથી પદેલ કરવામાં આવે. અનુભવી અને સમર્થ ગ્રામજનો સઠકારના આધારે પોતાના ઉદ્યોગો સ્થાપિત કરાવવા આગળ આવે. પોતાની પ્રતિભા, કૌશલ્ય અને અર્થશક્તિનો લાભ તેમને અપાવે. જેથી આજના સ્પર્ધાત્મક યુગમાં તેઓ સફળ ઉદ્યોગો વિકસાવી શકે અને તેમના ઉત્પાદનોની ગુણવત્તા વધે.

ઉદ્યોગની સફળતામાં ઉદ્યમી મનોવૃત્તિને જ ઈચ્છિત સફળતા સાંપડે છે. જે લોકો રોજગાર મેળવવા માટે ઉદ્યોગની સ્થાપના કરવા માટે તત્પર છે એવા મોટાભાગના લોકોમાં આ મનોવૃત્તિનો અભાવ જ જોવા મળે છે. તેમને સ્થાપિત કરવા માટે અનુભવી માર્ગદર્શકની જરૂર છે. જે તે ક્ષેત્રની આવશ્યકતાને અનુરૂપ ઉદ્યોગની પસંદગી, ઉપયુક્ત કૌશલ્ય અને ટેકનિક ઉપલબ્ધ બનાવવા, જે ક્ષમતા પ્રાપ્ય છે તેના ઉપયોગનું તારણ કાઢવા, સાધનો કામે લગાડવા, ઉત્પાદનોના વેચાણની વ્યવસ્થા કરવા તથા ઉપાર્જિત ધનની વિતરણ વ્યવસ્થા ગોઠવવા જેવાં કાર્યો માટે

- www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - March, 2002



પ્રતિભાશાળીઓના સહયોગની ખૂબ્ આવશ્યકતા છે.

આવાં નાનાં ચંત્રોની શોધ માટે, જે શ્રમને અધિક ઉત્પાદક અને સરળ બનાવી શકે, ઉત્પાદનોને ઓછાં ખર્ચાળ બનાવી શકે, જે શ્રમની ઊર્જાથી ચાલી શકે, જે પ્રદૂષણ ન ફેલાવે, જેમાં પેટ્રોલિયમ, વીજળી, કોલસાનો ઉપયોગ ન થતો હોય એવાં મશીન ચંત્રો શોધવા વૈજ્ઞાનિકોએ આગળ આવવું જોઈએ.

યુગઋષિ પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવે લખ્યું છે - શ્રમની પ્રચુરતા અને નિયોજનના દેતુસર પૂંજીની અલ્પતાની સ્થિતિમાં કુટિર ઉદ્યોગ એકમાત્ર પૈકલ્પિક સમાધાન આપી શકે તેમ છે. આ કુટિર ઉદ્યોગ જ બેરોજગારી દૂર કરવાનો અને અસંખ્ય ગ્રામવાસીઓની સરેરાશ આવક વધારવાનો શાશ્વત આધાર બની શકે છે. કુટિર ઉધોગને ઘર ઘરમાં સ્થાન મળે, દરેક ખાલી દાથને કામ મળે.

#### ઉદ્યોગો કેવા હોવા જોઈએ ?

શ્રમ પર આધારિત ઉધોગો સ્થાપિત થાય જેથી શ્રમ ખપી શકે. શ્રમને સરળ અને અધિક ઉત્પાદનલક્ષી બનાવનારાં મશીનોના ઉપયોગમાં કાંઈ વાંધો નથી. આ ઉધોગોથી લોકો પોતાની રોજબરોજની જરૂરિયાતો માટે આત્મનિર્ભર બને. આનાથી ઉત્પાદનોની ખપતનું પણ સમાધાન થશે. ઉધોગો, પ્રદૂષણ ફેલાવનારાં ન હોય, પ્રકૃતિ સંતુલનમાં સહાયક હોય. ઉધોગો એટલા સહજ, સરળ અને સ્વાભાવિક હોય કે ગ્રામજનોની મર્યાદાઓ (નિરક્ષરતા, અનુભવ અને તાલીમની ઊણપ, મૂડીની ઊણપ) તેમાં અવરોધક ન હોય. ગ્રામોધોગ, ખેતીવાડીને પૂરક અને સહાયક હોય. તે સ્થાનિક સાધનો (કૃષિ અને કૃષિ ઉત્પાદન, પશુધન, પ્રાકૃતિક સંપત્તિ)ના ઉપયોગ પર આધારિત હોય.

#### કુટિર ઉત્પાદનની વેચાણ વ્યવસ્થા

કુટિર ઉદ્યોગો સ્થાપવામાં કુટિર ઉત્પાદનોના વેચાણનો પ્રશ્ન સૌથી વધુ મહત્ત્વપૂર્ણ છે. તેમને માટે વેચાણની વ્યવસ્થા કરવાનું જેટલું મુશ્કેલ છે તેટલું કાચો માલ મેળવવાનું અને ઉત્પાદનોની ક્ષમતા પ્રાપ્ત કરવાનું મુશ્કેલ નથી. આને માટે નીચેની બાબતો પર ધ્યાન આપવાનું છે -

ઉંત્પાદનની ગુણવત્તા (પ્રામાણિકતા) સુનિશ્ચિત કરવી પડશે. કુટિર ઉત્પાદનોના ઉપયોગને રાષ્ટ્રભક્તિ, રાષ્ટ્રભાવના, રાષ્ટ્રગૌરવ સાથે સાંકળવાનો રદેશે. ગાંધીજીએ ખાદી ધારણ કરવાની બાબતને રાષ્ટ્રભક્તિનું એક મુખ્ય ચિન્દ બનાવવાની માનસિકતા વિકસિત કરી દતી. આ જ પ્રકારનું લોક

આંદોલન ઊભું કરવાનું રહેશે. પોતાના માધ્યમ દ્વારા બનાવાયેલા કુટિર ઉત્પાદનોનો ઉપયોગ કરવાનો ખુદ સંકલ્પ લઈ, બીજાઓને પ્રેરિત કરે તથા વચન આપે. ગામડાંઓમાં જુદા પ્રકારનો સામાન બને અને તેનું મોટાભાગનું વેચાણ તે જ ગામોમાં થવા લાગે.

ગોપાલનને ગ્રામીણ સ્વાવલંબનની ઘરી બનાવવામાં આવે

ગો (ગાચ) આધારિત કૃષિ, સ્વાસ્થ્ય, ઊર્જા અને ઉદ્યોગ જ ગામને સ્વાવલંબી બનાવશે. આનાથી કૃષિ (ખેતીવાડી) માટે પૌષ્ટિક, પ્રદૂષણરદિત, સસ્તું ખાતર, ગોમૂત્રના રૂપમાં કીટનાશક, આરોગ્ય માટે પૌષ્ટિક દૂધ, છાણ-ગોમૂત્રથી બનેલી દવાઓ, કૃષિ પરિવદન અને ઘરગથ્થુ ઈંઘણ-બળતણ માટે પ્રદૂષણરદિત ઊર્જા ઉપલબ્ધ થઈ શકશે તથા કેટલાય પ્રકારનાં કુટિર ઉત્પાદનો બનાવી શકાય છે.

#### મરમ્મત (દુરસ્તી) નું કામ વધે

તૂટેલી વસ્તુઓની મરામત (રીપેરીંગ) કરવાની પ્રથાને રાષ્ટ્રીય દિતમાં ગરીબી નાબૂદીની એક મહત્ત્વની નીતિ માનવામાં આવે. તૂટેલી વસ્તુઓની સમારકામની દુકાનો ખોલી શકાય, તો દરેક ગામમાં કેટલાય ગરીબ પરિવારોનું ગુજરાન થઈ શકે છે અને લોકો જૂના સામાનથી જ બે ગણા સમય સુધી કામ ચલાવતા રહીને આર્થિક બચત કરી શકે છે. તૂટેલા સામાનના સમારકામના કૌશલ્ચને ઘરઘરમાં સ્થાન મળવું જોઈએ.

#### મદેરબાની કરી આટલું ધ્યાન રાખો -

ધ્યાન આપવા જેવી બાબત એ છે કે ગાયત્રી શક્તિપીઠો, જ્ઞાનપીઠો, પ્રજ્ઞાપીઠો, પ્રજ્ઞા મંડળોમાં ઉદ્યોગનો આરંભ કરીને આપણે ઉદ્યોગપતિ બનવું ન જોઈએ. આપણા મૂળભૂત ઉદ્દેશને ભૂલી જવો ન જોઈએ. મુખ્યત્વે આપણું કાર્ચ વ્યક્તિત્વ નિર્માણ કરવાનું છે. ઉદ્યોગ સ્થાપીને ઉદ્યોગપતિ બનીને આપણે આપણા માર્ગથી ચલિત થઈ જઈશું. સ્વાવલંબનના ક્ષેત્રમાં આપણી જવાબદારી માર્ગદર્શન, પ્રશિક્ષણ અને ઉત્પાદનોના પ્રચાર સુધી સીમિત રહેવી જોઈએ. પ્રજ્ઞાસંસ્થાનો ઉપર પ્રશિક્ષણ અને માર્ગદર્શનનું કાર્ચ શરૂ કરી દેવું જોઈએ. પોતે જ ઉદ્યોગ સ્થાપીને ઉદ્યોગપતિ અને ઉત્પાદનોને વેચીને વેપારી ન બની જવું જોઈએ.







આસ્તિકતા મનુષ્યસમાજની સુખ અને શાંતિનો મૂળ આધાર છે. તે જીવનના અંતરતમમાં પ્રવેશીને સાચી પ્રેરણા, ચોગ્ચ માર્ગદર્શન આપે છે. વ્યક્તિગત આવશ્ચકતાઓની પરિપૂર્તિથી માંડીને સામાજિક કર્તવ્યોના પાલન સુધીના આંતરિક શિક્ષણનો બોધ કરાવનાર પણ તે જ છે. મનુષ્યસમાજની વ્યવસ્થા અને લોકોની દૂષિત મનોવૃત્તિઓ પર નિયંત્રણ માટે અંતરદર્શન અને આત્મનિયંત્રણની આવશ્ચકતાની પૂર્તિ આસ્તિકતાથી જ સંભવિત છે.

'ઈશ્વર છે'- એટલું માની લેવું એ જ માત્ર આસ્તિકતા નથી. ઈશ્વરની સત્તામાં વિશ્વાસ મૂકવો એ પણ આસ્તિકતા નથી, કેમકે આસ્તિકતા વિશ્વાસ નદિ પણ એક અનુભૂતિ છે, 'ઈશ્વર છે' એ એક બૌદ્ધિક વિશ્વાસ છે. ઈશ્વરનો પોતાના હૃદયમાં અનુભવ કરવો, તેની સત્તાને સંપૂર્ણ ચરાચર જગતમાં ઓતપ્રોત થયેલી જોવી અને તેની અનુભૂતિથી રોમાંચિત થઈ ઊઠવું એ જ સાચી આસ્તિકતા છે. આસ્તિક વ્યક્તિ જગતને ઈશ્વરમાં અને ઈશ્વરને જગતમાં ઓતપ્રોત થયેલો જુએ છે. તે ઈશ્વરને પોતાનાથી અને પોતાને ઈશ્વરથી ભિન્ન અનુભવતો નથી. તેને માટે જડ-ચેતનમય સમગ્ર સંસાર ઈશ્વરરૂપ જ દોય છે. તે ઈશ્વર સિવાયની ભિન્ન સત્તાના અથવા પદાર્થના અસ્તિત્વને જ નથી માનતો.

આસ્તિકતા દ્વારા ધર્મપ્રવૃત્તિની જાગૃતિ થાય છે, પરંતુ એ જરૂરી નથી કે જે ધર્મકાર્ચ કરે છે, તે આસ્તિક પણ હોય. અનેક લોકો દેખાવ માટે જ ધર્મકાર્ચ કરતા રહે છે. તેઓ ઈશ્વર પ્રત્યે પોતાનો વિશ્વાસ, શ્રદ્ધા તથા ભક્તિને પણ વ્યક્ત કરે છે, પરંતુ તેમની એ અભિવ્યક્તિ મિથ્યા અને પ્રદર્શન પૂરતી જ હોય છે. જેમ કે લોકો આવશ્યકતા, પરિસ્થિતિ, શિષ્ટાચાર અથવા સ્વાર્થવશ કોઈના પ્રત્યે લાગણી ન હોવા છતાં સ્નેહ, પ્રેમ, શ્રદ્ધા અથવા ભક્તિ દેખાડ્યા કરે છે. આસ્તિકતા દ્વાર્થવશ કોઈના પ્રત્યે લાગણી ન હોવા છતાં સ્નેહ, પ્રેમ, શ્રદ્ધા અથવા ભક્તિ દેખાડ્યા કરે છે. આસ્તિકતા દ્વારા ઉત્પન્ન ધર્મમાં પ્રદર્શન સંભવિત નથી. જે અણુઅણુમાં ઈશ્વરની ઉપસ્થિતિનો અનુભવ કરે છે, તેની સાથે પ્રેમભાવ રાખે છે તે મિથ્યા પ્રદર્શનનું સાહસ કરી જ નથી શકતો. સાચા ધાર્મિક, જેમની ધાર્મિકતાનો જન્મ આસ્તિકતામાંથી થયો હોય છે, તેઓ પોતે

અસત્ થી સત્ તરફ, અંધકારથી પ્રકાશ તરફ આગળ વધવાનું નામ સાધના છે

ધર્માચરણમાં વ્યસ્ત રહે છે. તેમને પ્રયત્નપૂર્વક આવો દેખાડો કરવાની જરૂર નથી હોતી. જીવમાત્રને આત્મવત્, તથા સંપૂર્ણ જગતને પરમાત્માનું રૂપ માનનાર ધર્માત્માથી અસંગત, અનુચિત તથા ન કરવા જેવું કાર્ય થવાનું શક્ય નથી.

એક ક્ષણ પણ બાહ્ય ધર્મકર્મ ન કરનાર વ્યક્તિ પણ જો મનુષ્યોનું સારી રીતે મૂલ્યાંકન કરે છે, સમાજ પ્રત્યેની પોતાની જવાબદારીનું પાલન કરે છે, બધાને ઈશ્વરના રૂપો માનીને ઈર્ષ્યા, દ્વેષ નથી રાખતો, જેનું હૃદય પ્રેમ, સહાનુભૂતિ તથા સંવેદનાથી સભર છે, તે જ સાચો ધાર્મિક અને આસ્તિક છે. સાચી આસ્તિકતામાં જ્યાં એક પ્રેરણા હોય છે, ત્યાં એક પ્રકારનું આર્કષણ પણ દોય છે. આસ્તિકતા જેમ મનુષ્યને ઈશ્વર તરફ પ્રેરિત કરે છે, તેમ ઈશ્વરીય તત્ત્વને પણ મનુષ્ય તરફ આકિર્ષત કરતી રહે છે. જેનાથી શીધ્ર મનુષ્ય તથા ઈશ્વર વચ્ચેનું અંતર સમાપ્ત થઈ જાય છે. આસ્તિક ભગવાનના અને ભગવાન આસ્તિકના દ્વાર સુધી પહોંચવા માટે એક સાથે ચાલી નીકળે છે. પોતાની જવાબદારીનું ધ્યાન રાખતાં પરમાત્મા આસ્તિક વ્યક્તિને સદાય અસત્ કાર્યોથી બચાવીને સત્કર્મો ભણી ચાલતો રાખે છે. પોતાના અસ્તિત્વને પરમાત્મામાં વિલીન કરી દેતાં આસ્તિકને જીવનની સકળતા- નિષ્કળતાની ચિંતા નથી રઠેતી. આસ્તિકભાવમાં ડૂબી જવાનો અર્થ છે - પરમાત્માની ગોદમાં ચાલ્યા જવું - જ્યાં કેવળ આનંદ જ આનંદ છે.

સાચો આસ્તિક પ્રત્યેક જીવને પોતાના ભાઈબદેન જ માને છે અને તે અનુસાર તેની સાથે પ્રેમપૂર્ણ વ્યવહાર કરે છે. સંપર્કમાં આવનાર જયારે પ્રત્યેક વ્યક્તિ પોતાના ભાઈબદેન જ છે ત્યારે સાચો આસ્તિક તેમની સાથે કઠોર, ક્રૂર અથવા છળ-કપટભર્યો વ્યવહાર કઈ રીતે કરી શકે ? તે તો બધા સાથે પ્રેમપૂર્ણ, નિષ્કપટ અને યોગ્ય વ્યવહાર જ કરશે. બંધુભાવથી પ્રેરાયેલો તે પ્રત્યેકને સહાય કરવા હંમેશાં તૈયાર રદેશે. તે કોઈની સાથે સ્વાર્થપૂર્ણ અથવા અવિશ્વાસભર્યો વ્યવહાર કદાપિ કરશે નહિ. આ રીતે સાચો આસ્તિક સહજમાં જ

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org -

Yug Shakti Gayatri - March, 2002



આત્મકલ્યાણકારી યશભાવનાનો અધિકારી બની રહે છે. જ્યારે મનુષ્યનું મન મલિન અથવા અરક્ષિત હોય છે ત્યારે જ કામ, ક્રોધ અથવા લોભરૂપી શત્રૂ આક્રમણ કરે છે. આસ્તિક વ્યક્તિનો ઈશ્વરીય વિશ્વાસ અને પરમાત્માની અનુભૂતિ તેના હૃદયને પ્રસન્ન અને ઉજ્વવળ બનાવવામાં સહાયક નીવડે છે. તેની ભાવનાઓમાં દંમેશાં પરમાત્માનો વાસ દોય છે. તેના સુરક્ષિત હૃદય પર આસુરી વૃત્તિઓ આક્રમણ નથી કરી શકતી.

આસ્તિકતા સદાચારની જનની છે. જે આસ્તિક દશે, જે બધામાં અને બધી જગ્યાએ ભગવાનની ઉપસ્થિતિ અનુભવશે, તે કોઈ દૂરાચાર કરવાનું સાહસ જ નદિ કરે. સદા સર્વદા એવાં જ કાર્યો કરવાનો અને ભાવનાઓ સેવવાનો પ્રયત્ન કરશે, જે સાચા આસ્તિકને અને ઈશ્વરના અનુચાચીને અનુરૂપ દોચ. ઈશ્વરીય નિર્દેશ અને આદેશ સત્યમ્, શિવમ્, સુન્દરમ્ સિવાય બીજું કાંઈ દોઈ જ શકે નદિ. પ્રેમ, સદાનુભૂતિ, સહ્યોગ, સત્ય તથા સેવાભાવ આસ્તિકના વિશેષ ગુણો છે. ચોરી, છેતરપિંડી, છળકપટ, ઈર્ષ્યા, દ્વેષ, લોભ, મોદ, કામવાસના, આદિ દુષિત પ્રવૃત્તિઓથી આસ્તિક વ્યક્તિને કોઈ સંબંધ નથી હોતો. આસ્તિકતા દ્વારા ઈશ્વર સાથે ભાવનાત્મક સંપર્ક રાખનાર તો તેને અનુરૂપ જ પોતાના જીવનને ઉન્નત અને ઉત્કષ્ટ બનાવવાનો પ્રચતન કરશે. આજે વિશ્વ જે શાંતિ, વ્યવસ્થા તથા સહયોગ ભાવનાની જરૂત અનુભવે છે તે આસ્તિકતા દ્વારા સાદજિક રીતે પ્રાપ્ત થઈ શકે છે.

જો વિશ્વની પ્રત્યેક વ્યક્તિ પૂર્ણરૂપે આસ્તિક બનીને ઈશ્વરીય આદર્શ પર ચાલવા માંડે તો ન કોઈ કોઈને સંતાપે અને ન કોઈ કોઈને ઠગવાનો પ્રયત્ન કરે. દરેક વ્યક્તિ પોતાની મર્યાદાઓમાં સંતુષ્ટ બનીને શાંતિપૂર્વક જીવન જીવે. આજે જગતભરમાં ફેલાચેલો બધો દુરાચાર એ જ કારણે છે કે લોકો કેવળ પોતાના સ્વાર્થને જ જુએ છે, કોઈ બીજાનાં સુખ-સગવડ અથવા અધિકાર ક્ષેત્રનું ધ્યાન રાખતું નથી. જો આજે આસ્તિકતાનો વ્યાપક પ્રચાર થઈ જાય, લોકો ઈશ્વરને સાચી ભાવનાથી જાણવા-માનવા લાગે અને તેનાથી ડરીને ચાલે તો આવતીકાલે જ બધા અપરાધોનો અંત આવી જાય અને દીઈકાળથી ઝંખેલું રામરાજ્ય સાકાર થઈ ઊઠે.

વિવેક રૂપે યોગ્યને અપનાવવાની અને અયોગ્યથી

બચવાની પ્રક્રિયા પણ ઈશ્વર દરપળે પૂરી કરે છે. પ્રત્યેક સત્કાર્ય આપણને આંતરિક સંતોષ આપે છે અને પ્રત્યેક દુષ્કાર્યના પ્રચાસથી છાતી ઘડકી ઊઠે છે. અંતર્દ્રદ્ધ ઊભં થાય છે અને પગ ઘ્રૂજવા માંકે છે. ઔચિત્ય માટે પ્રોત્સાઠન આપનાર અને અનૌચિત્ય માટે નિરૃત્સાઠ પેદા કરનાર આ અંતર-પ્રકાશને ઈશ્વરીય સત્તાના અસ્તિત્વ રૂપે જાણી શકાય છે.

કરણા, પ્રેમ, દયા, શ્રદ્ધા જેવી સદભાવનાઓ અસીમ આત્મસંતોષ અર્પે છે. તેને સાકાર કરવા માટે થોડું કષ્ટ ભોગવવું પડે છે સંચમથી વર્તવું પડે છે અને ત્યાગ કરવો પડે છે તો પણ તેનાથી દુઃખ ઊપજતું નથી, કિન્દ્ર સંતોષ જ અનુભવાય છે. આને ઈશ્વરીય ચેતનાનું દિવ્ય શિક્ષણ ગણી શકાય. ઉત્કૃષ્ટતાની ભૂખ અદમ્ય છે. ન્યાય અને ઔચિત્યનું સમર્થન કાયમી છે. ચોર પણ ચોરીના સિદ્ધાંતનું સમર્થન નથી કરી શકતો, તે પોતાને ઘરે ચોરને નોકર તરીકે રાખવા તૈયાર નહીં થાય. આ સત્યનો. ઈશ્વરનો દિગ્વિજય છે. આપણે સતત ઈશ્વરીય વાણીની ઉપેક્ષા અને પ્રેરણાની અવગણના કરી છે, એટલે એવી જ આદત પડી ગઈ છે. ઘૂળ જામ્યા કરવાથી દર્પણ ઘૂંઘળું થઈ ગયું છે, અન્યથા દર કોઈ વ્યક્તિ અંતરાત્માની અંદર મહાનતાની દિશામાં આગળ

|                     | ફાર્મ-૪              |                           |
|---------------------|----------------------|---------------------------|
| ૧. પ્રકાશનનું સ્થાન |                      | મથુરા                     |
| ૨.પ્રકાશનનો પ્રકાર  |                      | માસિક                     |
| ૩. મુદ્રકનું નામ    |                      | પં. લીલાપત શર્મા          |
| રાષ્ટ્રીયતા         |                      | ભારતીય                    |
| સરનામું             | યુગ                  | નિર્માણ પ્રેસ, મથુરા      |
| ૪. પ્રકાશકનું નામ   |                      | પં. લીલાપત શર્મા          |
| રાષ્ટ્રીયતા         |                      | ભારતીય                    |
| સરનામું             | યુગ નિમ              | ર્હાણ યોજના, મથુરા        |
| પ. સંપાદકનું નામ    |                      | પં. લીલાપત શર્મા          |
| રાષ્ટ્રીયતા         |                      | ભારતીય                    |
| સરનામું             | યુગ નિમ              | ર્ોણ યોજના, મથુરા         |
| ૬ સત્વાધિકારી       | યુગ નિ               | ર્માણ યોજના ટ્રસ્ટ,       |
|                     | ગાયક                 | ત્રી તપોભૂમિ, મથુરા       |
| હું લીલાપત શર્મા ગ  | ત્રાથી જાહેર કરું દુ | <b>ં કે ઉપર આપેલી</b>     |
| વિગતોવાળું નિવેદન   | મારી જાણ અને         | <u>વે માન્યતા પ્રમાણે</u> |
| સાચું છે.           |                      |                           |
|                     | પ્રકાશકની            | સહી-લીલાપત શર્મા          |

(17

| ધપવાની પ્રેરણા રૂપે દંમેશ જીવંત પરંતુ આછી બનાવી | થાય છે જે આખ્ત વચનોની વધાઈ દેતા અસખ્ય                |
|-------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
|                                                 |                                                      |
| દેવાચેલી ચેતનાનાં દર્શન કરી શકે છે.             | ધર્મોપદેશક આપતા રહ્યા છે. હકીકતમાં આસ્તિકતા          |
| આસ્તિકની માન્યતાને સુસ્થિર બનાવવા માટે          | ઈશ્વરીય અનુશાસનને ઘૂંટી ઘૂંટીને આપણા ચિંતન,          |
|                                                 |                                                      |
| પૂજા-ઉપાસનાના વિભિન્ન કર્મકાંડો રચવામાં આવ્યા   | ચરિત્ર અને વ્યવહારમાં ઉતારવાનું નામ છે. જે આસ્તિક    |
| છે. આપણે માનવીય આદર્શોથી ગુમરાદ થઈને            | છે તેઓ ભલે મંદિરો, પૂજાગૃઠોમાં ન જતા ઠોય પરંતુ જો    |
| પશુપ્રવૃત્તિઓમાં રચ્ચાપચ્ચા રહીએ છીએ. આ         | તે પરમસત્તાનું અનુશાસન જીવનમાં ઉતારે છે, જીવન        |
| અનિચ્છનીય સ્થિતિથી ઉગરવા માટે પ્રાર્થનાનો પોકાર | યોગ્ય માર્ગે છવે છે, સૃષ્ટિને એક ઉપવન માનીને         |
| પાડવામાં આવે છે. ઈશ્વરની સાથે જીવનના અસીમ       | માળીની જેમ તેનું જતન કરે છે, તો તે સાચા અર્થમાં      |
| અંતરને નિકટતા, ઘનિષ્ઠતામાં બદલવા માટે ઉપાસના    | આસ્તિક છે. નાસ્તિક તો તે છે, જે બાહ્યાડંબર કેટલોય    |
| કરવામાં આવે છે. તેની જ ઈશ્વરભક્તિ સાર્થક છે, જે | કરે, દેખાતો ધાર્મિક હોય, પરંતુ જીવનના કોઈપણ          |
| કર્મના ફળ પર અતૂટ વિશ્વાસ કરે અને પોતાના જીવનને | ખૂણેથી આદર્શવાદ, સુચારિત્ર્ય, ઉત્કૃષ્ટતાનો એક        |
| આદર્શમય બનાવવાના સોગંદ લે. આસ્તિક તે જ છે, જે   | અંશ પણ ઝળકાવી ન શકે.                                 |
| ચારિત્ર્યનિષ્ઠ રહે છે અને લોકમંગલ માટે ઉત્સાહથી | ઈશ્વર, તે નિરાકાર બ્રાહ્ની સત્તા છે, જે              |
| પોતાનો ફાળો આપે છે. આવી વાસ્તવિક ઈશ્વરભક્તિ જ   | સત્પ્રવૃત્તિઓના, સદ્શુણોના, શ્રેષ્ઠતાના સમુચ્ચય રૂપે |
| અમૃત, પારસ અને કલ્પવૃક્ષની જેમ મનુષ્યને સર્વગુણ | તથા સમષ્ટિગત અનુશાસનરૂપે આપણી ચારેબાજુ               |
| સંપન્ન બનાવે છે અને તેના જ આધારે જીવને બ્રહ્મ,  | વિદ્યમાન છે. એ પરમ સત્તા આપણને દેખાય ભલે નહિ,        |
| નરને નારાયણ, પુરુષને પુરુષોત્તમ, વામનને વિરાટ   | પરંતુ આપણા રોમરોમમાં વસીને આપણને દરપળે               |
| અને દીન-દુર્બળને રિદ્ધિ-સિદ્ધિ સંપન્ન બનવાનો    | પોતાના અસ્તિત્વનો આભાસ કરાવે છે. જો ઈશ્વરની,         |
| સુયોગ સાંપડે છે.                                | આ સ્વરૂપે આપણને સતત અનુભૂતિ થવા લાગે તો              |
| આજની પરિસ્થિતિમાં આસ્તિકતા અને ઈશ્વરની          | આપણા જીવનના ક્રિયાકલાપો બદલાઈ જશે, આપણે              |
| નવી પગતિશીલ વ્યાખ્યા કરવાનં અનિવાર્થ બની ગયં    | સાચા અર્થમાં આસ્તિક કઠેવડાવવાને યોગ્ય બનીશં.         |

નવી પ્રગતિશીલ વ્યાખ્યા કરવાનું અનિવાય બની ગયું [સાચા અર્થમાં આસ્તિક કહેવડાવવાન યોગ્ય બનીશુ. છે. પારંપરિક શબ્દાવલીમાં તેમાંથી એ જ ભાવ ઉત્પન્ન

બંદા વૈરાગી એક સાધુ હતા અને એકાંતમાં પોતાનું જીવન ભગવદભજનમાં વીતાવતો. गुरु गोविंटसिंहनी એंड पार पैरागी साथे मुसाँडात थर्ध. तेमशे એडांत सेवनने आंपत्तिडाणमां हानिउप गणावीने डख़ं, 'जंधू, श्यारे देश, धर्म, संस्इतिनी मर्याटाओ नाश पामी रही छे. आपशे गुसामीनुं छपन प्यतीत 5री रह्या छीએ, त्रासपार्टीओना अत्याचार आपए।। पर थर्ध रह्या छे, त्यारे आ मिथन, पूथन, ध्यान, समाधि पगेरे शा डामनां छे ?' गुरु गोविंटसिंहनी युझ्तिपूर्श पाशी सांभणीने जंटा वैरागी तेमना अनुयायी जनी गया अने गुरूनी श्रेम तेमशे पश आछावन देशने स्वतंत्र जनाववानी, अंधर्मीओनो नाश इरपानी जने संस्કृतिनी रक्षा इरपानी प्रतिज्ञा सीधी. आ छेदेश माटे ९ जंहा वैरागी आछपन प्रयत्नशीत रह्या. मुसतमानो व्हारा वैरागी पडडाया, तेमने એક પાંજરામાં પુરવામાં આવ્યા. મોત અથવા ઘર્મ પરિવર્તનની શરત મૂકવામાં આવી, परंतु पोतानी प्रतिज्ञा पर ६ढ रहेनार जंटा वैरागी पोताना ध्येयथी ततामारेय ५ग्या नहीं. जंतमां त्रासपाटी थ्रूत्मगारोजे तेमना शरीरना ट्रुडठे ट्रुडठा डरी नाज्या. जंटा जंत સુધી મલકાતા રહ્યા.

આધ્યાત્મિક વિકાસમાં સૌથી મોટો અવરોધ મનુષ્યના અહંકારભર્યા વિચાર જ છે





સોંદર્યની અભિલાષા કોને નથી ? સુંદરતાની ચાઠના કોને નથી ? દરેક વ્યક્તિ સુંદર બનવા ઈચ્છે છે અને કોઈ ને કોઈ રૂપે તેના તરફ આકર્ષિત થાય છે. આમ તો પ્રકૃતિનું દરેક તત્ત્વ સુંદરતાનો પર્ચાય છે. પરંતુ કરક દબ્ટિકોણનો છે કે કોણ કોને સુંદર માને છે અને તે કોનો પૂજારી છે. હકીકતમાં અંતરમનને ઉલેચ્યા વિના વાસ્તવિક સૌંદર્યનું દર્શન સંભવિત નથી. અંતરદ્દષ્ટિથી એટલે હૃદયની આંખોથી જ તેને જોઈ શકાય છે અને આનંદ પામી શકાય છે.

ગ્રીસના ખ્યાતનામ દાર્શનિક સોક્રેટીસે સૌંદર્ચની વ્યાખ્યા કરીને ઉલ્લેખ કર્યો છે કે જે આંખ અને કાનના માધ્યમથી પ્રીતિકર દોય, તે જ સુંદર છે અર્થાત્ જે આંખોને પસંદ પડી જાય તથા જેના વિશે સાંભળવું પણ સારું લાગે તે જ સુંદર છે એટલે કે સુંદરતાને માટે રૂપ જ નદિ ગુણોનું પણ મહત્ત્વ છે. તેમના શિષ્ય પ્લેટોએ સૌંદર્યને સૃષ્ટિનું મૂળ તત્ત્વ ગણ્યું છે. તેમના મતાનુસાર સત્ય જ સંદર અને શ્રેષ્ઠ છે. એક અન્ય દાર્શનિક કાંટના મતે આ પ્રમાણે બે રીતે બને છે. આ મતના સમર્થનમાં તેમણે તર્કશાસ્ત્રનો આધાર લેતાં સ્પષ્ટ કર્યું છે કે એક સૌંદર્ય શુદ્ધ પવિત્ર અને નિરપેક્ષ હોય છે અને બીજું સાપેક્ષ હોય છે. એક પોતે સુંદર છે તેના માટે કોઈ પણ વસ્તુનું હોવું જરૂરી નથી. ઈશ્વર સુંદર છે. તે દરેક સ્થિતિમાં સુંદર જ હોય છે. પરંતુ સાપેક્ષ સુંદરતા તેની આસપાસ રહેલ કોઈ અન્ય વ્યક્તિ, વસ્તુ અને સ્થિતિની તુલના પર આધારિત હોય છે.

વાસ્તવિક સૌંદર્ચમાં દેવત્વ અને દિવ્યત્વનો ભાવ જોડાયેલો દોય છે. દીગેલે આવી સુંદરતાને

સૌંદર્ય તો ઈન્દ્રિયો અને મનના અનુભવથી પર છે, તેને કઈ રીતે પ્રતિપાદિત કરી શકાય તેમ છે ? તે તો આ બધાથી ઉપર જ છે. તેથી જ કાલિદાસે કહ્યું છે, આવું સૌંદર્ચ ગતિશીલ અને નિત્ય નૂતન પ્રભાવિત હોય છે. આ રીતે ભારતીય દર્શનશાસ્ત્ર પણ સૌંદર્ચથી પ્રભાવિત થયા વિના નથી રહ્યું, પણ તેણે પોતાની અભિવ્યક્તિનું માધ્યમ બદલીને તેને ઈન્દ્રિયાતીત કહ્યું છે. અર્થાત્ સૌંદર્ચની દિવ્યતા એટલી છે કે તે ઇન્દ્રિયો દ્વારા ગ્રહણ નથી કરી શકાતી. આ જ કારણસર વેદાંતે

તેને અનિર્વચનીયવાદના કલેવરથી અલંકૃત કર્યું. સૌંદર્યના તત્ત્વને બધાએ પોતપોતાના ઢંગથી પરિભાષિત અને વિશ્લેષિત કર્યું છે. આ સંદર્ભમાં શૈવદર્શનને તેણે કલાના રૂપે માન્યતા પ્રદાન કરી છે. કલાપારખુઓ જ તેને ઉચિત સન્માન અને આદર આપી શકે છે. તેથી તેમણે સૌંદર્ચને કલા રૂપે સ્વીકાર્યું. ભક્તિ સાહિત્યમાં તે દિવ્ય સૌંદર્યને દૈદિક અંગ-પ્રત્યંગના દાવભાવ અંતર્ગત જોઈ અને પારખી શકાય છે. તેવા મત અનુસાર શરીર જ એવું માધ્યમ છે, જે તેને સાચી રીતે અભિવ્યક્ત કરી શકે છે. તેના દ્વારા જ ઈશ્વરની અદ્ભૂત સુંદરતાનો અનુભવ કરી શકાય છે. જો કે તેમના અન્સાર એ પૂર્ણ સત્ય નથી પરંતુ આ અનુભવની જાણકારી કરાવનારું તે એક યંત્ર તો હોઈ જ શકે છે.

ઈશ્વરીય સૌંદર્ચને જેણે જેટલી માત્રામાં હૃદયસ્થ કર્યું તેમાં તે તે જ પ્રમાણમાં અવતાર પામે છે. અગર જો તે શરીરમાં ઉતરે છે તો તેની ચમક, તેનું તેજ અને રૂપરંગ નિખરી ઊઠે છે. પછી શરીર દંમેશાં સ્વસ્થ, નીરોગી અને પ્રસન્ન રહે છે. ઈન્દ્રિયોની અનુભૂતિ માની છે, પરંતુ ચથાર્થ દિઢ સુંદર દોય કે કદરૂપો પણ એ તો કુદરતની દેન

Yug Shakti Gayatri - March, 2002



છે. તેના પ્રાકૃતિક સ્વરૂપમાં જ સુંદરતા રહેલી છે. બિનાવી દે છે, કેમકે તે જ શરીરને નિયંત્રિત અને પ્રાકૃતિક દિનચર્યાનું અનુસરણ કરીને પ્રકૃતિદત્ત નિયમિત કરે છે. જેનામાં આવા કુરૂપ મનનો વાસ હોય છે, તેનું શરીર દેખાવમાં ભલે કેટલુંચ સારું કેમ ન હોય, પણ સુંદર નથી હોતું. તેથી મનના સૌંદર્ચને ઉપસાવવામાં આવે, જેથી તેમાં શ્રેષ્ઠ અને સુંદર વિચારો ઉદ્ભવી શકે. નિત્ય સ્વાધ્યાય દ્વારા મનરૂપી દર્પણને સદાય સ્વચ્છ અને સાફ રાખવું જોઈએ. જેમાં આંતરિક સુંદરતાની ઝલક-ઝાંખી થઈ શકે. મન જ એ તત્ત્વ છે જે બાહ્ય અને આંતરિક બન્ને પ્રકારના સૌંદર્ચનો અનુભવ કરી શકે છે.

> ગંગા હિમાલયમાંથી નીકળી તો હિમાલયે તેને ઘણી રોકી. ગંગાએ કહ્યું. મારે લોકકલ્યાણ માટે જવું જ પઠશે. તે નીકળી પઠી. તરસી ઘરતી. સૂકી ખેતી અને વ્યાકુળ જીવજંતુઓને શીતળ જળ લુંટાવતી ગંગા આગળ વધી તો હિમાલયનું હૃદય દ્રવિત થઈ ઊઠ્યું. એણે જળ છોઠવાનું શરૂ કર્યું અને ગંગા જેટલી ગંગોત્રીમાં હતી તેના કરતાં સો ગણી થઈને ગંગાસાગરમાં સસૂદ્રને જઈ મળી.

> પ્રકૃતિનો નિયમ છે કે જે સતત દાન કરે છે તે જ નિર્બાધ પુલ્ય પ્રાપ્ત કરે છે. આજનું આપેલું કાલે હજારગલું થઈને પાછું અળે છે. તિથિ ગણશો નહીં. સમયની પ્રતીક્ષા કરશો નહીં. વિશ્વાસ રાખો કે જે આજે આપશો તેનું કાલે તમને અનેકગણું કળ મળશે. આજે આપલે લોકમંગલ માટે પોતાની ક્ષમતાઓ અને સંપદાઓનું દાન કરી દઈએ તો કાલે આપણી ક્ષમતાઓ. યોગ્યતાઓ. વૈભવ અને વિભૂતિઓ હજારગણાં વધરો. સમય ભલે લાગે. પરંતુ ત્યાગ અને દાન તથા પરોપકાર અર્થે કરેલો ઉત્સર્ગ જ જીવનને પરિપૂર્ણ બનાવે છે.

આ શરીરના સૌંદર્ચને ટકાવી રાખી શકાય તેમ છે. અષ્ટાવક અને સોક્રેટીસના શારીરિક સૌંદર્ચથી

કોણ પરિચિત નથી ? શારીરિક દબ્ટિકોણથી તેઓ ભલે એટલા સારા નહોતા, પરંતુ તેમણે ઈશ્વરીય સૌંદર્ચને પોતાની ભીતરમાં ઊતાર્યું હતું અને તેઓ દિવ્ય બની ગયા હતા. તેમનું કદરૂપું શરીર પણ પ્રભુનું યંત્ર બન્યું અને અત્યંત સુંદર બની ગયું. જેની સૃષ્ટિમાં આટલી સુંદરતા ભરી પડી છે, તેનો સર્જક-રચયિતા કેટલો સુંદર હોઈ શકે છે. તે કલ્પનાતીત બાબત છે. તો પછી તેના સ્પર્શથી શું આ દેઠ સુંદર ન બની શકે ? શું આ કાચા તેજસ્વી ન બની શકે ? શરીરની વાસ્તવિક સુંદરતા સ્વસ્થ અને નીરોગી રઠીને પ્રભુનું યંત્ર બની રહેવામાં જ છે. શરીર દ્વારા જ ભગવદ્દકાર્ચ સંપાદિત થાય છે. તેથી શરીર ભલે ગમે તેવું હોય તેને એવું બનાવવું જોઈએ જેથી તેના માધ્યમથી કર્મના રૂપે ભગવત્-ચેતના વઠી શકે. આ જ શરીરનું સાચુકલું સૌંદર્ય છે.

મનનું સોંદર્ચ તેના દિવ્ય વિચારોમાં રહેલું છે. શ્રેષ્ઠ અને સદ્વિચારોથી મનના સૌંદર્ચમાં દંમેશાં નિખાર આવે છે. ચિંતન અને મનન ક્રારા એ પુષ્ટ થાય છે અને તેનો આધાર છે સ્વાધ્યાય. સ્વાઘ્યાયની પ્રક્રિયામાં જ મનનું અપ્રિતમ સૌંદર્ચ છુપાયેલું પડ્યું છે. તે અત્યંત સહજ-સુલભ છે અને દરેક જણ તેને પ્રાપ્ત કરી શકે છે. મનસ્વી વ્યક્તિનું મન ખૂબ સુંદર દોય છે. તેનું ગૂઢ રદસ્ય છે સ્વાધ્યાય. તેના અભાવે મનરૂપી દિવ્ય દર્પણમાં કુવિચારોની ઘૂળ જમા થતી રહે છે અને તેની નૈસર્ગિક સુંદરતા નષ્ટ થઈ જાય છે. આવું મન ખૂબ જ કુરૂપ અને વિકૃત हોય છે. આ સમસ્ત માનવીય મનોવિકારોનો જનક છે. આ મન કુમાર્ગે લઈ જનાર હોય તો શરીરને પણ સત્કર્મોથી વિમુખ



જ્યાં વિચારોનું સૌંદર્ય દોય છે ત્યાં હૃદયની જાણી શકાય છે. અદંકાર ગળ્યા વિના, તેનું ભાવનાઓના સૌંદર્યનું પ્રતિનિધિત્વ કરે છે. આવરણ હટયા વિના કેવી રીતે આત્મિક સૌંદર્યનો વૈચારિક સૌંદર્ય ખૂબ જ પ્રખર અને પ્રબળ હોય છે. રસાસ્વાદ કરી શકાશે ? સેવા જ આ આવરણને પરંતુ ભાવનાઓના સૌંદર્ચમાં ચાંદની જેવી દૂર દટાવવાની દિવ્ય સાધના છે. જેના દ્વારા શીતળતા હોય છે. કોઈ પીડિતની પીડાથી તે આપણને તે પરમ સોંદર્ચની ઝાંખી-ઝલક જોવા દયાર્ક્ર બની જાય છે અને તેના પ્રત્યે મીણબત્તીની મળે છે. તેથી આત્મિક સૌંદર્યના આકાંક્ષીએ સંદેવ જેમ પીગળવા લાગે છે. પોતાની ઉચિત સેવા અને સહયોગ-સહકાર દ્વારા તેની પીડા અને કષ્ટન નિવારણ કરવા માટે તત્પર બની રહે છે. જેમનામાં પણ આવી સ્થિતિ આવવા લાગી છે અને જેઓ દુઃખીઓના દુઃખથી તથા પીડિતોની પીડાથી વ્યથિત થવા લાગ્યા હોય તો સમજી શકાય તેમ છે કે તેની ભાવનાત્મક સુંદરતામાં વૃદ્ધિ થવા લાગી છે.

પરમાત્માનો ગુપ્ત વાસ છે, જેને આત્મા રૂપે

સેવાનું વ્રત અપનાવતા રહેવું જોઈએ. આ વ્રતથી હૃદય એટલું પવિત્ર અને વિશ્વદ્ધ થઈ જાય છે કે જીવમાં શિવના પાવન સૌંદર્ચનો બોધ થવા લાગે છે. આ જ સત્યનો અનુભવ કરીને ઋષિઓએ સૌંદર્ચને 'સત્યમ્ શિવમ્ સુંદરમ્' રૂપે પ્રમાણિત કર્યું છે. નિશંક રીતે એ જ સાચું સોંદર્ચ છે જે મંગલકારી અને કલ્યાણકારી દોય. જીવનમાં ચરિત્ર, ચિંતન અને વ્યવहારને ઉત્કષ્ટ અને સેવા અને સઠકારના માધ્યમથી ભાવનાઓના પરિશુદ્ધ કરીને જ આવા દિવ્ય સૌંદર્ચનો અનુભવ સોંદર્ચમાં અભિવૃદ્ધિ થાય છે, કેમકે તેનાથી ગર્વ થાય છે. જયારે આ પરમ સોંદર્ચનો અનુભવ થાય ગળી જાય છે. અભિમાન જ એવું દઢ મલિન છે ત્યારે તે જીવન સૌંદર્ચનો પર્ચાય બની રહે છે. આવરણ છે, જે ભાવનારૂપી હૃદયને આચ્છાદિત આવું સૌંદર્ચ જ મહાન છે અને તેની જ અભિલાષા કરતું રદે છે. આ હૃદયમાં જ તે પરમ ઐશ્વર્યવાન રાખવી જોઈએ. જે આપણને પરમાત્માના દિવ્ય સોંદર્ચ સાથે તદ્રૂપ-એકાકાર કરી દે...

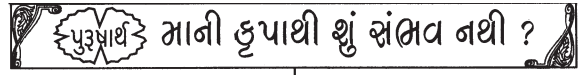
\*\* \*\* \*\*

મહારાણા પ્રતાપે અહબર સાથે સુલેદ ન હરી. રાજા માનસિંદ વગેરેએ તેમને સમજાવ્યા, ''સમયનો પ્રવાह પારખો. બથા જ રાજ્ય-રજવાહાં પોતાનું અસ્તિત્વ ૮ઙાવી રાખવા માટે શહેનશાહ સાથે સુલેહ-સમાદ્યાન હરી રહ્યાં છે." મહારાણા પ્રતાપે હહ્યું, ''મારા વારસામાં બાપા રાવળની પરંપરા મળી છે. અન્ય રાજા-રજવાહાં પોતાની પરંપરા અને ઈમાન જોઈને નિર્ણય લે. માટે મારી પરંપરા અને ઈઝાન-થર્મ જોઈને નિર્ણય લેવાનો છે. મને મારી પરંપરા અને અંતઃહરણ રાખ્દ્રીય સામજાવવી હોય તો બાદશાહને સમજાવો. અમારા સાંસ્કૃતિક ગૌરવની રક્ષા કરવી તે અમારું હર્તવ્ય છે, એ જ અમે હરી રહ્યા છીએ.''

મહારાણા પ્રતાપે આદર્શોની હસોટી પર પોતાનું હર્તવ્ય નિષ્ટારિત હર્યું. જનપ્રવાદની હસોટી પર હરત તો ઈતિદાસના મૂલ્યવાન 'અહીખમ પદાહ' તરીહે ન ઓળખાત.



Disclaimer / Warning: All literary and artistic material on this website is copyright protected and constitutes an exclusive intellectual property of the owner of the website. Any attempt to infringe upon the owners copyrights or any other form of intellectual property rights over the work would be legally dealt with. Though any of the information (text, image, animation, audio and video) present on the website can be used for propagation with prior written consent.



હતી. આવતાંની સાથે તેના તરફ જોયા વિના જ તે ઘરની અંદર ચાલી ગઈ અને ચટાઈ પર ઘબ દઈને બેસી ગઈ. એવું લાગતું હતું જાણે તેના શરીરમાંથી કોઈએ બધું લોઠી નીચોવી લીધું ઠોય. માને કંઈ પૂછવાની અનિરુદ્ધની દિંમત ન ચાલી. તો પણ અચકાતાં અચકાતાં તેણે માને પૂછ્યું, ''મા તારી તબિયત તો ਠੀਤ છે ને ?"

''બેટા, હું ઠારી ગઈ'' માએ આંસુ લૂછતાં લૂછતાં કહ્યું. ''શેઠાણી સાવ ના મક્કર ગયાં. તેમના ષર મને પૂરો ભરોસો હતો. પરંતુ તે મારી વાત સાંભળતાં જ પોતાનાં ખુદનાં રોદણાં રડવા લાગી. બીજી પણ થોડી જગ્યાએ કોશિશ કરી, પરંતુ વાત કંઈ બની નહીં. મોટા માણસો છે. જ્યારે જે મરજીમાં આવે તે બોલવા સ્વતંત્ર છે. શું કરું ? કાંઈ સમજાતું નથી. મને માફ કરી દે બેટા''

આજે પ્રવેશ મેળવવાનો છેલ્લો દિવસ દતો અને હજી સુધી ફીના અભાવે અનિરુદ્ધનો પ્રવેશ બની શક્યો ન હતો. મા-બેટો બન્ને આના વિચારમાં ઉદાસ બની બેઠાં હતાં. ત્યારે ત્યાંથી અનિરૂદ્ધના શિક્ષક રામશરણ ત્યાં થઈ નીકબ્યા. તે અનિરૂદ્ધની પાસે જઈને બોલ્યા, ''શું વાત છે અનિરુદ્ધ ? તેં દજી સુધી કોલેજ જવાનું શરૂ

અનિરુદ્ધે ઊભા થઈને પોતાના માસ્તર સાદેબને પ્રણામ કર્યાં અને ગળગળા થતાં કહ્યું, ''કોલેજ કેવી રીતે જાઉં મને તો પ્રવેશ જ નથી મળ્યો. '' તે પછીની બાબત મા-દીકરાના ચઠેરાઓએ કઠી દીધી. જે રામશરણજી મૂક રઠીને સમજી ગયા. સમગ્ર પરિસ્થિતિનો અનુભવ કરીને તેમણે કહ્યું, ''બેટા, મૂંઝાઈશ નહિ. હું તારી વ્યવસ્થા કરીશ અને સાથોસાથ તને એ મહાશક્તિનો પરિચય કરાવીશ, જેના સ્મરણ માત્રથી જીવનનાં બધાં દુઃખો દૂર થઈ જાય છે.''

શ્રી રામશરણજી ગાયત્રીના સાધક હતા. ગાયત્રી મહામંત્ર તેમના જીવનનો પ્રાણ દતો, પરંતુ તેઓ પોતાની સાધના ખૂબ ગુપ્ત રીતે કરતા હતા. કોઈને પણ તેમની આ ગઠન સાધનાની જાણ ન દતી. પરંતુ આજે તેમણે અનિરૂદ્ધની સામે પોતાની સાધનાનું રહસ્ય ઉદાસીનતાની કાળી ઝાંચ તેના ચઠેરા પર ઢંકાચેલી મિદામંત્રની જપવિધિ તેમણે અનિરુદ્ધને કઠી સંભળાવી.

''ચણા લો ચણા, ભૂંજેલા મસાલેદાર ચણા''-આ અવાજ અસંખ્ય લોકોને ચણાની સ્વાદિષ્ટતાનો અદ્દેસાસ કરાવી દેતો. પરંતુ તેમાં જે પીડા હતી, દર્દ હતું, જે વ્યાકુળતા-લાચારી હતી તેની પ્રતીતિ થોડા ગણ્યા-ગાંઠ્યાને જ હતી. સ્કૂલમાંથી આવતાં જ અનિરદ્ધ કશું ખાધાપીધા વિના ડોલચામાં ચણા ભરીને વેચવા માટે નીકળી પડતો. ચણા વેચતાં વેચતાં તે પોતાના અભ્યાસની બાબતો પણ વિચાર્ચા કરતો.

અનિરૂદ્ધના પિતા રધુવીર સ્વદેશી કોટન મિલમાં કામ કરતા હતા, પરંતુ મિલની હકાલપદ્ટીમાં તેમને ફારેગ કરી દીધા. હવે તે બેરોજગાર હતા, કામની શોધમાં ઠેર ઠેર ભટકતા. ધરની આર્થિક સ્થિતિ દિવસે દિવસે વણસતી જતી હતી. બે વખતની લૂખીસૂકી રોટી પણ મળવી મુશ્કેલ હતી. હવે કેવળ અનિરુદ્ધની મા શકુંતલાની મદેનત-મજૂરીનો સહારો હતો. તે કેટલાંક સાધન-સંપન્ન ઘરોમાં કચરા પોતાનું અને વાસણ માંજવાનું કામ કરતી હતી. આ બાજુ અનિરુદ્ધ પણ રોજ ચણા વેચતો. આ રીતે જેમતેમ ઘર ચાલતું. શંકુતલાને બધો સમય અનિરુદ્ધના ભણતરની ચિંતા સતાવતી. જેમતેમ અનિરુદ્ધે પણ સંજોગો સામે ઝઝૂમતાં દાઈસ્કૂલની પરીક્ષા પ્રથમ શ્રેણીમાં પસાર કરી. દવે નથી કર્યું ?'' તેણે ૧૧મા ધોરણમાં પ્રવેશ મેળવવાનો હતો. પરંતુ તેની પાસે પ્રવેશ મેળવવા દાખલ ફીના પૈસા નહોતા. શકુંતલા આથી બદ પરેશાન દતી, અનિરંદ્ધ પણ ઉદાસ હતો. એવામાં શકુંતલાને મેનેજર સાદેબની પત્ની -પોતાની શેઠાણીનું સ્મરણ થયું. તે સવારે જ તેમના ઘેર જવા નીકળી પડી.

અનિરુદ્ધ એ આશાએ અધ્ધર જીવે બેઠો દતો કે માની વાત શેઠાણી કદી નહીં ટાળે. તેના પ્રવેશ માટે પ્રવેશ ફીની વ્યવસ્થા ત્યાં જરૂર થઈ જશે. કેમકે તેની માએ દરેક મુસીબત અને પરેશાની ઉઠાવીને તેની ખૂબ સેવા કરી હતી.

અનિરદ્ધ પોતાના ઘરના દરવાજા પર ઊભો ઊભો બદ્ બેચેનીપૂર્વક પોતાની માતાની વાટ જોઈ રહ્યો દ્વો. છેવટે જ્યારે તેણે માને આવતી જોઈ તો તેને થોડી રાહત થઈ, પરંતુ જ્યારે તેણે મા સામે ધ્યાનપૂર્વક જોયું તો વિધિપૂર્વક સમજાવી દીધું. સૂર્ચમંડળમાં સ્થિતિ ગાયત્રી તેની મૂંઝવણ વધી ગઈ. માનો ચહેરો મુરઝાયેલો હતો. મિહાશક્તિનું ધ્યાન, ચોવીસ અક્ષરોવાળા ગાયત્રી

સાથે સાથે તેમણે જણાવ્યું, 'બેટા અનિરૂદ્ધ, તપ વગરનો જપ એવો છે જેવો ગરમી વગરનો અગ્નિ. જપની સાથે જયાં સુધી તપની પ્રક્રિયાનો સંયોગ નથી હોતો, ત્યાં સુધી જપનો પ્રભાવ નથી પડતો.'

એ સાથે તેમણે તેને તપનાં ચાર સૂત્રોનો ઉપદેશ આપ્યો. તેમણે કહ્યું, 'તપનાં ચાર સૂત્રો છે (૧) અર્થસંચમ (૨) સમય સંચમ (૩) ઈન્દ્રિય સંચમ (૪) વિચાર સંયમ - આ ચતુઃસૂત્રી સાધનાની સાથે કરવામાં આવતી ગાયત્રી ઉપાસના બધા અસંભવને સંભવિત બનાવવામાં સક્ષમ અને સમર્થ છે. તું સમગ્ર વિશ્વાસ સાથે આદિશક્તિ માતા ગાયત્રીનો પાલવ પકડી લે. ગાયત્રી માતાની કૃપાથી તારી બધી મુશ્કેલીઓ દૂર થઈ જશે.'

આ બધી બાબતો જણાવીને તેમણે તે જ દિવસે અનિરૂદ્ધનો કોલેજ પ્રવેશ કરાવી આપ્યો. તેનાં પુસ્તકો અને અન્ય અભ્યાસ સામગ્રીનો પ્રબંધ કર્યો. બીજી બાબતો માટે માસ્તર સાઠેબે સાંત્વન આપ્યું. કોઈ પણ મુશ્કેલી હોય તો મને કદેજે અને કદીય હિંમત હારીશ નદિ. દંમેશાં મહાચોગી શ્રી અરવિંદના આ વચનને યાદ રાખજે. Everything can be possible if God touch is there અર્થાત્, ''જો પ્રભુનો સ્પર્શ હોય તો બધું જ સંભવિત છે.''

અનિરુદ્ધે માસ્તર સાદેબને પ્રણામ કર્યાં અને જીવનસાધનાના પંથ પર ચાલી નીકબ્યો. માસ્તરજીએ તેના ભણતરનું પૈકું તો ચાલુ કરી આપ્યું હતું, પરંતુ ઘરનું પૈડું હજી સુધી કળણમાં ફસાયેલું હતું. આ કારણે અનિરક્ષે ચણા વેચવાનું કામ સતત કરવું પડતું હતું. પોતાની ચતુઃસુત્રી સાધનાની સાથે દરેક માસે સવાલાખ ગાયત્રી મહામંત્રના અનુષ્ઠાનની સાથે તે અભ્યાસની જ્યોત પણ જલતી રાખતો. તેને માસ્તરજી ક્રારા કઠેવાચેલું મઠર્ષિ અરવિંદનું વચન - જો પ્રભુનો સંસ્પર્શ હોય તો બધું જ સંભવ છે-હંમેશાં યાદ રહેતું. તેથી ચણા વેચવાનો થાક લાગવા છતાં પણ તે પોતાની સાધના અને અધ્યયનને કદી ન ભૂલતો.

้จาเขวใ ห<sub>้</sub>ยเห่วดใ ใในบุจ์รดใ (งาเลดเข) તેની બુદ્ધિ તીવ્રથી વધુ તીક્ષ્ણ અને અત્યંત તેજસ્વી બની ગઈ. બધા જ પ્રકારની મુશ્કેલીઓ વચ્ચે તેણે ઈન્ટર અને બી.એ. પાસ કર્યું. આ ઝંઝાવાતોની વચ્ચે એક દિવસ તેણે એમ.એ.ની પરીક્ષા પણ પ્રથમ શ્રેણીમાં ઉત્તીર્ણ થઈ પસાર કરી.

માની આંખોમાં આવેલાં આંસુ જોઈને તે બોલ્યો, ''મા હવે ચિંતા શા માટે કરે છે ? કોઈ પણ રીતે મારે આઈ.એ.એસ.ની પરીક્ષા પાસ કરવી છે.''

''મા ગાયત્રી બધું શક્ય બનાવી દેશે બેટા. માના પાલવની છાયામાં તું જરૂર આઈ.એ.એસ. બનીશ.''

પોતાની અસીમ ભગવદ્શ્રદ્ધા સાથે તે તૈયારીમાં લાગી ગયો. સાથોસાથ એક નાનકડી ફર્મમાં કલાई તરીકે નોકરીની ગોઠવણ પણ કરી જેથી માને કામ છોડાવી રાહત આપી શકાય.

હોલેન્ડની જૂની ઘટના છે. નદીના પૂરને લીધે રેલવેનો પુલ તુટી ગયો. ગાડી આવવાનો સમય થઈ ગયો. પુલ તૂટવાની બણ ન હોવાથી બે ગાડી ચાલી આવી હોત તો ડૂબી બત.

એક નાનો છોકરો ત્યાં દાજર હતો. આવતી ગાડીને રોકવા માટે તેણે તરત જ ઉપાય વિચારી લીધો. ઝભ્ભો ફાડીને ઝંડી બનાવી હાથ ચીરીને લોદી કાઢ્યું અને લાલ રંગી નાંખી. રેલના પાટા પર લાકડીમાં પરોવાયેલ લાલ ઝંડી લઈને તે ઊભો હ્તો. ગાડી આવી બત તો બન બેખમમાં મુકાવાનો ડર હતો, પરંતુ તેની તેણે પરવા ન કરી. ડ્રાયવરે છોકરાને બેયો. ગાડી રોકી. દુર્ઘટના નિવારાઈ. ગાડી પાછી ફરી. જ્યોર્જ સ્ટેનલે નામના આ છોકરાનું તે દેશવાસીઓ અને તેના વિશે સાંભળનારાઓ इતજ્ઞતાપૂર્વક સ્મરણ કરે છે અને મનોમન ઘન્યવાદ પાઠવે છે.

અનિરુદ્ધને દવે કષ્ટ સદન કરવાની આદત થઈ પડી હતી. તેણે તકલીફને પણ તપનું એક સાધન માની લીધું હતું. તેને એ તથ્ય પર પૂરેપૂરો વિશ્વાસ હતો કે ભગવદ્દકુપા અને પુરુષાર્થનો સંયોગ અસંભવને પણ શક્ય બનાવી શકે છે. પોતાના નિર્ણય પર અડગ તે આઈ.એ.એસ.ની તૈયારીમાં જોડાઈ ગયો. જો કે આ દિવસોમાં તેની માતાનું સ્વાસ્થ્ય ખરાબ હતું. અભાવ અને સંઘર્ષથી તે તૂટી ગઈ હતી. અંદર ને અંદર ગૂંગળાતા રહેવાને કારણે તેના શરીરમાં ટી.બી. એ આક્રમણ કર્યું હતું. તેને વધુ પડતી ખાંસી આવતી અને તાવ ચડી રહેતો.

આઈ.એ.એસ.ની મુખ્ય પરીક્ષા માટે તે દિવસે અનિરુદ્ધ દજી તૈયાર થઈ રહ્યો હતો કે તેની માને એટલો જબરદસ્ત ખાંસીનો હુમલો થયો કે ખાંસતાં ખાંસતાં તેના શકુંતલાના ચઠેરા પર આ ખુશખબરે એક અનોખી |મોંમાંથી લોઠી પડવાં માંડ્યું. તે સાથે જ તે બેઠોશ થઈ આભા પ્રસરાવી. તેની આંખો ખુંશીથી છલકાઈ પડી. ગઈ. દે મા ગાયત્રી, આ કેવી મુસીબત આવી પડી !



અનિરુદ્ધને ગભરાટમાં ગાયત્રી મહામંત્ર સિવાચ બીજું કાંઈ સૂઝતું નહોતું. તેના હોઠ અસ્કુટ સ્વરમાં ગાયત્રી મંત્ર જપી રહ્યા હતા અને મન જગતમાતાને પ્રાર્થના કરવામાં તલ્લીન હતું. ગાયત્રી માતાની કૃપા કહો ચા અનિરુદ્ધની અસીમ શ્રદ્ધાનો સાક્ષાત ચમત્કાર કે મા ભાનમાં આવી ગઈ પરંતુ તેની હાલત હજી કાંઈ બહુ સારી ન હતી. તે મૂંઝવણમાં હતો કે પરીક્ષા આપવા જવું કે નહીં.

આ વિચારમાં તેના માથા પર ચિંતાની ઊંડી રેખાઓ અંકાઈ ગઈ. આ સમયે તે ખૂબ બેચેની અને ગભરાટ અનુભવી રહ્યો હતો. તેને એમ લાગતું હતું કે તેની બધી આશાઓ પર પાણી ફરી વળશે.

તે જ વખતે શંકુતલાએ આંખો ખોલી. વ્યાકુળ અનિરુદ્ધને પોતાની સામે ઊભેલો જોઈને તેણે મંદ સ્વરે કહ્યું, ''બેટા અનિરુદ્ધ, આજે તારી પરીક્ષાનો દિવસ છે. તું દજી ગયો કેમ નથી ? તું જા, દું અર્દી ઠીક છું.''

''પણ મા, તને આ દાલતમાં છોડીને દું કઈ રીતે જાઉં ? અનિરુદ્ધે બેચેનીભર્યા સ્વરમાં કહ્યું, ''મારું મન પણ આ દાલતમાં કેવી રીતે લાગશે .''

માના હોઠ પર આછેરો મલકાટ આવ્યો અને તે બોલી, ''અરે ગાંડા ભાઈ! જગત જનની મા ગાયત્રીની' કૃપા પર આટલો અવિશ્વાસ ન કરાય. મા પર શ્રદ્ધા રાખ, મને કશુંચ થવાનું નથી.''

ગાચત્રી મહામંત્રએ તેને આ સણોમાં નવા પ્રાણ પૂર્થા અને તે શ્રદ્ધાથી મનમાં ને મનમાં ગાચત્રી મહામંત્ર જપતો પરીક્ષા આપવા, જવા માટે રાજી થઈ ગયો.

પરીક્ષા પછી તેણે જીવ રેડીને માની સેવા કરી. સેવાનો રંગ માતાના જીવનમાં ચોખ્ખો દેખાવા લાગ્યો. ચિકિત્સકની સહાય, અનિરુદ્ધની સેવા અને માતા ગાયત્રીની કૃપાથી શકુંતલા સાજી થઈ ગઈ. જો કે સુધારો થવાના આ ક્રમમાં મહિનાઓ લાગ્યા.

ત્યારે એક દિવસ તેના મિત્ર સંજીવે તેના ઘરનો દરવાજો ખખડાવ્યો. સંજીવની પ્રસન્નતા તેનો ચઢેરા પર સ્પષ્ટ ઝળકી રહી હતી. તેણે અનિરુદ્ધને ગળે લગાડતાં વધામણી આપી, ''અરે ભાઈ, હવે તું ચણાવાળા અનિરુદ્ધમાંથી આઈ.એ.એસ. થઈ ગયો. મારા ખૂભ ખૂબ અભિનંદનનો સ્વીકાર કર.''

''સાચેસાચ ! હું પાસ થઈ ગયો !'' અનિરુદ્ધને વિશ્વાસ નહોતો બેસતો. સંજીવે જ્યારે સમાચારપત્ર દેખાડ્યું ત્યારે તેને હકીકતની પ્રતીતિ થઈ. આ સફળતાના સમાચારે તેની આંખોમાં આંસુ લાવી દીધા. આ આંસુઓમાં શ્રદ્ધા, કૃતજ્ઞતા અને ખુશી એક સાથે છલકાઈ રહી હતી. તેણે ભાવપૂર્ણ સ્વરે કહ્યું, ''આ બધી મા ગાયત્રીની કૃપા, મારી માની તપશ્ચર્યા, પિતાજીના આશીર્વાદ અને મારા શિક્ષક શ્રી રામશરણજીની પ્રેરણાનું ફળ છે.''

દજી તો તે આટલું કહેતો હતો ત્યાં તેણે માસ્તર રામશરણજીને સામે ઊભેલા જોયા. તેમણે અનિરુદ્ધને ગદ્ગદ્ થઈ ભાવવિભોર બની કહ્યું, ''બેટા, ધ્યાન રાખજે. આ તારી, ગાયત્રી સાધનાનાં સુપરિણામોની શરૂઆત છે. મા પોતાના સાધકોને લોકિક યશ, ઐશ્વર્ચ, અલોકિક શાંતિ સર્વસ્વ આપીને ન્યાલ કરી દે છે. ત્યારે તો ગાયત્રી સાધનાનું ફળ દર્શાવતાં અર્થવવેદમાં કહ્યું છે

30 સ્તુતા મયા વરદા વેદમાતા, પ્રચોદયન્તાં, પાવમાની દ્વિજાનામ્ આચુઃ પ્રાણં પ્રજાં પશું કીર્તિ દ્વવિણમ્ બ્રહ્યર્ચસમ્ મહ્યમ્ દત્વા વ્રજતઃ બ્રહ્નલોકમ્। માસ્તર રામશરણજી તેને ગાયત્રીના અગાધ માદાત્મ્યનો બોધ કરાવીને ચાલ્યા ગયા અને અનિરુદ્ધ આ મહામંત્રના ગઠન ચિંતનમાં લીન થઈ ગયો.

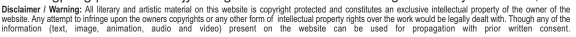
> 969696 969696

रैटासनी निस्पृहता अने डर्तव्यनिष्ठाथी एन्द्र जहु राश्च थया, विचारपा ताग्या - आनी गरीजाए दूर डरपी लेएंगे. ते पारसमंशि लएन तेमनी पासे पहोंच्या अने जोत्या, ''आ राजो, श्यारे श्रज्ञत होय त्यारे आनी साथे तोजंडनो रुपर्श डरापले अने सोनुं जनापी तेले. आपने डोएं परतुनो आत्माप रहेशे नहि.'' संते एन्द्रनो सत्डार डर्यो अने तेमनी इपा स्वीडारीने पारसमशिने डोएंड जूशे साथपीने मूडी टीघो.

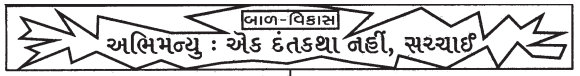
બૃદુ દિવસો વીત્યા. ઇન્દ્ર ત્યાંથી ફરીથી પસાર થયા. તેમણે વિચાર્યું- રૈદાસની સંપત્તિ ખેતો ખઈં. તેથી તેની કુટિરમાં ૧ઇ પહોંચ્યા. બેયું, તો પહેલાં જેવી જ અભાવગ્રસ્ત પરિસ્થિતિ હતી. સંપત્તિનો વૈભવ રજમાત્ર ત્યાં નહોતો.

ઇન્દ્રએ પારસમણિનો ઉપયોગ કરવાની બાબતનું સ્મરણ કરાવ્યું તો તેમણે એટલું જ કહ્યું, ''પરિશ્રમ કર્યા વિના મેળવેલી સંપત્તિનો ઉપયોગ કરવાથી સંતવૃત્તિથી હાથ ધોવા પડે. આટલી મોટી હાનિ મારાથી જીરવી નહિ શકાય.'' ખૂણામાંથી શોધીને પારસમણિ તેમણે ઇન્દ્રને પરત કર્યો અને ઇન્દ્ર સાચી સંતવૃત્તિ તરફ મસ્તક નમાવીને સ્વર્ગમાં પાછા ફર્ચા.

- Yug Shakti Gayatri - March, 2002







જોઈએ. તેનાથી અંતઃકરણ પવિત્ર અને શુદ્ધ બને છે. આનો પ્રભાવ નિશ્ચિતરૂપે ગર્ભસ્થ શિશુ પર પણ પડે છે. શ્રેષ્ઠ અને પરિશુદ્ધ પરિવેશમાં ગર્ભસ્થ શિશુનો સમુચિત વિકાસ થાય છે. આ તથ્યને સ્પષ્ટ કરતાં યૈજ્ઞાનિકો કહે છે કે વાતાવરણને અનુરૂપ જ શિશુની સંવેદના જાગૃત થાય છે અને એ આધારે જ તે પોતાનાં સ્વપ્નોની નાની દુનિયા રચે છે. અર્થાત્ બાળકને જેવું વાતાવરણ આપવામાં આવે છે, તે જ પ્રકારનું સ્વપ્ન તે જુએ છે. કેટલાક યૈજ્ઞાનિકોનો મત આનાથી જૂદો છે. તેમના મતાનુસાર ગર્ભસ્થ શિશુ જયારે સપનું જુએ છે ત્યારે તેની આંખો એક ઉંમરલાયક વ્યક્તિની આંખોની જેમ ઊંઘમાં રેપિડ આઈ મૂવમેન્ટ (આર.ઈ.એમ.) કરે છે. પરંતુ આ વિશે તો સૌ એકમત છે કે ગર્ભવતી

માતાએ આ દિવસોમાં દીર્ચ, સાહસ, આશા અને ઉત્સાઠના ભાવ ટકાવી રાખવા જોઈએ. તેણે સદાય પ્રસન્નચિત્ત રહેવું જોઈએ. પ્રસન્નતાનો આ પ્રભાવ તેના ગર્ભમાં પોષાતા તે નાનકડા બાળક પર પડે છે. આનું સમર્થન કરતાં દાર્વર્ડ મેડિકલ સ્કૂલના ડેવલપમેન્ટ સાયકોલોજિસ્ટે એક રસપ્રદ વિવરણ રજૂ કર્યું છે. તેમના મતાનુસાર માતા જયારે પ્રસન્ન અને ખુશ રહે છે ત્યારે તેના બાળકની ગતિવિધિઓ અદ્ભુત અને નિરાળી હોય છે. આ દરમિયાન તે ક્યારેક એક ઠાથથી ચઠેરાને સ્પર્શ કરે છે, તો એક ઠાથથી બીજા ઠાથને સ્પર્શે છે. આ રીતે તે ખૂબ જ મસ્તીમાં રહે છે, પરંતુ જેવી માતા ઉદાસ અને તનાવગ્રસ્ત બની જાય છે ત્યારે તે બાળક ખૂબ જ ડરેલો, ગભરાટભર્યો વ્યવहાર કરે છે. પત્રિકાનો એ મત છે કે વિકાસશીલ શિશુ પોતાની માતા પ્રત્યે અત્યંત સંવેદનશીલ હોય છે. અલ્ટ્રાસાઉન્ડના માધ્યમથી તેના આ ક્રિયાકલાપને વધુ સારી રીતે જોઈ શકાય છે. આ અદેવાલ અનુસાર માતાના દસવાથી બાળક ગર્ભમાં ઉપર નીચે કરે છે અને માથું હલાવે છે. જયારે કોઈ માતા સ્ક્રીન પર બાળકની આ હરકતોને જોઈને ઝડપથી હસે છે, તો તે બાળક પણ ઝડપથી ઉપર નીચે થાય છે.

આથી ઊલટું જો માતાની મનોભૂમિ ઇર્ષ્યા, દ્વેષ, નિરાશા, ચિંતા, ક્ષોભ વગેરે મનોવિકારોથી ગ્રસ્ત રહેતી વાતાવરણ બનાવી રાખવું જોઈએ. ગર્ભવતી માતાએ [દોય તો, તેની પ્રતિકૂળ અસર તેના બાળક પર પણ પડે

આધુનિક સંશોધનો પોતાના સતત પ્રયાસોથી એવા નિષ્કર્ષ પર પહોંચ્યાં છે કે બાળક પોતાના જન્મ પછી નદિ, પરંતુ જન્મ પદેલાં માતાના ગર્ભમાંથી શીખવા લાગે છે. એ જ કારણે સંશોધકોનો એવો મત છે કે સંતાનોને સુયોગ્ય અને સુસંસ્કારી બનાવવા માટે તેના જન્મદાતા માતા-પિતાએ પણ સુસંસ્કૃત બનવું જોઈએ. ગર્ભાવસ્થાથી જ બાળકનો શારીરિક, બૌદ્ધિક અને ભાવનાત્મક વિકાસની પ્રક્રિયા શરૂ થઈ જાય છે. આ વિકાસ ગર્ભવતી માતા અને તેની ચારે બાજુના વાતાવરણ દ્વારા પ્રભાવિત બને છે. ગર્ભવતી માતાનાં ખાણીપીણી, આચાર-વિચાર ઉત્ક્રષ્ટ અને સાત્ત્વિક હોય તથા વાતાવરણ અનુકૂળ અને દિવ્ય હોય તો શ્રેષ્ઠ શિશુનો પ્રસવ થાય છે.

મહાભારતમાં કથા છે કે અભિમન્યુએ પોતાની માતા સુભન્નાના ગર્ભમાં જ ચક્રવ્યૂહ વેઘનું શિક્ષણ પ્રાપ્ત કરી લીધું હતું. વ્યાસજીના પુત્ર શુકદેવે પણ પોતાની માતાના ગર્ભમાં બધું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી લીધું હતું. આવાં અનેક પૌરાણિક આખ્યાનો છે, જેનાથી સ્પષ્ટ થાય છે કે ગર્ભસ્થ સંતાન અત્યંત સંવેદનશીલ હોય છે. આ તથ્યનો આજકાલ વૈજ્ઞાનિકો પણ સ્વીકાર કરવા લાગ્યા છે. તેમનું કહેવું છે કે ગર્ભસ્થ શિશુ સાંભળી શકે છે અને અનુભવ પણ કરી શકે છે. તેનામાં વ્યક્તિની જેમ સ્વપ્નો જોવાની ક્ષમતા પણ દોય છે. એટલે સુધી કે તે પોતાની માતા દ્વારા લેવાચેલી ભોજનની વસ્તુનો સ્વાદ પણ ચાખી શકે છે.

બાળકની વાસ્તવિક ક્રિયાવિધિ જન્મનાં કેટલાંક અઠવાડિયાં પહેલાંથી જ શરૂ થઈ જાય છે. આ સંદર્ભમાં જોન હાપકિંસ ઈન્સ્ટિટ્યુટના મનોવિજ્ઞાની જેનેટ ડિચિએટ્રોનું કદેવું છે કે એક નવજાત શિશુ અને ૨૩ સપ્તાઠના ગર્ભસ્થ શિશમાં કોઈ વિશેષ ફરક હોતો નથી. બન્નેનો વ્યવહાર મોટે ભાગે એક સરખો હોય છે. નવ સપ્તાદનું વિકાસશીલ બાળક શ્વાસ લઈ શકે છે અને આપણી આસપાસના વાતાવરણ પ્રત્યે સંવેદનશીલ બનવા લાગે છે. તેને જેવો પરિવેશ મળે છે તે પ્રમાણે જ તે વિકસિત થાય છે. આ દિવસોમાં આસ્તિકતાનું નિચમિત રીતે ઉપાસના-સાધનાનો ક્રમ જાળવી રાખવો છે. જે ગર્ભવતી માતાઓ આવા મનોભાવ સેવે છે તેમનાં



સંતાનો ગર્ભમાં બદુ બેચેન દોચ છે. પરિણામે જન્મ પછી તેમના સ્વભાવમાં ચીડિયાપણું જોવા મળે છે. પરંતુ શાંત અને પ્રસન્ન રદેનારી માતાઓનાં સંતાન ગર્ભમાં પણ શાંત અને સहજ બની રદે છે તથા જન્મ પછી પણ તેઓ આ ગુણોથી ચુક્ત જોવા મળે છે.

માતાના આહાર અને વ્યવહારની અસર બાળકના શરીર અને મન પર જોઈ શકાય છે. પ્રસિધ્ધ બાળરોગ વિશેષજ્ઞ જેનેટના મંતવ્ય અનુસાર પંદર સપ્તાદનું ગર્ભસ્થ બાળક એ રીતે સ્વાદ ગ્રહણ કરે છે, જાણે કે તે એક પરિપક્વ અને વયસ્ક ન હોય ! તેમનું કહેવું છે કે મરી મસાલેદાર, અતિશય ઠંડા, ઉત્તેજક ભોજનમાં તીવ્ર ગંધ હોય છે. બાળક આ ગંધ પ્રત્યે માતાના ગર્ભમાં રહેતે રહેતે આકર્ષિત થાય છે અને મોટું થતાં તેને આ પ્રકારના ભોજનની આદત પડી જાય છે, કેમકે તે શરૂઆતથી જ આવા ઉત્તેજક ભોજન પ્રત્યે આકર્ષયિલું રહે છે. પરિણામે આવું બાળક ક્રોધી અને જિદ્ધી સ્વભાવવાળું બની જાય છે. આ બાબતનું સમર્થન કરતાં મોનેલ કેમિકલ સેન્સેજ સેન્ટર ફિલાડેલ્ફીયાની જીવ મનોવૈજ્ઞાનિક જેબી મેનેલા કઠે છે કે શિશુ, માતાના ભોજનમાંથી સ્વાદ ગ્રહણ કરે છે. તેનાથી પ્રતીત થાય છે કે તે પોતાની માતાના ભોજનના આધારે પરિપક્વ અને પોષિત બને છે. અંતે આ જ તેની આદત બની રહે છે. તેથી ગર્ભવતી માતાએ સાત્ત્વિક, દલકું અને પાચનક્ષમ ભોજન લેવું જોઈએ. તેણે વધું પડતા મસાલાવાળા ચટાકેદાર અને ભારે ભોજન નહિ લેવાની ચરી પાળવી જોઈએ.

ગર્ભસ્થ બાળક અવાજ પ્રત્યે બદુ જ સંવેદનશીલ દોય છે. આ સંદર્ભમાં દીકેલાઈજ એલ્જએ અનેક સંશોધન પ્રયોગો કર્યા દતા. તેમના પ્રાયોગિક નિષ્કર્ષ ખૂબ જ રસપ્રદ છે. આ પ્રાયોગિક પરિણામોના આધારે તે કદે છે કે ગર્ભસ્થ શિશુ અત્યંત વિચલિત બની જાય છે અને પગ પછાકે છે અથવા ઘક્કા મારે છે. મનોવૈજ્ઞાલિકોના મતાનુસાર જયારે મા ઝડપથી બોલે છે અથવા રકે છે ત્યારે પણ આ સ્થિતિ ઊભી થાય છે. માતાના ગીત ગણગણવાથી અને ધીમા અવાજે બોલવાથી બાળકના હૃદયની ગતિ ધીમી પડી જાય છે. આ તારણો પ્રમાણે ગર્ભસ્થ શિશુ મોટો અવાજ પસંદ કરતું નથી.

આ સંદર્ભમાં એંશીના દસકામાં અમેરિકાના મનોવિજ્ઞાનના પ્રોફેસર એન્થોની જેમ્સ ડી કૈસ્પરે કેટલાય પ્રયોગો કર્યા દતા. પોતાના પ્રયોગોનાં તારણો વિશે તેમનું કહેવું છે કે ગર્ભસ્થ સંતાન કોઈ અજાણી

વ્યક્તિના અવાજ કરતાં પોતાની માતાનો અવાજ સાંભળવાનું વધુ પસંદ કરે છે. જન્મના થોડા સમય પહેલેથી તો તે પોતાની માતાનો અવાજ ચાદ રાખવાનું અને ઓળખવાનું પણ શરૂ કરી દે છે. ડો.કેસ્પર અને તેમના સહયોગીઓનું કહેવું છે કે બાળક પોતાની માતાની માતૃભાષા એટલે કે જે ભાષાનો તે હંમેશાં પ્રયોગ કરે છે તેને સાંભળવાનું પસંદ કરે છે.

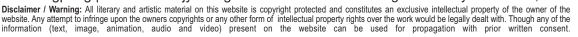
પેરિસના જીન પિયરેએ આ સંબંધમાં આથીય વધુ રસપ્રદ તથ્યો પ્રસ્તુત કરતાં કહ્યું છે કે ગર્ભસ્થ શિશુ પોતાની માતાના અવાજથી સારી રીતે પરિચિત હોય છે. તે કેટલાય અવાજોની વચ્ચેથી પોતાની માતાનો અવાજ ઓળખી કાઢે છે. પિયરેના મંતવ્ય અનુસાર તેનો આ ગુણ જન્મજાત હોય છે. તેમનું કહેવું છે કે જો બાળકને માતાના પેટની પાસે કોઈ ગીત કે વાર્તા કહી સંભળાવવામાં આવે, તો તેના હૃદયની ગતિ ધીમી પડી જાય છે. આનાથી ઊલટું કોઈ અપરિચિતના અવાજથી આ ગતિ સ્થિર રહે છે. આથી બાળકનો પોતાની માતાનાં હાલરડાં પ્રત્યે ઘેરો સંબંધ હોવો સ્વાભાવિક છે. શક્ય છે આ જ કારણસર માતાના થાબડવાથી બાળક શાંત અને ચૂપ થઈજાય છે.

र्श्वभनी पासे सारा वियारो अने सत् साहित्यनो लंडार छे, ते डटीय निर्धन डे એકलपायो नथी रहेतो.

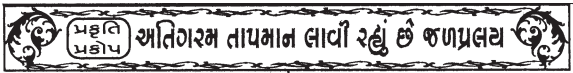
ગર્ભમાં પોષાતું બાળક વાર્તા અથવા ગીતના વાસ્તવિક શબ્દોને ભલે ગ્રહણ ન કરી શકતું હોય, પરંતુ તેના સ્વર અને ભાવને સાંભળે છે અને તેના પર પ્રતિક્રિયા વ્યક્ત કરે છે. એટલા માટે માતાએ પોતાની મનોભૂમિને ઉચ્ચસ્તરની બનાવવા માટે સતત સ્વાધ્યાય કરતાં રહેવું. પ્રેરણાદાથી જીવનનિર્માણ કરનારા સાદિત્ય વગેરેના અધ્યયનથી ઉચ્ચ પ્રકારના વિચારોનો પ્રવાદ વહેતો રહે છે. આ જ વિચારપ્રવાદ બાળકોની મનોભૂમિનું નિર્માણ કરે છે. મા જેવું ચિંતન અને જેવા વિચારો કરશે તે જ પ્રમાણેનો તેના બાળકનો સ્વભાવ ઘડાશે. આથી ગર્ભવતી માતાએ હંમેશાં પ્રસન્નચિત્ત, સંતુષ્ટ અને શાંત આધ્યાત્મિક મનોસ્થિતિમાં રહેવું જોઈએ, જેથી તેના ગર્ભમાંથી શ્રેષ્ઠ આત્મા અવતરી શકે.

> DO DO DO DO DO DO

- Yug Shakti Gayatri - March, 2002







તાપમાનથી ચિંતિત છે. તેમણે પોતાની યૈજ્ઞાનિક ઇંગ્લેન્ડ સુધી અચાનક ગરમ દવાના સૂસવાટા વાતા ભાષામાં આ સમસ્યાને 'ગ્લોબલ વાર્મિંગ' નામ આપ્યું છે. આ દિવસોમાં આ દાનવી સંકટ સમગ્ર વિશ્વ અને માનવ જાતિ માટે વિપ્લવકારી સાબિત થઈ રહી છે. આને કારણે આબોઠવા અને મોસમમાં ભયંકર ઉથલપાથલ સર્જાઈ છે. તેના પરિણામે ગ્લેશિયર પીગળી રહ્યા છે. શિયાળામાં ગરમી અને ઉનાળામાં પ્રલચકારી વરસાદનો પ્રકોપ આપણે સહેવો પડે છે. કસમયના આ ઋતુ પરિવર્તનથી નાનાંમોટાં જીવજંતુઓથી માંડીને વૃક્ષ-છોડ બધા અસર પામ્યા વિના રહી શકતા નથી.

આ 'ગ્લોબલ વાર્મિંગ'ને કારણે પૃથ્વીના તાપમાનમાં અતિશય વૃદ્ધિ થઈ રહી છે. આ વૃદ્ધિ સમગ્ર પૃથ્વી માટે ખૂબ ખતરનાક નીવડી શકે છે. યૈજ્ઞાનિકોને શંકા છે કે આ પરમાણુ યુદ્ધ અથવા પૃથ્વી સાથે એસ્ટેરાચડ-ક્ષુન્નગ્રહ ટકરાવા જેટલી તબાહી મચાવી શકે તેમ છે. 'ગ્લોબલ વાર્મિંગ' આ દિવસોમાં વિશ્વમાં પોતાનો પ્રભાવ બતાવવા લાગી છે. આ જ કારણે આપણા દેશમાં ૧૯૯૮નું વર્ષ પાછલા પચાસ વર્ષોમાં સૌથી વધુ ગરમ રહ્યું. આ જ વર્ષમાં ૨૬ દિવસો સુધી ચાલેલી ગરમીની ભીષણ લૂએ દેશભરમાં લગભગ ૨૫૦૦ માણસોના જીવ લીધા. આવી ગરમી માત્ર આપણા દેશમાં જ પડી એવું નથી, પરંતુ સમગ્ર વિશ્વમાં તેની અસર જોવા મળી. પૃથ્વીના મોસમી ઈતિહાસમાં નોંધાયેલી સર્વાધિક તીવ્ર ગરમી હતી. આ દરમિયાન કુંકાચેલ લૂએ દેશના ઉત્તર અને પશ્ચિમી ક્ષેત્રોના પ્રદેશો સિવાય અણધારી રીતે કર્ણાટક અને તામિલનાડુને પણ પોતાની લપેટમાં લઈ લીધા. લૂની આ થપાટોથી એશિયા પણ બાકાત ન રહ્યો. તે કારણે અહીં સેંકડો લોકોએ પોતાના જીવ ગુમાવવા પડ્યા. કોઈ ચેપી રોગની જેમ કેલાચેલી આ ગરમીથી હજારો લોકો રોગગ્રસ્ત બન્યા અને સેંકડો લોકો માર્ચા ગયા.

સમગ્ર વિશ્વના સંદર્ભમાં જોઈએ તો ૧૯૯૮ના જુલાઈ મહિનામાં માત્ર એક સપ્તાહની ગરમી અને લૂમાં લગભગ ૫૦૦ માણસો ઠોમાઈ ગયા. ઈ.સ. ૧૯૯૮માં [ઈ.સ. ૨૦૬૦ સુધીમાં લુપ્ત થઈ જશે. ઈ.સ. ૧૯૭૨માં ટેક્સાસમાં પણ ભીષણ ગરમી પડી. ઊંચા તાપમાને વિનેઝુએલાનો પર્વત અને તેના શિખરો પર છ ગ્લેશિયર જનજીવનની સાથે જ વૃક્ષ, છોડ અને પાક પર પણ દતાં, પરંતુ દવે બે શેષ રહ્યાં છે. એક દજાર

આજકાલ વૈજ્ઞાનિકો ધરતી પર વધતા જતા કાળો કેર વર્તાવ્યો. મે ૨૦૦૦માં કેન્સાસથી ન્યૂ રહ્યા. તેનાથી પણ ભારે મોટું નુકસાન વેઠવું પડ્યું. વઘતાં જતા તાપમાનનું સર્વેક્ષણ કરવા માટે સંયુક્ત રાષ્ટ્રએ 'ઈન્ટર ગવર્નમેન્ટ પેનલ ઓન ક્લાચમેટ ચેઈન્જ' એટલે કે આઈપીસી નામની વૈજ્ઞાનિક ટુકડીનું આયોજન કર્યું હતું. તે અનુસાર પાછલી સદીમાં ધરતીના સરેરાશ ઉષ્ણતામાનમાં અડધી ડિગ્રીનો વધારો નોંધાયો છે. આ બાબતના સંશોધનથી જાણ થાય છે કે સન ૧૯૯૦નો દસકો મોસમ વિજ્ઞાનના ઈતિક્ષસમાં સર્વાધિક ગરમ દસકો હતો. તેમનું કહેવું છે કે સન ૨૧૦૦ સુધી પૃથ્વીના સરેરાસ ઉષ્ણતામાનમાં ૧-૪ થી ૫-૮ ડિગ્રી સેલ્સિયસ સુધીની વિનાશકારી વૃદ્ધિ સંભવી શકે છે. પાછલા દિમયુગનો અંત સરેરાશ ઉષ્ણતામાનમાં માત્ર પાંચ ડિગ્રી સેલ્સિયસની વૃદ્ધિને કારણે આવ્યો.

> આ પહેલાનો દિમયુગ સમાપ્ત થયાને દસ દજાર વર્ષો વીતી ચૂક્યા છે. વૈજ્ઞાનિકોએ આધુનિક ટેકનિકના માધ્યમથી પાછલા ૮,૫૦,૦૦૦ વર્ષો દરમિયાન ઘરતીના સરેરાશ ઉષ્ણતામાનનું અનુમાન લગાવ્યું છે. આ સમયગાળાએ પાંચ મુખ્ય ઈન્ટર ગ્લેશિયલ તબક્કા પસાર કર્યા જે અતિશય ગરમ હતા. આ ગરમ સમયગાળા વચ્ચે પાંચ દિમયુગ પણ અસ્તિત્વમાં દતા. તે સમયે પૃથ્વીનું ઉષ્ણતામાન આજની તુલનામાં કેવળ ત્રણ ડિગ્ની સેલ્સિયસ જ ઓછું હતું. પૃથ્વીનું વર્તમાન સરેરાશ ઉષ્ણતામાન લગભગ ૧૪ ડિગ્રી સેલ્સિયસ માનવામાં આવે છે.

> આ અતિગરમ ઉષ્ણતામાનથી વિશ્વના સમસ્ત દિમશિખરો અને ધ્રુવપ્રદેશો ઝડપથી પીગળી રહ્યા છે. એન્ટાર્ટિકામાં બરફ પીગળવાની ઋતુ પાછલાં વીસ વર્ષોમાં ત્રણ સપ્તાઠ ઘટી ગઈ છે. પૂર્વ સાયબેરિયાનું પ્રસિદ્ધ બૈકાલ સરોવર સો વર્ષ પઠેલાંની તુલનામાં જામી જવામાં અગિયાર દિવસ વિલંબ કરવા લાગ્યું છે. જો આ જ રીતે ગરમીની માત્રા વધતી રહી તો મોટાનના ગ્લેશિયર નેશનલ પાર્કના બધાં જ પચાસ ગ્લેશિયર

Yug Shakti Gayatri - March, 2002

ગ્લેશિયરોવાળો અદ્ભુત અલાસ્કા અન્ય શ્રેણીની વિશ્વના માનસ પરથી વિલુપ્ત થઈ જાય. તુલનામાં ઝડપથી ગરમ થઈ રહ્યો છે. એક સો વર્ષ પદેલાં વિશાળ કોલંબિયા ગ્લેશિયર એટલી ઝડપથી આગળ વધી રહ્યો હતો કે તેના હિમખંડો રસ્તાનાં વૃક્ષો પર પડતા હતા, પરંતુ પાછલા પાંચ દસકાઓમાં તે ૧૨ કિલોમીટરથી પણ વધુ સંકોચાઈ ચૂક્યો છે.

'ગ્લોબલ તામિંગ,વ કારણે આર્કિટક દિમસપાટીની જાડાઈ આશ્ચર્યજનક રીતે ઓછી થઈ છે. અહીં વસંત અને ઉનાળાની સમુબ્રી દિમસીમા ઈ.સ. ૧૯૫૦ પછી ૧૦ થી ૧૫ ટકા ઘટી ચૂકી છે. રશિયાની કોકેશસ પર્વતમાળાના અધિકતર ગ્લેશિયર પાછલા સો વર્ષોમાં લગભગ અડઘા સમાપ્ત થઈ ચૂક્યા છે. માઉન્ટ કેન્યાનું સૌથી મોટું ગ્લેશિયર ૯૨ ટકા ખતમ થઈ ચૂક્યું છે. આ જ રીતે માઉન્ટ કિલીમાંજારોનું ગ્લેશિયર ઈ.સ. ૧૮૧૨ પછી ૮૨ ટકા સંકોચાયું છે. તે સમયથી આ દિમક્ષેત્ર ૧૨૧ વર્ગ કિલોમીટરમાં ફેલાચેલું દતું જે દવે કેવળ ૨૨ વર્ગે કિલોમીટરમાં સંકોચાઈને રઠી ગયું છે. પીગળવાની આ ગતિ જો ચથાવત રહી તો તે ૧૫ વર્ષમાં જ પોતાનું અસ્તિત્વ સમેટી લેશે.

ગંગાને જીવન બક્ષનાર ગોમુખ ગ્લેશિયર પર પણ સંકટનાં વાદળો ઘેરાચેલાં છે. વિશ્વનું ત્રીજું સૌથી મોટું આ ગ્લેશિયર દર વર્ષે ૩૦ મીટર તીવ્ર ઝકપે સંકોચાતું જાય છે. ગઢવાલ વિશ્વવિદ્યાલયના 'કરંટ સાઈસ' નામે એક અદેવાલ પ્રમાણે અત્યાર સુધીમાં તે ૨૬૦ વર્ગ કિલોમીટર સુધી સમેટાઈ ગયું છે. ઈ.સ. ૧૯૩૬ થી ૧૯૯૬ વચ્ચે તે ૨૦૦૦ મીટર ખતમ થઈ ચૂક્યું છે, જે વીતેલા ૨૦૦ વર્ષોમાં થયેલા અવસાન બરાબર છે. જિયોલોજિકલ સર્વે ઓફ ઈન્ડિયાના ગ્લેશિયોલોજી ડિવીઝનના નિર્દેશક ડો. વી.પી.વોઠરાનું મંતવ્ય ઠતું કે ૧૯૩૫ થી ૧૯૭૬ સુધી તે ૭૫૫ મીટર ઘટી ચૂક્યું છે. વિખ્યાત પર્યાવરણ વૈજ્ઞાનિક ડૉ. સૈયદ ઈકબાલ દુસેન અને ડો. અરણ શાસ્ત્રીના સર્વેક્ષણથી જાણવા મળે છે કે ગોમુખ ગ્લેશિયર નિરંતર ઘટતું રહે છે.

આ પ્રકારે વિશ્વભરનાં ગ્લેશિયરો અને બરકના પીગળવાથી સાગરની જળસપાટી લગાતાર ઊંચી ઊઠતી જઈ રહી છે. આઈપીપીસીના નવા અહેવાલ મુજબ જો બધા સમુન્નો કેવળ એક મીટર ઊંચા આવે તો માલદીવ, બાંગ્લાદેશ, નીલનદીનો કેલ્ટા, ફ્લોરિડાનો તટપ્રદેશ અને લુઈસિયાનાનો બદ્દ મોટો દિસ્સો સદાયને માટે અદશ્ય થઈ જશે. ભારતમાં તેની પહેલી અસર કચ્છ પર થશે. જે સદાચને માટે સાગરમાં સમાઈ જઈ શકે છે અને સંભવ છે કે સુંદરવન અને લક્ષદ્ધીપ પણ હંમેશ માટે બ્રિટનના પાછલા બઘા વિક્રમોને તોડી નાખ્યા.

ગ્લેશિયરના પીગળવાથી પૃથ્વીના હવામાન પર પણ ઊંડો પ્રભાવ પડશે કેમકે ઋતુચક્ર ટકાવી રાખવામાં તેમનું મહત્ત્વપૂર્ણ યોગદાન હોય છે. તેમના પીગળવાથી પહેલાં તો તેમની સાથે જોડાયેલી નદીઓમાં પૂર આવશે, પરંતુ અંતમાં આ નદીઓ સુકાઈ જશે. આ જ અસરને કારણે ગરમીમાં ભરી ભરી રહેનારી જેલમ જેવી નદીઓ હવે ગરમીમાં સૂકી રહે છે.

સાગરના ઉષ્ણતામાનમાં વધારાથી 'અલનીનો' જલદી જલદી પોતાનો રંગ દેખાડશે. સ્પેનીશ ભાષામાં અલનીનોનો અર્થ થાય છે - ઈસુનો શિશુ. તેની ઉત્પત્તિ ભૂમધ્ય રેખા પાસે પ્રશાંત મહાસાગરમાં થાય છે. પરંતુ તેની અસર ઘણું કરીને સમસ્ત વિશ્વની ઝાતુ પર પડે છે. સામાન્ય રીતે ભૂમધ્ય રેખાની પાસે વહેતી હવાની દિશા પૂર્વથી પશ્ચિમની તરફ દોય છે. અલનીનો દરમિયાન 'ઇન ટુડે વિંડ્સ'નું વદેણ બદલાઈને પશ્ચિમથી પૂર્વ તરફનું થઈ જાય છે. આની મુખ્ય અસર દક્ષિણ પૂર્વ આફ્રિકા, પશ્ચિમ પ્રશાંત, દક્ષિણ અમેરિકા, ઓસ્ટ્રેલિયા અને દક્ષિણ એશિયાની ઋતુઓ પર પડે છે. આ અસર જે તે દેશના હવામાનને અનુરૂપ હોય છે. આ કારણસર આનાથી અસરગ્રસ્ત દેશોમાં દુષ્કાળ-અછત, પૂર તથા અતિશય ગરમી અને કાતિલ ઠંડી પડી શકે છે. આનાથી ક્યાંકઅતિવૃષ્ટિઅને ક્યાંક અનાવૃષ્ટિ પણ થઈ શકે છે.

મા શારદામણિ મહિલાઓનો અલગ સત્સંગે ચલાવતાં. તેમાં અધિકતર ધાર્મિક પ્રકૃતિની અને ભીરૂ મહિલાઓ આવતી હતી.

એક મહિલા, સત્સંગમાં એવી પણ આવવા (ताभी थे वेश्या तसीडे जटनाम हती. तेनाथी અन्य भहिलाओ भों भयडोडपा अने नाडनुं टेरपुं ચડાવવા લાગી અને તેને આવવા ન દેવા માતાજી શારદામણિને આગ્રહ કરવા લાગી.

આ બાબત માતાજીએ કહ્યું, ''સત્સંગ ગંગા છे. ते माछतीओ અने टेंडडांओना रहेपा छतां पश अशुद्ध नथी जनती. જરા સरખी मलीनताथी **જે અશ્** થઈ જાય ते ગંગા કેવી ? तमे जधा सत्संगनी शક्तिने ओणफो અने तेने ञंग। समान मानो. ''

સંભવતઃ આ ઋતુ પરિવર્તનનું પરિણામ હતું કે ઈ.સ. ૨૦૦૧ના અંતિમ ત્રણ મદિનાઓમાં ઇંગ્લેન્ડ અને વેલ્સમાં પ્રલયકારી વરસાદ પડ્યો. આ વરસાદે



દિલ્हીમાં આ વર્ષના જુલાઈ મहિનામાં ૨૪ કલાકમાં ૧૬ ઇંચ વરસાદ થયો. જે ઈ.સ. ૧૯૪૭ પછીનો સર્વાધિક વરસાદ છે. આ જ વર્ષમાં મહાનદીમાં આવેલા ભીષણ પૂરથી કોણ માહિતગાર નથી ? આ પૂરે ૬૦ લાખ લોકોને અઠવાડિયાઓ સુધી અસરગ્રસ્ત કર્યા અને કરોડો રૂપિયાની સંપત્તિ અને ખેતીનો પાક નષ્ટ કરી નાખ્યા. બે વર્ષો પહેલાં હૃદયદ્રાવક ચક્રવાતનો પુણ્યપ્રકોપ પણ ઓરિસ્સાએ વેઠવો પડેલો.

આપણા દેશમાં ઉષ્ણતામાનને કારણે ચોમાસામાં ભારે ઉથલપાથલ થવા લાગી છે. સમય કરતાં વહેલા વરસાદને કારણે દુષ્કાળનો સામનો કરવો પડે છે. આ વર્ષે ઓરિસ્સામાં કાલાહાંડી અને છત્તીસગઢનો દુષ્કાળ સર્વવિદિત છે. આ જ દુષ્કાળને કારણે જુલાઈ ૨૦૦૦માં ગ્રીસના સામોસ દ્વીપમાં ભયંકર આગ લાગી જેનાથી ૨૦ ટકા જેટલો ટાપુ બરબાદ થઈ ગયો.

આ અનોખાં દવામાન સંકટથી ખેતપેદાશોમાં ઘટાડો થઈ શકે છે. પ્રસિદ્ધ વૈજ્ઞાનિક ડૉ. એ.પી.મિશ્રાના મતાનુસાર ભારતમાં ૧૯૯૦થી ૨૦૧૦ દરમિયાન ચોખાના ઉત્પાદનમાં ૩ ટકા અને રવિ ઘઉંની પેદાશમાં પપ ટકા સુધીની ભારે ઘટની આશંકા છે. 'ગ્લોબલ વાર્મિંગ' કેવળ પેદાશ પર અસર કરે છે એમ નદિ, એ ઉપરાંત તેને કારણે બદલાતા દવામાન તથા તમામ પ્રકારના ખતરનાક વાયરસોને ઉછેરવા-પોષવાની અનુકૂળતા પૂરી પાડે છે. કદાચ આ જ કારણે કે વિશ્વભરમાં ડેન્ગુ, મેલેરિયા, જાપાની તાવ જેવા રોગોની સંખ્યા એકધારી વધી રહી છે. અમેરિકાના ઉત્તરીય ક્ષેત્રમાં ડેંગુનો પ્રકોપ પટેલાં ભાગ્યે જ જોવા મબ્યો દોય, પરંતુ દવે તે ત્યાં પણ પ્રસરતો જાય છે.

આ 'ગ્લોબલ વાર્મિંગ'નો દુષ્પ્રભાવ જીવજંતુઓ પર પણ પડી રહ્યો છે. વર્ષ ૧૯૯૭-૧૯૯૮માં જયારે પ્રશાંત મહાસાગરનું ઉષ્ણતામાન ૩ ડિગ્રી સેલ્સિયસ વધી ગયું, ત્યારે સાયમન માછલીની વધતી વસ્તી સમાપ્ત થઈ ગઈ. આ જ રીતે ધ્રુવો પર રહેનાર રીંછ અને ત્યાંના પક્ષીઓ પણ વધતા જતા ઉષ્ણતામાનથી પીડિત અને પરેશાન છે. તેમની સંખ્યા ઘટવાની સાથે જ તેમના વર્તનમાં ભારે ફરક જોવા મળે છે. એટલે સુધી કે કેટલાંથ સ્થળે સુંદર પતંત્રિયાં પણ પોતાનો પ્રાકૃતિક નિવાસ છોડવા મજબૂર બન્યા છે. ઘરતી પરના બધા નાના મોટા જીવોની વચ્ચે પરસ્પર સંવેદનશીલ સંબંધ છે. એવામાં પોતાના કુદરતી સ્થાન સાથે જીવોનું નામશેષ થવું પર્યાવરણના ક્યા સંકટને આમંત્રશે ? એ કહેવું મુશ્કેલ છે, પણ બાબત ઘણી ખતરનાક છે.

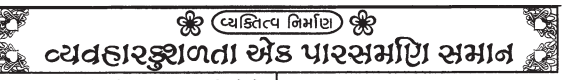
'ગ્લોબલ વાર્મિંગ'ના સમાધાન માટે કેટલીય આંતરરાષ્ટ્રીય સમજૂતિઓ અને સંધિઓ પણ થઈ ચૂકી છે, પરંતુ કોઈ સાર્થક સમાધાન નથી સાંપડતું. આ વિપ્લવકારી સમસ્યા વધુ ને વધુ ઉગ્ર બનતી રહી છે. પરંતુ એવું નથી કે તે માટેના બધાં દ્વાર પણ બંધ થઈ ચૂક્યા છે. વૈજ્ઞાનિકોના મંતવ્ય અનુસાર ગ્લોબલ વાર્મિંગનું કારણ ગ્રીન હાઉસ જેવી અસર છે, જેની અંતર્ગત કાર્બન ડાયોક્સાઈડ, પાણીની વરાળ, નાઈટ્રસ ઓક્સાઈડ વગેરે વાયુ આવે છે. વૃક્ષ-છોડ આ વાયુઓને શોષી લેવામાં મહત્ત્વની ભૂમિકા ભજવે છે. માત્ર એક હેક્ટર જમીન પર ઊગેલા જંગલી વૃક્ષો દર વર્ષે ૧૩૬ ટન કાર્બન ડાયોક્સાઈડ શોષી લઈ શકે છે. આ રીતે જોતાં વૃક્ષારોપણ પર ભાર મૂકવામાં આવે તો આ સંકટથી બચી શકાય તેમ છે.

ઘરતી માતાને બચાવવા માટે આપણે બધા ઘરતીપુત્રોએ 'હરિયાળી વધારો'નો સંકલ્પ લેવો જોઈએ. આ દિશામાં બીજાઓને પણ પ્રેરિત કરવા જોઈએ, જેનાથી પર્યાવરણ ચેતના પ્રગટે. આપણે પર્યાવરણને પ્રદૂષિત કરવાથી દૂર રહીએ અને તેના પ્રત્યે સંવેદનશીલ બનીએ, ત્યારે જ ઘરતી પર ફરીથી સ્વર્ગીય વાતાવરણનું નિર્માણ થઈ શકશે.

#### 87-96 39-96 39-96 87-96 39-96 39-96

આચાર્ય વસુએ વટુને સમજાવ્યું, જેવી રીતે अञ्निमां नाजीने सोनु शुद्ध डरपामां आपे छे, तेनो भेस दूर કरपामां આવે છે ते ४ रीते शरीरगत, મનોગત સ્વભાવોની વિશુદ્ધિ કરવામાં આવે છે. વટ્સે પૂછ્યું, ''આંચાર્યશ્રેષ્ઠ, આ દષ્ટિએ तो तप सूक्ष्म साधना-इम छे परंतु लोडो डष्ट साध्य स्थितिओमां शरीरने राजीने तेने पए। તપનું નામ આપે છે. આ કેટલું યોગ્ય છે ?'' આચાર્યએ સમાધાન કર્યું. '' વત્સ, શ્રમશક્તિનો અભાવ તથા આળસ વગેરે પણ દોષ છे-કष्ટसाध्य स्थितिमां शरीरने नाजीने આ દોष દૂર કરવામાં મદદ મળે છે. આ દબ્ટિએ તે પણ તપ છે. આ ઉદ્દેશ પરિપૂર્ણ ન થાય તો તેને દુરાગ્રહપૂર્ણ प्रीडिया ४ सम४वी श्रेध्ये.'' आगण जोततां तेमशे डह्यं, ''तपनो अर्थ टमन नथी. संचित सामर्थ्य थे सहनशीसता द्वारा प्राप्त डरायुं छे, तेनुं ते सुनियो४न छे. ४े आ थिंतन क्रारा तपमां संसञ्न थाय छे, तेओ निश्चितपएो हैंपी इपाना અધિકારી બને છે. ''





સદ્વ્યવહાર એક એવા પુષ્પ સમાન છે, જે શ્વેત અને દઢ ચરિત્રરૂપી વૃક્ષ પર ખીલી ઉઠે છે. ચિંતનના રમણીય વાતાવરણમાં સુગંધ વિખેરે છે તથા સજલ ભાવનાઓથી પોષાય છે. એટલા માટે તો દિવ્ય જીવનના પ્રણેતા અને મહાચોગી શ્રી અરવિંદના મનનો વિચાર મુખરિત બનીને કઠી ઉઠ્યો, "Inner Regulates outer being" એટલે કે જીવનનો સમગ્ર બાહ્ય ક્રિયા-વ્યાપાર અંદરથી નિયંત્રિત અને સંચાલિત થાય છે. નિઃશંક રીતે બાહ્ય વ્યવહાર, આંતરિક ચિંતન અને ભાવવાઓના ગર્ભમાંથી જ જન્મ લે છે અને નવ પલ્લવિત તથા વિકસિત થાય છે. વ્યવહાર વિજ્ઞાન આ જ સત્યની ઘોષણા કરે છે.

વ્યવहાર-શિષ્ટતા, શાલીનતા, વિનમ્રતા આદિ અનેક ગુણોનો સમૂદ છે. જેનામાં આ અણમૂલ સંપત્તિ દશે, તેનો લોક-વ્યવહાર અવશ્ય જ ઉત્કૃષ્ટ દશે. આવી વ્યવહારકુશળ વ્યક્તિની સફળતા સ્પષ્ટ હોય છે. સફળતા તેનાં ચરણો ચૂમે છે અને તેને માટે તો નિષ્ફળતા પણ એક પાઠ હોય છે, કેમકે આનાથી જ તે પોતાની વ્યાવહારિક ઊણપો અને અધરપો પ્રત્યે સજાગ અને સતર્ક બને છે. વ્યવहાર જ તો એ ચીજ છે જે પોતાનાંને પારકાં અને પારકાંને પોતીકાં બનાવી દેવાનો ચમત્કાર કરી બતાવે છે. મધુર વ્યવહારથી પશુ-પક્ષીઓ પણ પ્રભાવિત થઈ જાય છે. તો પછી મનુષ્યનું દિલ કેમ ન જીતી શકાય ?

અંતરની ભાવના જયારે પ્રગટ થાય છે ત્યારે હૃદય માખણ જેવું મુલાચમ બની રહે છે અને વાણી તથા વ્યવહારમાં અમૃત ઝરવા લાગે છે. આવી સંવેદનશીલતા કેવી રીતે કોઈનાય પ્રત્યે કઠોર બની શકે? તે તો બીજાઓના હૃદયમાં ઊતરી જાય છે અને તેને પોતાનાં બનાવીને જ રહે છે. આવો શાલીન વ્યવહાર મુદ્દ મંદ પવનની લहરીઓ સમાન બધાને પ્રિય બની રહે છે અને પછી જયારે ઠંડી લહેરખી ચાલે છે ત્યારે નદીનાળાં, સરોવર-તળાવ, ખેતર-વાડી ઝૂમી ઊઠે છે. કોચલ અને કળીઓ ગૂંજી ઊઠે છે. કૂલોની માદકતા નાચી ઊઠે છે. પક્ષીઓ કલશોર મચાવે છે અને બધી બાજુ દરિયાળી અને ખુશાલીનું દિવ્ય સંગીત રેલાવા લાગે છે.પરંતુ અભદ્ર અને અશિષ્ટ વ્યવદાર ભીષણ અંધકાર જેવો હોય છે જેનાથી લોકો ગભરાતા-કતરાતા હોય છે. તે તિરસ્કારને પાત્ર બને છે અને અપમાન સહે છે.

અશિષ્ટતા, અણઘડપણું અને રસઠીનતાની ધોતક છે. આ પ્રકારની વ્યક્તિ પછી ભલે તે ગમે તેટલી પ્રતિભાસંપન્ન હોય, પરંતુ તે લોક-સન્માન પ્રાપ્ત નથી કરી શકતી. લોકો તેની અવ્યાવહારિકતાને કારણે તેની પાસે આવતાં અચકાય છે. તેનાં પોતાનાં આપ્તજનો પણ તેની સાથે પરાચા જેવું વર્તન કરે છે. પોતાના ઉદ્ભત અને ઉચ્છુંખલ વ્યવહારથી તે પોતાના માટે અને બીજાઓ માટે એવા આત્મઘાતક ઝેરી ડંખનું નિર્માણ કરે છે, જેમાં તે સ્વયં બળે છે અને બીજાઓને બાળે છે. આનાથી કડવાશ જ ફેલાય છે. તેથી ડહાપણ એમાં જ છે કે આવા વ્યવહારથી દૂર રહેવામાં આવે અને શાલીન વ્યવહારને અપનાવવામાં અને વિકસિત કરવામાં આવે. વ્યવहારની શાલીનતા ન કેવળ બીજાઓને પ્રસન્ન કરે છે, તેના હોઠો પર સ્મિતરેખા પણ ખેંચી દે છે અને પોતાને પણ આનંદવિભોર કરી મૂકે છે. પારસમણિના અસ્તિત્વનો સ્વીકાર કરીએ કે ન કરીએ, પરંતુ પોતાની પાસે રહેલા વ્યવહારડપી પારસમણિથી આસપાસના બધા લોકોને સુવર્ણમંડિત કરી શકાય છે, અર્થાત્ પોતીકાં બનાવી શકાય છે. લોકિક લોક-વ્યવહારનું આ ગુપ્ત રહસ્ય છે, દિવ્ય મંત્ર છે, જેને હૃદયસ્થ કરીને સફળતા અને મहાનતા પ્રાપ્ત કરી શકાય છે.

જેમ જેમ અંતર પરિશુદ્ધ થતું જાય છે, તદ્વુસાર વ્યવહાર પણ ઉત્ક્રષ્ટ બનતો રહે છે. એ તો છીપના મોતી સમાન છે, જે સાગરના અતલ ઊંડાણમાં રહેલાં હોય છે. ઊંડાણમાં ડૂબકી મારીને જ તેને મેળવી શકાય છે. આ જ રીતે વ્યવહારની સચ્ચાઈ, આદતો અને વૃત્તિઓની નાની નાની છીપોમાં બંધ પડી રહે છે, જેને પોતાની ભીતરમાં પ્રવેશ કરીને અને સાહસની સાથે છીપ તોડીને બહાર કાઢી શકાચ છે. તેથી આ બધી नानी नानी परंत महत्त्वनी जाजतोनुं सतत ध्यान રાખવું જોઈએ.

આદતો અને વૃત્તિઓ પ્રત્યે દંમેશાં જાગૃત રહેવું જોઈએ, જેથી વ્યાવહારિક ધરતી પર કોઈ વ્યક્તિ ભ્રમણા ન ફેલાવી શકે. આનો વ્યવહારકુશળતા સાથે ખૂબ ઘતિષ્ઠ સંબંધ હોય છે. આ વૃત્તિઓ આપણા વ્યવહારને અસર કરે છે તે ખૂબ હઠીલી દોય છે, પરંતુ તેમના પર વિજય મેળવી શકાય છે. જો કે આપણે ન ઈચ્છીએ તો પણ તે આપણા વ્યવહારમાં ટપકી પડે છે અને ન ઈચ્છીએ તો પણ આદતવશ આપણે ભૂલ કરી



સંકલ્પપૂર્વક પોતાના વ્યવહારને શિષ્ટ અને શાલીન બનાવી રાખીએ. હરેક પળે, હરક્ષણે તેમાં સુધારો કરતા રદેવું જોઈએ. વ્યવદારને મધુર અને શ્રેષ્ઠ બનાવીને બધી અડચણો અને મુશ્કેલીઓ પર વિજય પ્રાપ્ત કરી શકાય છે.

સારી બાબત એ છે કે આપણા વ્યવહારમાં દંમેશાં વડીલો અને મોટેરાંઓ પ્રત્યે આદર અને સન્માનનો ભાવ તથા નાનેરાંઓ પ્રત્યે આપણામાં સ્નેહ છલકાય. દરેક વ્યક્તિને પોતાનું આત્મસન્માન हોય છે. જે બીજાઓને યથાયોગ્ય સન્માન આપે તે જ સાચો વ્યવहારક્શળ છે. નાની સરખી વ્યાવहારિક ક્ષતિ અર્થનો અનર્થ પેદા કરી શકે છે. તેથી ધ્યાન આપવા યોગ્ય સત્ય-હકીકત એ છે કે બધાને તેમને અનુઉપ શિષ્ટતાપૂર્વકનું આદર-માન આપવામાં આવે. પોતાની प्यापहारिङ भूलने विनम्रता साथे स्वीडारीने तेना પ્રત્યે સજાગ-સતર્ક રહીએ.

પ્રત્યેક વ્યક્તિના નામની સાથે તેનું આત્મ સન્માન-સ્વમાન સંકળાયેલું છે. વ્યક્તિ પોતાના નામમાં પોતાની ઓળખનો અનુભવ કરે છે. તેમાં આત્મીયતા લહેરાય છે. અંતરનો આ એક એવો તાર છે જે મનમાં કંપન પ્રગટાવે છે, તેને આંદોલિત કરી મૂકે છે, અને આ જ કારણે કે કોઈ પ્રતિષ્ઠિત અને મहાન વ્યક્તિનું નામ લઈને બોલાવવાથી ઘનિષ્ઠ આત્મીયતાની પ્રતીતિ થાય છે. તેથી એવો પ્રયાસ થવો જોઈએ કે જેનું નામ લેવામાં આવે તેના નામ સાથે 'જી' લગાડવું જોઈએ. આ બધાં વ્યાવહારિક સૂત્રોમાં જીવનનો મર્મ છુપાયેલો છે.

સંયમી અને કલ્યાણકારી વાણી વ્યવહારનો મેરુદંડ છે. તે મુખ્ય આધાર છે. વાણી બ્રહ્માસ્ત્ર જેવી છે. તે ધનુષ્યમાંથી છૂટતાં જ લક્ષ્યને ભેદે છે. વ્યવहારના સમસ્ત તાણાવાણા તેની આસપાસ વણાય છે. વાણી દ્વારા જ વ્યવહાર બને અને બગડે છે. સંયમિત વાણીથી વ્યક્તિત્વ મહોરી ઊઠે છે. આવા વ્યક્તિત્વસંપન્ન મનીષીમાં મહાન આકર્ષણ હોય છે. ચેતનાની ઉચ્ચતમ અવસ્થામાં છતવાડ વિશ્વવિભૂષિત સ્વામી વિવેકાનંદનો લોક-વ્યવહાર પણ તેમના જેટલો જ આકર્ષક હતો. જો કે આવા તપસ્વી પ્રસિદ્ધ સાધક લોક-વ્યવહારથી ખૂબ જ ઊંચે આરૂઢ હોય છે, પરંતુ સ્વામીજી વ્યવહારમાં સંપન્ન હતા. એટલા માટે કોઈને મળતા ન હોવા છતાં તેમણે અસ્વસ્થતાની સ્થિતિ વખતે લોકમાન્ય ટિળક સાથે દોઢ કલાક સુધી

બેસીએ છીએ. એટલા માટે એ જરૂરી છે કે ધીરજ અને આતમીયતાપૂર્વક વાતો કરી અને આ જ વ્યવદારનું એ પરિણામ હતું કે ટિળકના વિચારોમાં વ્યાપક પરિવર્તન આવ્યું અને ત્યારબાદ જ તેઓ રાષ્ટ્ર પ્રત્યે પૂર્ણતયા સમર્પિત બન્યા. શ્રી અરવિંદનો વ્યવહાર પણ ખૂબ જ શિષ્ટ, શાલીન અને સભ્યતાપૂર્ણ હતો.

પ્રસિદ્ધ નવલકથાકાર ચાર્લ્સ ડિકન્સ પોતાના મધુર, શાલીન વ્યવહારને કારણે અત્યંત લોકપ્રિય દતા. તેઓ બધાંને ખુલ્લા દિલથી મળતા દતા અને જ્યાં પણ જતા હતા ત્યાં પોતાના વ્યવહારથી બધાને મંત્રમુગ્ધ કરી દેતા. આ જ રીતે જર્મનીમાં મહાકવિ ગેટે પોતાના વ્યવहારને માટે વિખ્યાત દતા. તેમના શિષ્ટ, શાલીન વ્યવહારથી લોકો પ્રભાવિત થઈ ખેંચાઈ આવતા. નેપોલિયનની ધર્મપત્ની જોસેફીન અતિ વ્યવહારકુશળ દતી. નેપોલિયન યોદ્ધાઓના દિલમાં વસ્યા હતા તો તેમની પત્ની લોકોના હૃદયોમાં. એ સંપૂર્ણ સત્ય છે કે સદુવ્યવહાર હૃદયને વિશાળ બનાવે છે. જેનામાં સંવેદના અને ભાવના ઊછળતી રહે છે તેનામાં ઇર્ષ્યા, દ્વેષ હોતાં નથી. આ ગોરંભાતાં વાદળો જેવું છે. તરસ્યાને જોયો કે વરસી પડ્યાં. જીવન આનો જ પર્યાય હોવું જોઈએ અને વ્યવહાર તે પ્રમાણેનો હોવો જોઈએ. સદ્વવ્યવહારથી શ્રેચ-સન્માન, માન-પ્રતિષ્ઠા સર્વ કાંઈ મળે છે. આપણે પણ ચરિત્ર, ચિંતનને વિશુદ્ધ અને ઉન્નત બનાવીને બધા સાથે સદવ્યવહાર દાખવવો જોઈએ. આમ કરીને આપણે આપોઆપ સર્વોચ્ચ લોક-સન્માનના અધિકારી બની રહીશું.

#### \*\*\*\*\*\*

भंहिरनी દક્ષિણેશ્વર निर्मात्री રાણી रासमणिना ४माઈ मधुरजाजुએ એક વिष्णू भंहिर जनाप्युं અने प्रतिभाने जहमूत्य पस्त्र-आભूषણोथी सन्नपी. थोडाङ ४ हिपसो हज़ पीत्या न हता डे योर जधां ४ घरेणां-ऊवेरात योरीने सर्ध गया. मथुरजाजु लगपानने ठपडो આપી રહ્યા હતા કે ભગવાન, આપ તો કેવા, જે પોતાનાં વસ્ત્રાભૂષણની રક્ષા પણ ન કરી શક્યા !

रामङ्रष्ण परमहंसे तेमना मननुं समाधान डर्यूं डे थे धन लोडसेपामां नथी जयीयूं तेनूं, आसूषण जनपानुं अने ઇर्ष्यानुं निभित्त डारण બનવું તથા ચોરોના ઘેર જઈ પહોંચવું સ્વાભાવિક છे. આ પ્रવાहने ભગવાन शा माटे रोडे ? जे रोडपा ४ होत तो योरोथीय पहेलां लगपान આપને રોકત.



પરમપૂજ્ય ગુરુદેવની અમૃતવાણી ) (સમાજ નિર્માણ) કેવી રીતે આર્લ્શ પરિવાર વિકસિત થાય-૧ (પૂર્વાર્ધ)

ગાયત્રી મંત્ર અમારી સાથે સાથે,

3૦ ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ તત્સવિતુવરેણ્યં ભર્ગો દેવસ્ય ધીમદિ ધિયો યોનઃ પ્રચોદયાત્ ।

દેવીઓ, ભાઈઓ ! આપ જે સત્રમાં સામેલ થયા છો, તેનું નામ પરિવાર સત્ર છે. આપને એમ લાગતું દશે કે આપને અહીં કોઈ નાના કામ માટે એકઠા કર્યા છે, પરંતુ એવી વાત નથી. આપને કોઈ ખાસ દચેચ માટે બોલાવ્યા છે. આપ આ પરિવારના સભ્ય છો. પરિવાર કોઈ મજાકની વાત નથી. અરે સાહેબ ! અમે પરિવારમાં કેવી રીતે રઠીએ છીએ તે તો અમે જ જાણીએ છીએ. પરિવાર અમારા માટે મુસીબત છે.

મિત્રો ! મોટા ભાગે પરિવાર એટલે મુસીબત, પરિવાર એટલે ઝંઝટ. આ જ પરિવારની પરિભાષા છે. મોટાભાગના લોકો આને જ પરિવાર કઠે છે. તો શું એ માટે જ આપને અમે અહીં બોલાવ્યા છે ? શું તેલ, મીઠું, હળદર વિશેની અને ઘરેલું કાર્યોની વાતો બતાવવા માટે અમે આપને અર્દી બોલાવ્યા છે ? ના મિત્રો ! આ શિબિરનું ઘણું મહત્ત્વ છે. આ શિબિર અમને ખૂબ પ્રિય છે.

કૌટું બિકતા જ આગામી દિવસોનું લક્ષ્ય દશે સાથીઓ ! કુટુંબ-પરિવાર શબ્દની સાથે ઘણી મહાન વસ્તુઓ જોડાયેલી છે, તેથી કુટુંબ શબ્દ સાથે અમને ઘણો પ્રેમ છે. પરિવાર અમને વહાલો લાગે છે. આગામી દિવસોમાં જયારે નવયુગનું નિર્માણ થવાનું છે તો તેના સિદ્ધાંતો કયા દશે, આદર્શો કયા દશે ? ક્રિયાકલાપો ક્યા દશે ? એ જ બતાવવા માટે અમે આ શિબિરનું આયોજન કર્યું છે. તેનો અર્થ કુટુંબ તથા કૌટુંબિકતા છે. આગામી દિવસોમાં સંસારનું લક્ષ્ય આ જ દશે. આગામી દિવસોમાં એનાં વિશેષ નિર્ધારણો થવાનાં છે. આપે જોયું દશે કે જે ઘરમાં ઘણી દોડધામ હોય છે તે ઘર નરક બની જાય છે. આપે પૂછ્યું ત્યારે તેણે બતાવ્યું હતું કે હં

બાળકો આભૂષણો ચોરીને લઈ જાય છે. દીકરીઓ પોતાનાં આભૂષણો પિયર મૂકીને આવે છે. સ્ત્રીઓ કામ કરતી નથી. આપે જોયું દશે કે બાળકો કેવી રીતે ગાદી પરથી અને દુકાન પરથી રૂપિયા ચોરીને લઈ આવે છે. વદુઓ તેમના પતિ સાધે જુદી રહેવા માગે છે. આ રીતની દોડધામથી પરિવાર નષ્ટ થાય છે, દુનિયા બરબાદ થઈ જાય છે તથા સમાજમાં તબાહી થાય છે.

આજે દુનિયાની સામે, જેને અમે નવયુગની સમસ્યા કઠીએ છીએ, તેની સામે ઘણી સમસ્યાઓ છે, મુશ્કેલીઓ છે. આજે ઘણી સમસ્યાઓ એવી છે, જેમને સાંભળ્યા બાદ એવું લાગે છે કે એમનું કોઈ સમાધાન નથી. મિત્રો ! આપે તેના પર વિચાર કરવો પડશે, કેમ કે આજે ट्रनिया जूज ४ नानी जनी गई छे. पहेलांना જમાનામાં દુનિયા ખૂબ મોટી હતી, ખૂબ ફેલાયેલી હતી. એક માણસ સાથે બીજા માણસનો સંબંધ ओछो हतो. पोतान जाम ४ तेनी टुनिया हती. બીજાં સ્થળો સાથે તેને કોઈ સંબંધ ન હતો. ગામની સ્ત્રીઓ ઘૂંઘટ કાઢતી દતી. પદેલાંની દ્વનિયા સાસરાંથી પિયર સુધી જ સીમિત દતી. પરંતુ આજે દુનિયા ખૂબ ફેલાઈ ગઈ છે. આજે આપ સિનેમાની દુનિયાથી બચી શકો છો ? બચીને બતાવો. છોકરાઓ કેશનેબલ કપડાં પહેરીને કરે છે અને સિનેમાના ગીતો ગાતા કરે છે. તેનાથી બચીને બતાવો. તેને રોકી તો બતાવો. ઘરમાં ઝઘડો થઈ જશે.

મિત્રો ! આપનું બાળક આપને તો કદેતું નથી, પરંતુ પોતાના મિત્રોને કદેતું ફરે છે કે હું ફિલ્મનો એકટર બનીશ. તે ઘરમાંથી પોતાની મમ્મીનાં આભૂષણો ચોરીને ભાગી જાય છે. દા સાદેબ! એ મુંબઈ ભાગી ગયો હતો. કેમ ગયો હતો એમ જયારે



ફિલ્મોમાં કામ કરીશ, ફિલ્મી એક્ટર બનીશ, પડશે. આ કુટુંબનો સિદ્ધાંત છે. જેના આધારે પરંતુ ત્યાં ફિલ્મવાળાઓએ એને ઘૂસવા પણ ન દીધો તો ભાગીને પાછો આવી ગયો. તેથી કઠું છું કે આપ બાળકોને સિનેમાથી બચાવી બતાવો. સાદેબ ! અમે તો રામાયણ વાંચીએ છીએ, અમે બાળકોને ગુરૂદીક્ષા અપાવીશું. આપ ગુરૂદીક્ષા અપાવીને બતાવો તો ખરા. જમાનાની હવાએ આપની દીકરીને શું બનાવી દીધી? આપ શરમને કારણે એ વિશે કશું કહેવા માગતા નથી.

#### જમાનાની દવા તો જુઓ

મિત્રો ! આપણે જમાનાની હવા સાથે જોડાયેલા છીએ, તેનાથી જુદા થઈ શકતા નથી. આપ કઠો છો કે અમે નવી દ્વનિયા વસાવી લઈશું. સાથીઓ ! કદાચ બસો-પાંચસો વર્ષ પઠેલાં એવો જમાનો હતો, પરંતુ હવે તેવી દુનિયા બનાવવી અને તેવું જીવન જીવવું શક્ય નથી. આજે દુનિયા આપની સાથે જોડાઈ છે તથા આપ દુનિયાં સાથે જોડાયેલા છો. આજની દુનિયામાં આપે કુટુંબના આધારે જીવવું પડશે. કુટુંબ જ એક સિદ્ધાંત છે, દળીમળીને રહેવું તથા વહેંચીને ખાવું. અરે ! અમે તો ભેગું કરીશું. ના,આપ પોતાના માટે ભેગું ન કરી શકો. આપ દળીમળીને કામ કરો તથા વહેંચીને ખાવ. અમે કમાઈએ છીએ તો અમે જમીન ખરીદીશું, મકાન બનાવીશું, પત્ની માટે આભૂષણો બનાવીશું, કપડાં ખરીદીશું. આપ એવું ભલે કરો, અમે આપને રસ્તો બતાવનાર કોણ છીએ, પરંતુ મિત્રો ! એનાથી આપની સમસ્યાઓ અને ગૂંચવણો વધશે જ, વધારે ગૂંચવાશે, ખતમ નદિ થાય. તેમનું સમાધાન નદિ થાય. એનું એક જ સમાધાન છે કે માણસે કુટુંબના રૂપમાં આજે નદિ તો કાલે, કાલે નદિ તો પરમ દિવસે, પરમ દિવસે નદિ તો આગામી દિવસોમાં રદેવું પડશે. આ સિવાય બીજું કોઈ સમાધાન નથી.

સાથીઓ ! કુટુંબનો એક સિદ્ધાંત છે. એમાં એવું નથી હોતું કે જેનામાં યોગ્યતા, પુરુષાર્થ અને પરાક્રમ વધારે હોય અને જે જેટલું વધુ કમાય છે તે તેટલું જ વધારે ખાશે. ના ભાઈ ! તે વધુ નદિ ભજન કરીએ છીએ, પ્રાણાયામ કરીએ છીએ. ખાય. તેણે બીજાને, કુટુંબને પણ ખવડાવવું બેટા, એનાથી શું થાય છે. સિદ્ધાંતને તો સમજતો

આપણો કુટુંબ-પરિવાર ચાલે છે તથા તેનો વિકાસ થાય છે. આગળ પણ આ જ કુટુંબનો આધાર દશે. આ પછીની દુનિયાનો અને આવનાર સમયનો આ એકમાત્ર સિદ્ધાંત દશે. આગામી દિવસોમાં જે નિયમ, કાયદાઓ અને મર્યાદાઓ બનશે, ધર્મ અને સંસ્કૃતિ બનશે તથા જે કોઈ આચારસંદિતા મનુષ્યને ચલાવવા અને આગળ વધારવા માટે બનશે तेन् वाभ हशे. 'પારિવારિકતા', 'કુટુંબ'.

પ્રાચીનકાળમાં એ માટે ઋષિઓએ એક સત્ર આપ્યું હતું, 'વસુદ્યેવ કુટુંબકમ્।' અર્થાત્ સંપૂર્ણ દુનિચાએ એક કુટુંબના રૂપમાં રહેવું જોઈએ. તેથી આપ વહેંચીને ખાઓ અને હળીમળીને રહો. જો આ વાત માણસ નદિ સમજે તો તેની એવી ધોલાઈ થશે કે हોશ ઠેકાણે આવી જશે. આપ આને અધ્યાત્મવાદી સામ્યવાદ કહેશો તો અમને કોઈ વાંધો નથી. પરંતુ અમે કઠીશું કે આપ કોઈ એવી ફોર્મ્યુલા બનાવો કે જેમાં માણસ ચેનથી રહે અને બીજાને ચેનથી રહેવા દે. પોતે ખાચ, પ્રગતિ કરે તથા બીજાને પણ ખાવા દે તથા પ્રગતિ કરવા દે. માણસ દસે તથા બીજાઓને પણ દસવા દે. તે પોતે ખીલે અને બીજાઓને પણ ખીલવા દે. માણસ જીવે અને બીજાઓને જીવવા દે. આ જ એ સિદ્ધાંત છે, જેને પારિવારિકતા કઠેવાય છે. એને સરળતાથી અપનાવી લુઈએ તો સારું છે, નદિ તો એવી જબરદસ્ત તાકાતો આવી રહી છે. જે આપને હળીમળીને રહેવા માટે અને વહેંચીને ખાવા માટે

મજબૂર કરશે. એ સિવાય બીજો કોઈ રસ્તો નથી. કેમ ભાઈ ! આપ અમીર બનશો ? ઠા સાઠેબ, અરે હળીમળીને ખાઓ ને ! ના સાહેબ, અમે કમાઈશું અને પોતે જ ખાઈશું. ચૂપ નાલાચક, આવું કરીશ તો તને દુનિયા મારી મારીને ઠેકાણે લાવી દેશે. મિત્રો ! આપ કમાવ જરૂ. પણ બીજા માટે પણ ખર્ચ કરો. ના સાહેબ ! અમે તો દીકરા માટે ખર્ચ કરીશું. ચૂપ બદમાશ. અરે સાહેબ ! અમે હનુમાન ચાલીસાનો પાઠ કરીએ છીએ,



નથી અને ભજન કરે છે, ધોખાબાજ. આ પૂજાપાઠ નથી. આપ બેકાર વાતો કરશો નહીં. આ સંસારમાં કરવા માટે ભગવાનને ખુશ આવ્યા નથી.

આ પૂજન શા કામનું ?

મિત્રો ! એકવાર અમે ભગવાનજીને પૂછ્યું કે દનિયાના લોકોનો તો એવો ખ્યાલ છે કે આપ ચઢાવનારાઓ પર અને આરતી ગ્રસાદ ઉતારનારાઓ પર ખુશ થઈ જાઓ છો તો આપનો શું ખ્યાલ છે ? આ શું મામલો છે ? ભગવાન ઉચ્ચ બને. જેમ જેમ આપ સાચા માણસ બનતા અમારા પર ખૂબ ગુસ્સે થઈ ગયા. ક્રોધિત થઈ ગયા. એમણે કહ્યું, ગુરૂજી ! આપ તો ભણેલા-ગણેલા છો અને તેમ છતાં આ પ્રકારની અસભ્યતા પસંદ કરો છો. શું અમે એટલા નિમ્ન અને હલકા હોઈ શકીએ છીએ કે આવા નાનકડા પૂજાપાઠથી મુક્તિ, ચમત્કાર બધું પ્રાપ્ત કરી શકો છો. અમે ખુશ થઈ જઈએ અને આશીર્વાદ આપી દઈએ ? ચેલાઓ એમ જ માને છે. તો પછી આપ આવા નથી, પરંતુ મનુષ્યના ચિંતન તથા ચરિત્ર સાથે ચેલાઓની ધોલાઈ કરો. જે અમારા ઉપર આવાં લાંછન લગાડે છે અને આવા નીચ સમજે છે. કે જેમ જેમ આપનું ચિંતન અને ચરિત્ર ઊંચે મિત્રો ! આપની પૂજા અને આપની ઉપાસના કોઈ મતલબ નથી. આ બધી પ્રક્રિયાઓનો દેત્ અને માણસનું વ્યક્તિત્વ ઉચ્ચ બને, શુદ્ધ બને.

સાથીઓ ! દેવતા ખૂબ વ્યસ્ત રહે છે, આપણા કરતાં પણ વધારે વ્યસ્ત રહે છે. ભગવાન પાસે બિનાવનાર હજામ છો, પંખીઓને મારનાર પારધી આપની ઢંગ વિનાની વાતો માટે સમય નથી. છો. આનાથી કામ ચાલશે નહિ. આપ દેવતાઓને નાની નાની કંપનીઓ સંભાળવામાં માણસનું પકડવા માગો છો. શું અધ્યાત્મ આવું હોઈ શકે ? કચૂમર નીકળી જાય છે, ત્યારે ભગવાન તો માછીમાર જેવું અધ્યાત્મ, પારધી જેવું અધ્યાત્મ આપને ખબર નથી કે અમારી પાસે કેટલું કામ છે. પણ દેવી-દેવતા અમારી ચુંગાલમાં આવ્યા નથી, અમારી પાસે બ્રહ્મવર્ચસૂનું કામ છે, અમારી પાસે અને અમારી મનોકામના પૂર્ણ થઈ નથી. આ રીતે લેખનનું કામ છે, અમારી પાસે મિશનનું કામ છે. કેમ ચાલશે ? ચૂપ રદે બદમાશ, મોટો આવ્યો છે અમારી પાસે એટલું કામ છે કે અમારી પાસે ફાલતુ ભિક્ત બનવા. સપનાં જોશો નદિ, વાસ્તવિકતા કામો માટે સમય નથી. ઈન્દિરા ગાંધીને જઈને જાણો અને પોતાની વિચારવાની રીત તથા કામ પૂછો, તેમનો સેક્રેટરી આપને ડંડા મારીને ભગાડી કરવાની રીત સુધારો. આપ અસભ્યતાની પૂજા દેશે. ગુરુજી ! અમે તો આપને માળા પહેરાવીશું, બિંધ કરો. આપે પૂજાના નામે તો ઊલટાની જંજાળ ચરણ ધોઈશું. જૂકો, અમારો સમય બરબાદ કરે ફેલાવી દીધી છે. એનાથી આપને કોઈ લાભ છે. ભગવાન કરતાં ઓછો સમય કોઈની પાસે થવાનો નથી.

બનાવવામાં જિટલી પણ મહત્ત્વની શક્તિઓ છે, તેમની પાસે સમય હોતો નથી. તેઓ સંપૂર્ણ સમય વ્યસ્ત રઠે છે.

મિત્રો ! પૂજાપાઠનો એક જ અર્થ છે, એ એકવાર સાંભળો કે નવ્વાણું વખત સાંભળો. એનું તથ્ય એક જ છે કે માણસની વિચારવાની રીત માણસ જેવી થઈ જાય એટલે કે તેનું વ્યક્તિત્વ જ્ઞાત છો વુમ વુમ આત બગતાથથી થઢાર પઠોંચતા જાવ છો. તે સમયે આપ ભગવાનના સાંનિધ્યનો લાભ તથા ભગવાનની રિદ્ધિ અને સિદ્ધિઓનો લાભ પ્રાપ્ત કરી શકો છો. સ્વર્ગ, આપને એ જ કદેવા માગીએ છીએ કે સંપૂર્ણ ભગવાનજી ! અમે તો માનતા નથી, પરંતુ અમારા અધ્યાત્મ મનુષ્યના પૂજાપાઠ સાથે સંબંધ ધરાવતું સંબંધ ધરાવે છે. આપને એની જાણ હોવી જોઈએ ઊઠતાં જશે તેમ તેમ આપની અંદર સિદ્ધિઓ આપને મુબારક, પરંતુ અધ્યાત્મવાદને એની સાથે આવતી જશે. આ અધ્યાત્મ સુભાષચંદ્ર બોઝની અંદર આવ્યું હતું. નહેરુ અને પટેલની અંદર આવ્યું એક જ છે કે માણસનું ચરિત્ર, માણસનો વ્યવદાર દિતું. જેમનું ચિંતન અને ચરિત્ર મહાન બન્યું તેમની અંદર એ આવ્યું હતું.

સાથીઓ ! આપ તો દેવતાઓની હજામત આટલી મોટી સૃષ્ટિની વ્યવસ્થા સંભાળે છે. આજે છે તેવું ક્યારેય ન દતું. અરે સાદેબ ! કોઈ



#### નવયૂગ-સતયૂગ

દુનિયા જેમાં બધા લોકો ખુશીથી જીવન ગુજારશે, કૌટુંબિકતાની ભાવનાથી જ થશે. ખુશાલી, શાંતિ, સિદ્ધિ અને ચમત્કારનું જીવન જીવશે, તે ચુગ સતચુગ દશે, ધર્મચુગ દશે. આને તમે જે કોઈ નામ આપો, અમે નારાજ નદિ થઈએ, પરંતુ નવયુગનો આધાર એક દશે, કાયદો કર્યો છે. અમે જે સંગઠન બનાવ્યું છે તેનો આધાર એક દશે. નવયુગની સંસ્કૃતિ એક દશે. ત્યારે શું થશે ? કૌટુંબિકતાનું વાતાવરણ દશે. એ શું છે ? દરેક ઈમાનદાર માણસ તેનો બધો સમય, સંપત્તિ આપ અત્યારે જે પરિધિનો ઉપયોગ કરો છો તેનો ઉપયોગ મોટા વિસ્તારમાં કરવો પડશે. આપને આઠસો પચાસ રૂપિયા મળે છે તો આપ શું કરો છો ? અરે સાદેબ ! ખાવાપીવામાં અને પત્ની-બાળકોમાં ખર્ચાઈ જાય છે. નાનો ભાઈ નિશાળે રહેતા હતા, તે સમયે 'અખંડ જયોતિ ' પ્રકાશિત જાય છે, એમાં વપરાય છે. લગ્ન માટે થોડું દેવું થયું દુતું તે આપીએ છીએ. કેમ પોતાના માટે તો શબ્દનો ઉપયોગ કર્યો છે. જૂનાં લેટરપેડ પડ્યાં નથી વાપરતા ? ના સાહેબ ! આટલા પૈસા અમે દિશે એમાં એ જ છપાયું છે. જયારે ગાયત્રીનો એકલા માટે કેવી રીતે ખર્ચીશું ? અમારે અમારી બ્દેનને પણ પૈસા મોકલવા પડે છે.

કુટુંબ માટે લાગુ પાડી રહ્યા છો, તેને સંપૂર્ણ પરિવાર' બનાવી દીધો. સમાજ માટે લાગુ પાડવો પડશે. આપની પાસે ઘન છે, આપ સમૃદ્ધ વ્યક્તિ છો તેનું શ્રેય આપને આપ જોતાં નથી ? એને અમે સીંચ્યો છે, વધાર્થો મળશે, પરંતુ તેનો અર્થ એ નથી કે આપ પોતે છે. અમારો પરિવાર કઈ રીતે જોડાયેલો છે તે એકલા જ ખાઈ જાવ અને મોજમસ્તી કરો. જો આપ જોતા નથી ? માતાજી આપનાં માતાજી છે. આપ આવું કરો છો તો લોકો આપનું ગળું તેઓ જો આપનાં માતાજી છે તો અમે આપના દબાવીને ઊલટી કરાવી દેશે. અધ્યાત્મનો યુગ પિતાજી છીએ. આપે આ પરિવારમાં એવું જોયું આવશે તો આ રીતે આવશે. આપને બિનજરૂરી નિદિ દોય કે આ પરિવારમાં કોઈ નાનું છે અને વસ્તુઓ નદિ મળે. આપના પેટમાં જેટલી જગ્યા કોઈ મોટું છે. અમારે ત્યાં પરિવાર સિવાય અન્ય છે તેટલું જ ખાવ, શેષ વહેંચી દો. નદિ તો લોકો કોઈ જ વ્યવદાર કે સિદ્ધાંત નથી. આ સિવાય આપનું ગળું દબાવશે અને ઊલટી કરાવી દેશે. તો અમે કોઈ વસ્તુઓ પર વિશ્વાસ રાખતા નથી. ગુરુજી ! શું આવો જમાનો આવી રહ્યો છે ? દા બેટા, બિલકુલ આવી રહ્યો છે.

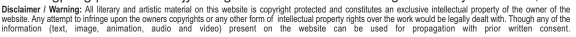
તો નહીં બદલાય. આપ પોતાની ઈચ્છા અને પરિવારની ચિંતાઓ દૂર થઈ જશે તો તેને છોડી મરજીને પોતાના ખિસ્સામાં રાખો. દુનિયાની દઈશું. તે સમયે હું લોહીનો ઘૂંટડો પી જાઉં છું સમસ્યાનું સમાધાન જે રીતે થવાનું છે તે રીતે જ અને આપને કશું કહેતો નથી. જયારે આપ એ કહો થશે. ઋષિઓએ જે સૂત્ર આપ્યું હતું તે અમે છો કે ગુરૂજી ! ઘરની જંજાળ છૂટી અને અમે ફરીથી આપીએ છીએ, 'વસુદ્વેવ કુટુંબકમ્'નું. આપના શરણમાં આવી ગયા તો અમને દસવું

એના આધારે જ દુનિયામાં પ્રેમ, રીત, સંબંધો મિત્રો ! હું એ કહેવા માગતો હતો કે આગામી અને વ્યવહાર એક થશે. એનો વિકાસ

આપણો પોતાનો ગાયત્રી પરિવાર 'પરિવાર' શબ્દ સાથે અમને ઘણો પ્રેમ છે. અમે જો વિશ્વાસ કર્યો છે તો તે પારિવારિકતા પર કૌટુંબિકતા છે. હું કુટુંબ પર વિશ્વાસ રાખું છું. પોતાના કુટુંબ તથા પરિવારના વિકાસ માટે ખર્ચે છે. અમે પણ ગાયત્રી પરિવારના નામથી જે પરિવાર બનાવ્યો છે તેના માટે ખર્ચીએ છીએ. જયારે મિશન નાનું દતું અને અમે તપોભૂમિમાં થતું હતું તો અમે 'અખંડ જયોતિ પરિવાર' પ્રચાર શરૂ કર્યો ત્યારે 'ગાયત્રી પરિવાર' બનાવી દીધો. તે પછી 'ચુગનિર્માણ પરિવાર' બનાવી સાથીઓ ! આજે આપ જે સિદ્ધાંત પોતાના દીધો. હવે પ્રજ્ઞા અભિયાન શરૂ કર્યું તો 'પ્રજ્ઞા

મિત્રો ! આ પરિવાર અમારા પ્રાણોનો અંશ છે.

સાથીઓ ! પરિવાર શબ્દ ઘણો મહાન છે. એની સાથે માનવીય સમસ્યાઓ અને વિશ્વની મિત્રો ! આપની ઈચ્છાથી આપને માટે દુનિયા સમસ્યાઓ જોડાયેલી છે. આપ કહો છો કે ઘર-





આવી જાય છે અને દું કદું છું કે જયારે અહીં ખૂબ વિશાળ વસ્તુ છે. આવીશ ત્યારે તારા પર મોટા પરિવારની જવાબદારી આવશે. અત્યારે તારા પરિવારમાં કેટલા લોકો છે. ગુરૂજી ! મા, પત્ની અને બે વિચારો છો, જાણો છો ? તેના સિદ્ધાંતો અને બાળકો છે. સારૂં ! તો પાંચનો પરિવાર છે. તું શું આદર્શોને પણ સમજો. ના સાદેબ ! અમે તો જપ એમ સમજે છે કે અહીં બાબાજી લોકો રહે છે, નકામા લોકો રહે છે તો તું નિશ્ચિત થઈને અહીં આવીશ. ના સાદેબ ! હં તો બધી રીતે ક્રી થઈને આવીશ અને અહીં આવીને માળા જપીશ. ગુરૂજી બેટા ! દેવતા એટલા ફાલતુ નથી કે આપ આપની 'સેવા કરીશ. ચલ હટ બદમાશ, એવો ડંડો મારીશ કે અકલ ઠેકાણે આવી જશે. પરિવાર મૂકીને આવવાનો છે. અરે ! અમારી પાસે આપનાથી કોસો દૂર છે. આપ એમને આ રીતે ભાગેડુઓ માટે કોઈ સ્થાન નથી.

મિત્રો ! જોધપુરના મહારાજ યુદ્ધમાં હારી ગયા. બધા સૈનિકો માર્ચા ગયા. રાજા સાદેબ કોઈ રીતે જાન બચાવીને આવી ગયા અને એમને બંધ દરવાજા પરથી અવાજ આવ્યો. રાણીએ કહ્યું, 'રાજા સાદેબ ! આપ એકલા કેવી રીતે આવી ગયા ? આપે સૈનિકોની સાથે આવવું જોઈતું હતું. બ્યૂગલ વગાડીને આવવું જોઈતું હતું.' દરવાજા ખોલવા જઈ રહેલા સિપાઈને રાણીએ કહ્યું કે રોકાઈ જા. તે મહેલ પર ચઢી ગયા અને કહ્યું, ''આપ રાજા ન હોઈ શકો, સેના ક્યાં ગઈ?'' એમણે કહ્યું કે સેના ખતમ થઈ ગઈ. રાણીએ કહ્યું, ''જોધપુરના મહારાજ આવા બેહ્દા ન હોઈ શકે. આપ અમારા પતિ ન હોઈ શકો. આપ ત્યાં જ જાઓ અને યુદ્ધ કરો. જો આપ માર્યા જશો તો પણ હું આપનું માથું લઈને પ્રેમ કરીશ. ભાગેડુને દું પ્રેમ નદિ કરું. આ રીતે જો આપ પણ ભાગેડુ બનીને આવી જશો. ઘર છોડીને આવી જશો તો આપના માટે શાંતિકુંજનો આ દરવાજો બંધ મળશે. અમે આપને ધૂસવા નદિ દઈએ. આપ કઠો છો કે અમે જવાબદારીઓમાંથી નિવૃત્ત થઈ જઈશું | ત્યારે આવીશું. શું નિવૃત્ત થઈ જશો ? શું આપના માથે સમાજની જવાબદારી નથી ? દેશની દિવતાની હજામત બનાવવા માટે અસ્તરો અને જવાબદારી નથી ? ના સાદેબ ! અત્યારે તો કાતર લઈને ફરો છો. આ બંધ કરો. દીકરીનું લગ્ન કરવાનું છે, એમાંથી નિવૃત્ત થઈ મિત્રો ! આગામી દિવસોમાં અધ્યાત્મનું નવું

અધ્યાત્મના મર્મને સમજો

શું આપ આધ્યાત્મિકતા વિશે પણ કંઈક કરીશું, પ્રાણાયામ કરીશું. તો અમને સિદ્ધિ મળશે. મોટા આવ્યા સિદ્ધિવાળા ? દેવતાઓનો સાક્ષાત્કાર કરીશું ? દેવતાઓનું દર્શન કરીશું ? બોલાવશો અને તેઓ આવી જશે. આપ શંકર ભગવાનને બોલાવવા માંગો છો ને ? તેઓ બોલાવી નદિ શકો. આપ સ્વામીજીને બોલાવો છો તો એમને કસ્ટ કલાસની ટિકિટ આપો છો કે નહીં ? આપ અમને બોલાવશો તો દાન-દક્ષિણા આપશો કે નહીં ? આપ પેટ્રોલનો ખર્ચ આપશો કે નહીં ? હા સાહેબ ! અમે આપીશું. સારું તો આ વાત પાકી છે. આપ શંકર ભગવાનને બોલાવવા માગો છો તો જરા એમને પેટ્રોલનો ખર્ચ આપો. આપ લક્ષ્મી-નારાયણને બોલાવવા માગો છો તો એમને પેટ્રોલનો ખર્ચ આપો. અમે એમને ફોન કરી દઈશું અને તેઓ આવી જશે. અરે સાઠેબ ! લક્ષ્મીનારાયણજી દસ હજાર કિલોમીટર દૂર છે. ચૂપ રહે, આખો દિવસ બકબક કરતો રહે છે કે દેવતાના દર્શન કરાવી આપો. અજ્ઞાની ક્યાંનો. પદેલાં આધ્યાત્મિકતાનો સિદ્ધાંત સમજો.

માણસ પોતાના ઉપર તો હાવી થઈ શકે છે. પરંતુ દેવતાઓ પર હાવી થઈ શકતો નથી અને તેમના પર હાવી થવાની જરૂર પણ નથી. દેવતાની સામે નાક ઘસવાની પણ જરૂર નથી. આપ પોતે જ પોતાનું નાક રગડો, પોતાને ચોગ્ય બનાવો. આપ પોતાને યોગ્ય બનાવવાનું શરૂ કરી દો અને પછી જુઓ આપને સિદ્ધિ મળે છે કે નદિ. આપ પોતાને બનાવવાનો પ્રયાસ કરતા નથી. આપ તો

જઈશ ત્યારે આવીશ. તે વખતે એવો તમાચો સ્વરૂપ સામે દશે. ત્યારે આપની આપના કુટુંબની પડશે કે ઠોશ ઠેકાણે આવી જશે. પારિવારિકતા દીકરી પ્રત્યે જે ભાવના છે તે જ ભાવના અને



વ્યવઘર સમાજની દીકરી પ્રત્યે રાખવાં પડશે. રિક્ત અને માંસમાંથી તેણે બાળકના રૂપમાં કૌટું બિકતામાં એ બધી વસ્તુઓ સામેલ છે. આજે આપની સમક્ષ મૂક્યું. તે અઢાર કલાક કામ કરતી આપનો નારી પ્રત્યે જે દષ્ટિકોણ છે તેને બદલવો રહે છે. એ ગરીબના ત્યાગનું આપે મૂલ્યાંકન કર્યું? પડશે. દીકરીઓ પ્રત્યે આપનો દષ્ટિકોણ કેવો તે કક્ત છ કલાકનો સમય સુવા માટે લે છે. હોય, મા-બાપ પ્રત્યે તથા સંસારમાં જેઓ એ બાકીના અઢાર કલાક આપના માટે ખપતી રહે છે. ઉંમરના છે, તેમના પ્રત્યે આપનો દબ્ટિકોણ કેવો સૂકી રોટલી અને ફાટેલાં કપડાં ઉપર તે નોકરની હોય ? તેનું સાચું મૂલ્યાંકન કરવું પડશે.

ઘરને તપોવન અને પરિવારને પ્રચોગશાળા બનાવો

ન જશો, તપોવન બનાવવા ન જશો. પોતાના ક્યારેય તેનું મૂલ્યાંકન કર્યું ? બદમાશો આપે તે ઘરને જ તપોવન બનાવો, તેને ઠીક કરો. અમે દિવીનું રૂપ જોયું નથી, પછી આપ કેવું અધ્યાત્મ આ સંદર્ભમાં ઢગલાબંધ પુસ્તકો લખ્યાં છે. તેમને ઇચ્છો છો ? વાંચો તથા પોતાના ઘરને સ્વર્ગ બનાવો. પરિવાર એક પ્રયોગશાળા છે. આપ પોતાના માતાપિતાનું દૂધમાં પરિવર્તિત કરીને પીવડાવ્યું તે આપને ઝાણ ચૂકવો. આપ તો ફક્ત પોતાનાં પત્ની- શીખવાડનાર માસ્તરના રૂપમાં શું નથી મળી ? બાળકોની જ સંભાળ રાખો છો. ડોસીને દમની પોતે ભીનામાં સૂતી રહી અને એ રીતે આપનું બીમારી છે, તેનો ઈલાજ કરાવો અને ઉપકારનો નિર્માણ કરી દીધું. દજી આપ અધ્યાત્મને સમજયા બદલો વાળો તથા આપની ઉપર જેમનો પણ નથી. આપ ગુફામાં જશો? જંગલમાં જશો? ઉપકાર છે તેને ચૂકવો. જો આપ પોતાના આશ્રમમાં જશો? અમે કઠીએ છીએ કે જ્યાં માતાપિતાનું ઋણ નદિ ચૂકવો તો કાલે આપનાં આપની મા રદે છે, બાપ રદે છે, પત્ની, બાળકો, બાળકો આપની કદર કેવી રીતે કરશે ? મિત્રો ! અને ભાઈબદેન રદે છે એથી મોટો આશ્રમ ક્યાં આનાથી સારી પ્રયોગશાળા ક્યાંય નથી. આપની છે. અમે સંયમ શીખવાડવા માટે આપને ક્યાં લઈ અંદર જે શ્રેષ્ઠ ગૂણો છે, તેને આપ ક્યાંથી જઈશું. આપ આ સંચમ પોતાની બદેન અને દીકરી શીખશો અને પારખશો ? ક્યો યોગાભ્યાસ કરશો? પાસેથી શીખો ને. તેઓ આપને શીખવાડે છે કે પરિવાર જેવી લેબોરેટરી સંસારમાં ક્યાંય નથી. શું આપની આંખોમાં શેતાની આવવી ન જોઈએ. એનું આપ પોતાની ધર્મપત્ની પાસેથી શીખતા નથી કે વ્યાવદારિક શિક્ષણ અધ્યાત્મ આપવા માટે તેણે કેટલો મોટો આદર્શ ઉપસ્થિત કર્યો છે, જે આપની બદેન, દીકરી એક ઉત્તમ અધ્યાપિકા દોઈ આપ કરી શકતા નથી. તેના આત્મસમર્પણના શકે છે. આપને સંચમ શીખવાડવા માટે એથી સિદ્ધાંતને આપ નદિ સ્વીકારો ? તે પોતાનાં મોટી અધ્યાપિકા અમે ક્યાંથી લાવીશું. આપે આ ભાઈ-બહેન, મા-બાપને છોડીને આપના ઘેર અધ્યાત્મ શીખવા-સમજવા માટે ક્યારેય પ્રયાસ આવી. તેણે પોતાની યુવાની, પોતાનું સ્વાસ્થ્ય, ક્રિયો નથી, પછી કર્યો મહાત્મા, સંત અને યોગી પોતાનો પુરુષાર્થ, આભૂષણો, પૈસા બધું જ આપને અર્પિત કરી દીધું હતું. જયારે આપના પર દીકરા-દીકરીઓ, બહેન, ભાઈ જુદી જુદી રીતે દેવું થઈ ગયું હતું ત્યારે તેણે પોતાનાં આભૂષણો શીખ આપતા રહે છે, જે આપને વ્યાવદારિક આપના દાથમાં મૂકી દીધાં દતાં.

શું શું નથી કર્યું ? તેને આપ સમજતા નથી. આ લેબોરેટરી અધ્યાત્મનું સંપૂર્ણ પ્રશિક્ષણ ચોકીદારની જેમ અને નોકરની જેમ કામ કર્યું. આપવામાં સક્ષમ છે. આપે તેને સમજવું જોઈએ. જયારે આપને બાળકોની જરૂર હતી ત્યારે પોતાના 📔 ગુરૂજી ! આપ પરિવારથી જુદા થઈ શકો છો ?

જેમ આપના માટે કામો કરતી રહી. તેણે આપની પાસે ક્યારેય પગાર માગ્યો નથી. કોઈ બોનસ જો આપને અધ્યાત્મ શીખવું હોય તો જંગલોમાં માગ્યું નથી. ગ્રેચ્યુઈટી માગી નથી શં આપે

મિત્રો ! જેણે પોતાના કાળજાનું લોહી સફેદ આપના માટે લાવું. આપની માતા, બાપ, પત્ની, અધ્યાત્મ બતાવે છે. આનાથી મોટું પ્રશિક્ષણ અમે મિત્રો ! આપની ખુશાલી માટે આપની પત્નીએ આપની પાસે ક્યાંથી લઈ આવીએ ? આપના માટે



એ પરિવાર જેને આપ વંશ કઠો છો તેની સાથે અમારા પરિવારમાં ઘણા સભ્યો છે. બેટા ! એને અમને અમારો એટલો સંબંધ નથી જેટલો આ ઘર નહીં, કેદખાનું કહો. એને ઘેટાઓનો વાડો 'ગાયત્રી પરિવાર', 'પ્રજ્ઞા પરિવાર', 'યુગ કઠો. એક જ દરમાંથી કેટલા ઉદરો નીકળે છે ? નિર્માણ પરિવાર' સાથે છે. અમે આપના આપે ઘેટાંનું ટોળું જોયું દર્શ, એક જ જગ્યામાંથી પરિવારને વધારવા માટે કઠીએ છીએ, વંશ કિટલાં ઘેટાં નીકળે છે. આપે કેદખાનું જોયું છે ? વધારવા માટે કઠેતા નથી. આપે આ વંશને ખૂબ આપે ભઠિયારોની સરાય જોઈ છે ? આપે કુટુંબની વધારવો જોઈએ નહિ. આપના નાના ભાઈઓ છે, ખુશી માણી છે ? આપે તો ભઠિયારોની ખુશી ભત્રીજાઓ છે. તેમને યોગ્ય બનાવી દો. આપ આ માણી છે. તેમની પાસે મુસાફરો છે. તેઓ એમને કેમ કરતા નથી ? આપને સંતાન નથી તો શું થયું, ભાઈનાં તો છે. આપ તેમનું પાલન કેમ સૂવાની વ્યવસ્થા કરી આપે છે. આપનું કુટુંબ કરતા નથી ? આપનો વંશ ડૂબે છે તો ભલે ડૂબે, આવા વંશથી શું ફાયદો ? પોતાની પત્નીના ધર્મશાળામાં રહો છો, ભઠિયારખાનામાં રહો છો, પેટમાંથી નીકળેલ બાળકને જ પોતાનું બાળક સમજે છે તથા બાકીનાં બાળકોને બકરીનાં બચ્ચાં સમજે છે. એવા સ્વાર્થી માણસને હું બેઠ્દો, બદમાશ અને નાલાચક કદું છું.

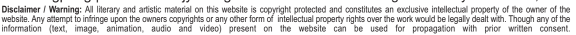
આજે જનસંખ્યા વધતી જાય છે. લોકો માખી, મચ્છરો, અને સુવરોની જેમ વંશ વધારતા જાય છે. એમને માટે અન્ન, વસ્ત્ર અને રદેઠાણની સમસ્યા વધી રહી છે. આવા લોકોને એ વાતની પણ ખબર નથી કે બાળકો રમશે ક્યાં ? આપ તો કક્ત વંશની પાછળ પડી ગયા છો. આપ એ સમજવા માગતા નથી કે આપનાં બાળકો જ કકત આપનાં બાળકો નથી, પરંતુ બદેનનાં બાળકો અને ભાઈનાં બાળકો પણ આપનાં બાળકો છે. તેમનું પાલનપોષણ કરો. આપ એકલા તો રઠી શકતા નથી. ક્યાંક ને ક્યાંક તો રદેશો જ, પછી તે કેદખાનું જ કેમ ન દોચ, આપ ઘર વસાવીને રદેશો. આપને અહીં આવવું દોચ તો આપની જવાબદારીઓ પૂરી કરીને આવો. અમારા કૌટુંબિકતાના સિદ્ધાંતો જુદા છે. અમે હળીમળીને ખાઈએ છીએ, મળીને રહીએ છીએ અને સાથે મળીને ભોજન કરીએ છીએ. આ છે અમારો કૌટુંબિકતાનો સિદ્ધાંત. આ કૌટુંબિકતા જ અમારા પરિવારની સમસ્યા, કુટુંબની સમસ્યા, સમાજની સમસ્યા અને રાષ્ટ્રની સમસ્યા હલ કરે છે.

સાચા અર્થોમાં કુટુંબ

બેટા ! અમે પરિવારથી ક્યારેય જુદા થયા નથી. છે ? ગુરૂજી ! અમારું જીદ્ધબ બદુ વિશાળ છે. ભોજન બનાવીને ખવડાવે છે. ખાટલો બિછાવીને પણ આવું જ એક ભઠિયારખાનું છે. આપ જ્યાં નથી ત્યાગ કે નથી સેવા, ફક્ત એક જ વસ્તુ છે છેતરપિંડી. આજે પત્ની પતિની નથી, પતિ પત્નીનો નથી, ભાઈ ભાઈનો નથી, ફક્ત શતરંજની વિસાત સર્વત્ર બિછાવેલી છે. કોણ કોને માત કરશે કઠી શકાત નથી. ધોડો દાથીને માત કરશે. ઊંટ ઘોડાને માત કરશે કે પ્યાદો બાદશાહને માત કરશે. બધી જગ્યાએ શતંરજની ચાલ બિછાવેલી છે. શું કુટુંબ આવું **દોય છે ? આવા કુટુંબને ધિક્કાર છે, જે કોઈને** જોવા જ માગતું નથી, જયાં કેવળ પોતાનો જ સ્વાર્થ બધાને દેખાય છે.

કુટુંબ કેવાં હોય છે ? એ જ બતાવવા માટે અમે આપને બોલાવ્યા છે. અમે ઈચ્છીએ છીએ કે સંપૂર્ણ સમાજ બને તો એ કુટુંબના આધારે બને, પારિવારિકતાના આધારે બને. કોઈ પણ કાયદો બને, નીતિ બને કે મર્યાદા બને, પછી તે સામાજિક હોય કે રાજનૈતિક, તેનો આધાર આ પારિવારિકતા જ હોય. જો આધ્યાત્મિક, નૈતિક અને સામાજિક કાયદો બને તો તે પણ આ જ આધાર પર બને. પ્રાચીનકાળમાં આ આધારે જ સમાજ બનાવવામાં આવતો હતો. આ આધારે જ અમે આ પારિવારિક સત્રનું આયોજન કર્યું છે. તે અમને પ્રાણથી પણ પ્યાર છે. આપને વ્યક્તિગત સ્વાર્થ પ્યારો છે તે. ચાલો આપ એ દ્વારા જ સાથીઓ ! આપનું કુટુંબ ક્યાં છે ? કેટલું મોટું પોતાનું શારીરિક સ્વાસ્થ્ય મજબૂત બનાવવા

Yug Shakti Gayatri - March, 2002





માગો છો ને ? આપ મનમાં શાંતિ ઈચ્છો છો ને ? કુટુંબ કેવું નાલાયક બની ગયું છે. જ્યાં સુધી આપ કમાતા રહેશો, વ્યાપાર કરશો ત્યાં સુધી આપના કુટુંબના લોકો આપની વાતો સહન કરતા રહેશે, પરંતુ જેવા આપ નોકરી છોડશો, રિટાયર્ડ થશો કે ઘરમાં અને કુટુંબમાં આપની કોઈ ઈજજત નદિ થાય. આપને કોઈ એક ગ્લાસ પાણી આપનાર નદિ રદે, કારણ કે આપે તેને સંસ્કારવાન બનાવ્યું નથી. સાદાઈનું જીવન શીખવાડ્યું નથી. પ્રેમ અને ત્યાગ બતાવ્યો નથી. આપે મૂક દર્શક બનીને પોતાનું તથા પરિવારનું કચૂંબર કાઢી નાખ્યું છે.

મિત્રો ! આવી સ્થિતિમાં આપ કમજોર થઈ જશો, આપ જયારે અવકાશ પ્રાપ્ત કરી લેશો ત્યારે આપની દુકાન પણ નથી, કેમ કે તે તો દીકરાની છે. આપે તેને સોંપી દીધી છે. તે વખતે આપ જોઈ લેશો કે આપના એ કુસંસ્કારી છોકરાઓ આપની સાથે કેવો વ્યવદાર કરશે. તેમની ખરાબ ટેવો અને વ્યવહાર આપને જલદી મોતની નીંદરમાં સુવડાવી દેશે. આપે તો એમને કશું શીખવાડ્યું જ નહીં, સંસ્કાર આપવાથી બચતા રહ્યા છો. સંસ્કારના નામે આપે ફક્ત આપનાં બાળકો, દીકરી અને પત્નીની વાતો માની. તેમના પર દબાણ કર્યું नहीं, त्याग शीजवाडयो नहीं. हवे डेम रडो छो ? કેમ પરેશાન થાવ છો ? મિત્રો ! યાદ રાખો, આપ જયારે કમજોર થઈ જશો ત્યારે આપની આવી જ હાલત થશે. આપે જે કુટુંબ માટે ઈમાનદારી કે બેઈમાની કરીને તેને આટલું વધાર્યું છે, જેને માટે આપે યોગ્ય કે અયોગ્ય રીતે વિકાસ કરવાનો પ્રયાસ કર્યો છે તે આપ કમજોર થશો ત્યારે શું કરશે તે જોજો. આપે આવતીકાલ જોઈ છે ? આપે સમયને જોયો છે? આપ ફક્ત પોતાની પત્ની અને બાળકોને જોતા રહ્યા અને એમણે દવે આપના શા હાલ કરી નાખ્યા છે ? આપે એમને કુસંસ્કારી બનાવ્યા છે તો જુઓ તેઓ પોતે જ દુઃખી થશે, આપને દુઃખી કરશે તથા પોતાનાં પરિવારજનોને અને પત્ની-બાળકોને દુઃખી કરશે. (ઉત્તરાઈ આવતા અંકે )

આપની સાથે જેઓ રઠે છે તેમની સાથે આત્મીયતા અને પ્રેમ ઈચ્છો છો ને ? આપ જે પૈસા કમાઓ છો તેમાં કરકસર કરીને બચત કરવા માગો છો ને ? તો અમે આપને એક વાત કહેવા માગીએ છીએ કે કુટુંબને જુદી રીતે જુઓ. તેના પર નવેસરથી ધ્યાન આપવાનું અને વિચારવાનું શ૩ કરી દો.

મિત્રો ! આપના ખ્યાલમાં કુટુંબનો અર્થ આપના ખાનદાનવાળાઓ સાથે છે. તેમને વધુ ને વધુ ખુશ કેવી રીતે રાખી શકાય ? ઉત્કૃષ્ટ કેવી રીતે બનાવી શકાય ? આજે આપ જયારે મદિને બારસો રૂપિયા કમાઓ છો તો પોતાની દીકરીને ખુશ રાખવા માટે એવાં વસ્ત્રો બનાવવા માગો છો, તેની એવી કટિંગ કરવા માગો છો કે જયારે તે સ્કૂલમાં કે કોલેજમાં જાય ત્યારે ત્યાં બધી છોકરીઓ તેને જુએ અને છોકરાઓ પણ તેને જુએ. લોકો એમ કઠે છે કે સાઠેબની દીકરી આવી છે. અત્યારે આપ નાની સરખી ખુશી માટે છોકરાઓ અને છોકરીઓને જે છૂટ આપી રહ્યા છો. તેની સજાવટ માટે, પ્રસન્નતા માટે આપ જે કરી રહ્યા છો તે એક દિવસ આપના માટે મુસીબત થઈને આવશે. આપ તબાદ થઈ જશો. એવી ખુશાલી આપને ક્યાંયના નદિ રાખે. આપની દીકરી મરશે અને તેને ગુંડાઓ છેડશે. તે વારંવાર અરીસામાં જુએ છે ,કાજળ લગાડે છે, તો જોઈ લેજો જયારે તે સાસરિયે જશે અને તેનાં લગ્ન થશે ત્યારે તેના પર કેવી આકત આવશે.

ફેશનબાજીને પ્રોત્સાહન આપીને શું આપ દીકરીને મારી નાખવા માગો છો ? તેના માટે ડ્રેસ બનાવીને અને ફેશન વધારીને શું કરશો ? તેને દિપ્પી બનાવશો, સિનેમાની દિરોઈન બનાવશો, શું કરશો આપ તેનું ? અક્કલ વિનાના બેદ્દાપણાથી આપ પોતાના કુટુંબને કૂવામાં ધકેલી રહ્યા છો. આપ કઠો છો કે સમાજમાં મારા દીકરા-દીકરીની ઈજર્જત થાય છે. આપ આ ભઠિયારખાનાને સમાજ કઠો છો. ઘેટાંઓને આપ સમાજ કઠો છો. આપ સમજતા નથી કે આજનું

Yug Shakti Gayatri - March, 2002

(39



ગત અંકમાં દિવ્યકર્મી સાઘકોની ચર્ચાને વિશેષ રૂપે આ અઘ્યાયના ચોવીસમા શ્લોકની વિસ્તૃત વ્યાખ્યાની સાથે પ્રસ્તુત કરવામાં આવેલ. કર્મોને યજ્ઞમય કેવી રીતે બનાવી શકાય, તેની વ્યાખ્યા, આ શ્લોકમાં-જે શ્રીમદ્ભગવત્ગીતાનો એક સુપ્રસિદ્ધ શ્લોક છે તથા પ્રત્યેક ભારતીય ઘરમાં દરરોજ ભોજન પહેલાં પ્રભુસ્મરણ રૂપે ઉચ્ચારવામાં આવે છે. બ્રહ્માર્પણ-બ્રહ્મકર્મના માધ્યમથી કરવામાં આવેલ છે. ફરીથી તે શ્લોકને ઉદ્દ્યૂત કરીને પાઠકોને યાદ અપાવીએ છીએ -

બ્રહ્માર્પણં બ્રહ્મ દવિર્બ્રહ્માગ્નો બ્રહ્મણા દુતમ્ ।

બ્રહ્મેવ તેન ગંતવ્યં બ્રહ્મકર્મસમાધિના ॥

''બ્રહ્મરૂપી અગ્નિમાં બ્રહ્મરૂપી કર્મ દ્વારા આદુતિ આપનારી ક્રિયા પણ બ્રહ્મ જ છે, કેમકે તેમાં અર્પણ અર્થાત્ સુવા આદિ પણ બ્રહ્મ છે અને દવન કરવાનાં દ્રવ્યો પણ બ્રહ્મ જ છે. આ રીતે કર્મમાં બ્રહ્મદર્શન કરવાથી બ્રહ્મની જ પ્રાપ્તિ થાય છે.''

મૂળ વાત છે કર્મમાં બ્રહ્મનું દર્શન કરવાથી બ્રહ્મની જ પ્રાપ્તિ. કર્મચોગની સિદ્ધિ 'દ્વેત'નો ભાવ મિટાવી દેવાથી જ થાય છે. તત્ત્વદષ્ટિ એવી વિકસિત કરવી જોઈએ કે બધું જ બ્રહ્મકર્મ જ છે. રામકૃષ્ણ લીલા પ્રસંગના માધ્યમ દ્વારા સ્વામી શારદાનંદજીના, વિજ્ઞાનાનંદજીના પ્રસંગો પણ આજ સંદર્ભમાં ઉદ્ધૃત કરવામાં આવ્યા હતા. ત્રણ પ્રકારની સમાધિઓની સાથે બ્રહ્મકર્મ સમાધિની ચર્ચા પણ વિસ્તારપૂર્વક કરવામાં આવી હતી. હરક્ષણ - જે આપણા કર્મની હોય - ભક્તિમય હો, પરમાત્મામય હો, ચજ્ઞભાવે હો. હકીકતમાં દિવ્યકર્મીને બંધનમુક્તિ બ્રહ્મથી યુક્ત થઈને જ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવની 'અખંડ જયોતિ'ના બે સંદર્ભોના માધ્યમથી આ જ ભાવનું સમર્થન કરવામાં આવ્યું હતું. હવે પછીની આગળની ચર્ચા આ અંકમાં -

| ଥିଆ୍ରାରୁ ଅହାର୍ଥାରୁ                                       | બ્રહ્મ એવ પુરુષઃ ! જેવાં વેદાંતનાં મહાવાક્યો દ્વારા આ |
|----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ યજ્ઞના અગ્નિને ભૌતિક અગ્નિ               | જ જ્ઞાનની ધોષણા ઋષિવર્યો કરતા રહ્યા છે. આ જ્ઞાન       |
| નથી માનતા, પરંતુ તે બ્રહ્માગ્નિ છે. બ્રહ્મ તરફ જનારી     | સમગ્ર એકત્વનું જ્ઞાન છે. જે વિશ્વશક્તિમાં પોતાના      |
| ઊર્જા છે. ચજ્ઞપુરોદિત રૂપે અંતરમાં વિરાજમાન તે દિવ્ય     | કર્મની આઠુતિ આપવામાં આવે છે તે સ્વચં ભગવાન છે,        |
| શક્તિ છે, જેમાં આઠુતિ આપવામાં આવે છે. જે પ્રકારે         | આદુતિની ઉત્સર્ગ કરાયેલી શક્તિ પણ ભગવાન છે, જે         |
| વેદોની ભાષા રૂપકોની ભાષા છે, તે જ રીતે ગીતારૂપી          | વસ્તુની આદુતિ આપવામાં આવે છે તે પણ ભગવાનનું           |
| ઉપનિષદામૃતની ભાષા પણ આ જ પ્રકારની છે.                    | જ કોઈ રૂપ છે. હોતા પણ વાસ્તવમાં મનુષ્યની અંદરનો       |
| ભગવાનના શબ્દોમાં અગ્નિ આત્મસંચમરૂપે પણ                   | સ્વયં ભગવાન જ છે. ક્રિયા, કર્મ, યજ્ઞ બધી ગતિશીલ       |
| ઠોઈ શકે છે અથવા આત્માર્પણરૂપી ચજ્ઞની અગ્નિશિખા           | ભગવત્ સત્તા છે. જે સાધકને, લોકસેવકને એ જ્ઞાન હોય      |
| પણ. યજ્ઞનું આ વિસ્તૃત વિવરણ જ યજ્ઞની એક એવી              | છે તેને માટે કર્મ કદી બંધનનું કારણ નથી બની શકતાં.     |
| વિશાળ અને વ્યાપક વ્યાખ્યા સુધી આપણને દોરી જાય            | તેનું કોઈ પણ કર્મ પોતાના વ્યક્તિગત અહંયુક્ત નથી       |
| છે, જેમાં સ્પષ્ટ રીતે એ ઘોષણા કરવામાં આવી છે કે          | ຄ້ຍ ຈາຣດູ່.                                           |
| યज्ञनी डिया, यज्ञनो अग्नि, यज्ञनो हपि, यज्ञनो            | પરમસત્તા દ્વારા સંચાલિત આ જગતમાં કર્મે કરવાનું        |
| ઠોતા, યજ્ઞનો ભોક્તા, યજ્ઞનું ધ્યેય, યજ્ઞનો ઉદ્દેશ        | લક્ષ્ય જીવના લક્ષ્ય જેવું દોવું જોઈએ. ભગવાન સાથે      |
| બધું જ તે - બ્રહ્મ જ છે. (ચોવીસમા શ્લોકનો ભાવાર્થ)       | એકાકાર થઈને, ભગવાનની સ્થિતિ અને ચેતનાના               |
| આ શ્લોકના માધ્યમથી આપણને જે જ્ઞાન મળે છે                 | જ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરવું, પોતાનો તેના પર અધિકાર          |
| તેનાથી યુક્ત થતાં મુક્ત પુ <b>રુષ આ કર્મ કરી શકે</b> છે. | સ્થાપિત કરવો. જે આ તત્વજ્ઞાનને જાણી લે છે, આ જ        |

સોડદં, સર્વ ખલ્વિદં બ્રહ્મ, સચિદાનંદોડદમ, ચૈતન્ય ભાવમાં સદાય વિરાજમાન દોય છે, તે મુક્ત

Yug Shakti Gayatri - March, 2002



&્રવ્યયજ્ઞાસ્તપોયજ્ઞા યોગયજ્ઞાસ્તથાપરે । સ્વાધ્યાયજ્ઞાનયજ્ઞાશ્ય યતયઃ સંશિતવ્રતાः ॥

''કેટલાક પુરુષો ક્રવ્ય સંબંધી યજ્ઞ કરનારાઓ છે, કેટલાય તપસ્યારૂપ યજ્ઞ કરનાર છે તથા બીજા કેટલાય યોગરૂપ યજ્ઞ કરનાર છે, કેટલાય અહિંસા વગેરે તીશ્ણ વ્રતોથી ચુક્ત સાધકો સ્વાધ્યાયરૂપી જ્ઞાનચજ્ઞ કરનારાઓ છે.''

थे समाथमां थोठांड लोडो सुजसगवडो लोगपता होय जने जील जघाने जलापगुरुत छपन छपपुं पडे ते समाथमां पोताना स्पार्थमां रच्यापग्या रहेनार जने जीलनी िपेक्षा डरनार पश परोक्ष रीते दंडने पात्र गशाय छे.

न्ययोर्डना प्रसिद्ध मेयर तो गार्डिया न्यायाधीश पश हता. એमनी ड्येरीमां એક એવા ગુનેગારને હાજર કરવામાં आप्यो डे शेने रोटती योरपाना गुना માટે પકડવામાં આવ્યો હતો. પૂછતાં પેલા मुनेगारे ९ शाट्युं डे मारा परिवारना गुभरान माटे जीले डोर्ड आसे न टेजाता में रोटली चोरपानो ६पाय जलमाप्यो. डायटा मु९ज ज्यायाधीशे तेने टस डोलरनो ढंड डर्थो, परंतु એ रडम पसुल थपानी डोई आशा न हती. तेथी डचेरीमां हाथर रहेता तोडोने એमणे पथास-पथास सेन्टनो एंड એटला माहे डर्यो डे पोताना देशमां आटती गरीजी डेलायेली होपा छतां तेओ भोषशोजमां रहेता हता. आ सीते इस ८ डोसर लेगा थया. એमां पोताना तरइथी जे ठोसर छमेरीने तो गार्डियाએ इंसतामां तज्यूं-''आट सी जधी गरीजी अने जे डारी होवाना डारेशे आ नगरना मेयरने पश દંડ થવો બેઇએ.''

બની જાય છે, પરંતુ ભગવાન કહે છે કે સંભવ છે કે બધા યોગીઓ આ જ્ઞાન સુધી પહોંચી ન શકે. તેથી તે આગળના (૨૫મા શ્લોક) શ્લોકમાં કહે છે

हैवमेवापरे यज्ञं योगिनः पर्युपासते ।

બ્રહ્માગ્નાવપરે ચજ્ઞં યજ્ઞેનેવોપજુદ્વતિ ॥ ''અન્ય યોગીજન દેવતાઓના પૂજનરૂપ ચજ્ઞનું જ અનુષ્ઠાન કર્યા કરે છે અને બીજા અન્ય યોગીજનો પરબ્રહ્મ પરમાત્મારૂપી અગ્નિમાં અભેદ દર્શનરૂપ ચજ્ઞ ક્ષારાજ આત્મરૂપ ચજ્ઞની દવનક્રિયા કર્યા કરે છે.''

બાર ભિન્ન પ્રકારના યજ્ઞો

અહીં જે આત્મરૂપ ચજ્ઞની વાત કહેવામાં આવી છે, તેની પાછળ ગીતાકારનો આશય છે - ''પરમાત્મામાં જ્ઞાન દ્વારા એકત્વ ભાવે સ્થિત બનીને બ્રહ્મરૂપ અગ્નિમાં યજન કરવું'' આ શ્લોકમાં ભગવાન એમ કહે છે કે ઈન્દ્રાદિ દેવતાઓને ઉદ્દેશ વિશેષની સાથે અનુષ્ઠિત કરીને દેવચજ્ઞ કરવામાં આવે છે. બ્રહ્માગ્નિમાં છવાત્માની આદુતિ દેવાની ક્રિયાને જ્ઞાનચજ્ઞ કહે છે. બ્રહ્મરૂપી અગ્નિમાં છવાત્માની આદુતિ આપીને છવાત્મા અને પરમાત્માના એકત્વની ભાવનાથી હોમ સંપાદિત કરવો શ્રેષ્ઠતમ ચજ્ઞ પ્રક્રિયા છે. ચજ્ઞ શબ્દને ગીતાકારે પરંપરાગત રૂઢ અર્થોમાંથી મુક્ત કરીને વિસ્તૃત વિશાળ અર્થમાં પ્રયોજયો છે. આજ તથ્યને આપણે ૨૬ થી ૩૧મા શ્લોક સુધી જોઈએ છીએ. ભગવાન અર્દી બાર વિભિન્ન પ્રકારના ચજ્ઞોનું વર્ણન કરે છે અને તેનો મર્મ સમજાવે છે.

શ્રોત્રાદીનીન્દ્રિયાણ્યન્યે સંયમાગ્નિષુ જુદ્ધતિ । શબ્દાદીન્વિષયાનન્ય ઈન્દ્રિયાગ્નિષુ જુદ્ધતિ ॥ અન્ય યોગીજનો શ્રોત્ર (કાન) આદિ સમસ્ત ઈન્દ્રિયોને સંયમરૂપી અગ્નિમાં હવન કર્યા કરે છે, અને બીજા યોગીજનો શબ્દાદિ સમસ્ત વિષયોને ઈન્દ્રિયરૂપી અગ્નિમાં હવન કરે છે.

સર્વાણીન્દ્રિયકર્માણિ પ્રાણકર્માણિ ચાપરે । આત્મસંચમયોગાગ્નો જુહૃતિ જ્ઞાનદીપિતે ॥

''અન્ય યોગીજન ઈન્દ્રિયોની સંપૂર્ણ ક્રિયાઓ અને પ્રાણોની સમસ્ત ક્રિયાઓને જ્ઞાન વડે પ્રકાશિત, આત્મસંયમરૂપ અગ્નિમાં હોમી દે છે. અર્થાત્ સચ્ચિદાનંદધન પરમાત્મા સિવાય અન્ય કોઈનું પણ ચિંતન ન કરવું એ જ આ બધી ક્રિયાઓનો હવન કરવા બરાબર છે.''



અગ્નિમાં દવન (૪) ઈન્દ્રિયાગ્નિમાં વિષયોનો દવન (૫) સમસ્ત ઈન્દ્રિયકર્મો - પ્રાણકર્મોના જ્ઞાનદીપ્ત આત્મસંચમયોગ રૂપી અગ્નિમાં દવન (૬) દ્રવ્યચજ્ઞ (૭) તપોયજ્ઞ (૮) યોગયજ્ઞ (૯) સ્વાદયાયયજ્ઞ (૧૦) અપાનમાં પ્રાણવાયુનો યજન (૧૧) પ્રાણવાયુમાં અપાનવાયુનો યજન (૧૨) પ્રાણોનું પ્રાણોમાં યજન.

ઉદ્દેશ : અનંત સાથે તાદાત્મ્ય ઉપર્યુક્ત બધાનો ઉદ્દેશ એક જ છે - સાધકની શુદ્ધિ. પરમ લક્ષ્યની પ્રાપ્તિ માટેની તૈયારી. આ યજ્ઞોનું સ્વરૂપ સામાન્ય પાઠકોને સમજવામાં થોડી મુશ્કેલી પડી શકે તેમ છે. પરંતુ તેને થોડું સરળ બનાવવામાં આવે તો યજ્ઞોનો ગૂઢ અર્થ સારી રીતે સમજાઈ જશે. ભગવાન અહીં યજ્ઞોનું રહસ્ય સમજાવતાં કહે છે કે તેના પ્રકારો કોઈ પણ હોય, આપણે ત્રણ લક્ષ્ય માનીને ચજ્ઞ કરવા જોઈએ. પદેલું લક્ષ્ય ઊર્ધ્વગામિતા-આપણા વિચારો ઈશ્વરોન્મૂખ હોય, બીજું કલ્મષોનું-પાપીપ્રવૃત્તિઓનું પરિશોધન, અનીતિ-અશુદ્ધિઓનું નિવારણ અને ત્રીજું અનંત પ્રત્યે તાદાત્મ્યભાવનો વિકાસ. આપણા વિચાર ને ચિંતન દંમેશાં વિદ્યયાત્મક, ઉત્કૃષ્ટતાવાદી હોવા જોઈએ. લોકદિત માટે જીવન જીવવા માટે જે મહત્ત્વની આવશ્યકતા છે - અંતરની પવિત્રતા, તેને પ્રાપ્ત કરવી અને અનંત પ્રત્યે એટલી સમીપતા વિકસિત કરી લેવી કે બન્નેમાં કોઈ અંતર ન રહે. એક પાશ્વાત્ય લેખકે 'ઈન ટ્યુર્નીંગ વીથ ઈન્ફીનીટી' પુસ્તકમાં લખ્યું છે કે અનંતની સાથે એકાકાર બનવાનો દિન્દઓનો જે શ્રેષ્ઠતમ અભિગમ છે ચજ્ઞ -તેની સમકક્ષ કોઈપણ ધર્મ-સંપ્રદાયમાં કોઈ વિધિ-વિધાન નજરે પડતું નથી.

વિદ્વાન લેખક જે સ્વયં પ્રિસ્તી ધર્મ પ્રમાણે જીવન જીવતા હતા, તે નિત્ય ચજ્ઞ કરતા હતા અને બધાને તેનું મહત્ત્વ સમજાવતા હતા. ચજ્ઞ જયારે 'ઈંદમ્ ન મમ' ભાવથી કરવામાં આવે છે તો આપણાં કર્મો આપણાં ન બનીને અનંતનાં, પ્રભુનાં બની જાય છે અને 'અકર્મ' બની જાય છે. ચજ્ઞનો અર્થ માત્ર જયોત પ્રગટાવીને દ્રવ્યો આદિનો હવન નથી, પરંતુ ચજ્ઞ એક વિશાળ અર્થમાં જીવનચજ્ઞ છે. જે કાંઈ મારાં કર્મો છે તે મારા તુચ્છ અહંભાવને માટે નહિ, અનંત સાથે તાદાત્મ્ય સ્થાપવા માટેનાં હો.

ભગવાન બાર પ્રકારના યજ્ઞોની ચર્ચા કરીને

અપાને જુહૃતિ પ્રાણં પ્રાણેકપાનં તથાપરે । પ્રાણાપાનગતી રુદ્ધ્વા પ્રાણાયામપરાયણઃ ॥ અપરે નિયતાહારાઃ પ્રાણાન્પ્રાણેષુ જુહૃતિ ।

સર્વેડપ્યેતે યજ્ઞવિદો યજ્ઞક્ષપિતકલ્મષા ॥ બીજા કેટલાય યોગીજનો અપાનવાયુમાં પ્રાણવાયુનો હવન કરે છે, એ જ રીતે અન્ય યોગીજનો પ્રાણવાયુમાં અપાનવાયુ હોમી દે છે તથા અન્ય કેટલાય નિયમિત આહાર કરનાર પ્રાણાયામપરાયણ પુરુષો પ્રાણ અને અપાનની ગતિને રોકીને પ્રાણોને પ્રાણોમાં જ હવન કરી દે છે. આ બધા સાધક યજ્ઞો દ્વારા પાપોનો નાશ કરનાર અને યજ્ઞોનો મર્મ સમજનાર છે.

યજ્ઞશિષ્ટામૃતભુજો યાન્તિ બ્રહ્મ સનાતનમ્ । નાચં લોકોડસ્ત્યજ્ઞ સ્ય કુતોડન્યઃ કુરુસત્તમ ॥

''દે કુટુશ્રેષ્ઠ અર્જુન, ચજ્ઞ વડે બચેલા અમૃતનો અનુભવ કરનાર યોગીજન સનાતન પરબ્રહ્મ પરમાત્માને પ્રાપ્ત થાય છે. ચજ્ઞ ન કરનાર પુરુષ માટે તો આ મનુષ્યલોક પણ સુખદાચક નથી, તો પછી પરલોક તો કેવી રીતે સુખદાચક હોઈ શકે ?''

દવે ઉપર્યુક્ત છ શ્લોકો પર જરા દષ્ટિપાત કરીએ તેમાં ૨૬ થી ૩૦મા શ્લોક સુધી ચજ્ઞના ૧૨ સ્વરૂપોનું વર્ણન છે, તો ગીતાકારે અંતિમ ૩૧મા શ્લોકમાં ચજ્ઞનું માદ્યત્મ્ય દર્શાવેલ છે. તેના પછી પણ તેના માદ્યત્મ્યની ચર્ચા કરતાં જ્ઞાનચજ્ઞાનો મદિમા અને જ્ઞાનને શા માટે અને કેવી રીતે એક દિવ્યકર્મી રૂપે ગ્રહણ કરવામાં આવે તે બાબતને આ અધ્યાયના અંત સુધી સમજાવતા અંતમાં અર્જુનની ઘણી બધી ભ્રમણા નિર્મૂળ કરવામાં સફળ બની રહે છે.

સાધક પોતાના જીવનને ચજ્ઞમચ બનાવે તેને માટે શ્રીકૃષ્ણ બાર વિભિન્ન પ્રકારના ચજ્ઞોનું વર્ણન કરે છે. આ બધાનો સંબંધ વ્યક્તિની આંતરિક ક્રિયાઓ તથા બાહ્ય સંબંધો સાથે છે. તેનાથી મનુષ્ય માત્રનું સમગ્ર જીવન ચજ્ઞમચ બની રદે છે. અનંતરૂપે સર્વવ્યાપ્ત પ્રભુની નિરંતર પૂજામાં જીવન પરિવર્તિત થઈ જાય છે. યોગેશ્વર શ્રીકૃષ્ણ ક્રારા દર્શાવાયેલા બાર પ્રકારના યજ્ઞો આ પ્રમાણે છે. નીચે જણાવેલ યાદી પરથી આ બધું સમજાઈ જશે.

(૧) દેવતાઓનું પૂજન-અનુષ્ઠાન-દેવચજ્ઞ (૨) બ્રહ્મરૂપી અગ્નિમાં જીવાત્માની આદુતિ આપીને એકત્વ ભાવનાથી હોમ (૩) ઈન્દ્રિયોનો સંયમ -

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org



પણ યોગાગ્નિમાં ભસ્મ થઈને બ્રહ્મલોકને પ્રાપ્ત કરે છે. શબરીએ ભગવાન રામના મિલન અને જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ બાદ પોતાની જાતને યોગાગ્નિથી યુક્ત કરીને પરમચેતના સાથે તાદાત્મ્ય સાધી લીધું હતું. સતીનું યોગાગ્નિમાં ભસ્મીભૂત બનવાનું તો સુવિદિત જ છે. શરીરથી મોટી વાત છે જીવિત રહીને પોતાની કર્મવાસનાઓ, સંસ્કારોને યોગી બનીને ભસ્મીભૂત કરી દેવી. યોગનું પહેલું કામ છે - વ્યક્તિને અંતરમુખી બનાવી દેવી તે. ઈન્ક્રિયોને મન તરફ વાળવી. સંયમના અગ્નિમાં હવન કરવો. દમન એટલે સંયમ નહિ.

प्रसिद्ध डवि ईडजालने अरजी, हारसीना विव्दान जनाववानुं श्रेय तेमना भुरु मोसवी मीर हसनने हाणे हतुं. ईडजासमां शायरी प्रत्ये अगिरुगि अगृत इरनार पए। आ ४ मौसवी साहेज हता. तेथी पोताना भुरु प्रत्ये ईडजास छवनासर श्रद्धा व्यड्त इरता रह्या.

એક વાર અંગ્રેજ સરકારે પ્રસન્ન થઇને ઇકબાલને 'सर'ना ખિતાબ વડે સન્માનિત કર્યા. ઇકબાલે તે ખિતાબ લેવાનો ઇન્કાર કરતાં કહ્યું, 'જ્યાં સુધી મારા ગુરુનું સન્માન કરવામાં ન આવે, ત્યાં સુધી હું કોઇ પણ ખિતાબ ગ્રહણ કરવા માટે અધિકારી નથી, કેમકે મને આજની સ્થિતિએ પહોંચાડનાર તો મારા ગુરુ જ છે.'

ઇકબાલની શરત मंषूर કરવામાં આવી. પહેલાં તેમના ઇસ્તાદ મીર હસનને 'શમા ઇલ ઇલેમા'નો ખિતાબ આપવામાં આવ્યો અને પછીથી ઇકબાલે ખિતાબ ગ્રહણ કર્વો.

आशे श्यारे शिष्यो द्धारा गुरुओने घेराव डरवामां आवी रह्यो होय અने तेमनी वातने मश्नड गणवामां आवती होय, ते समये आ घटना प्रडाशना એड डिरणनी शेम, जन्नेने पोताना संजंघो सुघारवा माटे प्रेरणा प्रहान डरे છे.

માનવમાત્રની વિવિધ પ્રકૃતિ માટે જાતજાતની લક્ષ્ય સત્તા સુધી પહોંચવાની વિધિઓ બતાવે છે. તેઓ કઠે છે કે કેટલાક યોગીઓ દેવતાઓની પ્રીતિ માટે યજ્ઞ કરે છે. દેવચજ્ઞ અર્થાત્ દેવશક્તિઓરૂપી ટ્રાન્સફોર્મરના માધ્યમથી પરમાત્મારૂપી પાવર હાઉસ સુધી પહોંચવાની યજ્ઞક્રિયા. દેવશક્તિઓને તૃપ્ત કરીને પરમાત્મચેતના સાથે સંબંધ પ્રસ્થાપિત કરવો. દેવયજ્ઞ કરનાર ભગવાનની પરિકલ્પના, તેમનાં વિવિધ રૂપો અને શક્તિઓમાં કરે છે. તેઓ આગળ કઠે છે કે કોઈક આત્મનિયંત્રણ અને આત્મસંયમડપી આંતરિક યજ્ઞ કરે છે. જેનાથી એકત્વભાવની પ્રાપ્તિ થાય. ઉચ્ચતર આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય (૧,૨) કેટલાક યોગીઓ ઈન્દ્રિયોના વિષયોને ગ્રહણ તો કરે છે, પરંતુ તે ઈન્દ્રિય વ્યાપારથી મનને ક્ષોભ નથી પામવા દેતા, મન પર તેની કોઈ અસર પડવા નથી દેતા, તેઓ ઈન્દ્રિયોને જ વિશ્રદ્ધ યજ્ઞાગ્નિ( યજ્ઞનો અગ્નિ) બનાવી દે છે. ( ૩,૪,૫) આ એક સાધના છે, જેમાં ઈન્દ્રિયોને એટલી સ્તબ્ધ બનાવી દેવામાં આવે છે કે અંતરાત્મા પોતાના વિશુદ્ધ શાંત રૂપમાં મનની બહાર નીકળીને આપોઆપ પ્રગટ થઈ જાય છે.

સિદ્ધિનો સાધક યોગી પોતાની આદુતિ દ્રવ્ય રૂપે પણ આપી શકે છે. દ્રવ્યયજ્ઞ અર્થાત ચેરીટી દાનને નિમિત્તે પરમાર્થ ભાવથી કરવામાં આવતા કાર્યો. ધર્મશાળા બનાવવી, ગૌશાળા ઊભી કરવી, નેત્રદાન યજ્ઞ, પીડા-દર્દ નિવારણનાં બધાં કાર્ચ, અવિધા-નિરક્ષરતા દૂર કરવા માટે, પતન અટકાવવા માટે પરમાર્થભાવથી સંપન્ન કરવામાં આવેલાં કાર્યો **હ્ર**વ્યયનમાં આવે છે. કોઈ આ શબ્દથી ભ્રમમાં ન પડે કે ફલાણું ક્રવ્ય નાંખવું, તેનાથી આદુતિ આપવી તે દ્રવ્યયજ્ઞ કહેવાય છે (૬) આ યજ્ઞ ભગવાન અનુસાર તપોયન પણ હોઈ શકે છે. અર્થાત્ આત્મસંયમનું તે તપ જે કોઈ મહાન ઉદ્દેશ માટે કરવામાં આવે. સંયમ સાધીને ચેતનાનું પરિશોધન કરી પરમાત્માની વિરાટ ચેતનાને પોતાના વ્યક્તિત્વના માધ્યમ દ્વારા પ્રવાદિત થવા દેવું તે તપોયજ્ઞ કહેવાય છે (છ) આ ઉપરાંત તે યોગયજ્ઞ પણ **हોઈ શકે છે. યોગ અને તપ વચ્ચેનું અંતર ભગવાને છકા** અધ્યાયના અંતિમ શ્લોકમાં તપસ્વિભ્યોડધિકો ચોગી... નામે શ્લોકમાં સૂક્ષ્મતમ રીતે સમજાવ્યું છે. તેનો અર્થ છે - યોગાગ્નિમાં કર્મસંસ્કારોનું દદન. શ્રેષ્ઠ ચોગી સાધક કેવળ પોતાનાં કર્મોને જ નદિ પરં<u>ત</u> પોતે



સંચમનો અર્થ છે - પૂરા સાનભાન સાથે કરવામાં આવેલા કર્મો. પૂર્ણ સભાન રીતે મનને ચંચળતા તરફ જતું રોકી અંદરની બાજુ વાળવું. (૮) ભગવાન આગળ જતાં સ્વાધ્યાયની -સ્વના પ્રશિક્ષણ અને અધ્યયનની પ્રક્રિયાને પણ ચન્ન ગણાવે છે. (૯) અંતમાં તે કઠે છે કે આ રાજયોગી અને ઠઠયોગી ગણો દ્વારા કરવામાં આવતા પ્રાણાયામ જેવા યોગ પણ ઠોઈ શકે છે. (૧૦,૧૧,૧૨)

### ચજ્ઞનો મર્મ સમજીએ - પરમ રહસ્ય

હવે ઉપર્યુકત ચજ્ઞોના વિસ્તારને સમજીને યોગેશ્વરના મૂળ શિક્ષણને સમજવામાં આવે. ભગવાન કદે છે કે વિષયોનો દવન ઇન્દ્રિયોમાં કરો, ઇન્દ્રિયોનો મનમાં તથા મનનો ચિત્તમાં. ચિત્તનો હવન અહમમાં કરો તથા અઠંનો દ્વન આત્મામાં કરો. શુદ્ધ નિરંજન, શુદ્ધ બુદ્ધિ આત્મામાં આ પ્રકારે દવન થતાં જ અશુદ્ધિઓ બળવા લાગે છે, ઊદર્વગમન થવા લાગે છે તથા અનંત સાથેના તાદાત્મ્યની પરિસ્થિતિ સર્જાય છે. ભગવાન કહે છે (૩૦મા શ્લોકમાં) કે આ રીતે ચજ્ઞનો મર્મ સમજી લેનાર બધા સાધકો ચજ્ઞો દ્વારા પાપનો નાશ કરનાર અને યજ્ઞોના મર્મને જાણનારા દોય છે. (યજ્ઞક્ષપિતકલ્મષા: ) આપણે બધા યજ્ઞ તો કરીએ છીએ, પરંતુ યજ્ઞને માનતા નથી. માનીએ છીએ તો સમજતા નથી. બાહ્ય ક્રિયાને જ સર્વસ્વ માનીને ચાલીએ છીએ તો દાથમાં કંઈ આવતું नथी. यज्ञनुं ज्ञान-विज्ञान समन्त्र्या विना, तेना જ્ઞાનયજ્ઞવાળા મર્મને સમજયા વિના કરવામાં આવતો યજ્ઞ તો માત્ર અગ્નિહોત્ર છે, જયારે યજ્ઞ દર શ્વાસમાં, જીવનની પ્રત્યેક ક્રિયામાં, દરેક વિચારમાં સંપાદિત કરવામાં આવતું એક દિવ્ય કર્મ છે.

ભગવાન આના પદેલાં ચજ્ઞમાંથી સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન થવાની વાત ત્રીજા અધ્યાયમાં (૩/૧૦ના ૧૧ થી ૧૫ શ્લોક સુંધી) વિસ્તારથી કરી ચૂક્યા છે. શાસ્ત્ર કદે છે, 'ચજ્ઞો વે શ્રેષ્ઠતમં કર્મ' ચજ્ઞો એ શ્રેષ્ઠતમ રીતે કરવામાં આવતાં કાર્યો જ છે. (શતપથ બ્રાહ્મણ) પરમપૂજ્ય ગુરુદેવે 'ચજ્ઞ'ની સાચા અર્થોમાં પુનઃપ્રતિષ્ઠા કરી. ચજ્ઞ માત્ર કર્મકાંડ બની કેટલીક પ્રતિષ્ઠિત સમૃદ્ધિસંપન્ન

માણસ માટે પ્રત્યેકની ક્ષમતા, યોગ્યતા અનુસાર તેને સુલભ બનાવી દીધા. દાન, દેવપૂજન, સંગતીકરણની (યજ્ઞ ધાતુ-ક્રિયાપદના ત્રણ અર્થ) તેમણે યુગને અનુકૂળ વ્યાખ્યા કરી અને જન-જનની યજ્ઞીય વૃત્તિને જગાડી દીધી. ચજ્ઞોની પરંપરાને પુનર્જવિત કરી અને સંપૂર્ણ યુગને યજ્ઞમય કરીને સતયુગની પાછા કરવાની પ્રક્રિયાને ગતિ આપી. પુરૂષ સૂક્ત કઠે છે કે આ સર્વદ્ત यज्ञथी ४ यारेय पेटो ४न्म्या, तेमनो ४ विस्तार જ્ઞાનમાં, વૈદિક સંપત્તિ બધાય સુધી પહોંચવા રૂપે થયો. પરમપૂજ્ય ગુરદેવનું જીવન યજ્ઞમય રહ્યું. તેઓ તેમાં જીવનભર એક સમિધ બનીને બળ્યા અને એક એક કરીને પોતાના કણકણની આઠૃતિ આપી એક દિવ્યકર્મીએ કેવા હોવું જોઈએ તેનું શિક્ષણ આપી ગયા. આપણે તેમના જીવનમાંથી આ જ શિક્ષણ લઈને પોતાના જીવનને પણ ચજ્ઞમય બનાવી શકીએ. આ જ પ્રેરણા આપણને મળવી જોઈએ. શાંતિકુંજમાં 'યુગસંગીત પ્રકોષ્ઠ' ક્રારા એક બદુજ સુંદર ગીત ગાવામાં આવે છે -

'દે પ્રભુ ! અમારું જીવન યજ્ઞમય કરી દો' જો આ ગીતના અર્થને જીવનમાં ઉતારી શકાય તો બધાનું જીવન સાચા અર્થમાં દિવ્ય બની શકે છે.

### ચાલમાં ચુસ્તી અને સ્પષ્ટ જવાબો આપનાર વ્યક્તિમાં ઉજ્જવળ વ્યક્તિત્વની ઝલક બેવા મળે છે.

ચજ્ઞીય વૃત્તિ અર્થાત્ નિમ્નગામી પ્રકૃતિની ક્રિયાઓને પોતાને આધીન બનાવીને તે દિવ્ય આનંદનો રસાસ્વાદ લેવામાં આવે, જે ચજ્ઞથી, આત્મ બલિદાનથી, શ્રેષ્ઠ ઉદ્દેશો પર ન્યોછાવર થવાથી પ્રાપ્ત થાય છે. આ જ ભાવાર્થ ચજ્ઞાવશિષ્ટના સેવનના માધ્યમથી પ્રભુએ ૩૧મા શ્લોકમાં સમજાવ્યો છે. તેની વ્યાખ્યા આગળના અંકમાં (ક્રમશ:)

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

- Yug Shakti Gayatri - March, 2002



ભ્રિ શ્રીરામલીલામૃતમ્-૧ ભ્રિ ચેતਰાતી શિખર યાત્રા આ અંકથી અમે 'શ્રીરામલીલામૃતમ્' નામની એક ઘારાવાદિક જીવનકથાયાત્રા શરૂ કરી રહ્યા છીએ. તેમાં તાજેતરમાં પ્રકાશિત ગુરુસત્તાની જીવનકથાના અંશ આપવામાં આવશે. એ સમયાનુક્રમ અનુસાર જ રદેશે પરંતુ તેમાં સંપાદિત અંશો સંકલિત દશે. પૂરી જીવંનગાથા માટે પ્રકાશિત થયેલ આશરે ૪૦૦

પુષ્ઠોની 'ચેતનાની શિખર યાત્રા'નો પ્રથમ ખંડ વાંચો. બીજો ભાગ પણ આગામી રામનવમી સુધીમાં

જીત્યું નहોતું. તેને 'શા માટે અને કેવી રીતે'ની જાણ થાય, તેના પદેલાં જ ભારતને તેના દાથમાં સોંપી દેવામાં આવ્યું. સામાન્ય રીતે જે લોકોએ ઇંગ્લેન્ડ માટે કામ કર્યું તેઓ થોડા અપવાદ બાદ કરતાં બદુ નાના માણસો હતા. ભગવત્ કૃપા વિના તેઓ યુરોપમાં અથવા બીજે ક્યાંક ઈતિહાસમાં પોતાને માટે કોઈ સ્થાન ઊભું ન કરી શકત. ભારતને દરાવવાનો સાફો જીતનારાઓની વિશેષ પ્રતિભા અથવા ક્ષમતાને માટે બાંધી શકાય નદિ કે પરતંત્ર જાતની દુર્બળતાને તેને માટે બાંધી શકાય નદિ કે પરતંત્ર જાતની દુર્બળતાને તેને માટે વ્યાબદાર લેખી શકાય નદિ. ઈતિહાસનો તે એક એવો ચમત્કાર છે જેની વ્યાખ્યા થઈ શકતી નથી. કઠી શકાય કે આ એક એવું ઉદાદરણ છે, જેમાં કોઈપણ વિશેષ ગુણો વિના જ એક મદાન ઉદ્દેશ સોંપવામાં આવ્યો દતો અને એક સૌભાગ્ય વિશેષ તેની દેખરેખ રાખી રહ્યો દતો કે તે પોતાનો ઉદ્દેશ પૂરો કરી શકે.''

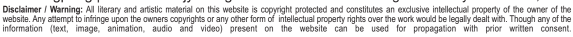
આ ઉદ્દેશ પૂરો થતાં જ ભગવાનનો દેવદૂત જે ઇંગ્લેન્ડની રક્ષા કરવા માટે તેની પાસે ઊભો છે અને જે દાથના ઈશારાથી આવી પડનારી બધી મુશ્કેલીઓ અને વિપત્તિઓને દૂર કરી દે છે, તે તેની ઢાલ નહીં બને. ઇંગ્લેન્ડ અહીં ત્યાં સુધી રહી શકશે, જ્યાં સુધી ભારતને તેની જરૂર છે. જરૂરિયાત પૂરી થતાં જ તેણે હારી જવું પડશે, કેમકે અંગ્રેજ રાજ્ય ન તો પોતાના બાવડાના બળે અહીં આવ્યું છે કે નથી પોતાના સામર્થ્ય પર અહીં ઊભું કે જેથી અહીં સ્થાયી થઈ શકે. અગર ઇંગ્લેન્ડ આ દેશને સહાય કરવા ઇચ્છે તો તેની સહાય લઈને અને જો સહાય ન કરવા ચાદે તો તેના વગર, અને જો વિરોધ કરે તો વિરોધ છતાં પણ ભારત પોતાના લક્ષ્યને હસ્તગત

### ભારત ભાગ્ય વિદ્યાતા

તૈયાર થઈ ઉપલબ્ધ થશે.

વીસમી શતાબ્દી અથવા પાછલાં સો વર્ષો ભારતીય સમાજ જ નહીં. વિશ્વ ઈતિહાસમાં પણ ઉથલપાથલનાં અને ગઠન પરિવર્તનનાં વર્ષો રહ્યાં છે. ઈ.સ. ૧૯૦૫માં બંગાળના વિભાજનથી દેશભરમાં જે પ્રતિક્રિયાઓ થઈ અને ત્યારબાદનાં વર્ષોમાં જે રીતે રાષ્ટ્રીય ચેતના જાગૃત થઈ ઊઠી, તેની અસર બેંતાળીસ વર્ષો પછી ભારતને સ્વતંત્રતા મળવા રૂપે જોઈ શકાઈ. **બંગભંગની ઘટના તો એક निभित्त ह**ती. व्यापड પરિપ્રેક્ચમાં તે એટલી મહત્ત્વની ન હતી કે બ્રિટીશ સામ્રાજ્યનું ભાવિ જ બદલાઈ જાય. ૬ વર્ષો પછી વિભાજન રદબાતલ થઈ ગયું, પરંતુ આ નિમિત્તે રાષ્ટ્રને જગાડી દીધું. જનમાનસમા સ્વતંત્રતાની તરસ નિરંતર વધતી રહી. બંગાળના વિભાજને ભારત માતાનાં લાખો-કરોડો સંતાનોને પોતાની સ્થિતિનું ભાન કરાવ્યું. તેઓ સક્રિય થતા ગયા અને રોલેટ એકટનો વિરોધ, જલિયાનવાલા બાગ, અસહકાર આંદોલન, સવિનય કાનૂન ભંગ અને સત્યાગ્રહ આંદોલનથી માંડીને સાઇમન કમિશન બઠિષ્કાર અને 'ભારત છોડો' જેવાં આંદોલનોના પડાવ પરથી પસાર થઈને ૧૫ ઓગસ્ટ ૧૯૪૭ સુધી પહોંચ્યા. કેટલાય આરોઠો અને અવરોઠો વચ્ચે થઈને રાષ્ટ્રની ચેતના જે શિખર પર પઠોંચી, તેની અનુભૂતિ પ્રત્યેક ભારતીયને ગૌરવથી અભિભૂત કરી દે છે. શું હકીકતમાં ભારત આઝાદ થયું કે પછી નિયતિએ તેના ભાગ્યનું નિર્માણ કરેલું જ હતું ?

શ્રી અરવિંદ ભારતને મળેલી આઝાદી વિશે લખે છે સહાય ન કરવા ચાહે તો તેના વગર, અને જો વિરોધ કરે - ''સાચી વાત તો એ છે કે ઈંગ્લેન્ડે ભારતવર્ષને કદી તો વિરોધ છતાં પણ ભારત પોતાના લક્ષ્યને હસ્તગત





શિક્ષણ આપનાર યોગી વિષ્ણુ ભાસ્કર લેલેએ પણ વિભાજનના વિરોધમાં ઊભા થયેલા ક્રાન્તિકારીઓને ભગવાનનું યંત્ર ગણાવ્યા હતા. તેમણે એ પણ કહ્યું હતું કે ભગવાન ભારતનું ભાવિ લખી ચૂક્યા છે. ભારત, ભગવાને પસંદ કરેલો દેશ છે. તે આઝાદ થશે અને તેને દૈવી શક્તિઓ સતત સંરક્ષણ આપતી રહેશે.

આવનાર પંક્તિઓમાં જે પ્રસંગનો અહીં ઉલ્લેખ થઈ રહ્યો છે તેનો સંદેશ આપની સાથે મળતો આવે છે. ઈ.સ. ૧૯૭૨નો એક ચર્ચા પ્રસંગ છે. પરમપૂજ્ય ગુર્દેવ પંડિત શ્રીરામ શર્મા આચાર્યજી દિમાલયના ગુપ્ત પ્રદેશોમાં લગભગ ૬ મहિનાનો અજ્ઞાતવાસ વિતાવીને શાંતિકુંજમાં પાછા ફર્ચા હતા. વર્ષ હતું ૧૯૭૨નું. શાંતિકુંજના મુખ્ય ભવનમાં પહેલા માળ પર જ્યાં આજે તેમની અને માતાજીની પાદકાઓ પ્રતિષ્ઠિત છે, ત્યાં ગુરૂદેવ ખુરશી પર બેઠા હતા. ભારતના વિરાટ અને મહિમાવાન સ્વરૂપનો પરિચય વિશ્વસમાજને કરાવવા માટે શોધ-સંશોધન પર ચર્ચા ચાલી રહી હતી. દુનિયાને આપણા મહિમા અને ગરિમાથી પરિચિત કરવી હોય તો તથ્યો અને પ્રમાણો પણ જોઈએ. શોધ-સંશોધનનો ઉદ્દેશ આવી સામગ્રી એકત્રિત કરવાનો હતો. આ શોધ-સંશોધન પાછળથી 'સમસ્ત વિશ્વ કો ભારતકે અજસ્ત્ર અનુદાન' પુસ્તક રૂપે પ્રકાશિત થયું છે. ગુરૂદેવના લેખોમાં અને ઉદ્બોધનોમાં ભારત એક દિવ્ય લીલાભૂમિ હોવાની ભાવના મુખરિત થઈ છે. કોઈ પરિજને તેમને પૂછ્યું, ''ઈશ્વરને ભારત સાથે વિશેષ લગાવ કેમ છે ? કે તે અહીં જ અવતાર લે છે ? આપણે આપણી જાતને સભ્યતા અને સંસ્કૃતિનો પ્રકાશ પાથરનારી સૌથી પુરાતન જાતિ માનીએ છીએ. આપણે શું શ્રેષ્ઠતાની ગ્રંથિથી પીડિત તો નથી ને ? જો આપણે શક્તિ, જ્ઞાન, કૌશલ્ય અને સંગઠનમાં કોઈથી પણ કમજોર નથી, તો સદીઓ સુધી ગુલામ શા માટે રહ્યા ? જો આપણે મહાબળવાન અને રણવીર હતા, તો **હમલાખોરોને અહીં સફળતા મળવી જ નહોતી જોઈતી.''** 

પરિજનના પ્રશ્નમાં શંકા કે આક્ષેપ નહિ, જિજ્ઞાસાભાવ હતો. અજ્ઞાતવાસમાંથી પાછા **કર્યા**ની ખબર બહુ લોકોને ન હતી. ભાગ્યે જ ચાર-છ વ્યક્તિઓ જમણી તરફના ઓરડામાં બેસીને લેખનકાર્ય તથા ટૂંકા ઉદ્બોધન અને થોડીક પળોના દષ્ટિપાતથી

કરીને રદેશે.'' શ્રી અરવિંદને યોગવિદ્યાનું પ્રારંભિક ભાવિ કાર્યક્રમોનું આયોજન કરતા. પરિજન દ્વારા પ્રશ્ન પુછાતાં ગુરુદેવે ટૂંકો પ્રત્યુત્તર પાઠવ્યો, ''ભારત એ ભગવાનની પસંદગીનો દેશ છે. જોતા નથી. અહીં ઈશ્વરે પોતે શરીર ધારણ કરીને સત્ય અને ધર્મની સ્થાપના કરી. ચોવીસ અવતાર થયા છે આ ભૂમિ પર. ઋષિ, મુનિ, યોગી, ચતિ અને સિદ્ધ સંતોની સંખ્યાનું કોઈ અનુમાન લગાવી શકાતું નથી. દુનિયાના બીજા દેશોમાં થયેલા સંતોની ગણતરી કરવામાં આવે, તેમની વિભૂતિઓની વિગતો એકઠી કરવામાં આવે તો તે બધી ભારતમાં થયેલી અધ્યાત્મ વિભૂતિઓના એક અંશ જેટલી પણ નદિ દોય, જેટલા વિચાર, વિશ્વાસ અને સાધના-સંપ્રદાયો અહીં છે, તેટલા વિશ્વના બાકી બીજા દેશોમાં મળીને પણ નહીં હોય. અહીં એ બધી વિદ્યાદ્યારાઓમાં જે સાચુજય છે તે અન્ય બીજે ક્યાંય હોય તો તેમના અધિકારી વિદ્વાન અંદરોઅંદર જ ટકરાઈ જાત. પ્રકૃતિ, ઋતુ, નદી, સરોવર, પર્વત, મેદાન, પ્રાણીજગત અને અહીંના નિવાસીઓ, બધામાં વિવિધતા છે. આ વૈવિધ્યને જોતાં શું નથી લાગતું કે ભારત ભગવાનનો પસંદગીનો દેશ છે ? તેઓ અહીં પોતાની લીંલા અને પ્રકૃતિના અવનવા પ્રયોગો કરી રહ્યા છે ?''

થોડીક ક્ષણો થંભીને ગુરૂદેવે તે પરિજન સામે જોયું. શબ્દોમાં જેટલું કાંઈ કઠી શકાયું તેનાથી અનેકગણો સંદેશ તે દબ્ટિપાતમાં પ્રસારિત થઈ ગયો. ગુરૂદેવને નિદાળતા જોઈને એવું ન લાગ્યું કે કોઈ બૌદ્ધિક શિખામણ અપાઈ દોય. તે પરિજને પોતાની અનુભૂતિ લખતાં કહ્યું, ''મને મારું બચપણ યાદ આવી ગયું. જયારે ગૂંચવાડાભર્યો પ્રશ્ન સામે આવતો તો મારા પિતાજીને પૂછવા જતો હતો. તેઓ મારા પ્રશ્નનો ઉત્તર કોઈ પુસ્તકમાં જોઈને નહોતા આપતા. ન તો તેઓ કોઈ સૂચના કે તથ્યનો ઉલ્લેખ કરતા. બસ થોડી સૈદ્ધાંતિક બાબતો સમજાવતા અને સ્નેહપૂર્ણ દષ્ટિએ જોયા કરતા. હું ભૂલી જતો હતો કે જે પૂછ્યું તેનો ઉત્તર શો છે? તેમની વાતો સાંભળીને અને તેનાથી પણ વધારે તેમની દષ્ટિનું પાન કરીને સંતુષ્ટ બની જતો. એવું લાગતું કે ચાવી મળી ગઈ છે. પુસ્તક એક એવો પટારો છે જેમાં તાળું મારેલું છે. ચાવી લગાવો, તાળું ખોલો અને દરરોજ મળવા આવતી. ગુરૂદેવ ત્યારે માતાજીના ખંડથી પટાસમાં બંધ સમાધાન પ્રાપ્ત કરી લો.'' ગુરૂદેવના



નદોતા કરી શક્યા અથવા જેમને માટે સ્થિતિ અસહ્ય થઈ પડી, તેઓ ભારતમાં આવવા લાગ્યા. અહીં ચાલ્યા આવનાર લોકોની સંખ્યા થોડા હજાર, હજારથી લાખ, અને લાખ પછી કરોડની ઉપર પહોંચી ગઈ. આટલા બધા લોકોની દેખભાળનો બોજ ભારત સરકારે ઉઠાવવો પડતો હતો. એ દિવસોમાં સાધનોની તીવ્ર અછત હતી. તેમને નીચોવીને અને અહીંના નાગરિકો પર વધારાનો કરબોજ લાદીને કોઈ પણ રીતે શરણાર્થીઓની વ્યવસ્થા કરાઈ રહી હતી.

પાકિસ્તાનને બાંગ્લાદેશની જનતાના દમનથી જ સંતોષ ન વળ્યો, પોતાની રાજનૈતિક મજબૂરીઓ હોવા છતાં ત્યાંના શાસકોએ ભારત પર યુદ્ધ ઠોકી બેસાડ્યું. પૂર્વી અને પશ્ચિમી સીમાઓ પર જુલાઈ ૧૯૭૧થી જ દબાણ વઘવા લાગ્યું, જે થોડાંક જ અઠવાડિયાઓમાં યુદ્ધના રૂપમાં બદલાઈ ગયું. તે દિવસોમાં એવું લાગતું દતું કે મદાસત્તાઓ પણ પાકિસ્તાનના પક્ષમાં દતી. યુદ્ધની ધોષણા થઈ. પૂર્વી અને પશ્ચિમી સીમાઓ પર ભીષણ યુદ્ધ છેડાયું. બે ત્રણ દિવસોમાં જ પકિસ્તાની સેનાના પાચા દચમચવા લાગ્યા. સેના પાછી દટવા લાગી. બાંગ્લાદેશના મોરચે વિરોધી સેનાનું દબાણ ઘટવા લાગ્યું અને ભારતીય સેના આગેકૂચ કરતી જણાઈ, તો આક્રમણખોરોની પડખે ઊભા રહેલા દેશોએ પહેલ કરી. પહેલ પાકિસ્તાન તરકી જ હતી. આ પહેલનં નેતૃત્વ અમેરીકા કરી રહ્યું હતું. સંયુક્ત રાષ્ટ્રની સુરક્ષા પરિષદમાં મામલો લઈ જવાની તૈયારીઓ થવા લાગી. આ તૈયારીઓનો ઉદ્વેશ કોઈક દેશ પર નૈતિક દબાણ લાવવાનો જ હોય છે.

અમેરિકા આ તૈયારી કરીને જ બેસી ન રહ્યું. તેણે રણક્ષેત્ર પરનું દબાણ પણ વધાર્થું અને સાતમા જહાજી કાફલો 'સેવન્થ ફ્લીટ'નું દિશામુખ દિન્દ મહાસાગર ભણી બદલવાના આદેશ આપ્યા. તે સમય સુધી તે વિશ્વનો સૌથી મોટો જહાજી કાફલો હતો, જેના પર યુદ્ધ વિમાનો, પ્રક્ષેપાસ્ત્ર, વિમાનભેદી તોપો, હવા દ્વારા દવામાં પ્રદાર કરનારી મિસાઈલો અને પૂરતા દારૂગેળાથી સજ્જ સૈનિક ટુકડીઓ હતી. સામર્થ્યની દષ્ટિએ સાતમો જહાજી કાફલો એટલો સક્ષમ હતો કે ભારત-પાકિસ્તાન યુદ્ધની સ્થિતિ પલટી દઈ શકે તેમ હતો. ત્યારે ભારતની નૌસેના એટલી સક્ષમ ન હતી કે કાફલાનો ખુરદો બોલાવી શકે અથવા તેનો મુકાબલો કરતાં લાંબા સમય સુધી ટકી શકે. ભારત-પાકિસ્તાન યુદ્ધ ઘમસાણ બનતું ચાલ્યું તો દસ-પંદર દિવસોમાં

બચપણની પેલી અનુભૂતિને તાજી કરી દીધી.

''તર્કપૂર્ણ સમાધાન ચાઠો તો તે પણ છે.'' ગુરજીએ કરીથી કહ્યું, ''સંસાર એક ચક્ર જેવો છે. તે ધૂમતો રહે છે. કેટલાક આરાઓ ઉપર જાય છે, તો બીજા નીચે જાય છે. ભારતની બાબતમાં પણ આમ જ બન્યું. કોઈ પણ જાતિ હંમેશ માટે ટોચ પર નથી હોતી. ઉન્નતિ સાથે પતન પણ છે. થોડાંક વર્ષોની ગુલામીને પતન માની શકીએ છીએ, પરંતુ તેણે ભારતને નષ્ટ કરી દીધું નદિ. કેટલીય જાતિઓ અથવા સમાજ પચાસ સો વર્ષમાં દમનમાં જ નષ્ટ થઈ ગયાં. ગ્રીસ, મિસર, ઈરાન અને રોમની પ્રાચીન સંસ્કૃતિઓ પોતાનું રક્ષણ ન કરી શકી. તેમનું મૂળ અસ્તિત્વ ક્યારનુંચ સમાપ્ત થઈ ગયું. ભારત તે દેશોની સંસ્કૃતિઓ કરતાં વધારે રગદોળાયું અને કચડાયું, તો પણ તે આજે ઊઠીને ઊભું થઈ ગયું છે. આને ભારત નષ્ટ થયું એમ કઠેશો કે તેની જિજીવિષાની સાબિતી ? ઠકીકતોના પ્રકાશમાં જોશો તો પણ જણાશે કે આવી કોઈ બાબત છે જે ભારતને અજર. અજેચ અને અક્ષત રાખી શકી છે.''

ઋષિસત્તાઓની કૃપાની એક બીજી વાત ડિસેમ્બર ૧૯૯૨માં એક મોટી ઘટના રૂપે જોવા મળી. તે દિવસોમાં ભારત અને પાકિસ્તાનનું યુદ્ધ ચાલી રહ્યું હતું. યુદ્ધ આરંભ થતાં પઠેલાંના સંજોગો ઘણું કરીને બધા જાણે છે. પૂર્વ પાકિસ્તાન (દવે બાંગ્લાદેશ)થી દજારો લોકોનાં ટોળેટોળાં ભારતભણી ચાલ્યાં આવતાં હતાં. ત્યાંના શાસક જનતાને બદ્ ખરાબ રીતે પીડી રહ્યા હતા. પૂર્વ પાકિસ્તાન અથવા બાંગ્લાદેશની પ્રાકૃતિક સંપત્તિનું શોષણ ત્યાંથી બે હજાર કિલોમીટર દૂર રહેલા પશ્ચિમ પાકિસ્તાનના હકમદારો કરતા હતા અને તેને પોતાને ત્યાં ઉપયોગમાં લેતા હતા. ઉત્પાદક દેશ અથવા ક્ષેત્રના હિસ્સામાં તેમના ભાગે શોષણ, દલાલી અને ત્રાસ-પીડા જ આવતાં હતાં. બાંગ્લાદેશના લોકો વીસ વર્ષો સુધી સહન કરતા રહ્યા, ઉચિત અને ન્યાયપૂર્ણ અધિકારોને માટે માગણી કરતા રહ્યા. તેમને સાંભળવાને બદલે શાસકો ઉપેક્ષા અને દમનની નીતિ અપનાવતા રહ્યા. દમન, જુલ્મ, અસહ્ય થઈ પડ્યો ત્યારે પૂર્વ પાકિસ્તાનના લોકો બળવાખોર બની ગયા. તે ભાગમાંથી સ્વતંત્ર રાજ્યની ઘોષણા કરી દીધી. દમનનું ચક્ર વધુ કાતિલ બન્યું તો વિશ્નોદ અને કાન્તિની જવાળા પણ ભડકી ઊઠી.

બાંગ્લાદેશમાં ચાલી રહેલા સંગ્રામની અસર ભારત કરતાં લાંબા સમય સુધી ટકી શકે. ભારત-પાકિસ્તાન પર પણ પડી. જે લોક જુલ્મ અને દમનનો સામનો યુદ્ધ ધમસાણ બનતું ચાલ્યું તો દસ-પંદર દિવસોમાં



અંતિમ પરિણામ આવી જવાનું નિશ્ચિત હતું. નિર્ણાયક સંજોગો ઊભા થઈ રહ્યા હતા, પરંતુ સાતમા કાફલાનું મુખ હિન્દ મહાસાગર તરફ ફર્ચા બાદ સંજોગો બીજું રૂપ લઈ રહ્યા હતા. અચાનક હ ડિસેમ્બર, ૧૯૭૧ના રોજ સૂર્યોદય થયા પછી પહેલી ખબર એ આવી કે કાફલાએ પોતાનું મુખ બદલી નાખ્યું છે અને તે ભારતીય સીમાથી દૂર ખસવા લાગ્યો છે.

શું થયું ? રાતોરાત સ્થિતિ કેવી રીતે બદલાઈ ગઈ? કોઈ ક્ટનીતિજ્ઞ પદેલ નહીં, વિશ્વ જનમતનું કોઈ દબાણ નહિ. અમેરિકી શાસન વ્યવસ્થાને ઝીણવટથી સમજનારાઓ જણાવે છે કે આ કક્ષાએ પઠોંચ્યા પછી ત્યાંનું સુરક્ષા મુખ્યમથક પેંટાગોન પોતાનો નિર્ણય કદી નથી બદલતું. જહાજી કાફલો રવાના થયા પછી પાછો ફર્યો હોય એવું ઉદાહરણ અમેરિકી ઈતિહાસમાં એક પણ નોંધાયું નથી. સેનાઓની કૂચ કરવાની, યુદ્ધ ધોષણાની અને મેદાની રણયુદ્ધ શરૂ થયા બાદ તરત પાછા બોલાવવાની અથવા વિરામ લેવાની ઘટનાઓ બીજા દેશોમાં પણ બની નથી. અમેરિકી પ્રતિરક્ષા મંત્રાલયે રાતોરાત નિર્ણય કેમ બદલ્યો ? યુદ્ધ રોકવા, બંધ કરવા અથવા આક્રમણ પાછું ખેંચવા જેવો વિચક્ષણ ફેંસલો કરવાનો અધિકાર અમેરિકાના રાષ્ટ્રપ્રમુખને જ છે. વલ્કાલીન રાષ્ટ્રપ્રમુખ રિચર્ડ નિકસન સમક્ષ અચાનક એવી કઈ મજબૂરી આવી ગઈ કે તેમને કાફલાને પાછો બોલાવી લેવાનો નિર્ણય લેવો પડ્યો ? અમેરિકી બાબતોના વિશેષન્ન વિશ્લેષક આ પ્રશ્નનો ઉત્તર આજ સુધી શોધી શક્યા નથી.

શું કોઈ દેવી દરમિયાનગીરી થઈ ? શ્રદ્ધાળુ લોકોના મનમાં તે સમચે પણ જિજ્ઞાસા હતી. રાજનાંદગાંવ (છત્તીસગઢ)ના એક સાઘક મોહન દેવાંગને બ ડિસેમ્બર ૧૯૭૧ની વહેલી સવારે એક સપનું જોયું કે અમેરિકી કાફલો હિંદ મહાસાગર પાર કરીને બંગાલની ખાડીમાં પ્રવેશ કરી રહ્યો છે. શ્રીલંકાની સીમાને ઘણઘણાવતો પાર કરી રહ્યો છે. શ્રીલંકાની સીમાને ઘણઘણાવતો પાર કરી રહ્યો છે. ગતિ ક્ષણે ક્ષણે વેગીલી બનતી જઈ રહી છે. કોઈ પ્રત્યક્ષ સંકેત જોવા ન મબ્યો, પરંતુ આભાસ થયો કે સમુદ્રમાં બરાબર તે જ સ્થાનની સીધાણમાં પહોંચ્યો જયાં રામેશ્વર સેતુ બાંધવામાં આવ્યો હતો. આ જગ્યાએ થોડા પથ્થર તરતા જોવા મબ્યા. પથ્થરો પર 'રામ' નામ કોતરાયેલું હતું. સ્વપ્નમાં આ દશ્ય જોનાર સાધકે જોયું કે તે પથ્થરોની વચ્ચે એક મોટું યુદ્ધ જહાજ (સ્પષ્ટ છે કે સાતમો કાફલો) પસાર થઈ રહ્યું છે. અચાનક જેમ લીજળી ત્રાટકે છે તેમ સમુદ્રની છાતી ચીરીને એક બંધ મુક્રીવાળો હાથ પ્રગટ થાય છે. પહેલાં મુક્રી બહાર આવે છે, પછી કાંડુ અને પછી કોણી સુધી બહાર આવતા હાથની ઊંચાઈ આકાશને સ્પર્શવા લાગે છે. મુક્રી ખૂલતાં જ પંજો પહોળો થતો દેખાય છે અને ધીરેથી ચુદ્ધ જહાજને ઢાંકી દે છે. એવી રીતે ઢાંકી દે છે કે ચુદ્ધ જહાજનો કોઈ પણ ભાગ દેખાતો બંધ થઈ જાય છે. પછીની જ સણે સ્થિતિ સામાન્ય બની રહે છે. સમુદ્ધ શાંત છે. સાધક આ દશ્યને જોતાં એવો અનુભવ પણ કરી રહ્યો હતો કે હાથની આફતિ 'લાલ મશાલ' પકડેલા હાથ જેવી છે.

શાંતિકુંજના અખંડ દીપની સામે જપ કરી રહેલી કેટલીક દેવકન્યાઓને પણ આ જ પ્રકારની અનુભૂતિ થઈ હતી. સાતમા કાકલાના પરત કર્યાની ખબર પ્રસારિત થઈ તે પહેલાં વંદનીય માતાજીએ પ્રણામ કરવા આવેલા સાધકોને કહ્યું, 'દવે ભય ટળી ગયો છે. આ યુદ્ધમાં ભારતની જીત નિશ્ચિત છે. દુનિયાની કોઈપણ તાકાત તેને પરાજિત નહીં કરી શકે. યુદ્ધ સમાપ્ત થયા બાદ જો જો, ભારત દિન પ્રતિદિન પ્રગતિ કરશે. તેણે વિશ્વને માર્ગદર્શન આપવાની જવાબદારી નિભાવવાની છે અને જલદી તે તેને ચોગ્ચ બની રહેશે. અનેક સાધકોને દેખાયેલું સ્વપ્ન, આભાસ અને અનુભૂતિના દસ દિવસો પછી યુદ્ધ સમાપ્ત થઈ ચૂક્યું હતું અને ભારતે પોતાને સિદ્ધ કરી બતાવ્યું હતું કે તે સત્ય અને ન્યાયના પંથે છે. ભૌતિક દષ્ટિએ પ્રત્યક્ષ સમર્થ ન દેખાતો હોવા છતાં પણ તે દુનિયાભરના અયોગ્ય-અનિચ્છનીય વિરોધનો સામનો કરવામાં સક્ષમ છે. તેનો પરાભવ કરવો તે હવે કોઈની તાકાતની ପାମ କଥି .

વિજય પછી ભારતે શક્તિ, સાધના, અને સિદ્ધિના ક્ષેત્રમાં દિન પ્રતિદિન પ્રગતિ સાધી છે. તેના ભાગ્યમાં પેઢલેથી જ આ લખાઈ ચૂક્યું હતું. ભારતના પહેલા વડાપ્રધાન જવાહરલાલ નહેરુએ ૧૫ ઓગષ્ટ, ૧૯૪૭ના પોતાના પ્રસિદ્ધ ભાષણમાં જેને નિયતિથી સાક્ષાત્કારની ઉદ્ધોષણા કરી હતી, તે નિયતિ પણ વર્ષો પહેલાં આલેખાઈ ગઈ હતી, પરંતુ તેના અક્ષરો જે સમયે ઊપસી આવતા દેખાઈ રહ્યા હતા, તે ૧૯૧૧નું વર્ષ હતું, જે વર્ષમાં આચાર્ચશ્રી શ્રીરામ શર્માનો જન્મ થયો હતો. (ક્રમશ:)



Yug Shakti Gayatri - March, 2002

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

48

# . <sup>આત્મીય</sup> અનુરોધ સાધના તથા સંગઠન સશક્તિકરણ વર્ષ

પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવ વસંત પર્વ પર દરેક વર્ષે નવું લક્ષ્ય નક્કી કરી તેના સુધી પહોંચવા માટે નવા ઉત્સાહ સાથે વિશિષ્ટ તપ-પુરૂષાર્થની ઘોષણા કરતા, શક્તિ અનુદાન પામતા અને આપતા રહ્યા છે. અમને પણ એ કરવાની પ્રેરણા મળી છે. આ વર્ષ સાધના તથા સંગઠન સશક્તિકરણ વર્ષ ઘોષિત કરવામાં આવ્યું છે. આપણે નૈષ્ઠિક સાધકોએ તથા પ્રામાણિક સંગઠિત વ્યક્તિઓએ પોતાના માટે કંઈક વિશેષ લક્ષ્ય સામે રાખી સંકલ્પોની સાથે આગળ રહેવું જોઈએ. સંગઠન વર્ષમાં આપણું સમર્પણ શિખર સુધી પહોંચે, યુગ પ્રદ્યવિની પાવન પ્રાણ ચેતનાને જન-જન સુધી પહોંચાડી શકીએ તેના માટે પૂજ્ય ગુરુદેવના વિચારો પર આપણે ચિંતન-મનન કરીએ અને કાર્ય કરવા માટે સંગઠિત થઈ લાગી જઈએ.

આ ઐતિહાસિક વર્ષ આત્મમંથનનું પર્વ છે. દેવ પરિવારના સદસ્યો માટે આ આત્માવલોકન, આત્મચિંતન તથા આત્મમંથનનો સમય છે. નવ સૃજન માટે સમર્પિત જુસ્સાદાર સૈનિક ભલે તે ગાયત્રી તપોભૂમિ, શાંતિકુંજ અથવા બ્રહ્મવર્ચસ્ શોધ સસ્થાનના કાર્યકર્તાઓના રૂપમાં આગળની લાઈનમાં ઉભા હોય અથવા તો પોત-પોતાના ક્ષેત્રમાં નવ નિર્માણ માટે ઝઝૂમી રહ્યા હોય, કર્મઠ યુગ સેનાની હોવ, યુગના આ અલૌકિક મહાભારતમાં બધાની ભૂમિકા એક એકથી ચઢીને છે. કોઈ કોઈનાથી ઓછું નથી. માનવતા દ્વારા ઈંચ-ઈંચ ભૂમિ પર લડાઈ રહેલ આ યુધ્ધમાં આમ તો પ્રત્યક્ષ કે પરોક્ષ રૂપે બધા જ કોઈને કોઈ રીતે ફસાયેલા છે, પરંતુ પોતાના પરિજનોને, ગાયત્રી પરિવારના સદસ્યોને આ લડાઈમાં આગલી લાઈનમાં ઉભા રહીને લડવું પડે છે. એ જ કારણ છે કે અસુરતાના ચકો, કુટિલ ચાલો તથા વિનાશક આધાતોના નિશાન સૌથી પહેલા તે બને છે.

આપણે કંઈ પણ, કયાંય પણ અને કોઈ પણ કેમ ન હોઈએ, આપણા ચિંતન અને કાર્ય પર એક નજર નાખી જોઈ લે. કયાંક આપણે અસુરતાના પક્ષધર તો નથી થઈ ગયા ? કયાંક આપણે પોતાના હઠધર્મીમાં પોતાના જ નવ સુજન અભિયાનને નુકશાન તો નથી પહોંચાડી રહ્યા, જેને આપણે વર્ષોથી રક્ત પ્રવાહ, પ્રાણ પ્રવાહથી સીંચતા આવ્યા છીએ. સંગઠન આપણા પ્રભુનું વિરાટ શરીર છે. પારસ્પરિક સહયોગ તથા સહકાર જ તેમની આ વિરાટ મૂર્તિની અર્ચના-આરાધના છે. થોડું આત્માવલોકન કરી જુઓ કે કયાંક આપણે પોતાના કૃત્યોથી પોતાના પ્રભુના શરીર પર આધાત તો નથી કરી રહ્યા.

ગુરુવરનો શાખાઓ તથા શક્તિપીઠો માટે સંદેશ હતો કે જયાં પણ શાખાઓની સ્થાપના થઈ છે ત્યાં કાર્યકર્તા તેને પોતાના સ્વેદ બિંદુઓથી સીંચતા રહે તેને મરવા ના દે. મરેલી શાખા તેમને એટલું જ ક્રષ્ટ આપશે, જેટલું કોઈ પિતાને પોતાના પ્યારા અને નાના સંતાનનું મૃત્યુ ક્રષ્ટદાયક હોય છે. જો પોતાના શ્રમ સ્વેદ તથા

છલકતા ભાવ બિંદુઓથી એને સીંચતા રહે તો કોઈ શાખા કદી કોઈ પણ સ્થિતિમાં ન તો મુરઝાશે અને ન તો તેના ઉપર ઉદાસી છવાશે. જે લોકો એક બીજાની ફરિયાદ કરે છે, પરસ્પર દોષારોપણ કરે છે તેમના વિષે કહેવું પડશે કે તે કદાચ અસુરતાની માયાજાળમાં ફસાઈ ગયા છે. જેમને આગલા ત્રણ ડગલામાં વિજય મેળવનાર કેવી રીતે મૂંઝવાય. મનુષ્ય જે કાર્યને મહત્ત્વ આપે છે તેને સૌથી પહેલા સ્થાને રાખે છે. અહંની પ્રતિષ્ઠા સ્વાર્થી નજરિયા એનાથી શ્રધ્ધા તથા સમર્પણને કોઈ સંબંધ નથી. નવ નિર્માણ અભિયાનને જો નિરર્થક ન સમજે તેના પ્રત્યે સાચી શ્રધ્ધા હોય તો પછી આંતરિક મશ્કેલીઓને કોઈ સ્થાન નથી. જીંદગીની ઘોર સમસ્યાઓ વચ્ચે પણ પોતાની શાખાઓ અને શક્તિપીઠોને સીંચતા રહેવું સભવીત થશે. શાખા સદસ્ય આ કસોટીમાંથી પાર ઉતરશે અને સંગઠનને વધુને વધુ સશક્ત બનાવશે, એવી વિશ્વાસ ભરી આશા કરી છે. જ્યાં પોતાની વિચારધારા નો વિસ્તાર અને સન્માન બહુ છે પણ સંગઠન નથી બન્યું ત્યાં એ પ્રયત્ન કરવો જોઈએ કે બંધાયેલ વ્યક્તિ શાખા સુત્રમાં બંધાય એટલે કે સંગઠિત થઇ જાય. કહેવું ન પડે કે આ સંગઠન યુગ છે. એમાં સંઘ શક્તિ સૌથી મોટી શક્તિ છે. યુગ પરિવર્તન માટે આ ચેતનાને વિકસિત કરવી ખૂબ જરૂરી છે.

આપણે સૌ પરીક્ષણની ઘડીમાં :

વિનાશનો સરંજામ એકઠો કરનારી અસુરતા પ્રબળ છે કે પછી ઈશ્વરના સેવક, સહચર વધુ શક્તિશાળી છે. આ પ્રશ્ન વાણીથી નહીં વ્યવહારથી, જવાબથી ઉદાહરણથી પોતાનું સમાધાન માંગે છે. આ દેવત્વની પ્રતિષ્ઠાનો સવાલ છે. આપણે પૂજ્ય ગુરુદેવના શિષ્ય થયાની સાર્થકતા આ ક્ષણોમાં, આ દિવસોમાં સિધ્ધ કરવી પડશે જેથી ચારેબાજ છવાયેલ નિરાશામાં આશાનો પ્રકાશ જાગી શકે. કોઈ આગળ નહીં ચાલે તો પાછળવાળાનું સાહસ કેવી રીતે જાગશે ? વ્યવસાયી બુધ્ધિ લઈને નહીં, શૂરવીરોની સાહસિકના અપનાવી આપણને એ કરવાનો અવસર મળશે, જે ખાસ, જરૂરી ઉપયોગી જ ન નહીં, પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવના શિષ્યો, સહચરોના અવતરણનું લક્ષ્ય છે. યુગ સૃજનના પુણ્ય પ્રયોજનની યોજના બનાવના રહેવાનો સમય વીતી ગયો. હવે તો કરવાનું જ બાકી છે. વિચારણાને અમલમાં મૂકવાની ઘડી આવી પહોંચી છે. ભાવનાઓનો પરિપાક સક્રિયતામાં થવાની પ્રતીક્ષા કરાઈ રહી છે. મૂંઝવણમાં બહુ સમય વ્યતીત ન કરવો જોઈએ. પૂજ્ય ગુરુદેવે આપણા સામે જે લક્ષ્ય રાખ્યું છે તેના માટે સાધનોની જરૂર તો છે જ એની સાથે એવી પ્રખર /પ્રતિભાઓ જોઈએ, જેની નસોમાં ભાવભર્યું ૠષિ રક્ત પ્રવાહિત થાય છે. ગુરુદેવે આપણી પાસેથી ૠષિ નુત્ર, ૠષિ પુત્રીઓ બનવાની અપેક્ષા રાખી છે. આદર્શો પ્રત્યે અતૂટ આસ્થા તથા ગુરુ પ્રત્યે ભાવભરી ભઠ્ઠીમાં એવી અષ્ટધાતુ તૈયાર થાય છે. જરૂર એવા જ લોકોની છે જે અષ્ટધાનુમાં ઢળાયેલ



હોય, લોકસેવાનું ક્ષેત્ર વિશાળ છે. તેના કોતરોમાં એવા કેટલાય ઢોંગી વેશધારી લૂંટફાટની તક શોધી બેઠા છે છતાં તેનાથી કંઈ કામ બનતું નથી. પ્રકાશ તો પ્રગટેલ દીપક જ આપે છે.

આપણામાંથી પ્રત્યેક ભાવનાશીલનું કર્તવ્ય છે કે આપણા દ્વારા અપાયેલ આશ્વાસનને નિભાવીએ તથા ગુરુદેવના વિશ્વાસની રક્ષા કરીએ, જેને ગુરુદેવ આજના દિવસોમાં પણ નિશ્વિતતાપૂર્વક પોતાના મનમાં જમાવી બેઠા હશે. એમના જતા જ હાથ ઉચા કરી દઈએ, મોં ફેરવી લઈએ પારસ્પરિક વિગ્રહ પેદા કરી દઈએ, પ્રયત્નોને શિથિલ કરી નાખીએ તો એ શિથિલતા ગુરુદેવ સાથે જ નહીં વિશ્વ માનવતા સાથે પણ વિશ્વાસધાત જ હશે, જે એ આશા લગાવી બેઠા છે કે વ્યક્તિ અને સમાજના નવ નિર્માણના, યુગ પરિવર્તનના મહાન કાર્યનું નેતૃત્વ વિચારક્રાંતિ અભિયાનના કર્મવીર સદસ્ય જ આગળ ઉભા રહી સંપન્ન કરશે.

આપણે સૌ ચાર રસ્તા પર ઉભા છીએ. જો ઉઠવાની દિશામાં આગળ વધીએ તો આપણો બેડો પાર કરીશું અને સાથીઓને તારીશું. જો લોભ અને મોહની સાંકળોમાં જકડાયેલ સ્વાર્થતાના તાણા-વાણા ગૂંથતા રહે તો ન સ્વાર્થ જ સધાશે અને ન તો પરમાર્થ પણ. બંને હાથોથી હલેસું છૂટી જશે અને તે તોફાનમાં ફસાઈ જઈશું. જેનાથી ફરી ઉગરવું મુશ્કેલ બનશે.

જેના આત્મામાં જાગૃતિ નથી, એને કંઈ ન કહી શકાય પણ જેનામાં કર્તવ્ય અને જવાબદારીની ભાવના બાકી છે, તેના માટે તો આ ઐતિહાસિક ઘડીઓમાં એ યોગ્ય છે કે તુચ્છ સ્વાર્થોના સીમા બંધનો ઢીલા કરી નવ નિર્માણના આ પુણ્ય પ્રયોજનમાં પોતાનું ભરપૂર યોગદાન આપે. કેમકે માનવ જાતિના ઉજજવળ ભવિષ્ય દેવ સંસ્કૃતિના સૂત્રો પર જ આધારીત છે. જાગ્રત આત્માઓ ઉપર સમયે જે જવાબદારી છોડી છે અને ગુરુદેવે જે મશાલ તેમના હાથમાં સોંપી છે. એ બંને પ્રત્યે કર્તવ્ય નિભાવવા માટે આ જ યોગ્ય છે કે હાલના દિવસોમાં ચાલી રહેલ પ્રયાસોમાં જરા પણ શિથિલતા આવવા દેવી જોઈએ નહિં.

સ્થૂળ શરીરમાં ગુરુદેવ ન રહેવાથી આપણા માટે આ કાર્ય પ્રતિષ્ઠાનો પ્રશ્ન બની ગયો છે. સંસાર સામે સુયોગ્ય પિતાના અયોગ્ય પુત્ર-પુત્રીઓની માફક આપણે હલકી દષ્ટિથી ન જોવામાં આવે. જ્યાં સુધી તે હતા પોતાના પ્રયત્નોથી આ મહાન અભિયાન ચલાવી રહ્યા હતા. હવે જયારે જવાબદારી આપણા પર આવી છે તો તેને કોઈ પણ કિંમત પર નિભાવવી જોઈએ. પાછળ હટવાની સંભાવના નથી રહી. સમયે આપણને તે કસોટી આગળ લાવી દીધા છે જયાં અસફળ થવા પર આપણે પેઢીઓ સુધી પદ્યાતાધ્રની આગમાં જ બળવું પડશે. આગળ વધવા અને સર્વસ્વ ન્યોછાવર કરવા સિવાય બીજો કોઈ માર્ગ નથી. જીત પર યશ અને મરવા પર સ્વર્ગ પામવા જેવી ઘડીઓમાં આપણે અર્જુનની માફક હવે ગાંડીવને તાણી રાખવું પડશે.

ગુરુદેવે જીવન સુધી પોતાને અગણિત પરીક્ષાઓમાં હસતા-હસતા ઝંપલાવી અનેક સિધ્ધિઓમાં સફળતા મેળવી. આપણને તેમની પાછળ ચાલવા માટે, લોકમંગળ માટે ત્યાગ-બલિદાન કરવાનો

ઈશારો કરતા ગયા છે. તે ન ગયા હોત તો વાત બીજી હતી. જે કંઈ થઈ રહ્યું છે તેનો યશ, દોષ તેમના માથે હતો પણ હવે જ્યારે તેમણે પોતાના અતિ આત્મીય જનોને કંઈક આગળ વધવા માટે સ્પષ્ટ સંકેત કર્યો છે. મહાપ્રયાણના અવસરે ભાવનાપૂર્વક આગ્રહ કરી ગયા છે કે જ્ઞાનયજ્ઞની લાલમશાલમાં મારા દરેક પ્રિયજને શ્રધ્ધા અને સ્નેહ જાળવવાના છે અને તેને કોઈ પણ કીંમતે બુઝાવા દેવાના નથી. આ આગ્રહ તરફથી મોં ફેરવી લઈ જો આપણે કૃપણતાનો પરિચય આપીશું તો આત્મધિક્કાર અને લોકોની ટીકા અને ઈર્ષ્યા જ હાથમાં આવશે.

યુગ સૂજન માટે સંપન્ન પ્રતિભા, શિક્ષા, શ્રમશીલતા જેવી વિભૂતિઓ સારા એવા પ્રમાણમાં જોઈએ. પરંતુ તેનાથી વધુ જરૂર તે દેવાન્માઓની છે, જેનામાં આત્મિક વર્ચસ્વ વિપુલ પ્રમાણમાં ભરેલું છે. વર્ચસ્વ જ આત્મબળ છે. ઓજસ્વી, મનસ્વી અને તેજસ્વી વ્યક્તિ તે હોય છે, જેનામાં આ આંતરિક વૈભવની દૈવી અનુદાનની પૂરી માત્રા વિદ્યમાન હોય. એની શોધને હાલના દિવસોમાં સૌથી વધુ મહત્ત્વ અપાઈ રહ્યું છે. કપરી જવાબદારી સામે છે. તેમને નિભાવવા યોગ્ય પ્રતિભાઓને આગળ આવવા અને લાવવાની જરૂરિયાત એવી છે, જેને એક ક્ષણ માટે પણ આગળ ટાળી ન શકાય. આ ઉદેશ્યને ધ્યાનમાં રાખીને યુગ શક્તિ ગાયત્રીનો ફેબ્રુઆરી ૨૦૦૨ નો અંક 'પ્રતિભા વિશેષાંક' પ્રકાશિત કર્યો છે. આપ સર્વે ભાઈ-બહેનોને નિવેદન છે કે આપ તેને ઓછામાં ઓછું બે વાર વાંચ્યા પછી અન્ય ૧૦ પરિજનોને જરૂર વંચાવો. સમર્થ વિચારશીલ પરિજનોને પ્રેરણા આપી ઓછામાં ઓછ ૧૦૦, ૫૦૦, ૧૦૦૦ અંક મંગાવવા પ્રયત્ન કરશો.

એક વિચાર, એક ઉદ્દેશ્ય તથા એક લક્ષ્યનાં લોકોનું સંગઠન આદ્યર્થજનક કાર્ય કરી શકે છે. આ યુગની સૌથી મોટી શક્તિ સંગઠન જ છે. યુગ પરિવર્તન જેવા મહાન અભિયાન સંગઠનની શક્તિ પર જ સફળ બનાવી શકાય છે. એટલે જ આપણે તે લોકોને શોધવા અને સંગઠિત કરવા જોઈએ, જે નવ નિર્માણના ઉદ્દેશ્ય આદર્શ તથા કાર્યક્રમોમાં આસ્થા રાખતા હોય. સંગઠન આ યુગની એકમાત્ર પ્રેરક શક્તિ છે. આપણે સમસ્ત સમાજને ધાર્મિક આધાર પર સંગઠિત કરવા પડશે. અમારે એવા કર્મઠ અને પ્રબુધ્ધ સાથી જોઈએ, જે યુગ નિર્માણની ભૂમિકા પ્રસ્તુત કરવા માટે પોતાના તુચ્છ સ્વાર્થોની ઉપેક્ષા, અવહેલના કરી શકે, જે પોતાની સમસ્યાઓમાં અટવાયેલ રહીને જ જિંદગી વ્યતીત કરવાની વ્યર્થતાને સમજે અને ભારતીય આદર્શો માટે કંઈક ત્યાગ-બલિદાન કરવાની સાધના અંદર ઉપસાવી શકે. પ્રબુધ્ધ વ્યક્તિઓ માટે આ જવાબદારીઓથી વિમુખ થવું કે ના પાડવી અસંભવ છે. જે સત્તાએ આપણને આ દિશામાં બળપૂર્વક લગાવ્યા છે તે અન્યોન્ય ભાવનાશીલ લોકોના અંતઃકરણમાં પણ તેવી જ પ્રેરણા ભરી રહ્યા છે. આપણું પરિવાર સંગઠન ત્યારે સફળ કહી શકાશે. જ્યારે તેમાં સંમિલિત વ્યક્તિ ઉચ્ચ અને આદર્શવાદીતાની કસોટી પર પાર ઉતરશે, નહીંતર સંખ્યાવૃધ્ધિની વિડંબનાથી ખોટું મન બહેલાવાથી કશું જ નહીં થાય.



## યુગ નિર્માણ સમાચાર

મહુવા--ગવર્મેન્ટ સર્વિસમાંથી જુલાઈ ૨૦૦૧માં રીટાયર્ડ થયેલ પ્રજ્ઞા પરીજન શ્રી વામનરાય ત્રિવેદીએ ૧૩ આજીવન સભ્ય માત્ર ૫૦ % ટકા રકમ લઈ બનાવ્યા. પોતાનો નવો ઉત્સાહ લોકમંગળમાં લગાવતા ૫. ગુરૂદેવનું ધ્યેય જલ્દી સાકાર થશે તેમની શ્રધ્ધાને આ ભિનંદન.

અમદાવાદ-ૠષિ યુગ્મના સૂક્ષ્મ સાંનિધ્યમાં સાબરમતીના દક્ષિણ તટે સ્થિત અમરાઈવાડી અમદાવાદ (પૂર્વ)માં ગાયત્રી શક્તિપીઠ કાંતિકુંજનો પ્રાણ પ્રતિષ્ઠા મહોત્સવ અખિલ વિશ્વ ગાયત્રી પરિવારના વડા ડૉ. પ્રણવભાઈના વરદ હસ્તે ૨૦/૧ના સંપન્ન થયો.

તા. ૧૮ના રોજ બપોરે ભવ્ય કળશ યાત્રાથી કાર્યક્રમનો શભારંભ થયો. સાજે ૮.૦૦ વાગ્યાની ગોષ્ઠીમાં શ્રી શ્યામ બિહારી દ્બેજીએ અવતાર ચેતનાના મહાન કાર્ય માટે સંકલ્પ ''મનુષ્યમાં દેવત્વનો ઉદય અને ધરતી પર સ્વર્ગનું અવતરણ'' કરાવ્યો.

તા. ૧૯ના રોજ ૠષિ પરંપરા મુજબ ગાયના છાણથી લીંપેલ, કેળના પાનથી તૈયાર સુંદર યજ્ઞ શાળામાં સવારથી યજ્ઞ શરૂ થયો. અનેક સંસ્કારો સંપન્ન થયા. રાત્રે મંચ ઉપર સાંસ્કૃતિક કાર્યક્રમ પણ ફળ થયા.

તા. ૨૦ના રોજ સવારે શુભ મુહુર્તમાં ડૉ. પ્રણવભાઈએ વૈદિક કર્મકાંડ દ્વારા પ્રાણ પ્રતિષ્ઠા મહોત્સવ સંપન્ન કર્યો. આ પ્રસંગે રૂા. ૮૦,૦૦૦નું બ્રહ્મભોજ સાહિત્ય વેચાણ થયું.

**શામળાજ**~ગાયત્રી શક્તિપીઠ શામળાજીના ઉપક્રમે ભીલોડા તાલુકાના ધોલવાણી ગામે સ્વાવલંબી ગ્રામ વિકાસ પ્રશિક્ષણ શિબિરનું આયોજન સંપન્ન થયું. ગામના ૬૦ યુવા ભાઈઓ અને બહેનોએ આ શિબિરમાં ભાગ લીધો. પ્રથમ દિવસે ગામના અગ્ર ગણ્ય વડીલો અને સંતશ્રી રામજી બાપાએ ઉપસ્થિત રહી દિપ પ્રાગટય દ્વારા શિબિરનું મંગલાચરણ કર્યું.

પામોલ−ગ્રામ પંચાયતના નવા સરપંચશ્રી તથા નવા સભ્યોએ ચાર્જ સંભાળતાં પહેલા પંચાયત ઘરના આંગણે ગાયત્રી મહાયજ્ઞનું આયોજન સવારે ૧૦.૩૦ કલાકે યજ્ઞની શરૂઆત થઈ ચૂંટાયેલા નવા સરપંચશ્રી બાબુભાઈ ચૌધરી પત્નિ સહિત મુખ્ય યજમાન તરીખે પૂજામાં ભાગીદાર બન્યા તેમની સાથે ડે. સરપંચ તથા બીજા સભ્યો એ યજ્ઞમાં ભાગ લીધો. પ.પૂં.ગુરૂદેવ દ્વારા લેખીત ''ગ્રામ ઉત્થાન કી ઔર'' પુસ્તકના આધારે તથા ''પ્રજ્ઞા પુરાણ'' ના ઉદાહરણો લઈ ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ પામોલના પરિવ્રાજક ''શ્રી કિરીટભાઈ જોષી''એ પોતાની આગવી શૈલીમાં કર્મકાંડનું કાર્ય સંભાળ્યું હેતું

યજ્ઞની પૂર્ણાહુતિમાં બધા જ સભ્યોને તથા સરપંચશ્રી ને યુગ સાહિત્ય ભેટ આપ્યું અને દરેકે સંકલ્પ કર્યો કે ગુરૂદેવના વિચારો વાળુ પામેલ ગામ બનાવીશું.

ભાણવડ–ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ પર ભાણવડ તાલુકાના ૨૩૦૯ વિદ્યાર્થીઓ જે ભારતીય સંસ્કૃતિ જ્ઞાન પરીક્ષામાં બેઠા હતા તેઓની પુરસ્કાર વિધિ રાખવામાં આવી હતી. જેમાં ખાણ અને ખનિજ ખાતાના ગુજરાત રાજ્યના રાજ્ય પ્રધાન શ્રી મુળુભાઈ બેરા પ્રમુખ સ્થાને હતા તથા ભાણવડ તાલુકાના મામલતદાર તથા તાલુકા વિકાસ અધિકારી તથા વી.એમ. ઘેલાણી હાઈસ્કૂલના આચાર્ય શ્રી અને જામનગર જીલ્લા ગાયત્રી પરિવારના મહામંત્રી શ્રી હેમંતભાઈ મિસ્ત્રી અતિથિ વિશેષ પદે હતા. તદ્ઉપરાત ભાણવ્રડ તાલુકાના ૨૨ સ્કૂલોના આચાર્યો શિક્ષક ભાઈ બહેનો અને તળપદ્દના વિદ્યાર્થી મિત્રોની બહોળી સંખ્યામાં હાજરી હતી.

રાજ્ય પ્રધાનશ્રી તરફથી દરેક વિદ્યાર્થીઓને શિક્ષક મિત્રોને અને પરીક્ષા વખતના સ્વયં સેવકોને ગાયત્રી પરિવાર નામની બોલપેન તથા પ્રધાનશ્રીની સહિવાળું સર્ટી એનાયત કરવામાં આવ્યું.

આણંદ–ગાયત્રી જ્ઞાન પ્રચાર કેન્દ્ર દ્વારા દર વર્ષની જેમ આ વર્ષે પણ પેટલાદમાં ૧૧ કુંડીય ગાયત્રી યજ્ઞનું આયોજન કરવામાં આવેલ. તે વખતે 3 બહેનોના પુંસવન સંસ્કાર તેમજ 3 ભાઈઓનો જન્મ દિવસ ઉજવવામાં આવેલ પેટલાદમાં ગઈ સાલ સત્યનારાયણ કથાનું આયોજન કરવામાં આવેલ તે જગ્યાએ ફરીથી આ સાલ કાર્યક્રમ થયો. ગઈ સાલ જે એરીયામાં ગુરૂજી વિશે કોઈ જાણતું ન હતું તેની આ સાલથી જાગૃતી આવેલ અને નાનો મોટો રોજગાર ધંધા કરતા ગરીબ પરીજનો એ પોતાનો રોજગાર ધંધા બંધ રાખી પ્રેમથી ભાગ લીધેલ સાહિત્ય સ્ટોરનું આયોજન પેટલાદ પરિવારે કરેલ.

ગ™ત્રી જ્ઞાન પ્રચાર કેન્દ્ર દ્વારા ૠષિ ચિંતનના સાંનિધ્યમા હમણા લખાયેલ બુકનું બ્રહ્મભોજમાં વિતરણ કરવાનો સંકલ્પ લીધેલ છે અને અમદાવાદ શાખાથી બુકો મંગાવવામાં આવેલ છે. નરસંડામાં પ્રજ્ઞા પુરાણ કથા વખતે ૨૫ બુકનું બ્રહ્મભોજમાં વિતરણ કરેલ કેન્દ્ર દ્વારા આ વર્ષ ૨૫૧ બુકનું વિતરણ કરવાનું આયોજન છે.

બાયડ~પ.પૂ. ગુરુદેવ અને ૫ વંદનીયા માતા ભગવતીદેવી શર્માના સૂક્ષ્મ સાનિધ્યમાં તા. ૧૪થી ૧૮ડિસે. ૨૦૦૧-પાંચ દિવસ પ્રજ્ઞા પુરાણની કથા ગાયત્રી શક્તિપીઠ બાયડ ખાતે સંપન્ન થઇ. ડભોઈથી પધારેલ શ્રીમતી રશ્મીબેન ભગત દ્વારા આ કથાનું રસપાન કરાવવામાં આવ્યું. કલયુગની સમાપ્તિ અને સતયુગની શરૂઆતના આ સંધિકાળમાં માણસ માત્રને ગાયત્રી મંત્ર સિવાય ચાલશે નહિં તેવી પ્રતિતિ સૌને થઈ. વ્યસન, ફેશન, ભ્રષ્ટાંચાર, પાપાચાર, સામે ઝઝુમવા માટે હિંમત મળી. નારી જાગરણ, પર્યાવરણ, સ્વાસ્થ્ય, સ્વાવલંબન, શિક્ષા, સાધના, વ્યસનમુક્તિ જેવા સપ્તસૂત્રી કાર્યક્રમોને પણ કથામાં ખૂબજ સુંદર રીતે વણી લેવામાં આવ્યા.

કુલ ૧૦,૦૦૦ જાગૃત આત્માઓએ આ કથામાં ભાગ લીધો. આટલી મોટી સંખ્યા મંડળમાં સમાઈ ન શકે તેથી ટી.વી. ઉપર આ કથાનું જીવંત પ્રસારણ કરવામાં આવ્યું. ૧૫૦ ગામડામાંથી જાગૃત આત્માઓએ યુગૠષિ, યુગવ્યાસ પંડિત શ્રીરામ શર્મા આચાર્યજી દ્વારા રચીત ૧૯મી પ્રજ્ઞા પુરાણ કથાનું રસપાન કર્યું. કાર્યક્રમને સફળ બનાવવા માટે શ્રી મનહરભાઈ પટેલ, ભરતભાઈ ઉપાધ્યાય, ચંદ્રભાઈ પટેલ, સુરેશભાઈ ગોસ્વામી, મહેન્દ્રભાઈ પટેલ, હરીભાઈ પટેલ, કાંતિભાઈ પટેલ તથા યુવાનો અને સક્રીય બહેનો દ્વારા આ કાર્યક્રમની સફળતા પ્રાપ્ત થઈ અને પૂ. યુગૠષિ, યુગવ્યાસની શક્તિની પણ અનુભૂતિ થઈ.







ચુગ નિર્માણ ચોજના ટ્રસ્ટ મથુરાથી પ્રકાશિત-સંપાદક પંo લોલાપત શર્મા, સહ સંપાદક-ઘનશ્યામ પટેલ

### www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

### Yug Shakti Gayatri - March, 2002

