

#### www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

### Yug Shakti Gayatri - April, 2001



| અનુક્રમાણકા |                                |    |     |                                                                  |    |
|-------------|--------------------------------|----|-----|------------------------------------------------------------------|----|
| ۹.          | હું કોણ છું ?                  | ٩  | ૧૧. | ધર્મનો અહંકાર સૌથી ખરાઝ                                          | ૨૨ |
|             | ગાયત્રી અને યજ્ઞ               | ર  | ૧૨. | સંસારનો નવો ધર્મ : અધ્યાત્મ                                      | ૨૪ |
| З.          | શાશ્વત સુખનો આનંદ              | 8  | ૧૩. | ''કૃપા ન માગીએ સાવનાનો પુરુષાર્થ કરીએ''                          | ૨૭ |
|             | નૂતન વર્ષ લાવે છે નવા ઉમંગો    | Ę  | ٩૪. | લોકસેવી બ્રાહ્મણોચિત નિર્વાક કરે,                                | ૩૦ |
| પ.          | સંત્યન શરણે સુખ અને શાંતિ      | 9  |     | કાલનેમિથી બચીને રહે                                              |    |
|             | શાહ નહીં શહેનશાન્જ             | १० | ૧૫. | ધ <mark>ર્મ સંસ્થાપનાર્</mark> થાય સંભવ <sup>િ</sup> મ યુગે યુગે | 39 |
| ૭.          | સર્વજ્ઞ હેક્ત્વૉના દાવો ન કરો, | ૧૨ | ૧૬. | ગાયત્રી પરિજન કી કયા વડચાન ?                                     | 39 |
|             | નથા જાણ્યું તેની શોધ કરો       |    |     | સમયદાન, અંશદાન                                                   |    |
| 1           | ધર્મમાં વિવેકનો સમાવેશ ે 🚝 પ   | ૧૫ | 99. | પોતાના દોષદુર્ગુણો દૂર કરવત્નુ ૨ <i>ક</i> ય છે                   | ૩૯ |
| ٤.          | સિનેમા                         | 96 | ٩૮. | ત્યાગ-બલિદાનની સંસ્કૃતિ દેવસસ્કૃતિ-૪                             | ૪૨ |
|             | જવાબદાર, ્મજે                  |    | 96. | આત્મીય અનુરોધ                                                    | ૪૭ |
| १०.         | દિવ્ય વિચારોથી ઉત્કૃષ્ટ જીવન   | २० |     | -                                                                |    |
|             |                                |    |     |                                                                  |    |

วงสุรมโบรา

### સદ્જ્ઞાન પ્રભુ દે દીજિએ

(ધૃન : યજ્ઞ રૂપ પ્રભો, હમારે ભાવ ઉજજવલ કીજિએ) वंदना ७म ५२ २७, सद्ज्ञान प्रभु दे दीलिओ। વિશ્વ સે અજ્ઞાન, અવગૂણ, નાથ સબ હર લીજિએ ॥ લોકહિત કી ભાવના और. કામના મન મેં જગે। હર હૃદય કો પ્યાર કે. આલોક સે ભર દીજિએ ॥ બઢ રહી હત્યાએં નિશદિન. વિશ્વ મેં પશ-જીવ કી ! કરુણા દયા કા ભાવ હો. વરદાન હમકો દીજિએ ॥ मोख तृष्णा में इसा मन, श्रेय पथ लूवा रखा। કુષ્ણ બન ગીતા સૂના કર, મોહ કો હર લીજિએ ॥ આંજ કે યે કંસ-રાવણ, દે રહે અતિ કષ્ટ હૈં ! नष्ट डरने नाथ आओ, प्रश तो पूरा डीलिओ ॥ लुइंप से, तूझन से, सज ओर હाહाझर હै। હો પ્રકૃતિ અનુકુલ પ્રભુ વહ, રાહ દિખલા દીજિએ ॥ સબ કરેં વ્યવહાર એસા. હો ન હિંસા વિશ્વ મેં ા યજ્ઞમય જીવન જિએ પ્રભ. દિવ્યતા દે દીજિએ ॥ કાઁપ ઉઠતી ભય સે ધરતી, પાપ જ્યોં-જ્યોં બઢ રહા ા હે પ્રભો, પ્રજ્ઞા જગા, સદુભાવના ભર દીજિએ ॥ આતંક દુ:ખ બિખરાવ કો, જગ સે મિટા દે હે પ્રભુ ા શાંતિ સુખ સંતોષ કા, વિજ્ઞાન સબકો દીજિએ ॥

દરેક શાખા, શક્તિપીઠ, પ્રજ્ઞાપીઠ પોતાના ક્ષેત્રમાં આ પ્રાર્થના નિયમિત રૂપે શરૂ કરી શકે છે.

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - April, 2001



ૐ ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ તત્સવિતુર્વરેષ્ઠ્યં ભગદિવસ્ય ધીમહિ ધિયો યોનઃ પ્રચોદયાત્

# યુગ શક્તિ ગાયત્રી

### हुं डोए। छुं ?

ઃ સંસ્થાપક / સંરક્ષક ઃ વેદમૂર્તિ, તપોનિષ્ઠ યુગદષ્ટા પં. શ્રીરામ શર્મા આચાર્ય અને માતા ભગવતી દેવી શર્મા

> ઃ સંપાદક ઃ પં. લીલાપત શર્મા

ઃ સહ સંપાદક ઃ ઘનશ્યામ પટેલ ઃ કાર્યાલય ઃ ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરા - ૨૮૧ ૦૦૩

ઃ ટે**લિફોન** : (૦૫૬૫) ૭૩૦૩૯૯, ૭૩૦૧૨૮

વાર્ષિક લવાજમ : ૫૫ રૂપિયા આજીવન લવાજમ : ૭૦૦ રૂપિયા વિદેશનું લવાજમ વાર્ષિક ૧૦ પાઉન્ડ / ૧૫ ડૉલર રૂા. ૬૦૦=૦૦ આજીવન : ૧૦૦ પાઉન્ડ / ૧૫૦ ડૉલર ભારતીય મુદ્રામાં રૂા. ૭૦૦૦-૦૦ વર્ષ - ૩૨ અંક - ૪ પ્રકાશન તિથિ ૨૫-૩-૨૦૦૧

એપ્રિલ - ૨૦૦૧

''હું કોણ છું ?'' આવો સવાલ જે પોતાને કરતો નથી, તેના માટે જ્ઞાનના દ્વાર બંધ જ રહી જાય છે. એ દ્વારને ખોલવાની ચાવી એ જ છે કે પોતાને પૂછો, ''હું કોણ છું ?'' અને જે તીવ્રતા તથા સમગ્રતાથી પોતાને આ સવાલ પૂછે છે, તે સ્વયં ઉત્તર પણ મેળવી લે છે.

મહાન દાર્શનિક સર્વપલ્લી રાધાકૃષ્ણન વૃદ્ધ થઈ રહ્યા હતા. એમનો દેહ જે એક સમયે અતિ સુંદર અને સ્વસ્થ પણ હતો, તે હવે જર્જરિત અને ઢીલો થવા લાગ્યો હતો. જીવનસંધ્યાનાં લક્ષણો પ્રગટ થવા લાગ્યાં હતાં. આવા વૃદ્ધત્વના સવારની ઘટના છે. તેઓ સ્નાનઘરમાં હતા. સ્નાન કર્યા બાદ તેઓ જેવા પોતાનું શરીર લૂછવા લાગ્યા કે તે જ વખતે અચાનક એમણે ઊંડી નજરે જોયું કે એ દેહ તો ક્યારનો જઈ ચૂક્યો છે, જેને તેઓ પોતાનો માની બેઠા હતા. શરીર તો બિલકુલ બદલાઈ ગયું છે. એ કાયા હવે ક્યાં છે ? જેની ઉપર એમણે પ્રેમ કર્યો હતો, જેની ઉપર એમને ગૌરવ હતું, તેની જગ્યાએ આ ખડેર જ હવે બાકી રહી ગયું છે.

આવા વિચારની સાથે એમના દાર્શનિક મનમાં એક અત્યંત અભિનવ બોધ પણ અંકુરિત થવા લાગ્યો, 'શરીર તો એ નથી, પરંતુ પોતે તે એ જ છે. પોતે તો જરાય બદલાયા નથી. પોતાનાં બધાં કર્તૃત્વો, ઉપલબ્ધિઓના અંબાર વચ્ચે તેઓ પોતાના ઊંડાણમાં હતા એવા જ છે. વ્યક્તિત્વના બદલાતા, બનતા અને વિકસિત થતા વિવિધ આયામો વચ્ચે વ્યક્તિના રૂપમાં તેઓ યથાવત્ છે.' ત્યારે એમણે પોતાને જ સવાલ કર્યો, 'ઓહ ! તો પછી હું કોણ છું ?' તેમના ઊંડાણમાંથી જવાબ પણ મબ્યો અને તત્ત્વવેત્તાના રૂપમાં તેઓ પરિપૂર્ણ બન્યા.

આવો જ સવાલ દરેકે પોતાને પૂછવાનો હોય છે. આ જ સવાલ અસલી છે. જેઓ એ નથી પૂછતા, તેઓ એક રીતે વ્યર્થ જીવન જીવે છે. જેઓ પૂછતા જ નથી, તેઓ ભલા ઉત્તર પણ કેવી રીતે મેળવી શકશે ? માટે પોતાને અત્યારે જ અને તત્કાળ એ સવાલ પૂછો કે ''હું કોણ છું ?'' પોતાના અંતરતમના ઊંડાણમાં આ પ્રશ્નને ગૂંજવા દો, ''હું કોણ છું ?'' જ્યારે પ્રાણોની પૂરી તાકાત સાથે કોઈ પૂછે છે, ત્યારે તેને ઉત્તર અવશ્ય મળે છે અને તે ઉત્તર જીવનની સંપૂર્ણ દિશા અને અર્થને પરિવર્તિત કરી દે છે.

03



# ગાયશ્રી અને યત્ર



લોકશિક્ષણ જેટલું સારી રીતે અને સરળતાથી આપી શકાય છે; તેટલું અન્ય કોઈ ધર્મકાર્ય કે માધ્યમ દ્વારા આપી શકાતું નથી. જોઈએ. (૨) જે કોઈ તમારા સંપર્કમાં આવે તેને સમાન દરજ્જો ચિજ્ઞપિતાની પૂજા કરવી એ દરેક દ્વિજની ફરજ તથા ધર્મકાર્ય છે. આપવો. (૩) જે કાંઈ મળે, તેનો સંગ્રહ ન કરતાં વિશ્વ માટે અભાવ ક્યારેય વરતાવા દેશો નહીં. (૫) સ્વયંની શક્તિનો ઉપયોગ લોકોના હિત માટે કરવો વગેરે.

છે, તે માટે ગાયત્રી યજ્ઞોની શ્રૃંખલા ખૂબ મહત્ત્વપૂર્ણ અનુકૂળતા મિળવશે. યજ્ઞ દ્વારા સંતુષ્ટ દેવતા તમને સુખ-શાંતિની વસ્તુઓ પેદા કરી શકે છે.

યજ્ઞનું મહત્ત્વ સમજીને જ ગાયત્રી યજ્ઞની પરંપરા પ્રચલિત કરવાને લીધે આપણી આવી અધોગતિ થઈ રહી છે.

યજ્ઞ શબ્દનો સંસ્કૃતમાં સામાન્ય અર્થ દાન, સંગઠન અને|પણ પોત-પોતાની શક્તિ અનુસાર વારંવાર યજ્ઞો કરતા. દેવપૂજન થાય છે. તેને ભાવાર્થ છે દૈવી કાર્યો માટે સાથે મળીને દાન એકત્રિત કરવું. આ જ પુણ્ય પ્રવૃત્તિને લીધે નરપશુને છિવનદર્શન પણ છે. યજ્ઞ, પવિત્રતા અને મોક્ષનું પ્રતીક છે. નરનારાયણ બનવાનો અવસર પ્રાપ્ત થાય છે. આ ઉદાર અગ્નિ ખુદ તો પવિત્ર છે જ, પરંતુ પોતાના સંપર્કમાં આવનાર સેવા-સાધના પર જ માનવીની ગરિમા આધારિત છે. જેવી|અપવિત્ર વસ્તુને પણ તે પવિત્ર બનાવી દે છે. અગ્નિ પોતાના રીતે અગ્નિમાં પકાયા બાદ સ્વર્ણની મલિનતા દૂર થઈ તેજ માટે કંઈ જ કરતો નથી, તેની દરેક ક્રિયા મોક્ષ માટે જ થાય છે. શિખરો સર કરે છે અને દેવત્વ તરફ પ્રયાણ કરે છે.

પુરશ્વરણમાં જપના દસમાં ભાગની આહુતિઓ આપી શકાય શ્વાસ દ્વારા આ સ્વાસ્થવર્ધક પદાર્થો મેળવે છે. એમ ન હોય તો એકસોમાં ભાગની આહુતિઓ તો આપવી જ

યજ્ઞની પ્રતીક પ્રતિમામાં સમાયેલી સૂક્ષ્મ પ્રેરણાઓની પડે. ગાયત્રીને માતા અને યજ્ઞને પિતા માનવામાં આવે છે. આ વ્યાખ્યા દ્વારા માનવીને પવિત્ર અને સમાજને સમર્થ બનાવવાનું બિંનેના મેળાપથી જ મનુષ્યનો આધ્યાત્મિક જન્મ થાય છે. જેને 'દ્વિજત્વ' કહેવામાં આવે છે. બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય અને વૈશ્યને દ્વિજ કહેવાય છે. દ્વિજ એટલે બીને જન્મ. જેવી રીતે આપણા યજ્ઞની અગ્નિની ઘણી વિશેષતાઓ છે. જેમ કે, (૧) માથું હંમેશાં શિરીરને જન્મ આપનાર માતા-પિતાની સેવા-પૂજા કરવાનો ઊંચું રાખવું, ગમે તેટલો ભાર કે દબાણ પડે તો પણ માથું નમવું ન [દરેક મનુષ્યનો ધર્મ છે, તેવી રીતે ગાયત્રી માતા અને બ્રહ્માજીએ મનુષ્યોની સાથે યજ્ઞને પણ ઉત્પન્ન કર્યો અને ન્યોછાવર કરી દો. (૪) સ્વયંના જીવનમાં જુસ્સો અને રોશનીનો તેમને કહ્યું કે, આ યજ્ઞ દ્વારા તમારી ચડતી થશે તેમજ મનોકામનાઓ તથા જરૂરિયાતો પૂરી થશે. તમે લોકો યજ્ઞ દ્વારા દેવતાઓને ખુશ કરો, દેવતાઓ તમારી ચડતી કરશે. આમ ઉજ્જવળ ભવિષ્યની રચના માટે જે વાતાવરણ અપેક્ષિત બંને પોત-પોતાની ફરજનું પાલન કરીને પરમ કલ્યાણ આપશે.

અસંખ્ય શાસ્ત્રોમાં યજ્ઞ વિશે સમર્થનો આપેલાં છે. જેના બનાવાઈ હતી. તેને છોડી દેવાથી આપણી દુર્ગતિ થઈ. તેને પરથી યજ્ઞનું મહત્ત્વ સમજાય છે. પહેલાંના જમાનામાં પણ ફરીવાર અપનાવી લેવી જોઈએ. હવનની પરંપરા ઘેર-ઘેર આધ્યાત્મિક તથા ભૌતિક ઉદ્દેશો માટે મોટા મોટા યજ્ઞો પ્રચલિત બનવી જોઈએ. જ્યારે ઘેર-ઘેર યજ્ઞ થતો હતો, ત્યારે ચોજવામાં આવતા, દેવતાઓ પણ યજ્ઞ કરતા, દાનવો પણ ભારતભૂમિ સ્વર્ગ અને વૈભવમાં રાચતી હતી. આજે યજ્ઞ નહીં ચિજ્ઞ કરતા, ઋષિઓ દ્વારા ચજ્ઞો થતા, રાજા-મહારાજાઓ અશ્વમેઘ જેવા મોટા યજ્ઞોનું આયોજન કરતા, સામાન્ય ગૃહસ્થો

યજ્ઞ એક પવિત્ર ધાર્મિક કાર્ય તો છે જ, સાથે સાથે એક શ્રેષ્ઠ પ્રસરે છે, તેવી રીતે યજ્ઞના તત્ત્વજ્ઞાન દ્વારા મનુષ્ય શ્રેષ્ઠતાનાં યજ્ઞનો મુખ્ય ઉદ્દેશ પરમાર્થની સત્પ્રવૃત્તિઓને અને સત્પ્રેરણાઓને લોકોમાં ભરી દેવાનો છે. યજ્ઞકર્તા પોતાના સાધનોમાં પણ હવન અનિવાર્ય છે. ગમે તેટલા પાઠ, કામમાં આવનાર ઘી, મેવા, મિષ્ટાન જેવા ઉપયોગી પદાર્થો પેટે અનુષ્ઠાન, જપ કે આરાધના કરવામાં આવે, તે વેદને લગતાં પાટા બાંધીને પણ પરમાર્થમાટે કાઢે છે. આ પદાર્થોની હોય કે તાંત્રિક હોય, પરંતુ તેમાં હવન તો અવશ્ય કરવો પડે છે. |આહુતિઓ આપવામાં આવે છે, જે વાયુ દ્વારા વાતાવરણમાં ગાયત્રી ઉપાસનામાં પણ હવન કરવો જરૂરી છે. અનુષ્ઠાનમાં ફિલાય છે અને પ્રાણીઓ માટે ઉપયોગી બની રહે છે. પ્રાણીઓ

અગ્નિહોત્રનું મુખ્ય સ્વરૂપ ત્યાગ, સંયમ, સેવા, સદાચાર,

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - April, 2001



પરોપકાર, ઉદારતા, સહૃદયતા, આત્મનિર્માણ વગેરેને યજ્ઞપૂરૂષ પરમાત્મા જ છે. તેમનાં ચરણોમાં પોતાની જાતને પડી કે તરત જ સમગ્ર સામાજિક તંત્ર લથડવા લાગ્યું. શરીર તો કાર્યોથી બચવું જોઈએ. આજે પણ છવંત છે, પરંતુ તે નિષ્પ્રાણ જ છે. ઘણીવાર પરમાત્મા સર્વવ્યાપક છે તેવું માનનાર માનવી કોઈ

ભગવાનને અર્પવા હવન કરે છે ત્યારે જ યજ્ઞનો સાચો ઉદ્દેશ અંતરાત્મામાં ધારણ કરવો, એ જ આધ્યાત્મિક યજ્ઞ છે. સિદ્ધ થાય છે.

જીવનમાં કૃતાર્થ કરવાનું છે. આ રીતે અગ્નિહોત્ર એક સમિધાની માફક સમર્પિત કરી દેવાથી પોતાનું સ્વરૂપ પણ આધ્યાત્મિક નાટક સમાન છે, જેને જોતાં જ ઉપર મુજબની ચજ્ઞમય થઈ જાય છે, જેમ કે હવનના કુંડમાં પડેલી સામગ્રી તથા ભાવનાઓ જગૃત થાય છે. સ્વાર્થવૃત્તિને બદલે બીજા માટે કંઈક સમિધા અગ્નિ બની જાય છે. પરમાત્માની આજ્ઞા, પ્રેરણા, કરી છૂટવાની ભાવનાનો વિકાસ થાય છે. જ્યાં સુધી આવી વૈરાગ્ય, સ્વાધ્યાય, ભક્તિ વગેરે સાધનો દ્વારા પોતાના ભાવના રહી ત્યાં સુધી આપણું સામાજિક જીવન દરેક રીતે અંતઃકરણમાં દિવ્ય પ્રકાશ પ્રાપ્ત કરવો એ જ યજ્ઞ છે. સુખી, સ્વસ્થ અને ફ્લેલું-ફાલેલું રહ્યું, પરંતુ આ પ્રવૃત્તિ નબળી સર્વવ્યાપક પરમાત્મા દરેક ચીજમાં સમાયેલા હોવાથી ખોટાં

દક્ષિણા તથા ચડતીના મોહમાં પણ યજ્ઞ થતા જોવા મળે છે. કુવિચાર કે કુકર્મ કરી શકતો નથી, કારણ કે તેને પોતાના એના દેવદક્ષિણાના રૂપમાં માનવીના મનની શુદ્ધિ થતી નથી. અંતઃકરણમાં જ પરમાત્મા દેખાતા હોવાથી તે કુવિચાર કેવી પરિણામે, એનું અપેક્ષિત કળ જન-જીવનને મળી શકતું નથી. |રીતે કરી શકે ? આમ વિશ્વના કણે-કણમાં પ્રભુનો વાસ હોય. યજ્ઞનો મુખ્ય ઉદ્દેશ છે, પોતાની જાતને પરમાત્માનાં તો એવું કોઈ ગુપ્ત સ્થાન હોઈ શકે ખરૂં, કે જ્યાં પોતાની ચોરી ચરણોમાં ધરી દેવી. અંતઃકરણના ચાર અંગ મન, બુદ્ધિ, ચિત્ત છુપાવી શકાય ? આમ ઈશ્વર સર્વત્ર છે તેવું અનુભવનાર અને અહંકાર ઉપરાંત દસેય ઈન્દ્રિયો, દસેય પ્રાણ, વૈભવ, માનવી દરેક જડ-ચેતન સાથે સદ્વવ્યવહાર જ કરી શકે છે. જીવન આ બધુંય જેઓ પરમાત્માને સોંપી દઈને તેમની આહુતિ આથી યજ્ઞપુરુષ ભગવાનને સર્વવ્યાપી માનીને તેને પોતાના

 $\otimes \otimes \otimes$ 

સ્વર્ગલોકમાં ખળભળાટ ફ્રેલાઈ ગયો. સ્વર્ગની શાસન વ્યવસ્થા બગડી રહી દતી. વિષ્ણુ ભગવાન દિરણ્યાક્ષનાં વધ માટે વારાદ અવતાર ઘરી પથ્વી પર આવ્યા દતાં. પ્રયોજન પણ પૂરું થયું, છતાં તેઓ પાછા ન વબ્યાં. એક એક કરીને દેવો આવ્યા અને તેમને પાછા વળવા વિનંતીઓ કરી, પરંત વારાહને કાદવમાં આળોટવું અને મોટા પરિવાર સાથે રદેવાનું એટલું ગમી ગયું હતું કે તે સ્વર્ગ પાછા જવા તૈયાર ન થયા. આવેલા દેવોને નિરાશ થઈ પાછા જવું પડ્યું. વ્યવસ્થા નિયંત્રણ બહાર જતી બેઈ કોધિત થયેલા શિવજીએ વિષ્ણુને પાછા લાવવાની જવાબદારી લીઘી. તેઓ આવ્યા અને વારાદને પાછા વાળવા અને નિર્ધારિત જવાબદારી પૂરી કરવાની વાત કહી. આની પણ વારાહ ઉપર કોઈ અસર ન થઈ. કોધિત રૂદ્રે ત્રિશૂળ વડે વારાદનું પેટ ચીરી નાંખ્યું અને તેના શરીરને ઉપાડી લાવી સ્વર્ગનાં સિંહાસન પર નાંખ્યં.

વિષ્ણુ પોતાનાં અસલ સ્વરૂપમાં આવ્યાં અને દેવતાઓને ઉદ્દેશીને બોલ્યાં -''મોદ અત્યંત શક્તિશાળી દોય છે. તે ભગવાનની પણ દુર્ગતિ કરાવી શકે છે. તમે લોકો તેના કુચક્રમાં इસાતા નહીં અને આત્માને એવી રીતે જ બચાવબે જે रीते शिवे मने जगात्यो ''



## શાશ્વત સુખનો આનંદ

મહાપુરુષોના ઉચ્ચતમ અનુભવપૂર્ણ ભાવોમાં આપણું હૃદય એકાકાર કરવું તયા તે ભાવથી પોતે ભાવિત થઈ જવું એ જ અસલી સંગ છે. જો આવાં મહાપુરુષોનું સાંનિધ્ય મળી ન શકે, તો તેમના દ્વારા રચિત સત્સા**હિત્યનો મનોયોગપૂર્વક કરેલો સ્વાધ્યાય પણ ખૂબ** જ લાભદાયક હોય છે. ભગવત્પ્રાપ્ત મહાપુરુષોના અનુભવ<mark>યુક્ત વચનોમાં ખૂબ પ્રભાવ હો</mark>ય છે અને તે આત્માને પ્રકાશિત કરવાનું સામર્થ્ય <mark>ધરાવે છે</mark>.

છવનનું શાશ્વત કેન્દ્ર, અને 'ચૈતન્ય તત્ત્વ' આત્મા જ આત્મામાં જ્ઞાનનો સહજ પ્રકાશ છે, જે સત્યને અસત્યથી મનુખ્યના સુખોનો મૂળ સ્રોત છે. જેઓ સુખ-શાંતિ અને અલગ તારવી પ્રગટ કરે છે. ઉપનિષદમાં કહ્યું છે -

સ્થિરતાભર્યું જીવન જીવવાના અભિલાષી હોય તેમણે પોતાના આત્માને ઓળખવાનો પ્રયાસ કરવો જોઈએ. આત્મામાં જ સંપૂર્ણ વિશ્વ સ્થિત છે. 'તેન્નેબિન્દ્ર ઉપનિષદ'માં આત્માનું મહત્ત્વ પ્રતિપાદિત કરતાં કહેવાયું છે -

आत्मनोऽन्या गतिर्नास्ति सर्वमात्ममय जगत् । આત્મનોડન્યન્ન હિ ક્વાપિ આત્મનોડન્યત્ત્રણં નહિ //

અર્થાત્ આત્માથી ભિન્ન ગતિ નથી. સમગ્ર જગત આત્મમય છે. આત્માથી અલગ અન્ય કશું જ નથી. એક તણખલું પણ આત્માથી ભિન્ન નથી.

આત્મામાં શૌર્ય, પ્રેમ તથા પૌરુષની અનંત શક્તિ સમાવિષ્ટ છે. આત્મશક્તિથી સંપન્ન વ્યક્તિના બધા અભાવો, દુઃખ, દારિદ્રય, સાંસારિક આધિ-વ્યાધિ સમાપ્ત થઇ જાય છે. આજે શરીરના સર્વ અંગપ્રત્યંગોની સ્થૂળ જાણકારી, પદાર્થ અને તેના ગુણ-ભેદની જાણકારી, ગ્રહ-નક્ષત્ર સંબંધી ગણિત અને વૈજ્ઞાનિક સત્ય જાણવાથી મનુષ્યની ભૌતિક સુવિધાઓ ભલે વધી ગઈ હોય વિનાશ આ છ દેહના <mark>વિકારો છે અને દેહસ્થિત છે. આ</mark>ત્મામાં તે પણ સ્વયંને જાણવાનો પ્રયાસ નહીં કરવાને કારણે મનુષ્યનાં દુઃખો વધ્યાં જ છે. આપણા પૂર્વજો જ્ઞાન-વિજ્ઞાનમાં આજના વૈજ્ઞાનિકોની તુલનામાં ઘણા પ્રવીણ હતા, પરંતુ તેઓ એ સત્ય જાણતા હતા કે વિજ્ઞાન અંતે તો મનુખ્યની વૃત્તિઓને ભોગવાદી | જ બનાવે છે. આથી તેમણે ધર્મ અને અધ્યાત્મ પર આધારિત છવનની રચના કરી હતી. આ છવનમાં પ્રાણ હતો, શક્તિ હતી, | સમુન્નતિ હતી અને એવું બધું જ હતું, જેનાથી મનુખ્યનું જીવન |આત્મા તો સદાય એકરસ બની રહે છે.'' સુખી ને સંતુષ્ટ ગણી શકાય.

ન હિ દ્રુષ્ટ્રદષ્ટેર્વિપરિલોપો વિદ્યતે /

ય એવ હિ નિરાકર્તા તદેવ તસ્ય સ્વરુપમ્ ॥ અર્થાત જેવી રીતે દ્રષ્ટાથી દષ્ટિનો બોધ સ્વયં થઈ જાય છે તે જ રીતે નિરાકરણકર્તાના સ્વરૂપે આત્મા સ્વતઃ સિદ્ધ છે. જો હું એમ કહું કે હું નથી તો પણ હું છું જ, કેમ કે હું નથી એમ તો હું જ કહું છું. સૂર્યપ્રકાશની જેમ આત્મા સ્વયંપ્રકાશિત અને સ્વયંજ્ઞાત છે. જેવી રીતે વાદળોના આવરણથી સૂર્યની સત્તા બાહ્ય બનતી નથી તે જ રીતે શરીર આદિ આવરણોથી આત્મા ખંડિત થતો નથી. ઉપનિષદ્દ તો આગળ કહે છે –

જન્માઘા: ષડિમે ભાવા દષ્ટા દેહસ્યનાત્મન: / કાલેનેશ્વરમૂર્તિના ॥ *કલાના*સિવ વુસસ્ય આત્મા નિત્યોડવ્યય: શુદ્ધ: એક: ક્ષેત્રજ્ઞ આશ્રય: / અવિક્રિય: સ્વદગ્ હેતુર્વ્યાપકોડસંગયનાવૃત: //

''જન્મ, અસ્તિત્વની પ્રતીતિ, બુદ્ધિ, પરિમાણ, ક્ષય અને સમાવિષ્ટ નથી જ. આત્મા સાથે કે આપણા મૂળ સ્વરૂપ સાથે તેને કોઈ સંબંધ નથી. જે રીતે કાળ પરમેશ્વરની પ્રેરણાથી પ્ર<mark>તિવર્</mark>ષ વૃક્ષો પુખ્પાન્વિત થાય છે, ફળોના અસ્તિત્વની અનુભૂતિ થાય છે, તેઓ વૃદ્ધિ પામે છે, પક્વ બને છે, ક્ષીણ થાય છે અને નષ્ટ થાય છે, પરંતુ વૃક્ષો તો જેમનાં તેમ ટકી રહે છે તે જ રીતે જન્મથી માંડી મૃત્યુપર્યંત છએ વિકારો દેહના જ હોય છે, આત્માના નહિ.

મનુષ્યજીવનની સાથોસાથ જન્મ-મરણ, સુખ-દુઃખ અને સૂક્ષ્મતાપૂર્વક વિશ્લેષણ કરતાં પ્રતીત થાય છે કે મનુષ્ય ભોગ~રોગ ઈત્યાદિની જે વિલક્ષણતાઓ પ્રચ્છન્નરૂપમાં રહેલી શરીર નથી, મન નથી કે બુદ્ધિ નથી કેમ કે આ બધાં|છે તે મનુષ્યને વિચાર-વિવશ કરી મૂકે છે કે ઈન્દ્રિયોનો ભોગ પંચમહાભૂતોના સત, રજસ અંશોથી નિર્મિત છે અને તેથી|ભોગવીને જીવનના દિવસો પૂરા કરવા એ જ માત્ર નશ્વર છે. આત્મ અનશ્વર છે. તે પોતે જ શક્તિનું ઉત્પાદક, મનુષ્યજીવનનો ઉદ્દેશ નથી. આ અમૂલ્ય માનવજીવન પ્રાપ્ત અજર-અમર સર્વવ્યાપી તત્ત્વ છે. આત્મા સદ્યઃ અનુભૂતિ છે. કિર્યા પછી પણ જો આત્મકલ્યાણની પ્રવૃત્તિ કરવામાં ન આવે

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - April, 2001

Disclaimer / Warning: All literary and artistic material on this website is copyright protected and constitutes an exclusive intellectual property of the owner of the website. Any attempt to infringe upon the owners copyrights or any other form of intellectual property rights over the work would be legally dealt with. Though any of the information (text, image, animation, audio and video) present on the website can be used for propagation with prior written consent.



તેમણે પોતાની જાતને પરમાત્માની કૃપાપાત્ર સમજવી જોઈએ.

પરમાત્માનો સનાતન અંશ છીએ. તેમનો સાક્ષાત્કાર કરવો એ આપણો નિત્ય સિદ્ધ અધિકાર છે. આ સંસારની પ્રત્યેક વ્યક્તિમાં આત્માનું અમૃતબીજ નિહિત છે. પોતાના મૂળ|પ્રકાશિત કરવાનું સામર્થ્ય છે. સ્વરૂપને ઓળખવું, પોતાના અંતરમાં નિહિત અમૃતબીજોને બહિર્ગમન અર્થાત્ સાંસારિકતાથી દૂર હટાવીને અંતર-મન|પરમ ધર્મ છે. 'વિવેક ચૂડામણિ'માં કહેવાયું છે -તરફ વાળવી પડશે. આજે મનુષ્યનું જીવન ફક્ત શરીર અને સંસાર સુધી જ સીમિત બની રહ્યું છે. આત્મિક જીવન તરફથી પૂર્ણપણે ઉદાસીન બની ગયું છે. અર્થ અને અધિકાર એ બે જ માનવજીવનનાં લક્ષ્ય બની રહ્યા છે. આ બન્નેને પ્રાપ્ત કરવા પાછળ વ્યક્તિ ઉચિત-અનુચિત, ન્યાય-અન્યાય કશાની નથી કે મનુષ્ય કામ કરવાનું બંધ કરે. આનો અર્થ એટલો જ કે તે|તેનાથી વધુ મૂઢ બીજો કોણ હશે ? કાર્યની દિશા બદલી નાખે. તેનું પ્રત્યેક કાર્ય આત્માની ઉન્નતિની ભાવનાથી થવું જોઈએ. કર્મ-કાર્ય ઈશ્વર સમર્પિત હોય. જ્યારે પ્રત્યેક કાર્ય ઈશ્વરને સમર્પિત કરવામાં આવશે ત્યારે આપોઆપ અનુચિત કાર્ય થશે જ નહિ.

ત્રીજી આવશ્યકતા છે, શુદ્ધ અને સાત્ત્વિક આહાર-વિહારની. સાત્ત્વિક વૃત્તિવાળી વ્યક્તિ જ આત્માનો ઉદ્વાર કરવામાં કામયાબી પ્રાપ્ત કરે છે. આહાર-વિહાર, શયન-જાગરણ તથા અન્ય ચેષ્ટા બાબતમાં શ્રીમદ્દભગવદ્દ ગીતામાં ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ કહે છે, ''આ યોગ બહુ ખાનારને સિદ્ધ થતો | નથી કે અપવાસીને સિદ્ધ થતો નથી. અતિ નિદ્રા કરનારને કે અતિ જાગરણ કરનારને ફળતો નથી. દુઃખોનો નાશ કરનાર આ પ્રવૃત્તિ કરનારને જ ફળે છે.'' વ્યક્તિએ શિષ્ટ, ઋત, સત્ય, પણ કરતા રહેવું જોઈએ.

આત્મિક પ્રગતિની આકાંક્ષા રાખનાર વ્યક્તિએ

તો કોને ખબર કેટલી કષ્ટપ્રદ યોનિઓમાં ભટકવું પડશે. જેમના મિહાત્માઓનો સંગ પણ કરતા રહેવું જોઈએ. આવા મહાપુરુષોના અંતરમાં આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાની અભિલાષા જગૃત થાય ઉચ્ચતમ અનુભવપૂર્ણ દૃદયભાવોમાં પોતાના દૃદયને સંમિલિત કરી દેવું તથા તે ભાવથી સ્વયં ભાવાર્દ્ર બની રહેવું તે જ સાચો સંગ સર્વપ્રથમ, અંતરના ઊંડાણમાં આપણે સૌએ એ સત્યને છે, જો આવા મહાપુરુષોનું સ્થૂળ સાંનિધ્ય પ્રાપ્ત ન પણ થાય તો હૃદયંગમ કરવું પડશે કે આપણે શરીર નથી; આત્મા છીએ. તિમણેરચેલ સત્-સાહિત્યનો મનોયોગપૂર્વક સ્વાધ્યાય પણ પરમ લાભદાયી સિદ્ધ થાય છે. ભગવાન કૃપાપાત્ર મહાપુરુષોનાં અનુભવપૂર્ણ વચનોમાં પણ ઊંડો પ્રભાવ હોય છે અને આત્માને

આત્મિક ઉન્નતિના પંથે આળસ મહાશત્રુ છે. તે આપણી અંકુરિત થતાં રોકવાં એ જ આપણાં દુ:ખોનું કારણ છે. મનુખ્ય અંદર શુભ-મંગલ ચેતનાના પ્રાગ૮ચપથમાં શત્રુરૂપ છે. જે પોતાને આત્માસ્વરૂપે સ્વીકારતો નથી, પોતાના જીવનને|ચેતનાના દિવ્ય સ્વરૂપ સ્પર્શમાં બાધક નીવડે, આત્મિક આત્માના સ્પર્શથી વંચિત રાખે છે ત્યાં સુધી તે દુઃખી રહે છે. |ઉચ્ચતામાં શ્રદ્ધા ન જન્મવા દે તે જ આપણો સૌથી મોટો શત્રુ બીજી મહત્ત્વપૂર્ણ બાબત એ છે કે આપણે આપણી ચેતનાને છે. તેની સાથે સંગ્રામ કરીને તેને પરાસ્ત કરવો તે આપણો

ઈતઃ કો ન્વસ્તિ મૂઢાત્મા યસ્તુ સ્વાર્થે પ્રમાઘતિ /

ુદર્લભં માનુષં દેહં પ્રાપ્ય તત્રાપિ પૌરુષમ્ ॥ 'જીવન' પરમાત્માની દેન અને અમુલ્ય વરદાન છે. તેમાંથી

વિભૂતિઓ પ્રગટાવો કે દુર્ગતિ નીપજાવો.

અર્થાત્ દુર્લભ એવો આ મનુખ્યદેહ અને તેમાં પણ પુરુષત્વ પરવા ન કરીને પાગલની જેમ મંડચો રહે છે. આનો એવો અર્થ પ્રાપ્ત કરીને જે આત્મસાક્ષાત્કાર કરવામાં પ્રમાદ સેવે છે

> આપણે આપણા જીવનને આત્મિક દિવ્યતામાં ઢાળવાનો સંકલ્પ લીધો હોય, તો આપણે સંકુચિતતાને ત્યજવી પડશે. આપણા 'અહંભાવ' પર કુઠારાઘાત કરવો પડશે. સર્વમાં પરમાત્માનો જ એક અંશ આત્મજ્યોતિ પ્રજ્વલિત છે એ પરમ સત્યને જણવું પડશે. આપણે આપણી સત્તાને અહંપોષિત ઈન્દ્રિયોના તુચ્છ અને નગણ્ય સુખને બદલે શાશ્વત સુખનો આનંદ આપીએ. સર્વત્ર એક જ આત્માનું દર્શન કરનાર મનુષ્ય નથી મોહવશ કે નથી શોકાકુલ. *તત્ર કો મોહ: ક: શોક: એકત્વ અનુપશ્યત:.* જેમ જેમ આત્મભાવ દઢીભૂત થતો જાય છે તેમ આનંદમાં વૃદ્ધિ થતી જાય છે.

જો આપણે હકીકતમાં સુખશાંતિથી ભર્યું જીવન વ્યતીત યોગ તો યથાયોગ્ય આહાર કરનારને અને કર્મમાં યથાયોગ્ય∫કરવા ઇચ્છતા હોઈએ તો આપણે આપણી આત્મિક ઉત્કૃષ્ટતાઓને પ્રગટાવવી જોઈશે અને આપણી બધી બુરાઈઓ પ્રિય તેમજ હિતકારક વાણીપ્રયોગ અને સમયાંતરે એકાંતસેવન સાથે સંઘર્ષ કરવો પડશે. આત્મજ્ઞાનરૂપી સંપત્તિ પ્રાપ્ત કર્યા વિના સુખ-શાંતિની આકાંક્ષા કેવળ કલ્પનામાત્ર જ છે.

TRAT TRAT TRAT



# • ૾૾૾ૢ૾ૢ૾ નૂતન વર્ષ લાવે છે નવા ઉમંગો ૾ૢ૾ ૾૾

અવસરોએ ભાગ્યે જ થતું હોય.

કાળ એક સતત પ્રવાહ છે, તે અનાદિ અને અનંત પણ છે. તેથી તે નવો કે જૂનો હોવાનો કોઈ અર્થ નથી, છતાં મનુષ્યે તેને દિવસ, સપ્તાહ, પક્ષ, માસ તથા વર્ષ વગેરેમાં સુવિધા અનુસાર વહેંચીને એક વિભેદ તો ઉત્પન્ન કરી જ દીધો છે. તે મુજબ જે વીતી ગયું, તેને ભૂતકાળ કહેવાની પરંપરા છે અને આગત-અનાગતને ક્રમશઃ વર્તમાન અને ભવિષ્યકાળ કહેવામાં આવે છે. મનુષ્યનો એ સહજ સ્વભાવ છે કે તે જેટલો ભવિષ્ય પ્રત્યે ઉત્સાહિત રહે છે, તેટલો ભૂતકાળ કે વર્તમાન પ્રત્યે રહેતો નથી. પરિવારના બધા સભ્યો હળીમળીને રહે છે, તે સાચું છે; પરંતુ જ્યારે કોઈની ખૂબ જ આતરતાથી પ્રતીક્ષા કરવામાં આવતી હોય એવી વ્યક્તિ ઘરમાં આવે છે, ત્યારે જે ખુશીની લહેર સંપૂર્ણ વાતાવરણમાં દોડતી દેખાય છે, તે અન્ય અવસરોએ ક્યાં જોવા મળે છે ! કંઈક એવા જ દશ્યો અભિનવ વર્ષના આગમન વખતે નજરે પડે છે. **તેનાથી મનમાં** તરંગ, શરીરમાં સ્કૂર્તિ, ક્રિયામાં ગતિ, વાણીમાં ઉલ્લાસ અને બુદ્ધિમાં સક્રિયતાનો જે નવીન ઉદય થાય છે, તેને **વસંતમાં પાનખર પછી વન**સ્પતિઓમાં નીકળતા નૂતન કળીઓની સંજ્ઞા આપી શકાય છે.

એને સૃષ્ટિક્રમનું એક આશ્ચર્ય જ કહેવું જોઈએ કે અહીં કોઈને પણ પુરાતનતાનો ભાર લાંબા સમય સુધી વહન કરવો પડતો નથી. આ સંદર્ભમાં પરમાત્માએ દરેક પ્રાણીનો ખ્યાલ રાખ્યો છે. ગરઘામાં કલગી, હાથીના દાંત, સાપની કાંચળી વગેરે આ પરિવર્તનનાં ઉદાહરણો છે. અંતે શારીરિક અશક્તિ આવી જાય છે ત્યારે જીવાત્માને તેનાથી પણ મુક્ત કરી નવું ક્લેવર પ્રદાન કરવામાં આવે છે. લાંબા સમય સુધી એક જ સ્થિતિમાં અને દેહમાં રહેવાને કારણે જે એકરસતા ઉત્પન્ન થાય છે, તેને દૂર કરવા માટે જ ઈશ્વર દ્વારા નિર્ધારિત વ્યવસ્થા અંતર્ગત આવું થાય છે.

નવીનતા જ જીવન છે. એમાં ગતિ, પ્રાણ અને પ્રેરણા છે. પ્રાચીનતા તો દરેક ઠેકાણે ઠોકરો ખાય છે અને તેને ધુત્કારવામાં આવે છે. નવવર્ષને આ સંદર્ભમાં જ જોવું જોઈએ તથા તેમાંથી નવી પ્રેરણા લઈને દરેકે પોતાનું જીવન સફળ અને સમૃદ્ધ બનાવવામાં લાગી જવું જોઈએ.

 $\otimes \otimes \otimes$ 

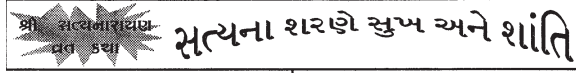
નવાં વસ્ત્રો પહેરવાથી બાળકોમાં જે ઉલ્લાસ જોવા મળે છે, એવો જ કંઈક ઉત્સાહ જનમાનસમાં નૂતન વર્ષ પ્રત્યે હોય છે. જૂની-પુરાણી ચીજો કોને ગમે છે ? નવીનતાની કલ્પના અને આકર્ષણ કંઈક જુદાં જ હોય છે. તેમના આવવા અને પ્રાપ્ત કરવામાં જે ખુશીઓ ફૂટી નીકળે છે, તેમનું કહેવું જ શું ! વીતેલા વર્ષની વિદાય પછી જ્યારે નૂતન વર્ષનું આગમન થાય છે, ત્યારે પ્રત્યેક મનુષ્યમાં એક અભિનવ સ્કૂર્તિ અને ઉમંગ દેખાય છે. તે એ બતાવે છે કે પુરાતનતાના આળસ અને અનુત્સાહ તેની કાંચળી ત્યજી ચૂક્યા છે અને નવા ઉમંગ સાથે નૂતનતાનું એવું આવરણ ઓઢી લીધું છે, જેમાં સર્વત્ર સક્રિયતા તથા ગતિશીલતા જ નજરે પડે છે. આમ પ્રગતિશીલતાના અભાવનું નામ જ પ્રાચીનતા છે. એને ભૂતકાળ કે વીતેલો કાળ પણ કહી શકાય છે. જ્યારે આપણે નવા યુગમાં, નવા સમયમાં, નવવર્ષમાં પ્રવેશ કરીએ છીએ, ત્યારે સૌપ્રથમ એ વાત પર વિચાર કરીએ છીએ કે આપણું પછાતપણું કેવી રીતે દૂર થાય ? વીતેલા વર્ષમાં આપણે જે ભૂલો કરી તથા જેમના કારણે ઉન્નતિના સુવર્ણ અવસરો ચૂકી ગયા, તેનાથી કેવી રીતે બચીએ અને પોતાનું ભવિષ્ય કેવી રીતે ઉજ્જવળ બનાવીએ ?

આ બધી વાતોની સમીક્ષા કરવા માટેનો યોગ્ય અવસર નવવર્ષ હોય છે. તે નવી પ્રેરણાઓ અને નૂતન વિચારો લઈને આવે છે. મનઃક્ષેત્રમાં જે તેવા ઉમંગો ન જાગે, તો ઉત્કર્ષની ગતિ રૂંધાઈ જશે અને માનવી અવગતિને જ સડેલી લાશની જેમ ઉપાડતો રહી તે આનંદ અને ઉલ્લાસથી સદા વંચિત રહી જશે, જે નવવર્ષ સાથે અભિન્ન રીતે જોડાયેલો હોય છે.

યોજના બનાવનાર તેને અમલમાં મૂકતાં પહેલાં જ તેની સમસ્ત યોજનાઓ સારી રીતે બનાવીને મગજમાં બેસાડી લે છે. બિલ્ડર ભવનનું નિર્માણ કરતાં પહેલાં તેનો નકશો બનાવે છે, પછી જ નિર્માણ કાર્યની શરૂઆત કરે છે. તેવી જ રીતે નવવર્ષ આવતાં જ દરેક વિવેકશીલ વ્યક્તિ સંપૂર્ણ વર્ષ માટેનું એક આયોજન કરી લે છે અને નક્કી કરી લે છે કે એ સંપૂર્ણ અવધિમાં કયાં કયાં નવાં નિર્ધારણો અને કાર્યો ક્યારે શરૂ કરાશે. આને નવવર્ષના રોમાંચનો ચમત્કાર જ કહેવો જોઈએ કે આ સમયે મન સમગ્ર સફળતા સાથે યોજનાઓ બનાવવામાં એટલું નિમગ્ન થઈ જાય છે, જેટલું અન્ય

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org





વર્ણાશ્રમ વ્યવસ્થા ભારતીય સંસ્કૃતિની પ્રાકૃતિક અને પરોપકારને ભૂલી જાય છે, જે મનમાં આવે તેવું જ કરવા લાગી સામાજિક વ્યવસ્થા છે. ચાર વર્ણો ભગવાનની ચાર ભુજાઓ જાય છે, તે દુ:ખી થાય છે. એવી જ હાલત સાધુ વૈશ્યની હતી.

જે પરમાર્થનું ધ્યાન રાખતો નથી, તેની જીવનનૌકા ડૂબી સાધનોના અભાવને દૂર કરે, જે સમાજની અનાજ, દૂધ, કાપડ જિય છે. જે પોતાની મહેનત અને ઈમાનદારીની કમાણીનો એક વગેરે જેવી આવશ્યક્તાઓને પૂર્ણ કરવાની વ્યવસ્થા કરે, તે અંશ સમાજ માટે વાપરતો નથી, તેની નૌકા સાધુ વાણિયાની વૈશ્ય છે. જે શ્રમ કરે છે, કામ કરે છે તે શ્રમિક છે. આ ચાર નાવની જેમ ડૂબી જાય છે. આજે આપણી બધાની જીવનનૌકા પણ ડૂબી રહી છે અને કેદમાં પડચા છીએ. જે ભૂલ સાધુ વૈશ્યે જેમાં બ્રહ્મચર્યનું પાલન કરવું અને વિદ્યાધ્યયન કરવું. બીજો કરી હતી તે જ આપણે પણ કરી રહ્યા છીએ. ભૂલ સુધારી ગૃહસ્થાશ્રમ – જેમાં યુવાન થયે લગ્ન કરવાં તથા પરિવારના શકાય છે. પહેલી વાર સાધુ વૈશ્યે ભૂલ સુધારી લીધી તો તે પાલનપોષણની વ્યવસ્થા કરવી. ત્રીને આશ્રમ છે સાચા માર્ગે વબ્યો હતો અને તેને સુખશાંતિનું જીવન પાછું મળી વાનપ્રસ્થાશ્રમ. પચાસ વર્ષની ઉંમર પછી વાનપ્રસ્થાશ્રમમાં ગયું હતું. આપણે પણ આપણી પોતાની ભૂલ સુધારી લઈએ તો પ્રવેશી સમાજની સેવા કરવા માટે ભ્રમણ કરવું. છેલ્લો સુખમય જીવન વ્યતીત કરી શકીએ છીએ. આપણું ચિંતન જેવું સંન્યાસાશ્રમ, જેમાં પંચોતેર વર્ષની અવસ્થા પછી વધુ હરીફરી બદલાય અને સન્માર્ગે ચાલવા લાગીએ કે આપણું છવન સુખી

સૂતજી કહેવા લાગ્યા કે હે મુનિઓ, હું આગળની કથા સંભળાવું છું. તે ધ્યાનથી સાંભળો. તુંગધ્વજ નામનો એક રાજા સત્યનારાયણની કથામાં ચારેય વર્ણોનાં કર્તવ્યો|હતો. એકવાર તે રાજ્યનું નિરીક્ષણ કરવા નીકળ્યો. રાજાએ બતાવવામાં આવ્યા છે. બ્રાહ્મણ કર્તવ્ય બતાવ્યું છે કે એણે વડના ઝાડ નીચે ગાયો ચરાવનાર ગોવાળિયાઓને ભેગા ભિખારી ન બનવું જોઈએ. સમાજને જગૃત કરવો જોઈએ. થિયેલા જોયા. તેઓ શ્રી સત્યનારાયણની કથા કરી રહ્યા હતા. બ્રાહ્મણ જ્યાં હોય છે ત્યાં આખો સમાજ જાગૃત થાય છે. જે દરેક ધનવાનનું કર્તવ્ય છે કે તે સારાં કાર્યો માટે દરેકને સહકાર સમાજને દિશા આપે છે, સમાજને કર્તવ્યનું જ્ઞાન આપે છે તે આપે. જ્યાં સારાં કાર્યો થઈ રહ્યાં હોય તેનાથી જે દૂર ભાગે છે, બ્રાહ્મણ છે. અભણ માણસ પ<mark>ણ ઈમાનદારીથી કોઈ કામ કરે ત</mark>ે પાપ કરે છે. ગોવાળિયાઓએ રાજ્રને આયોજનમાં સામેલ તો તે ઉન્નતિ કરી શકે છે. એ કામ નાનામાં નાનું પણ **હોઈ શકે થિવા** અને પ્રસાદ ગ્રહણ કરવા આમંત્રણ આપ્યું. રાજાએ છે. કથામાં રાજા ઉલ્કામુખ વિશે બતાવવામાં આવ્યું છે. તે વિચાર્યું કે, હું તો મોટો માણસ છું. હું આ લોકોના સારાં કાર્યો કરતો હતો. ભજન-પૂજન પણ કરતો. સાધુ આયોજનોમાં શા માટે જાઉં ? આમ વિચારીને તેણે વાણિયાને તેણે એ જ શિખવાડચું હતું. દરેક વ્યક્તિએ પોતે|ગોવાળિયાઓનો તિરસ્કાર કર્યો અને અહંકારમાં આવીને સારાં કાર્યો કરવાં જોઈએ તથા બીજાઓને પણ સારાં કાર્યો આમંત્રણનો અસ્વીકાર કર્યો. સારાં કાર્યો કરનાર લોકોનો કરવાની પ્રેરણા આપવી જોઈએ. જેઓ સ્વાર્થ સાથે પરમાર્થનું|તિરસ્કાર કરવાથી ભગવાન નારાજ થઈ જાય છે. ખરાબ કાર્યોમાં અસહયોગ કરવાથી ભગવાન પ્રસન્ન થાય છે. સારાં

માત્ર પોતાનું જ સંભાળીને બેસી રહેવું તે નીચ લોકોની સંસ્કૃતિ તથા વિશ્વના હિતની પ્રવૃત્તિઓ કરવા લાગ્યો, તો એને વૃત્તિ છે. સમાજની બુરાઈઓને દૂર કરવી જોઈએ. જેઓ સુખશાંતિ મબ્યાં અને એને ત્યાં સંતાન પણ થયું. જે સમાજની બુરાઈઓ જોઈને પણ મૂક બની બેસી રહે છે,

જેવા છે. બ્રાહ્મણનું કામ અજ્ઞાનને દૂર કરવાનું છે. ક્ષત્રિયનું આપણી પણ એવી જ હાલત છે. કાર્ય અત્યાચાર, અન્યાયની સમાપ્તિ કરવાનું છે. જે સમાજમાં વર્જ્સો થયા. ચાર આશ્રમો પણ છે. પહેલો બ્રહ્મચર્યાશ્રમ -શકાતું નથી ત્યારે એક કુટીર બનાવી એમાં રહેવું અને સમાજની થઈ જાય છે. સેવા કરવી. વર્તમાન પરિસ્થિતિઓમાં વાનપ્રસ્થ અને સંન્યાસને એક જ આશ્રમ બનાવી દેવામાં આવ્યા છે.

પણ ધ્યાન રાખે છે તેવા ગૃહસ્થો સુખી બની નય છે.

રાજાએ જ્યારે સાધુ વાણિયાને સત્યનારાયણની કથા કાર્યથી વિમુખ થવાના કારણે રાજા ઉપર વિપત્તિ આવી. સંભળાવી, તો તે એ માર્ગે ચાલવા લાગ્યો અને સમાજ, દેશ,

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

09

ગઈ. કુટુંબમાં ક્લેશ, ઈર્ષ્યા, આળસ, પ્રમાદ વગેરે દુર્ગુણો ભરાઈ પૂરું કર્યું. એ બધાને પોતાના પગ પર ઊભા થવાનું શિક્ષણ પણ ગયા.

સિકંદરે અન્ય રાજાઓને મારી નાખીને કેટલું બધું ધન ભેગું છે ? ધન સાથે લઈ જવાનું હોય તો ધર્મ માટે, લોકકલ્યાણ વૃત્તિ તરફ વળેલી છે, તેમને દુ:ખ જ દુ:ખ મળવાનું છે. બધું જ ધન ખતમ થયું એમ સમજો. મા કહે છે, મારે સંતાન ન|કરનારા, ન કરનારા સૌને પોતાના સ્વજન માનીને ચાલતા. જ હાલત થઈ.

મહર્ષિ કર્વે પ્રોફેસર હતા. એમણે રાજીનામું આપીને બાકીનું | જીવન વિધવાઓની સેવા માટે શિક્ષણ અને સ્વાવલંબનની લિડવાની પ્રેરણા આપે છે. યોજના બનાવીને સમાજસેવામાં ગાળ્યું. રાજીનામું આપ્યા દીકરાએ મેટ્રિક પાસ કરી લીધું હતું. તો કર્વેએ તેને કહ્યું કે કરનારાઓ પર નારાજ થઈ જાય છે. નિયમ ન માનનારાઓ પર આપું. પાલનપોષણ કરવાની પિતાની ફરજ છે. મહર્ષિ કર્વેએ પ્રસન્નતા થાય છે. ઠોકર વાગે છે ત્યારે અક્કલ આવે છે. તેને ઉધાર પૈસા આપ્યા. થોડા સમય બાદ મહર્ષિ કર્વેએ તેને | ઉધાર લીધેલા પૈસાની યાદ આપી અને ઉઘરાણી શરૂ કરી|આપતા રહેો કારણ કે સુખમાં મનુષ્યને અહંકાર અને ઘમંડ દીધી. મોટા દીકરા પાસેથી પચાસ રૂપિયાનો હપ્તો આવતો. આવી જાય છે, તે બધું ભૂલી જાય છે. દુઃખમાં મનુખ્ય પાપ-નાના દીકરાને તેઓ પચાસ રૂપિયા આપી દેતા હતા. આ રીતે પુણ્યનું ધ્યાન રાખે છે. તેથી જ કુંતીએ કહ્યું હતું કે મને દુઃખી તેઓએ નાના દીકરાને એમ.એ. સુધી ભણાવ્યું. ભણવા માટે રાખજો, જેથી તારી યાદ આવતી રહે. એ જ રીતે તુંગધ્વજ ઉધાર તરીકે પૈસા આપતા હતા, જે નોકરીમાં લાગી જતાં રાજાને દુ:ખમાં યાદ આવ્યું કે હું ગોવાળિયાઓનો પ્રસાદ

તેમનાથી ભગવાન નારાજ થઈ **જાય છે. તેમની દુર્ગતિ થાય છે. |**પાછા લેતા રહ્યા. ત્રીજાને પણ આ રીતે જ ભણાવ્યું. ચાર હજાર રાજાની પણ એવી જ દશા થઈ. એની રાજ્યવ્યવસ્થા બગડી રૂપિયા પણ ન ખર્ચાયા અને બધા છોકરાઓનું શિક્ષણ પણ મુબ્યું

જે મનુષ્ય ભગવાનના માર્ગે ચાલતો નથી, તેનું ધન નષ્ટ થઈ કર્યું હતું ! મરતી વખતે તેણે કહ્યું કે હું બધું ધન મારી સાથે લઈ જાય છે. વાસના, તૃષ્ણા, અહંકાર વગેરેથી જકડાયેલા લોકો જઈશ. બધાને લાગ્યું કે તે પાગલ થઈ ગયો છે. પાગલ જેવી દુઃખ ભોગવે છે. માત્ર તુંગધ્વજના જીવનની જ નહીં, આપણા વાતો કરે છે. શું કોઈ મરતી વખતે પોતાની સાથે કશું લઈને જાય બિધાના જીવનની કહાણી પણ એવી જ છે. જેમની બુદ્ધિ હલકી માટે, સમાજસેવા માટે વાપરો. આપણા દેશનું નાણું વિદેશમાં અહંકારી વ્યક્તિ મનુષ્ય હોય કે પછી રાજા હોય, દુઃખ તો ચાલે તે માટે તેને વિદેશી મુદ્રામાં ફેરવી લેવામાં આવે છે. તેવી મળશે જ. સત્યનારાયણ ભગવાન સત્યના માર્ગે ચાલનારને જ રીતે જ્યારે આપણાં સત્કર્મો આ ધનને પણ ધર્મના પ્રેમ કરે છે. જેઓ કુમાર્ગે ચાલે છે તેઓ ગમે તેટલું ભજનપૂજન માધ્યમથી બદલી નાખે છે, ત્યારે સાથે જાય છે. આત્મા સાથે કરે, પૂજાપાઠ કરે, શિવજીને અભિષેક કરે, બધું બેકાર છે. શંકર ધન જતું નથી. સિકંદર એ ધનને ધર્મમાં બદલી શક્યો નહોતો, ભિગવાનની પૂજા કરીએ તો તેમના જીવનદર્શનને જીવનમાં તેથી એ ધન એની સાથે ન ગયું. આપનું ધન પણ અહીં જ રહેશે. ધારણ કરવું જોઈએ. શિવજીની જ્ઞાનગંગા આપણા જીવનમાં ચોર લઈ જશે, દીકરો કે જમાઈ લઈ જશે. માણસ ઘણું કમાય આવવી જોઈએ. શંકરજી ગળામાં સાપ લપેટીને રાખે છે, વિષ છે, પરંતુ એક પૈસો પણ કામમાં આવતો નથી. વૃદ્ધાવસ્થા પીએ છે, ક્રોધ, દ્વેષ, દુર્ભાવ વગેરેને પી જાય છે. તેથી જ તેઓ આવે છે ત્યારે છોકરા પાસે પૈસા માગવા પડે છે. છોકરો નીલકંઠ બની ગયા. શંકરજી તેમના ગણોમાં ભૂતપ્રેતોની ભરતી નાખુશ થઈને થોડા પૈસા આપે છે. દીકરો બાપનું બધું ધન લઈ કરતા હતા. બળવાનો તો ઘણા હતા, પરંતુ એમની ભરતી ન લે છે, પરં<u>ત</u> જ્યારે દીકરો બાપની વિરુદ્ધ થઈ <mark>જાય છે, ત્યારે કરી. ભૂતપ્રેત, દૂ</mark>બળાં-પાતળાં, લૂલાં-લંગડાં, તિલક થયું હોત તો સારું. જે સાથ આપતો નથી એવો પુત્ર હોય તો જેઓ પછાતોને સાથે લઈને ચાલે છે, સૌને પોતાના કુટુંબી માને પણ શું અને ન હોય તો પણ શું ? રાજા તુંગધ્વજની પણ આવી છે, તેઓ શંકરજીને વહાલાં હોય છે. શંકરજીની પૂજા કરવી હોય, તો કલ્યાણકારી બનો. પોતાનો લોભ, મોહ અને અહંકાર ખતમ કરી દો. શિવજીનું ત્રિશૂળ આ ત્રણેય પાપવૃત્તિઓ સામે

શંકર ભગવાન ઉપર બીલીપત્ર ચઢાવીએ છીએ, પરંતુ બાદ એમને ચાર હજાર રૂપિયા પ્રોવિડન્ટ ફંડ મળ્યું હતું. મોટા તેમની આજ્ઞા માનતા નથી. ભગવાન તેમની આજ્ઞાનું ઉલ્લંઘન તમારો ધંધો શોધી લો. હું ઉધાર આપી શકું, પણ દાન નહીં બિધાને ગુસ્સો આવે છે. નિયમનું પાલન કરનાર પર સૌને

ુંતીએ કહ્યું હતું કે હે ભગવાન ! મને જીવનમાં દુઃખ જ



છોડીને આવ્યો હતો. રાજાએ ભૂલ સુધારી લેવાનું વિચાર્યું. તેનું મનન કરી જીવનમાં ઉતાર્યું. રાજાનું જીવન પરોપકારી, થવા દેશો નહીં. પોતાની જાતને સુધારી લો, મુશ્કેલી આપમેળે|બની જાય છે.

દૂર થઇ જશે. આ જ વાત ગોવાળિયાઓએ રાજાને કહી. આ એક હજાર જન્મોનાં પાપ ધોવાઈ જાય છે, પરંતુ આ રીતે પાપ સિત્યના માર્ગે ચાલનાર ક્યારેય ગરીબ હોતો નથી. ધોવાતાં નથી. જૂઠા લોકો બહેકાવતા રહે છે અને દુનિયામાં લીધી હતી. એમણે કહ્યું કે આપ આપના વિચારો બદ્લી નાખો.

જો આપ દુઃખોથી મુક્ત થવા માગતા હો તો આપની અંદર |આપણને જીવનમાં સત્યનો માર્ગ બતાવે છે. જે દુર્ગુણો ભરેલા છે તેમને દૂર કરો. વાસના, તૃષ્ણાને દૂર કરો. રાજાને કહી રહ્યા છે કે સત્યના માર્ગે ચાલનારનાં કષ્ટો જાય છે. આપોઆપ દૂર થઈ જાય છે. રાજાએ સત્યનું જ્ઞાન સાંભળ્યું અને

ભગવાન કોઈને માફ કરતા નથી. બધાને પ્રાયશ્વિત્ત કરવું પડે સત્યભાષી અને પ્રિયભાષી બની ગયું. તુંગધ્વજ ભગવાનના છે. ખાડો ખોદ્યો હોય તો પૂરવો જ પડે છે. ગંદકી કરી હોય તો શરણે થયો, તો એને બધો વૈભવ મળી ગયો. ગોવાળિયાઓએ તે સાફ કરવી પડે છે. સાયકલથી તમારો પગ ભાંગ્યો હોય તો જે જ્ઞાન આપ્યું તે સાંભળીને રાજાની આંખો ખૂલી ગઈ. એણે ઈલાજ કરવો જ પડશે. પ્રાયશ્વિત્ત માટે એવું કાર્ય કરો કે જેથી|પોતાનું છવન બદલી નાખ્યું તો તેને સુખશાંતિની પ્રાપ્તિ થઈ કરવામાં આવેલ ભૂલની ક્ષતિપૂર્તિ થઇ જાય. મનુષ્ય પોતે જ ગઈ. સત્યની ઉપાસના એ જ ભગવાનની સેવા છે. અધ્યાત્મ પોતાનો મિત્ર છે અને શત્રુ પણ છે. તમે તમારા આત્માનું પતન દ્વારા બધી કામનાઓ પૂર્ણ થાય છે. બધાં જ આપણાં સ્વજન

સ્વામી વિવેકાનંદ, દયાનંદ અને રામકૃષ્ણ પરમહંસને કોઈ વાત પંડિતોએ કહી નહતી. પંડિતોએ કહ્યું કે ગંગાજીના દર્શન સિંતાન નહોતું. છતાં તેમનું કુટુંબ કેટલું વિશાળ હતું ! ગાંધીજીનું કરવાથી સો જન્મોનાં પાપ નષ્ટ થઈ જાય છે, ગંગાજળ પીવાથી કુટુંબ કેટલું વિશાળ હતું ! લાખો લોકો એમની સાથે હતા. શું બસો જન્મોનાં પાપ દૂર થઈ જાય છે અને ગંગાસ્નાન કરવાથી પોતાનાં જ છોકરાં હોવાં જરૂરી છે ? ભગવાનના રસ્તે,

સત્ય મુક્તિ આપનારું છે. સત્યની ઉપાસનાથી ધન-બેઈમાની થતી રહે છે. ગોવાળિયાઓએ વાસ્તવિકતા જાણી|ધાન્ય, પુત્ર બધું જ મળી જાય છે. ખેતરમાં બીજ વાવશો, તો પેદાશ થશે, આપનું પેટ ભરાશે. ભગવાનની કૃપા મેળવવાની ઇચ્છા હોય તો સત્યનો માર્ગ અપનાવો. સત્યનારાયણની કથા

સત્યવ્રતી આ સંસારમાં ઇચ્છિત કળ પ્રાપ્ત કરી અંત સમયે ભગવાન તમારી બધી જ મનોકામનાઓ પૂરી કરી દેશે, પરંતુ વિષ્ણુલોકમાં સ્થાન મેળવે છે, એમાં કોઈએ શંકા કરવી ન પહેલાં પાપોને મિટાવી દો, દુર્ગુણોને છોડી દો. ગોવાળિયાઓ જેઈએ. સત્યનારાયણનું વ્રત લેવાથી બંધનોમાંથી મુક્તિ મળી

સાઘુ આત્માનંદની ત્રૂંપડી ગામની પાસે જ હતી. લગભગ દરરોજ સાંજે ગામના લોકો તેમની પાસે જતા અને **દાર્મ-ચર્ચા**નો લાભ પ્રાપ્ત કરતા. જ્યારે સંધ્યા ભજનનો સમય શતો ત્યારે, ગામના બે નટખટ છોકરાઓ આવી ચઢતા અને કદેતા, મદાત્મા ! આપની પાસેથી જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા આવ્યા છીએ, પછી ગપ્પાં મારવાનાં શરૂ કરતા. વચ્ચે વચ્ચે સાદ્યુ ખીબય, ગુસ્સે થાય તેવી વાતો પણ કરતા રહેતા. તેમને તો મનોરંજન મળતું, પરંતુ આત્માનંદનો ભ્રજન-પૂજનનો સમય વદી જતો. આ ક્રમ મદિનાઓ સુધી ચાલતો રહ્યો, પરંતુ સાધુ એક દિવસ પણ ગુસ્તે ન થયા. બાળકોની સાથે વાત કરતાં કરતાં પોતે પણ હસતા રહેતા.

ઘણા દિવસો પછી પણ જ્યારે તે નટખટ છોકરાઓ તેમને ગુસ્સે ન કરી શક્યા ત્યારે બંનેને પોતાની બત ઉપર ક્ષોભ થયો. તેમણે ક્ષમા માગતાં પૂછ્યું, ''મહાત્મા ! અમે બણી બેઇને તમને ગુસ્સે કરવાનો પ્રયત્ન કર્યો, છતાં પણ તમે ક્યારેય ગુસ્સે ન થયા, ન ખીબચા.'' આત્માનંદ હસતાં હસતાં બોલ્યા, વત્સ ! બે હું જ ગુસ્સે થાઉં, તો તમને સૌને શીખવી શું શકું ?





દુષ્કાળ ભયાનક હતો. સમગ્ર શિરોહી રાજ્ય આની વ્યથાથી અસર પામેલું હતું. શિરોહી નરેશ પોતાના સંપૂર્ણ પ્રયત્નો-પ્રયાસો કરવા છતાં પોતાની પ્રજાની રક્ષા કરવામાં પોતાને અસમર્થ અનુભવી રહ્યા હતા. તેમણે પોતાનું બધું જ ભેગું કરેલું ધન રાહત કાર્યમાં વાપરી નાંખ્યું, છતાં પણ દુષ્કાળ રાહત કાર્ય પૂર્ણ થતું ન હતું. થોડા જ સમયમાં રાજ્યનો ખજાનો ખાલી થઈ ગયો. દુષ્કાળ ભયંકર હતો, હજુ તો સમય પણ ઘણો બાકી હતો. વિચારમાં ડૂબેલા નરેશ નિરાશ થવા લાગ્યા.

તેમણે અંતિમ ઉપાય સમજીને પોતાના રાજ્યના બુદ્ધિજીવી, વિચારશીલ નાગરિકોની સભા બોલાવી. સભામાં દુષ્કાળ રાહત કાર્યના વિષયમાં ચર્ચા થવા લાગી. લોકો જુદા જુદા ઉકેલ-સમાધાન રજૂ કરી રહ્યા હતા, પરંતુ રજૂ કરવામાં આવતા દરેક સમાધાન ધનના અભાવે પોતે જ મહાપ્રશ્ન બની રહેતા હતા. ધન ક્યાંથી લાવવામાં આવે ? ધનપ્રાપ્તિનો ઉચિત ઉપાય શો ? એક અનુભવી વિચારશીલ, વયોવૃદ્ધ નાગરિક સંકોચપૂર્વક બોલ્યા, ''અન્નદાતા, આ સવાલનો ઉત્તર અમારી પાસે છે. જો અનુમતિ હોય, તો પ્રસ્તુત કરવાનું સાહસ કરું.''

સિરોહી નરેશને તો જાણે પ્રાણ મળ્યા, તેમણે કહ્યું કે નેकી और पूछ-पूछ, આપ અવશ્ય કહો. નરેશના પ્રોત્સાહનપૂરક શબ્દો સાંભળી વૃદ્ધે કહેવાનો પ્રારંભ કર્યો, નંદીવર્ધનપુરના જગતશાહ ઝાંઝડવાળા ઘણા જ ધનવાન તેમજ ધર્માત્મા છે. આ કાર્યમાં અવશ્ય સાથ આપી શકે છે, પરંતુ આને માટે રાજ્યએ પોતે તેમને યાચના કરવી પડશે. વૃદ્ધનો આ ઉકેલ ઘણાંબધા સભાસદોને ન રુચ્યો. તેઓ વિચારવા લાગ્યા કે શું રાજા પોતે જ કોઈ પ્રજાજન સામે યાચક બને તે યોગ્ય છે ? સભામાં એક પળ માટે સન્નાટો છવાઈ ગયો.

સંકોચ દૂર કરતાં કહ્યું, આમાં મારા અપમાનની કોઈ વાત છે. નથી. શાહ ધર્મપ્રાણ વ્યક્તિ છે. તેમની સામે કોઈ

આના કરતાં વધારે સારી વાત બીજી શી હોઈ શકે ? જો મારા નિવેદન ઉપર શાહજી પ્રજાની ભલાઈનું કાર્ય કરે અને પ્રજાની રક્ષા થઈ જાય, તો આનાથી વધારે મારે માટે સૌભાગ્યની વાત કઈ ? પોતાના આ કથનને ક્રિયા રૂપમાં પરિણત કરતાં શિરોહી નરેશે મહામંત્રી તરફ જોયું અને બોલ્યા, મંત્રી મહોદય ! આપ હમણાં જ નંદીવર્ધનપુર ગામ જાવ અને જગતશાહ ઝાંઝડવાળાને માનસહિત દરબારમાં ઉપસ્થિત થવાનો સંદેશો પહોંચાડો. રાજ આજ્ઞાને શિરોધાર્ય કરીને મંત્રીમહોદય તુર્તજ પોતાના રાજકર્મચારીઓની સાથે નંદીવર્ધનપુર જવા રવાના થઈ ગયા.

પોતાની યાત્રા પૂરી કરીને રાજ્ય કર્મચારી તેમજ મંત્રી મહોદય નંદીવર્ધનપુર ગામના ચોતરે આવીને ઊભા રહ્યા અને ગ્રામજનોને શાહના નિવાસનું ઠેકાણું પૂછયું. ગ્રામજનોએ બતાવ્યું, સામે જે હવેલી દેખાય છે, તે જ ઝાંઝડવાળા શાહનું મકાન છે. મંત્રી મહોદય તેમજ રાજ્ય **કર્મચારીઓએ શાહની હવેલી** આગળ પહોંચીને જોયું કે એક **હપ્ટ-પુષ્ટ વ્યક્તિ ત્યાં** પશુશાળાની સફાઈ કરી રહી છે. તેણે **અડધી બાયનું ખાદીનું પહેરણ** અને ખાદીનું ધોતિયું પહેરેલાં છે. મંત્રીએ મનોમન વિચાર્યું કે નક્કી આ શાહનો ગોવાળ હશે. જે અત્યારે પશુશાળાની સફાઇ કરી રહ્યો છે. મંત્રીએ તેને પોતાની નજીક બોલાવ્યો અને દમામભર્યા સ્વરે કહ્યું, એ મજૂર ! જઈને શાહ સાહેબને કહે કે શિરોહી રાજ્યના મંત્રી તેમજ રાજ્ય કર્મચારી આપને મળવા આવ્યા છે અને તેમને દરબારે યાદ કર્યા છે. શાહે મંત્રી મહોદયને ઓળખી લીધા, પરંતુ આ ઓળખને પોતાના મનમાં જ રાખતાં તેમણે કહ્યું, અન્નદાતા, હું હમણાં જ શાહને આપના આવવાના સમાચાર આપું છું. આપ સૌ હવેલીના બેઠકખંડમાં બિરાજો. મંત્રી મહોદય તથા રાજ્ય કર્મચારી ગણ એક નોકરના સદ્વવ્યવહારથી ખુશ થઈ ગયા. તેમને પરંતુ શિરોહી નરેશ પ્રજાવત્સલ હતા. તેમણે દરેકનો લાગ્યું, વાસ્તવમાં શાહના નોકરોનો વ્યવહાર ઘણો જ સારો

આ સૌને ઉચિત સ્થાને બેસવાનું કહીને તે પોતે અંદર લોકહિતના કાર્ય હેતુ માગવામાં શરમ કેવી ? જો શાહની ગયા અને ચોખ્ખો-વ્યવસ્થિત પોશાક પહેરીને મંત્રી મહોદય સામે હાથ ફેલાવવાથી રાહત કાર્ય પૂર્ણ થઈ જાય, તો સમક્ષ ઉપસ્થિત થઈ ગયા. ઘણા જ વિનગ્રભાવથી બોલ્યા,



''માલિક ફરમાવો ! દાસ હાજર છે. આપને અહીં સુધી, આ દાસની કુટિયા સુધી પધારવાનું કષ્ટ શા માટે લેવું પડ્યું ?|મારો નથી. વાસ્તવમાં ધન-સંપદા કોઈની પણ હોતી નથી. આપ સંદેશો કહેવડાવી દેત, તો હું સ્વયં આપની સેવામાં તે તો પ્રત્યેક જરૂરતમંદોની છે. જેની પાસે જે સંપત્તિ છે, તે ઉપસ્થિત થઈ જાત. નરેશ કુશળ તો છે ને ! આપ મારા તિનો માલિક નહીં સંરક્ષક માત્ર છે. તેનું કામ તો તેને માટેનો તેમનો હુકમ જણાવો. સેવકને માટે તેમનો શો|જરૂરતમંદો સુધી પહોંચાડવાનું છે. સંદેશો લઈને આવ્યા છો ?''

ચહેરા તરફ જોતાં મંત્રી મહોદયને ભારે અચરજ થયું કે અરે, ગાડાંઓમાં ભરીને જલદી રાજદરબારમાં પહોંચાડો અને આ તો એ જ મજૂર છે, જે શાહની પશુશાળામાં સફાઈ કરતો હતો. તેમને લાગ્યું ક્યાંક મને ભ્રમ તો નથી થતો ને. જિજ્ઞાસાની પૂર્તિ માટે મંત્રી મહોદયે ધીરે રહી શાહને પૂછયું, મજૂરના રૂપમાં પશુશાળામાં.....

એ હું જ હતો. શાહ હસતાં હસતાં કહેવા લાગ્યા, મંત્રીજી ! આપણે કામ ન કરીએ અને આરામને મોટો શાહ નહી શહેનશાહ છે. માનીએ, તો એ તો આપણો ભ્રમ છે. કામ તો પૂજા છે. પછી કોઈ કામ નાનું હોતું નથી.

મંત્રી મહોદય થોડીકવાર સુધી શાહને ઘણા જ વિસ્મયથી જોતા રહ્યા. તેઓ કંઈ પણ બોલી ન શક્યા. પછી અચકાતાં અચકાતાં બોલ્યા, રાજ્યમાં દુષ્કાળ પડચો છે. નરેશ દ્વારા પોતાનો સમગ્ર ખજાનો પ્રજાજનોની સેવામાં લગાવી દીધો છે અને..... વચમાં જ શાહે મંત્રીજીને કહ્યું, શિરોહીનરેશે આપને મારી પાસે કંઈક સહયોગને માટે મોકલ્યા છે ? મંત્રી મહોદયે માથું હલાવી સમર્થન આપ્યું. શાહે મંત્રી મહોદયને કહ્યું, મહારાજે આટલી નાની સરખી વાતને માટે આપને અહીં મોકલ્યા, આને માટે હું આપની તથા મહારાજની ક્ષમા માંગુ છું. આપ ત્યાં દરબારમાં 🖡 કર્યો. રાવણના મિત્ર વાલિના પુત્ર હોવાના કારણે બેસીને જ હુકમ ફરમાવી દેત, તો પણ આપનો આ સેવક તૈયાર હતો.

શાહ વિનમ્ર સ્વરે પોતાની વાત આગળ વધારતાં 📕ન શક્યો, ત્યારે તે એક કૂટનીતિક ચાલ ચાલ્યો. બોલ્યા, મારી પાસે જેટલું જે પણ કાંઈ છે, તે બધું જ રાજ્યનું તો છે. રાજ્યની જનતાને તેની ઉપર પૂરેપૂરો અધિકાર છે. હું આ દુષ્કાળના રાહતકાર્યમાં કામ આવી ન શકું, તો મારું જીવન જ બેકાર છે. હું હમણાં જ ધન-સુવર્ણ મુદ્રાઓની દરબારમાં મોકલવાનો પ્રબંધ કરું છું, અને જ્યાં વધ કરવો એ જ સાચો ધર્મ છે, ભલે પછી તે મારા સુધી મહારાજ તરફથી 'ના' નો સંદેશો નહીં મળે ત્યાં સુધી સુવર્ણમુદ્રાઓનાં ગાડાંઓ ભરેલી એક પછી એક બળદગાડાંઓ અહીંથી પ્રસ્થાન કરતાં રહેશે.

શાહ એક ક્ષણ રોકાઈને ફરી બોલ્યા, આ અપાર વૈભવ

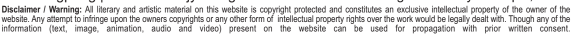
શાહે તે જ સમયે પોતાના કર્મચારીઓને આદેશ આપ્યો શાહ સાહેબની વિનમ્રવાણી સાંભળીને અને તેમના કે બળદગાડાંઓની વ્યવસ્થા કરો અને સુવર્ણમુદ્રાઓને જ્યાં સુધી મારો આદેશ ન આવે, ત્યાં સુધી નિયમિત ગાડાંઓ ભરીને મોકલવાનું ચાલુ રાખજો. શાહની વાતો સાંભળી મંત્રીના પગ નીચેથી જમીન ખસવા લાગી. તેઓ નિર્ણ કરી ન શક્યા કે આ શું કહી રહ્યા છે અને હું શું સાંભળી રહ્યો છું ! ક્યાંક આ સ્વપ્ન તો નથી ને ! આ તો

> મંત્રી મહોદયે શાહ આગળ પોતાનું મસ્તક ઝુકાવી દીધું અને તેમની આજ્ઞા લઈને દરબાર તરફ ચાલી નીકબ્યા. શિરોહી નરેશના દરબારમાં જ્યારે તેમણે પોતાની યાત્રાનો આ અનુભવ વૃત્તાંત સંભળાવ્યો, તો શિરોહી નરેશ સહિત બધા જ એક સ્વરે બોલી ઊઠચા, ''શાહે સાચા અર્થમાં અર્થને અર્થવાન બનાવ્યો છે. તેમનું ધન પણ ધર્મની સાધના જ છે."

#### · + · + ÷÷-

જાગરૂકતા અને પ્રખરતાનો એક અદ્ભુત સમન્વય અંગદના ચરિત્રમાં જોવા મળે છે. તે રાવણના દરબારમાં જઈ પહોંચ્યો અને તેની સાથે સાહસપૂર્વક વાર્તાલાપ પ્રભુએ તેને દૂત રૂપે મોકલ્યો હતો. પરસ્પર ઉત્તેજક સંવાદ પછી જ્યારે રાવણ અંગદના પગને પણ હલાવી

બોલ્યો, અંગદ જે રામે તારા પિતાને માર્યા, એમને જ તું સહાય કરી રહ્યો છે ? મારા મિત્રનો પુત્ર થઈને પણ તું મારી સાથે વેર બાંધી રહ્યો છે ? અંગદ હસ્યો અને બોલ્યો, રાવણ ! અન્યાયી સામે લડવું અને એનો પિતા હોય કે તમે પણ કેમ ન હો ? અંગદના આ તેજસ્વી શબ્દો સાંભળી રાવણ નિરુત્તર થઈ ગયો.





👫 સર્વજ્ઞ હોવાનો દાવો ન કરો, नथी अएथुं तेनी शोध डरो 🚿

માનવી બુદ્ધિ જે કાંઈ જુએ અને સમજે છે, તે અતિ જે ઘટનાઓ માટે કાર્યકારણના સિદ્ધાંતમાં કોઈ બુદ્ધિગમ્ય અલ્પ છે. તેને અર્ધસત્ય કહેવું એ જ યોગ્ય ગણાશે. જો વ્યાખ્યા સૂઝતી નથી, તેવા પ્રસંગોમાં મનને સમજાવવા એમાં તથ્યોને સંપૂર્ણપણે જાણવાની, સમજવાની અને માટે ભાગ્યનો એકમાત્ર વિકલ્પ જ બાકી રહી જાય છે, તેના જાણ્યા અજાણ્યા દરેક પક્ષને પારખવા જેટલું સામર્થ્ય તિથી તેને દુર્ભાગ્યનો ખેલ સમજી સંતોષ માનવો પડે છે. રહ્યું હોત, તો એ જાણી શકાત કે અહીં સીધા ચાલવાથી જ્યારે પ્રયત્નો નિષ્ફળ થઈ જાય છે, અણધારી વિપત્તિઓ જે ઊંધો ક્રમ દેખાય છે, તેને અપવાદ કહીને ટાળી ન સામે આવે છે અથવા અસફળતા મળતાં-મળતાં તે માર્ગ શકાય. સહાયતા કરનારાઓને અસહયોગ જ અસહયોગ બદલીને વીજળીની જેમ આશાની ચમક બતાવીને ખોવાઈ તથા પ્રેમ વહેંચનારાઓને ધૃણા જ ધૃણા બદલામાં મળતાં જાય છે ત્યારે એવું જ કહેવામાં આવે છે કે કદાચ ઘણીવાર જોવા મળે છે. આ બધું એક વ્યવસ્થિત નિયમ ભાગ્યમાં લખાયું નહિ હોય. આંધળાને ખજાનો મળી જાય અંતર્ગત થાય છે. એમાં ઊલટો નિયમ કે ઊંધા કાયદા અને બધી રીતે સક્ષમ, યોગ્ય અને મહેનતુને કશું જ હાથમાં આવતું નથી ત્યારે પણ આવું જ કહેવામાં આવે કેટલીક વાર પ્રયાસો અસફળ થવાની બાબતમાં પણ છે. કેટલાય લોકોને એવી સફળતાઓ પ્રાપ્ત થાય છે કે આવા અપવાદો સામે આવતા રહે છે. એક જ યોગ્યતા જેનું શ્રેય કોઈ રીતે પુરુષાર્થને આપી શકાતું નથી. પૂર્વજોની ધરાવનારા, એક જ માર્ગે ચાલનારા તેમજ એક જ અઢળક સંપત્તિ મળી જાય તો એમાં પ્રાપ્તકર્તાને તેનું શ્રેય ઉપાયનું અવલંબન લેનારા બીજા લોકો દરેક બાજી જીતતા ન આપી શકાય. લૉટરી લાગવા જેવી સફળતાઓમાં કયા અને સફળતા જ સફળતા પ્રાપ્ત કરતા જાય છે, જ્યારે કોશલ્યની કે પુરુષત્વની પ્રશંસા કરી શકાય ? તેજી-પુરી ઈમાનદારી અને સમજદારી સાથે કરવામાં આવેલા <mark>મંદીના દોર</mark>માં કેટલાય વ્યાપારીઓ જોતજોતામાં ન્યાલ પોતાના પ્રયત્નો ખૂબ જ અલ્પ પરિણામ આપી શકે છે. થતા અને પાયમાલ થતા નેવા મળે છે. એમાં કોને મૂર્ખ ઘણીવાર તો ખૂબ જ નિરાશા હાથમાં આવે છે. જો અને કોને બુદ્ધિમાન કહી શકાય ? નદીમાં પૂર આવે છે. પોતાની જ ભૂલને કારણે આવું થયું હોય, તો એ ભૂલ કઈ તે પુરનાં પાણી ખેતરમાં ઘૂસી જઈને તેની આજીવિકા નષ્ટ હતી ? જો હતી, તો શું તે જાણીજોઈને કરવામાં આવી ? કરી નાંખે છે, તો કોઈના ખેતરમાં ક્યાંકથી એવી ઉપજાઉ આ પ્રશ્નો પર ઘણી શોધખોળ કરવા છતાં કોઈ એવાં માટી લાવીને મૂકી દે છે કે તેની ઊપજમાંથી તે તથ્યો સામે આવતાં નથી જેમને નિષ્ફળતાનું કારણ જોતજોતામાં અમીર બની જાય છે. નદી દ્વારા એકની ગણાવી શકાય, ભૂલ માની શકાય તથા ભવિષ્યમાં તેને ભૂમિનો નાશ કરવાને અને બીજાને સમુદ્ધિનું વરદાન સુધારવા માટેના પ્રયાસો કરી શકાય. ઘણીવાર મનુખ્ય આપવાને શું કહી શકાય ? એનો દોષ કે શ્રેય કોને આપી પોતે બિલકુલ નિર્દોષ હોય છે. પરિસ્થિતિઓ પણ એવી શકાય ? તોફાન, વાવાઝોડામાં જેનું છાપરું ઊડી જાય વિચિત્ર બની જાય છે કે કરવામાં આવેલ બધું જ નિરર્થક અને ઘર તૂટી જાય, એમાં તેની કઈ ભૂલ ગણાવી શકાય બની જાય છે. અતિવૃષ્ટિ, કમોસમી વરસાદ, તીડ, કીડા કે ભવિષ્યમાં સાવધ રહેવાની સલાહ આપી શકાય ? વગેરેને કારણે ખેડૂતે કુશળતાપૂર્વક કરેલો શ્રમ જ્યારે સામાન્ય બુદ્ધિ કંઈ જ સમજી શક્તી નથી અને તેને સંયોગ નિરર્થક બની જાય છે, ત્યારે એને સમજાતું નથી કે કે અપવાદ કહીને ટાળી દે છે. ઘણીવાર આવા પ્રસંગો તેનાથી કઈ જગ્યાએ કઈ ભૂલ થઈ ? તેવી ભૂલ ફરી ન ઘટતા જ રહે છે, જેમાં બુદ્ધિ ગૂંચવણમાં પડી જાય છે થાય, તે માટે એ કઈ સાવધાની રાખે ? આવા જ અસંખ્ય અને કોઈપણ જાતનો નિર્ણય કે નિષ્કર્ષ કરી શકતી નથી. આવો જ એક પ્રસંગ મહાત્મા આનંદ સ્વામીએ તેમના

પ્રસંગો સામે આવતા રહે છે. આ આકાંક્ષાઓ વચ્ચે જ ભાગ્યવાદનો ઉદય થાય છે. પુસ્તક 'एक ही रास्ता' માં વર્ણવ્યો છે. સન્ ૧૯૪૬ની

જેવી કોઈ વાત નથી.



ઘટના છે. બપોરનો સમય હતો. તે સમયે મુંગેર સુરક્ષિત પડી રહ્યાં અને તે પણ કંઈક એ રીતે દબાઈ (બિહાર)ના લોકો ઘરમાં આરામ કરી રહ્યા હતા. ઘણા|ગયો કે કોઈપણ જાતની હાનિ તેને પહોંચી ન હતી. ધરતી દિવસોથી ત્યાં ભૂકંપનાં હળવાં કંપનો થઈ રહ્યાં હતાં. ફરી એકવાર કંપી ઊઠી. તેની સાથે કોણ જાણે કઈ રીતે કંપનો મંદ હોવાથી લોકો એ તરફ બેધ્યાન રહ્યા અને|કાટમાળ વચ્ચે એક નાનકડું છિદ્ર પડી ગયું, જે હવા અને સુરક્ષા માટેની કોઈ વ્યવસ્થા કરી નહતી. પ્રકૃતિ તરફથી ગરમી આવવા માટે પર્યાપ્ત હતું. જીવન માટે હવે માત્ર સતત આપવામાં આવતી ચેતવણીની ઉપેક્ષા કરવાનો પાણીની જ જરૂર રહી ગઈ હતી. દેવયોગે પૃથ્વી ત્રીજી સામૃહિક દંડ આજે જ મળવાનો છે અને આજે છવનનો વાર ફરી કંપી ઊઠી અને તે વખતે મકાનની ફરસ તૂટી આખરી દિવસ છે તેની કોને ખબર હતી ? આરામ કરવા ગઈ તથા તેની સાથે જ પાણીની એક લહેર ત્યાં આવી માટે લોકો પથારીમાં પડ્યા જ હતા કે જોતજોતામાં|અને પડેલો ખાડો તેનાથી ભરાઈ ગયો. છિદ્રમાંથી હવા દ્રકાનો-મકાનો ધરાશયી થઈ ગયાં. આ બધું એટલી અને ગરમી મળતી હતી. કેળાં તો પાસે જ હતાં જ. . શીઘ્રતાથી આંખના પલકારામાં થઈ ગયું કે લોકોને બહાર પરમાત્માએ પાણી પણ મોકલી આપ્યું. ભાગવાનો પણ મોકો ન મળ્યો. આખું નગર સ્મશાનમાં એ આધારે તે પંદર દિવસ જીવતો રહ્યો. આજે છેલ્લો ફેરવાઈ ગયું. પહેલા અને બીજા દિવસે તો કેટલાક લોકો દિવસ હતો, જ્યારે બધાં કેળાં પણ ખતમ થઈ ગયાં હતાં. છવતા અને ઘાયલ થયેલા નીકળતા રહ્યા, પરંતુ ત્રીજા પાણી પણ બચ્યું નહોતું. પ્રકાશ આવવાનું પણ બંધ થઈ દિવસથી લાશોની એવી લાઈન લાગી ગઈ કે પંદર દિવસ ગયું, પરંતુ આપ બધા જીવન-જ્યોતિ બનીને આવી સુધી નીકળતી જ રહી. સ્મશાનનું સાકાર દશ્ય ઉપસ્થિત ગયા, તેથી હું આપ સૌને ભગવાનની મદદ જ માનું છું. થઈ ગયું હતું.

દબાયેલ મૃતકોની શોધ કરવામાં આવી રહી હતી. એક પડ્યો. સ્થળે જ્યારે કામ ચાલી રહ્યું હતું ત્યારે સફાઈ કરનારા અચાનક ચોંકી ઊઠચા. નીચેથી વારંવાર એક સ્વર આવી અપવાદ છે. આને સામાન્ય ક્રમ ન કહી શકાય, તેમ છતાં રહ્યો હતો અને એમાં સાવધાનીથી ખોદવાની વિનંતી આ અપવાદો પણ સર્વથા અવગણવા જેવા નથી. એમનું દબાયેલા રહેવા છતાં આ કોણ જીવિત રહ્યું છે. આ પુરુષાર્થના સમર્થકોને ખોટું ન લાગે, તો નમ્રતાપૂર્વક કહી આશ્ચર્ય સાથે થોડી ક્ષણ માટે લોકો વિસ્મયથી ચકિત|શકાય કે 'ભાગ્યનો ખેલ' ૩૦ ટકા ઘટનાઓમાં જ કામ બની રહ્યા, પરંતુ સંકટની સ્થિતિનું ધ્યાન આવતાં જ વધુ કરી રહ્યો હોય છે. નોકે મહત્ત્વ તો કર્મનિષ્ઠાનું જ રહેશે તત્પરતા અને શીઘ્રતાથી કામગીરી કરવામાં આવી.

તટી ગયેલી દીવાલો વચ્ચે વિશાળ કાટમાળ નીચેથી એક જ જોઈએ. પ્રોંઢ વયની વ્યક્તિને બહાર કાઢવામાં આવી. તેની વિજ્ઞાન કહે છે કે આ સંસારમાં પ્રકૃતિ વિરુદ્ધનું કશું જ

આટલું કહીને તેની આંખો ભીની થઈ ગઈ. ભગવાનને કાટમાળની સફાઈ ચાલતી જ હતી અને તેની નીચે લાખ-લાખ ધન્યવાદ આપીને તે ત્યાંથી ઘરે જવા નીકળી

ં એ સાચું છે કે આવા પ્રસંગો વારંવાર ઘટતા નથી, એ કરવામાં આવી રહી હતી. પંદર દિવસ સુધી જમીનમાં કારણ પણ શોધવું પડશે. અતિશયોક્તિ ન સમજો અને અને ખુલ્લું સમર્થન તેને જ આપવામાં આવશે, છતાં થોડા સમયની મહેનત બાદ ભારે લાકડાની પાટો અને આવાં અણધાર્યાં પરિણામોની બાબતમાં વિચાર તો કરવો

આસપાસ કેળાંની ઘણી છાલ પડી હતી. તેને જ્યારે થઈ શકતું નથી. ભૂકંપ, વીજળી પડવી, જ્વાળામુખી સુરક્ષિત બચી જવા વિશે પૂછવામાં આવ્યું, તો એણે ફાટવો, તોફાન જેવી ઘટનાઓ સામાન્ય બુદ્ધિને આકસ્મિક બતાવ્યું કે તે એક ફળ વેચનારો છે અને તેના પર જ તેનું લાગે છે અને તેમની પાછળ અવ્યવસ્થા દેખાય છે, પરંતુ ગુજરાન ચાલે છે. તે દિવસે કેળાંનો ટોપલો માથે લઈ એ વાસ્તવમાં એવું કશું જ હોતું નથી. તેની પાછળ પણ મકાનના વરંડામાં તે ઊભો હતો કે અચાનક તીવ્ર કંપન પ્રકૃતિના સૂક્ષ્મ નિયમો જ કામ કરે છે. એ નિયમોની સાથે છત તૂટી પડી અને તે કાટમાળની અંદર દબાઈ સર્વસામાન્યને જાણકારી ન હોય અથવા એવી ઘટનાઓ ગયો. ટોપલો એ રીતે ઊંધો વબ્યો કે બધાં કેળાં નીચે અવારનવાર ઘટતી ન હોવાથી તે આશ્ચર્યજનક લાગતી

બીજા ગ્રહોની યાત્રા, અણુશસ્ત્રો, રોબોટ અને કોમ્પ્યુટર યથાસંભવ પ્રયત્ન કરતા રહીએ. જેવી આશ્ચર્યકારક ઉપલબ્ધિઓને પણ સામાન્ય માની લેવામાં આવી.

તત્ત્વોને દેવતા માનવામાં આવતા હતા. તેમની માનતા ચાલુ રાખવામાં આવે, એમાં જ બુદ્ધિમાની છે. માનવામાં આવતી અને બલિ પણ ચઢાવાતો હતો. ચંદ્રગ્રહણ અને સૂર્યગ્રહણને કોઈ રાક્ષસી આક્રમણ માનવામાં આવતું હતું, પરંતુ હવે એવી વાત રહી નથી. 🎴 વિજ્ઞાનની શોધોએ હવે એ પ્રમાણિત કરી દીધું છે કે 🖢 એની પાછળ ખગોળીય કારણ છે અને એ બુદ્ધિગમ્ય પણ 🗖 છે. અહીં અઘટિત કશું જ નથી. જે જાણવામાં આવ્યું 🖲 નથી તેને જ અપવાદ કહેવાય છે. વાસ્તવમાં આ સૃષ્ટિમાં - નહીં, દિલ્હી સુધી લાઇન લાગી જશે. મેં અરાજકતા કે બાધા માટે ક્યાંય લેશમાત્ર ગંજાશ નથી.

અજ્ઞાત કે અઘટિતને જ અપવાદ કહેવામાં આવે છે. વાસ્તવમાં અહીં યથાર્થવાદનું જ અસ્તિત્વ છે. અપવાદનો અર્થ એટલો જ છે કે જે આધારે એ અસામાન્ય ઘટનાક્રમ ઉત્પન્ન થયો, તેના વિશે આપણે કોઈ જ્ઞાન ધરાવતાં નથી. આમ • આપ્યો. એ જ મેં કર્યુ છે.'') અપવાદોની પરંપરા ચાલતી જ રહેશે, કેમ કે સામાન્ય

હોય એ વાત જુદી છે. સામાન્ય રીતે જે દશ્યો જોવા વ્યવસ્થાની જ આપણને જાણકારી છે અને તેને જ જોવાની .મળતાં નથી તેમને જ ચમત્કાર કહેવાય છે. જ્યારે પણ|તથા સમજવાની ટેવ પણ છે. સૃષ્ટિના અજ્ઞાત નિયમોના પ્રથમ વાર વિજ્ઞાનની શોધો થઈ ત્યારે એમને ભારે આધારે જ્યારે પણ કંઈક અસામાન્ય ઘટશે, ત્યારે તેને અપવાદ ચમત્કારના રૂપમાં જોવામાં આવી હતી. રેલ, ટેલિફોન, કહી દેવામાં આવશે. પ્રકૃતિનાં રહસ્યો અનંત છે અને મનુષ્યની વીજળી, રેડિઓ, ટી.વી. વગેરે પૂર્વકાળમાં અપ્રચલિત બુદ્ધિ અતિ અલ્પ છે. આવી સ્થિતિમાં અસામાન્ય તો ઘટતું જ શોધો સામે આવી, ત્યારે સામાન્ય બુદ્ધિ હતપ્રભ રહી ગઈ રહેશે. ઉચિત એ જ છે કે એ વિશેનો આપણો પોતાનો અને તેને જાદ જેવી કરામત સમજવામાં આવી. પાછળથી દષ્ટિકોણ સ્પષ્ટ કરી લઈએ. આપણી સીમિતતા સ્વીકારી જ્યારે વિજ્ઞાન અને તેની શોધો વિશેનું જ્ઞાન થયું તો લઈએ અને દુવિધામાં પડીને તથ્યો સુધી પહોંચવાનો

ભૂતકાળમાં દરેક અપવાદને દેવમાનવોનાં કાર્યો માનીને સમાધાન કરી લેવાની એક જ રીત અપનાવી દુનિયામાં જાદુ જેવી કોઈ વસ્તુ નથી. લોકોની પારખી લેવામાં આવતી રહી છે. ભાગ્યવાદ પણ કંઈક એવા જ લેવાની ક્ષમતાને માત કરી શકવાની સફળતાનું નામ જ પ્રકારનું દર્શન છે, જેમાં દેવતાઓ દ્વારા ભાગ્યનિર્માણની જાદુ છે. અધ્યાત્મક્ષેત્રે સિદ્ધિ અને ચમત્કારોનું ઘણું વર્ણન બાબત કહીને એક વિચિત્ર પ્રકારની ભ્રાંતિ ઉત્પન્ન થતું રહે છે. તે જોઈને આશ્ચર્ય તો કરી શકાય, પરંતુ એમ કરવામાં આવી છે. વિચારશીલ વર્ગમાં અપવાદોને માની ન શકાય કે તે આકસ્મિક છે અને તેની પાછળ 'ચાન્સ', 'કોઈન્સીડન્સ', 'લક' વગેરે કહેવામાં આવે છે. પ્રકૃતિના સામાન્ય નિયમની પરંપરાનો હાથ નથી. એમાં એમાં અજ્ઞાતને અપવાદની માન્યતા આપવામાં આવી છે અવ્યવસ્થા માટે લેશમાત્ર ગુંજાશ નથી. અહીં એવું કશું થઈ અને તેનું કારણ જાણતા ન હોવાથી તેને કોઈ દેવતાનો જ ન શકે જેને અઘટિત, અસંભવ કે ચમત્કારી કહી કોપ કે કૃપા કહીને એક નવો ભ્રમ ઘડવાની ચેષ્ટા કરવામાં શકાય. જે આપણે નથી જાણતા તેને જ અપવાદ કહી|આવી નથી. આ સમજદારીની નિશાની છે. સર્વજ્ઞ શકાય છે. વાસ્તવમાં એ અપવાદો પાછળ પણ પ્રકૃતિનો હોવાનો દાવો કરવો એ મિથ્યા ગર્વ છે. જે જ્ઞાત નથી પરિપૂર્ણ વ્યવસ્થાક્રમ કામ કરી રહ્યો હોય છે.∤તેને જાણવા માટે મગજને ખુલ્લું રાખવામાં આવે અને આદિકાળમાં સૂર્ય, વીજળી, અગ્નિ, વરસાદ વગેરે ધીરજથી રહસ્યોદ્ઘાટનનાં સૂત્રો શોધી કાઢવાના પ્રયાસો

> t. Ï. Ï ĨĨ (સન્ ૧૯૯૮માં એક પ્રવચનમાં પૂજ્યવરે કહ્યું હતું, ''હું કોણ છું, એ જણાવી દઉં તો અહીંથી હરકી પૌડી મારી પોતાની ઉપર એક સાધારણ ગૃहस्थ બ્રાह્મણનો પડદો નાંખી રાખ્યો છે. મારા માર્ગદરક મને જે નિર્દેશ

16

# क्रमा विवेडनो समावेश सनियाये

છે. તેના વાસ્તવિક સ્વરૂપને શુદ્ધ બુદ્ધિ અને હૃદય દ્વારા કરવાયોગ્ય લાગે છે. આગ્રહ રહે ત્યારે સત્યનો પ્રવેશ થઈ અનુભવી શકાય છે. ધર્મનું પ્રથમ ચરણ છે - સત્ય. આજે જ શકતો નથી. આ ત્રણ બાબતો સત્યપ્રાપ્તિમાં બાધક સત્ય વિશે લોકોની વિભિન્ન માન્યતાઓ છે. વેદાંત કહે છે. ભ્રમની અંતર્ગત જાણકારીનો અભાવ, એકતરકી છે કે ''બ્રહ્મ સત્યં જગત મિથ્યા ।'' એટલે કે બ્રહ્મ જ નિણકારી, ગેરસમનો તથા તત્કાળ આકર્ષણ વગેરે આવી સત્ય છે. બ્રહ્મને સમર્પિત ભાવનાઓ, વિચારો અને જાય છે. સ્વાર્થમાં ઔચિત્ય છોડીને પોતાના-પારકાંનો ક્રિયાઓ જ સત્ય છે, કેમ કે એ જ વાસ્તવિક છે,|ભાવ, વ્યાપક હિતના સ્થાને સીમિતનો લાભ, બીજાઓની વાસ્તવિકતા જ સત્ય છે તથા સાંસારિકતા સાથે જોડાયેલી પ્રતિભા જેવી વિભૂતિઓ પર પોતાની છાપ પાડવી જે વસ્તુઓ છે, તે બધી અસત્ય છે. સાંસારિકતા એટલે વગેરેનો સમાવેશ થાય છે, જેને સંકુચિતતા પણ કહી અજ્ઞાન, મોહ, ભ્રમ, સંશય, લિપ્સા, વાસના તથા શકાય. આગ્રહની અંતર્ગત પરંપરાવશ, અભ્યાસવશ, તુષ્ણાભરેલી જીવનવ્યવસ્થા. જે આપણે ધર્મને અપનાવવો ભયવશ. પ્રમાદવશ કે અહંકારવશ બીજા પક્ષની હોય તો સૌપ્રથમ એ તથ્યને અનિવાર્યપણે સ્વીકારવું અવગણના કરવાની પ્રવૃત્તિઓ આવે છે. એને દૃરાગ્રહ પડશે કે સત્ય જ ધર્મનો પ્રથમ આધાર છે. સત્યનો પણ કહી શકીએ. સ્વીકાર કરશે, પુનર્જન્મમાં માનશે, મર્યાદાઓનું પાલન સાચી રીતે સમજવા, જાણવા માટે વિવેકની જરૂર પડે છે. આત્મા-પરમાત્માને મહત્ત્વ આપશે. સ્વરૂપ છે. સત્ય જ બધી રીતે પ્રાપ્ત કરવાયોગ્ય, ત્રણ બદમાશ ઊભા હતા, એમાંથી એકે દુકાનદારને ખબર પૂજવાયોગ્ય અને અપનાવવાયોગ્ય છે. સત્યની મહાનતા ન પડે એ રીતે એક ફળ ચોરી લીધું અને ચૂપચાપ તેના વિશે ઉપનિષદ કહે છે - સત્યમેવ જયતે. સત્યની સાથીદારને આપી દીધું. પકડાઈ જવાના ભયથી એણે મહાનતાને કબીર સરળ ભાષામાં વ્યક્ત કરે છે.

સાંચ બરાબર તપ નહીં, જુઠ બરાબર પાપ /

જાકે હૃદય સાંચ હૈ, તાકે હૃદય આપ //

જાણવું. તેને તેવો જ માનવો એટલે સત્યને માનવું. તેને બોલી રહ્યા હતા, પરંતુ ત્રણેય જૂઠા હતા. તેવો જ અપનાવવો તે સત્યને અપનાવવું. સત્ય ફક્ત 🛛 સૈનિક ને સુરક્ષા પ્રણાલીનાં ગુપ્ત સૂત્રો, સ્થળો વગેરે

પરમપૂજ્ય ગુરુદેવે બતાવ્યું કે ધર્મ તત્ત્વ ખૂબ જ ગૂઢ જેવું દેખાય છે. સ્વાર્થ આવી જાય ત્યારે અસત્ય જ ગ્રહણ

અનુયાયી આસ્તિક હશે, ઈશ્વરને માનશે, કર્મફળનો અા બધી સત્યથી દૂર રાખતી પ્રવૃત્તિઓ છે. સત્યને કરશે, પાપોથી બચીને રહેશે. જે સત્યને મહત્વ આપશે તે વિવેક ધર્મનું બીજું તત્ત્વ છે, જેના સહારે સત્યને ભગવાનને જણવામાં તથા અપનાવવામાં આવે છે. માત્ર શબ્દોની સત્યનારાયણ કહેવામાં આવે છે. સત્ય જ નારાયણનું સચ્ચાઈ એ છળ છે. એક ફળ વેચનારની દુકાન આગળ ત્રીજાને આપી દીધું. દુકાનદારે જ્યારે એમને સાચું બતાવવા માટે કહ્યું ત્યારે પહેલાએ કહ્યું, મારી પાસે ફળ નથી. બીજાએ કહ્યું, મેં ફળ ઉઠાવ્યું નથી અને મારી પાસે જે જેવો છે તેને તેવો જ જાણવો એટલે સત્યને પણ નથી. ત્રીજાએ કહ્યું, મેં ફળ લીધું નથી. ત્રણે સાચું

વાણી દ્વારા બોલવા સુધી મર્યાદિત નથી. સત્યં બ્રુયાત, દુશ્મનને બતાવે તો એ વિવેક્હીનતા જ ગણાશે. આવા પ્રિયં બ્રુયાત । કહેવામાં આવ્યું છે કે સત્ય બોલવું જોઈએ, કિસ્સાઓમાં સત્ય શ્રેયસ્કર ન થતાં ઘોર અહિત કરનારું સચ્ચાઈનો વ્યવહાર કરવો જોઈએ. સચ્ચાઈની ભાવના બની જશે, જે યોગ્ય નથી. જેવું બોલવામાં આવે તેવું તથા વિચારો રાખવા જોઈએ, સાથે જ જરૂર પડે ત્યારે કરવામાં ન આવે, તેને જ પાખંડ કહે છે. જો ધર્મ સત્યનો પ્રયોગ વિવેક સાથે કરવો જોઈએ. ભ્રમ, સ્વાર્થ|અપનાવ્યો હોય તો સત્યને અપનાવવું પડશે અને સત્ય અને આગ્રહને સત્યનું સ્વરૂપ છુપાવનારાં ત્રણ આવરણો અપનાવવું હોય તો પાખંડ છોડવું જ પડશે. ગુરુદેવે કહ્યું છે, કહેવામાં આવ્યાં છે. ભ્રમ થઈ જાય ત્યારે દોરડું પણ સાપ સત્ય અને વિવેકના મિશ્રણથી સમજદારીના ગુણો પેદા



થાય છે. સમજદારી સાથે કરવામાં આવેલ કર્તવ્ય ધર્મ બની જાય છે. એક માણસ તેનાં ત્રણ બાળકોને કોઈ વિચારવાન વ્યક્તિ પાસે લઈ ગયો અને કહ્યું કે આ ત્રણેયનું ભવિષ્ય અને ગુણ બતાવો. એ વ્યક્તિએ ત્રણેને બબ્બે કેળાં આપ્યાં. આધારભૂત તથ્ય સત્ય અને વિવેક પર પ્રકાશ પાડતાં અનુદાન અને વરદાન આપીને વિદાય કર્યો ઊભું ન હોય.

वैहेरी । જાકે त्रिय રામ 4 તજિયે તાહિ કોટિ બૈરી સમ યઘપિ પરમ સનેહી / તર્જ્યો પિતા પ્રહલાદ. વિભીષણ બંધ, ભરત મહતારી ॥ લોકમંગલનાં કાર્યોમાં બાધા ઉત્પન્ન કરનારાઓ જો એકે છાલ ઉતારીને સડક ઉપર ફેંકી દીધી. બીજાએ પોતાના ઘનિષ્ઠમાં ઘનિષ્ઠ લોકો હોય તો પણ તેમનો ત્યાગ કચરાપેટીમાં નાખી દીધી અને ત્રીજાએ છાલ ઉતારીને ગાયને|જ કરવો જોઈએ તથા વિવેક અને દૂરદર્શિતાની મદદ ખવડાવી દીધી. ભવિષ્યવેત્તાએ કહ્યું, પહેલો મૂર્ખ, બીજો લઈને શ્રેયના પંથે ચાલવું જોઈએ. વાજશ્રવા ઋષિના પુત્ર બુદ્ધિમાન અને ત્રીજો સંત બનશે. ત્રણેયની પરખ તેમની ઉદ્દાલકે વિશ્વજિત યજ્ઞ કર્યો. ત્રાત્વિજોને દક્ષિણાના રૂપમાં સમજદારીથી થઈ. વ્યક્તિ સમજદાર બનીને જ ધર્મને એવી ગાયો આપવા લાગ્યો, જે અતિ કુશ, ચાલવામાં અપનાવી શકે છે, સાચું કાર્ય કરી શકે છે, નહિ તો ધર્મના પણ અસમર્થ અને ગર્ભ ધારણ કરવા કે દૂધ આપવામાં નામે લડશે, લડાવશે, મરશે, મારશે, મટી જશે અને અસમર્થ બની ચૂકી હતી. બાળક નચિકેતાને પિતા દ્વારા મિટાવશે. બધાં અનર્થકારી કાર્યો કરશે, જેમનો ધર્મ સાથે ધર્મના નામે કરાતું આ કાર્ય અધર્મ જેવું લાગ્યું. એણે કોઈ સંબંધ નથી. મનુષ્યે જો સમજદારી અપનાવી હોત વિવેકથી વિચાર્યું કે આવી ગાયો તો બ્રાહ્મણો માટે અને માનવધર્મને મહત્ત્વ આપ્યું હોત તો સંપ્રદાયોના નામે ભારરૂપ બની જશે, એમને પોતાની પાસે જ રાખવી ભેદભાવ, ઈર્ષ્યા, સંતાપ, દ્વેષ વગેરે પેદા ન કરત. આજે જોઈએ. બ્રાહ્મણોને સારી ગાયો આપવી જોઈએ. બાળકે ધર્મના કારણે કેટલો ભેદભાવ પેદા થયો છે ? જો આ વાત પિતાને કહી દીધી. પિતા બાળકની સમજદારી સાથે ધર્મને અપનાવવામાં આવ્યો હોત તો સમજદારીથી ખુશ ન થયા પરંતુ પોતાના કાર્યમાં હસ્તક્ષેપ સુખશાંતિનું દિવ્ય વાતાવરણ પેદા થયું હોત. સત્ય અને માની નારાજ થઈને યમલોક જવા માટે કહ્યું. નચિકેતાને વિવેકથી પર ધર્મ તે ધર્મ નહીં, પરંતુ ધર્મની વિકૃત લાશ ઔચિત્યના સમર્થનમાં રહેવું જ ઉચિત લાગ્યું. તે પોતાની છે. જે કોઈના કામમાં આવે તેમ નથી. જેને અપનાવવાથી વાત પર અડગ રહ્યો. યમ દેવતા તેનાથી પ્રભાવિત થયા બદબૂ અને વિકૃતિ સિવાય કશું જ મળવાનું નથી. ધર્મના અને લોકમંગલ માટેનું સમર્થ પાત્ર જાણી અનેક પ્રકારનાં

આગળ કહેવામાં આવ્યું છે કે ધર્મના નામે જે કંઈ સીધું- 🛛 ઋષિ દયાનંદ ધર્મ જાગરણના કાર્યમાં લાગ્યા. એમણે અવળું કે ઉપયોગી-બિનઉપયોગી ચાલી રહ્યું છે, તેનો ધર્મના નામે પાખંડ રચનારાઓને ઘણું સમજાવ્યા છતાં આંખ મીંચીને સ્વીકાર ન કરવો જોઈએ, પરંતુ વિવેકને જ્યારે ફેર પડતો ન દેખાયો તો રૂદિવાદ અને અપનાવી યોગ્ય તે જ અપનાવવું જોઈએ. મનુષ્યે રાજહંસની અંધવિશ્વાસુઓ વિરુદ્ધ આંદોલન ચલાવ્યું તથા વૈદિક જેમ નીર-ક્ષીર જુદાં તારવવાં જોઈએ. જે ઉત્કૃષ્ટ હોય તે જ માન્યતાઓના આધારે ધર્મના પ્રચાર-પ્રસાર પર ભાર ગ્રહણ કરવું જોઈએ. આપણામાં હંસ અને ચાતક જેવી વૃત્તિ મૂક્યો. અલાહાબાદની એક ઘટના છે કે એકવાર હોવી જોઈએ. હંસ મોતી ખાય છે, કીડા ખાતો નથી, કુંભમેળામાં લાખોની ભીડ હતી. એક વ્યક્તિને સ્નાન ચાતક પણ સ્વાતિની બૂંદો જ ગ્રહણ કરે છે, ન મળે તો કરવાની ઇચ્છા થઈ. તેનું પોતાનું કોઈ ન હતું. તો સામાન તરસ્યું જ રહી જાય છે. ધર્મના સાધકે એવા જ નિષ્ઠાવાન ક્યાં મૂકે ? એણે રેતીમાં સામાન દબાવી દીધો. ઉપર એક બનવું જરૂરી હોય છે. કોઈ વાતને એ માટે માની ન લો કે વેદી બનાવી દીધી અને તેના ઉપર ફૂલ વગેરે ઓળખાય કોઈ મહાપુરૂષે કહી છે, કોઈ ગ્રંથમાં લખી છે અથવા કોઈ તે માટે મૂકી દીધાં અને નિશાની માટે એક ઝંડી પણ મહામાનવે અપનાવી છે, તેને માનનારાઓ ઘણા છે, પરંતુ ખોસી દીધી. તે સ્નાન કરવા ગયો. કેટલાક લોકોએ તેને પોતાના વિવેકની કસોટી પર પારખી લો અને જો યોગ્ય વેદી બનાવતાં અને ફલ, ઝંડી વગેરે મૂકતાં જોયું તો લાગે તો જ અપનાવો, પછી ભલે તેના સમર્થનમાં કોઈ એમને લાગ્યું કે અહીં કોઈ વિશેષ ધાર્મિક કાર્ય છે. બધા લોકો પણ તેવી જ વેદી બનાવવા લાગ્યા અને ફલ, ઝંડી



ભાંડતો ઘેર જતો રહ્યો.

પોતાના માટે કે બીજાને માટે સુખદાયી નથી.

પુનરાવૃત્તિ કરી જેઓ ધર્મશીલ બનવા માગે છે, તેઓ રચવામાં આવી છે. કોઈ પૂર્વગ્રહ વિના દેશકાળ અને ભ્રમમાં જ છે. એનાથી ધર્મ નહીં, અધર્મ જ વધશે. સત્ય પરિસ્થિતિઓને અનુલક્ષીને જ સ્મૃતિઓ લખાતી રહી. તે તથા વિવેકની કસોટી જ ધર્મનું સ્વરૂપ નક્કી કરે છે. દ્વારા બદલાતી પરિસ્થિતિઓમાં લોકોને સમયે સમયે દિશા સત્યને તુલસીદાસે અપનાવ્યું હતું તેમ પૂર્વગ્રહોથી મુક્ત મળતી રહી. ધર્મમાં સત્ય અને વિવેકનો સમાવેશ કોઈ થઈને જ અપનાવી શકાય છે. ભાગવત કથા વગેરે ગ્રંથો દુરાગ્રહ વિના સદૈવ થતો જ રહેવો જોઈએ, ત્યારે જ ધર્મ સંસ્કૃતમાં લખવાની પરંપરા ચાલી આવતી હતી. સમયની ધર્મ રહે છે નહિ તો એ રૂઢિવાદ તથા પાખંડથી ભરેલું આવશ્યકતાને જોતાં સંતે હિન્દીમાં રામકથા લખવાનો ફ્રિત્ય બની જાય છે. નિર્ણય કર્યો. આ કાર્યથી કોપાયમાન બનેલા તત્કાલીન

વગેરે મૂકવા લાગ્યા. જ્યારે તે સ્નાન કરીને આવ્યો ત્યારે પંડિતોએ ઘોર જાતિ બહિષ્કારથી માંડીને પ્રત્યક્ષ તથા જોયું તો ત્યાં એણે બનાવેલી વેદી જેવી ઘણી વેદીઓ પરોક્ષ યાતનાઓ આપવાના પ્રયાસો કર્યા. તુલસીદાસજીએ જોઈ અને તેની ઉપર કૂલ અને ઝંડીઓ પણ મૂકેલી હતી. કહ્યું, એ સત્ય છે કે અત્યાર સુધી રામકથા સંસ્કૃતમાં તે ખૂબ જ વિમાસણમાં ફસાઈ ગયો કે કઈ વેદીને હટાવે લખવામાં આવી, પરંતુ એ પણ સત્ય છે કે હવે સામાન્ય અને કોની નીચે સામાનની શોધ કરે. એણે ઘણો પ્રયાસ જનતા સંસ્કૃત સમજતી નથી. હવે તેમના સુધી કર્યો, પરંતુ તેણે બનાવેલી વેદી ન મળી. કેટલીય વેદીઓ રામચરિત્રની પ્રેરણા પહોંચાડવા તથા તેમના કલ્યાણનો ખોદી અને નિરાશ થઈને લોકોની મૂર્ખતા પર ગાળો માર્ગ ખોલવા માટે તેને હિંદી ભાષામાં લખવી જરૂરી છે. આ સત્ય સાથે લોકમંગલનું કાર્ય જોડાયેલું છે. હું તો તેને ધર્મના રૂપમાં કોણ, શા માટે, ક્યારે અને શું કરી રહ્યો જ અપનાવીશ. ગોસ્વામીજીએ પરંપરાઓની તુલનામાં છે તેને સાચી રીતે જાણ્યા વગર આંધળું અનુકરણ કરવા વિવેકને મહત્વ આપ્યું, રૂઢિવાદિતાની જગ્યાએ યથાર્થતા લાગી જવું તે ધર્મ નથી, ઘોર અજ્ઞાન ભરેલું કૃત્ય છે જે પસંદ કરી. ભારતીય સંસ્કૃતિમાં સ્મૃતિઓનું લેખન જીવનચર્યાના આદર્શના સ્વરૂપને ધ્યાનમાં રાખીને જ કૃષ્ણની રાસલીલા કે અન્ય તેવાં જ કાર્યોની કરવામાં આવ્યું છે. આચારસંહિતાના રૂપમાં સ્મૃતિઓ

(રામકૃષ્ણ પરમહંસ કહેતા હતા કે જો તમે ગામમાં જાવ. ચાત્રામાં જઈને જૂઓ, તો ત્યાં તમને એક કલાકાર મળશે, જે દરેકનો અભિનય કરી લે છે. મોનોએકટ પ્લેમાં તે નિષ્ણાત હોય છે. હું આ પતિની સ્ત્રી છું. મને જ સમજી લો કહીને માથા ઉપર ઘૂંઘટ નાંખી દે છે. ઠાકુર એટલું કહીને જાતે અભિનય કરીને બતाવતા હતા અને કહેતા હતા કે આ જ અવતાર છે. જે પડદો નાંખી દીધો, તે માયા છે. પડદો અસેડી દીધો, તો જાણી લીધું કે હું કોણ છું. જે રામ હતા, કુષ્ણ હતા તે જ રામકુષ્ણ બનીને આવ્યા છે.

શજા મદેન્દ્રપ્રતાપ પાસે એક જ્યોતિષી પદોંચ્યા-અને કહ્યું, ''આપના ભાગ્યમાં પુત્ર નથી, પરંતુ આપ અમુક અનુષ્ઠાન કરશો, તો અવશ્ય પુત્ર થશે." રાજા સાદેબે એમને તરત જ વિદાય આપતાં કહ્યું, ''આપને ટ્યર્શ મારા જેવી ટ્યક્તિ પાસે આવીને સમય પણ નષ્ટ કરવો પડ્યો અને તુરંત જવું પણ પડ્યું છે. આપ આપની સલાદ આપની પોતાની પાસે શખો. મારે મારો વંશ ચલાવવા માટે જીવઘારી પુત્રની જરૂર નથી. જે રકમ મારા પુત્ર માટે ખર્ચવાની હતી તેને હું સત્પ્રયોજનો માટે ખર્ચીશ."

રાજા સાદેબે વૃંદાવનમાં પ્રેમ મદાવિદ્યાલયની સ્થાપના કરી. તેને જ પોતાનો પુત્ર માન્યો અને લાખોની સંપત્તિ તેને આપી ગયા. એમણે વીલમાં લખ્યું કે મારો વંશ આ પ્રેમમહાવિદ્યાલય જ આગળ ચભાવશે. સમાજમાં આવી સત્પ્રવૃત્તિઓ ચાલવા ભાગે, તો દું સમજીશ કે મારો પુત્ર સુપુત્ર નીકળ્યો.

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org



સિનેમા હવે ઝેર ન ઓકે. '~~~~~~~~~~~~~~~~~ ″લોકમંગલની જવાબદારી સમજે…

દિવસોથી જ સિનેમા સમાજ સાથે જોડાયેલું રહ્યું છે. આજે સામાજિક યથાર્થની પરંપરા એટલે કે સમાજને ઈમાનદારી તે સમાજનું એક આવશ્યક અંગે બની ગયું છે. યુવા વર્ગ|વડે ચિત્રિત કરવાની પ્રવૃત્તિ એવો પ્રયત્ન કરવામાં આવતો માટે આ મુખ્ય આકર્ષણનું કેન્દ્ર છે. સિનેમા સમાજના હતો. આ રાષ્ટ્રીય જનજાગરણ તથા રાષ્ટ્રીય આંદોલનનો વિચાર, ભાવ, પરંપરા જેવા સૂક્ષ્મ તારોને સ્પર્શે છે. જ્યારે સમય હતો. લોકોના મનમાં વિચાર ખદબદી રહ્યા હતા. મનોરંજનનું આ સાધન સ્વસ્થ તેમજ પ્રગતિશીલ હોય છે, સ્વતંત્રતા સંગ્રામ વખતે હિન્દુસ્તાનમાં એક સાંસ્કૃતિક ત્યારે સમાજ ઉન્નત તેમજ વિકસિત હોય છે, પરંતુ આની પુનર્જાગરણની લહેર આવી હતી. તેનો પ્રભાવ ફિલ્મો ઉપર વિકૃતિનો દંશ સમાજે ભોગવવો પડે છે, જેનું જવલંત અવશ્ય થવાનો હતો. આ જ કારણે મધ્યકાળમાં સંતોના ઉદાહરણ છે આજનો આધુનિક સમાજ.

સમાજનું પોતાનું શાસ્ત્ર હોય છે, જે વિભિન્ન ભાવનાવાદનો સ્વર મુખ્ય હતો. દબાણોથી બને - બગડે છે, આગળ વધે છે તથા નવું રૂપ ધારણ કરે છે, જો સામાજિક વિકાસમાં માર્કસવાદી પ્રતીત થશે કે અધિકાંશ ફિલ્મોએ જનતામાં સ્વાભિમાન ચિંતનને દૂર કરવામાં આવે, તો સામાજિક પરિવર્તનમાં ભર્યું, જાતીય અસ્મિતાનો બોધ કરાવ્યો, સમાજને પોતાની આર્થિક તત્ત્વની પ્રબળતા હોય છે. તેમ છતાં એક સમય અમાનતની જાણકારી આપી અને પોતાની મૌલિકતાનો વિશેષમાં એક વિશેષ તત્ત્વની ભૂમિકા મુખ્ય હોય છે. આ પરિચય કરાવ્યો. પૌરાણિક ફિલ્મો પછી જ ઐતિહાસિક વિશેષ તત્ત્વ સામાજિક અને સાંસ્કૃતિક પણ હોઈ શકે છે, જેની સામાજિક પરિવર્તનમાં ઊંડી ભૂમિકા હોય છે. તેનો શૌર્યગાથાઓને ઈતિહાસ સાથે જોડવામાં આવી. સામાજિક સમયગાળો પણ લાંબો અથવા ટૂંકો હોય છે.

સામાજિક ઈતિહાસની સાથે જ સમાનાંતર ચાલતો રહ્યો છે. હિન્દી ફિલ્મોની આ મુખ્ય તેમજ લોકપ્રિય ધારાને ત્રણ મુખ્ય પ્રવૃત્તિના આધારે વિભાજિત કરી શકાય છે. આ ત્રણ જોડવામાં આવ્યા હતા, તે પ્રશંસનીય હતું. આના કારણે મુખ્ય પ્રવૃત્તિઓ છે, સામાજિક ફિલ્મો, ઉદાત્ત ભાવોથી એક રાષ્ટ્રીય ચેતના ઉત્પન્ન થઈ હતી. ત્યારબાદ સામાજિક સભર પ્રેમ પ્રધાન ફિલ્મો તથા હિંસાત્મક ફિલ્મો. પ્રથમ ફિલ્મો આવી, જેના લીધે સમય જતાં પ્રેમ ઉપર આધારિત પ્રવૃત્તિ આઝાદી સુધીની ફિલ્મોમાં છે, જ્યાં આના માધ્યમ એવી ઉમદા ફિલ્મોનું સ્વરૂપ ઊભર્યું, જેનું કથાનક ગીત, દ્વારા ભારતીય સમાજને રૂદિવાદિતામાંથી ઉગારવાની દશ્ય અને સંગીતના વિલક્ષણ રોમાની પરંતુ રૂહાની સ્વરોથી કોશિશ જોવા મળે છે. સિનેમાના ઈતિહાસમાં આ સમય તરબતર છે. સાતમા દસકાથી જ હિંસાત્મક ફિલ્મોનો એવો હતો, જેમાં સામાજિક જવાબદારીનો બોધ કરાવનાર સિલસિલો શરૂ થયો. વિષયને સર્વાધિક મહત્વ આપવામાં આવતું હતું. ફિલ્મોના માધ્યમ દ્વારા ગંભીર વાતોને સરળ અને સહજ રીતે પ્રસ્તુત છે કે એક-બીજાના સત્યથી પ્રભાવિત તો બંને હોય છે, કરવામાં આવતી હતી. તે દિવસોમાં ફિલ્મ નિર્માતાઓનાં પરંતુ આમાં ડિગ્રીનું અંતર ઘણું મોટું હોય છે. સમાજની વિચાર તેમજ યોજનાઓ પણ દર્શકોની જેમ જ જીવનના સચ્ચાઈનો ઉપયોગ કિલ્મો પોતાના આર્થિક હિતો માટે કરે ગંભીર યથાર્થ તરફ વળેલાં હતાં.

સિનેમા આધનિક સમયની દેન છે. પોતાના શરૂઆતના બનાવવો તેને સન્માનની દષ્ટિથી જોવામાં આવતું હતું. જીવન ઉપર કિલ્મો બની. તેમાં પણ સુધારણા અને

આની પહેલાની સ્થિતિનું અવલોકન કરવામાં આવે, તો અને સામાજિક કિલ્મોનો સમય આવ્યો. દેશની ફિલ્મોએ તેમને સાંપ્રદાયિક સદ્દભાવનો પાઠ ભણાવ્યો, હિન્દી ફિલ્મોનો લગભગ ૭૫ વર્ષનો ઈતિહાસ આ અછૂત ઉદ્ઘાર માટે પ્રેરિત કર્યા તથા નારી શોષણ વિરુદ્ધ અવાજ બુલંદ કર્યો.

પૌરાણિક કથાનકોને જે રીતે રાષ્ટ્રીય સંઘર્ષ સાથે

ફિલ્મ અને સમાજના સત્યનું એક યથાર્થ રૂપ એ પણ છે, જ્યારે તેમણે આ સત્યતાને યોગ્ય રીતે પ્રસ્તુત કરવી પહેલાં સામાજિક સમસ્યાઓની ફિલ્મોનો વિષય જોઈએ, નહીંતર આનું પરિણામ ખતરનાક હોઈ શકે.



આજકાલ સામાજિક યથાર્થતાનો ફિલ્મ સાથેનો સંબંધ ફક્ત કપાઈને જીવંત રહી શકતી નથી. સિનેમા જે કાંઈ પસંદ કરે દર્શકોની ગ્રાહ્યતા ઉપર નિર્ભર રહે છે, તેથી આગળ નહીં. છે તેનું મૂળ બીજ સમાજમાં વિદ્યમાન હોય છે. આથી તેની બહાર તો વિચાર અને ભાવનાઓનું સધન સામ્રાજ્ય પસંદગીનો આધાર પણ આને લઈને થવો જોઈએ. હોય છે. વ્યક્તિ અને સમાજના પાશને ખૂબ સરળ અને માર્મિક રીતે રજૂ કરવા જોઈએ. એટલા માટે સિનેમાનો|વ્યાપકતા છે, જે તેને કરોડો લોકોની પાસે લઈ જાય છે વ્યવહાર સમાજશાસ્ત્રીને અનુકૂળ હોવો આવશ્યક છે. અને તે પણ ઘણી જ સરળતાથી આજે સિનેમાના આ સિનેમાને દર્શન, ચિંતન વિધિ, માન્યતા, પરંપરા તથા|વ્યાપક પ્રભાવનો અનુભવ દરેક વ્યક્તિ કરી રહી છે. નૈતિકતા જેવાં પ્રત્યક્ષ તેમજ અપ્રત્યક્ષ મૂલ્યોનું સન્માન સામાન્ય રીતે સિનેમા જોવા દરમિયાન દર્શકોની ચેતના કરતાં આવડવું જોઈએ.

છે. આ સામાજિક વિચારને પરિષ્કૃત તેમજ ભાવનાને નથી રહેતો, પરંતુ ત્યાર બાદ પણ ચાલુ રહે છે. ને સુકોમળ બનાવવાનું કાર્ય કરી શકે છે. આના લીધે સમાજ ભાવનાઓને યોગ્ય પોષણ નથી મળતું, તો પરિણામ ઘણો જ વધારે ઉન્નત થઈ શકે છે. ફિલ્મો દ્વારા અકલ્પનીય ભયંકર હોય છે. દુર્ભાગ્યવશ આજની વ્યાવસાયિક ફિલ્મોએ સફળતા પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. આવું રશિયાએ કર્યું છે. ફ્રાંસ માનવીની માનસિક્તાને ઊંચી ઉઠાવવાને બદલે તેને કરી રહ્યું છે, ઇંગ્લેન્ડ દ્વારા શરૂ થઈ ચૂક્યું છે, અમેરિકા પણ વિકૃતિની ઊંડી ખીણમાં ધકેલી દીધી છે. આર્થિક લાભ આ દિશામાં પ્રયત્ન કરી રહ્યું છે. આપણે પણ આપણા માટે આ વ્યવસાય સમાજ તેમજ ખાસ કરીને યુવા વર્ગને દેશમાં પ્રગતિશીલ તેમજ ઉત્કૃષ્ટ કલાત્મક સિનેમા દ્વારા માટે આત્મઘાતી સિદ્ધ થઈ **રહ્યો છે**. લોકો તેમજ સમાજને ઉન્નત દિશા પ્રદાન કરી શકીએ.

ચરિત્રવાન હોવું જોઈએ. તે જ તેનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ પણ આધાર ત્યાગ તથા પ્રેમ નહીં પરંતુ સ્વાર્થ છે. પાવન તેમજ છે. જે મનોરંજનનું ચરિત્ર ઉત્કૃષ્ટ હોતું નથી તેનો પ્રભાવ પવિત્ર પ્રેમને વ્યાવસાયિક તથા દૈહિક વાસના સુધી સીમિત વિનાશક હોઈ શકે છે. આથી સિનેમાને મનને સ્વસ્થ કરી નાંખ્યો છે. નારી મમત્વ તેમજ સ્નેહની મૂર્તિ નહીં, તેને રાખીને તેની રુચિને ઉચ્ચસ્તરીય બનાવવી જોઈએ, શોષણ તથા મનોરંજનનું સાધન બનાવી દેવામાં આવી છે. સિનેમાનું કામ લોકોની પસંદગીને બદલવાનું, પરિષ્કૃત સિનેમાના વૈભવ તેમજ ઐશ્વર્યની ઝાકઝમાળમાં નિર્બળ બનાવવાનું તથા ક્રિયાત્મક અને સર્જનશીલ રાખવાનું છે. માનસિકતામાં વિચ્છિન્નતા આવી ગઈ છે. તે જીવન-શૈલીને સિનેમા સમાજના પથપ્રદર્શકની ભૂમિકા નિભાવી શકે છે. વિરણ-છેરણ કરી રહ્યું છે. અશ્લીલતા, હિંસા, હત્યારૂપી તેણે હંમેશાં સમાજ પ્રત્યે ઈમાનદાર અને જવાબદાર રહેવું આ દશ્યો જીવન-મૂલ્યોનો નાશ કરી રહ્યાં છે. જોઈએ. સિનેમાની એક મર્યાદા હોવા છતાં સામાજિક પરિવર્તનમાં તેની ભૂમિકા તરફ આંખર્મીચામણાં ન કરી સિનેમા માટે સાચી સિદ્ધ થઈ શકે છે. સિનેમા જેટલું ઝેર શકાય.

ત્યાં સુધી તેની સફળતા શંકાસ્પદ રહે છે. જે સિનેમામાં|રાષ્ટ્રને ઊંચા ઉઠાવવાના હેતુસર પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. સમાજરૂપી જીવનમાં વિખરાઈને પડેલાં બીજ અંકુરિત થશે કિલાની પહોંચ ભાવનાઓ તથા સંવેદના ક્ષેત્ર સુધી હોય છે. નહિ, તે સિનેમા આ સમાજમાં સ્વીકૃત બનશે નહિ. આથી એટલા માટે સિનેમારૂપી કલાના આ માધ્યમ દ્વારા સમાજનો લોકચેતના સાથે સતત સંપર્ક અને સંબંધ જાળવી રાખવો ભાવનાત્મક પરિષ્કાર કરી શકાય છે, કરવો જોઈએ. એ એની અનિવાર્ય આવશ્યકતા છે. ફિલ્મો સમાજથી

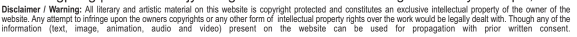
સિનેમા નિર્માણ સાથે જોડાયેલી એક વિશેષતા તેની સુપ્ત રહેતી હોય છે અને ભાવના પ્રબળ તેમજ જાગૃત. સિનેમા સામાજિક જીવનને નવી દિશા પ્રદાન કરી શકે ભાવનાઓનો આ પરપોટો સિનેમા જોતા સુધી જ સીમિત

આજે સિનેમાએ વિચારોને નિકૃષ્ટ તેમજ ભાવનાઓને સિનેમા એક મનોરંજનનું સાધન પણ છે. મનોરંજન કલુષિત કરી નાંખી છે. તદનુસાર સગપણ તેમજ સંબંધોનો

ઊંધાને ઊધું કરીને જ સીધું કરી શકાય છે. આ ઉક્તિ ઓકી ચૂક્યું છે, તે બંધ કરી પુનઃ નેસર્ગિક મૂલ્યોની પ્રાપ્તિ ભારતીય સમાજની સંરચના અનોખી અને વિચિત્ર છે. માટે આગળ આવવું પડશે. તેણે પોતાના અતિ જ્યાં સુધી ફિલ્મ નિર્માતા આ સંરચનાને સમજી લેતો નથી, વ્યાવસાયિક મોહનો પરિત્યાગ કરીને વ્યક્તિ, સમાજ તથા

號 冬 麗

21



# <sup>TE</sup> બ્ય બિચારોથી ઉત્કૃષ્ટ જીવન

શકે ?

પ્રેરણાથી બંધાઈને જીવનનિર્વાહ કરે છે, પરંતુ મનુષ્યની|સાકાર કરવા જ પડશે. એ વિશેષતા છે કે તે કોઈપણ સમયે સ્વેચ્છાએ પોતાના અવશ્ય ઉત્કુષ્ટ બનવા લાગશે.

ખૂબ વિલક્ષણ શક્તિ આપી છે, પરંતુ જ્યાં સુધી શ્રેષ્ઠ આત્મવિશ્વાસ જાગૃત કરી શકાય છે. તે દ્વારા જ એવી આદર્શ સામે રાખીને તેવા જ ઉદાત્ત બનવાના પ્રયાસો શક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે, જે મનુષ્યને ઘણો ઉચ્ચ બનાવી થતા નથી ત્યાં સુધી તે અવિકસિત જ રહે છે. મનુષ્યે શકે છે.

સંસારમાં મોટાભાગની વ્યક્તિઓ કોઈ ઉદ્દેશ વિનાનું નથી. ઘણીવાર આપણે ભાગ્ય અને પરિસ્થિતિઓને પણ અવિચારી જીવન વ્યતીત કરે છે, પરંતુ જેઓ પોતાના બાધક માનીએ છીએ, પરંતુ આ માન્યતાઓ મોટેભાગે છવનને ઉત્તમ વિચારોને અનુરૂપ ઢાળી લે છે, તેમને અસ્તિત્વ વિનાની જ હોય છે. નિર્બળતા, ન્યૂનતા અને જીવનધ્યેયની સિદ્ધિ મળે છે. મનુષ્યનું જીવન તેના અનુત્સાહની દુર્બળ માન્યતાઓ રાખીને મનુષ્ય તેના સારા-ખરાબ વિચારોને અનુરૂપ બને છે. કર્મનું પ્રારંભિક જીવનમાં કોઈ મહત્ત્વપૂર્ણ સફળતાઓ પ્રાપ્ત કરી શકતો સ્વરૂપ વિચાર છે, તેથી ચરિત્ર અને આચરણનું નિર્માણ નથી. અનુભવ કરો કે આપનામાં વિશ્વાસ અને વિચારો જ કરે છે. જેના વિચારો શ્રેષ્ઠ હશે, તેનું આચરણ મનોરથસિદ્ધિની ઘણી વિલક્ષણ શક્તિ છે. આપે ફક્ત તે પણ પવિત્ર હશે, એમ માનવું પડે છે. જીવનની આ શક્તિનો ઉપયોગ કરવાનો છે. આપ જોશો કે આપનાં પવિત્રતા જ મનુષ્યને શ્રેષ્ઠ બનાવે છે અને ઊંચે ઉઠાવે સ્વપ્નો અવશ્ય સાકાર થાય છે. આપને જે વિચારો તુચ્છ છે. અવિવેકી જીવન જીવવામાં કોઈ વિશેષતા હોતી|અને વિનાશક લાગતા હોય તેમને એક ક્ષણ માટે પણ નથી. સામાન્ય સ્તરનું છવન તો પશુ પણ છવે છે, પરંતુ મનમાં ટકવા દેશો નહીં. જેમની મદદથી આપને એ જીવનનું શું મહત્ત્વ જે પોતાનું લક્ષ્ય પ્રાપ્ત ન કરી લક્ષ્યપ્રાપ્તિમાં મદદ મળે છે, તેવી યોજનાઓના વિચારોમાં જ વ્યસ્ત રહો.

જેમને ઉત્કૃષ્ટ જીવન જીવવાની ઇચ્છા હોય છે તથા મનુષ્યને સફળતા ત્યારે જ મળે છે, જ્યારે મનુષ્ય જેઓ અંતઃકરણથી અભિલાષા કરે છે કે તેમનું વ્યક્તિત્વ પોતાના વિચારોને સાહસિકતાથી કર્મમાં બદલી નાખે છે. સામાન્ય લોકો કરતાં કંઈક ઉચ્ચ, શાનદાર અને|આપ વિદ્યાભ્યાસ કરવા ઇચ્છતા હો, સ્વસ્થ બનવા પ્રતિભાયુક્ત હોય, તેમણે એ માટે જરૂરી પ્રયાસ પણ|માગતા હો, તેજસ્વી અને બળવાન બનવા માગતા હો કરવા પડે છે. સંસારનાં અન્ય પ્રાણીઓ તો પ્રાકૃતિક તો કોઈપણ સ્થિતિમાં આપના વિચારોને દઢતાપૂર્વક

નિરાશાજનક અને અંધકારમય વિચારોને એક રીતે જીવનમાં પરિવર્તન લાવી શકે છે. મનુષ્ય ભીની માટી છે માનસિક રોગ કહી શકાય છે. નિરાશ વ્યક્તિ તેના અને તેના વિચારો બીબું છે. જેવા વિચારો હશે, તેવું જ ભાગ્યનો વિનાશ પોતે જ કરે છે. દરેક કાર્યમાં તેમને શંકા મનુષ્યનું વ્યક્તિત્વ ઘડાતું જશે, તેથી જ્યારે પણ એવી જ થતી હોય છે. અધૂરા મનથી શંકાયુક્ત અવસ્થામાં કોઈ આકાંક્ષા ઊઠે ત્યારે પોતાના વિચારોને ગંભીરતાપૂર્વક|કરવામાં આવેલાં કાર્યો ક્યારેય સફળ થતાં નથી. આ એક જુઓ, ખરાબ વિચારોને દૂર કરો અને દિવ્ય વિચારો પ્રકારના કુવિચારો છે, જે આપણી અધોગતિનું મૂળ ધારણ કરવાની શરૂઆત કરી દો તો આપનું જીવન|કારણ હોય છે. આશાવાદી વ્યક્તિ અલ્પ શક્તિ અને વિપરીત પરિસ્થિતિઓમાં પણ તેનો માર્ગ બનાવી લે છે. પરમાત્માએ દરેક વ્યક્તિને પ્રગતિ તરફ વધવા માટેની શ્રેષ્ઠતા, ઉત્કૃષ્ટતા અને પવિત્રતાના વિચારોથી જ

એવો ભાવ પોતાના મનમાંથી કાઢી નાખવો જોઈએ કે મનુષ્યના અંતઃકરણમાં સારા અને ખરાબ બન્ને તેની પાસે પર્યાપ્ત બૌદ્ધિક ક્ષમતા કે શૈક્ષણિક યોગ્યતા વિચારો હોય છે. પોતાની ઇચ્છા અને રૂચિના વિકાસથી

Yug Shakti Gayatri - April, 2001



શુભ ગુણોનો પરિષ્કાર થાય છે. વિકારો સાથે સંઘર્ષ બાવનાત્મક શુદ્ધિ માટે ફક્ત પોતાના વિચારજગતમાં કરીને તથા તેમને નિયંત્રણમાં રાખીને કે દબાવી રાખીને જ નિરીક્ષણની પ્રવૃત્તિ રાખવી પર્યાપ્ત નથી, પરંતુ જ ધર્મસાધનોમાં સ્થિર રહી શકાય છે.

અને પ્રાપ્તિ કરી શકે છે. તેની રીત એ છે કે તે પોતાની વ્યક્તિની ભલાઈનું ક્ષેત્ર તેના મન, વાણી અને શરીર વર્તમાન પરિસ્થિતિઓનો સદુપયોગ કરી તેમને બુદ્ધિ અને સુધી જ મર્યાદિત નથી, તેનો સામાજિક પક્ષ પણ શક્તિ પ્રાપ્ત કરવામાં લગાડી દે. પોતાના મનમાં સતત એટલો જ મહત્ત્વપૂર્ણ છે, તેથી તે બાબતમાં પણ વિવેકનું પવિત્ર વિચારોને સ્થાન આપવાથી તે શુભ કાર્યોમાં પાલન કરવું પડશે. આરોગ્ય, ઓછો ખર્ચ, નિરાસક્તિની લાગેલું રહે છે અને મનુષ્યની બુદ્ધિ દિવસે દિવસે વધતી સાથે જ સામાજિક સંબંધ, વિનયશીલતા, ભદ્રતા અને જાય છે. કાર્યોમાં સદાચારનો સમાવેશ કરવાથી શક્તિનો સહૃદયતા પણ અતિ જરૂરી છે. વિકાસ થાય છે અને અપવ્યય રોકાઈ જવાથી શક્તિ ખર્ચાતી નથી. સ્થિર શક્તિ અને સાત્ત્વિક બુદ્ધિના ન્યાયપૂર્ણ સમીક્ષા જ વિવેકની સ્થિતિ છે. જો આપણે સમન્વયથી જ દિવ્ય જીવનની અનુભૂતિ થાય છે. આ દિશામાં નિષ્ક્રિય, આળસુ અને નિષ્પ્રાણ બની આધ્યાત્મિક જીવનનો આ જ રાજમાર્ગ છે.

માટે અંતઃકરણની પવિત્રતાને ટકાવી રાખવી અતિ જરૂરી ન રહી જાય. આ ભાગ પ્રકાશિત જ રહે તે માટે દરેકના છે. જેઓ પોતાના આચરણ દ્વારા ભૂલ સુધારવાની ઇચ્છા છિવનમાં વિવેકની અખંડ જ્યોતિ પ્રજ્જવલિત રહેવી જ વ્યક્તિત્વ વિવેકશીલ છે. આ શબ્દોથી જ મનુષ્યની શકે. પ્રગતિનો અંદાજ સરળતાથી લગાવી શકાય છે.

સારા સંસ્કારને ગ્રહણ કરવા જોઈએ. આ પ્રયત્ન શુષ્ક પંથે સરળતાપૂર્વક આગળ વધવાનો ઉપાય એ જ છે કે અને નીરસ ન હોય, એમાં અરુચિનો ભાવ ન આવે, એ પોતાના માર્ગની બાધાઓ દૂર કરતા રહી આગળ વધીએ. માટે ધીરજ, દઢતા અને વિકારના તફાવતને સમજવો આધ્યાત્મિક વિકાસના માર્ગમાં પણ આવી જ પ્રક્રિયા તથા સાંસારિક કામનાઓ અને આત્માની સ્વાભાવિક અપનાવવી પડે છે. પોતાના દોષદુર્ગુણોને શોધવા, તેનું આકાંક્ષા વચ્ચે જે પડદો પડચો હોય છે, તેનું સંદેવ નિવારણ કરવું, પોતાના જીવનમાં સત્પ્રવૃત્તિઓને ધ્યાન રાખવું જોઈએ. ક્રોધ અને તેજસ્વિતા, દીનતા અને પ્રોત્સાહન આપવું એનું નામ જ વિવેક છે. જેઓ આ નપ્રતા, દુર્બળતા અને ક્ષમા, સાહસ અને ભીરૃતા, દંભ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરી લે છે, તેમનું જ માનવજીવન સફળ અને આત્મવિશ્વાસ વચ્ચે જે અંતર છે. તેનો પ્રત્યેક ક્ષણે કહી શકાય. તેઓ જ અંતે મહાનતાની મેહાન વિચાર કરતા રહેવાથી જ સહજ વૃત્તિઓની સમુન્નતિ વિભૂતિઓથી સન્માનિત થાય છે અને શ્રેયનું અનંત સુખ થાય છે. માનવી વિકાસનો એ જ ક્રમ છે કે મનુષ્ય સત્ પ્રાપ્ત કરે છે. અને અસત વચ્ચે સતત મૌલિક ભેદભાવ ટકાવી રાખે.

ખાન-પાન, વસ્ત્ર, આવાસ અને અડોસપડોસના જીવન મનુષ્ય કોઈપણ સ્થિતિમાં કેમ ન હોય, સત્યની શોધ પર પણ ગંભીરતાપૂર્વક વિચાર કરતા રહેવું પડશે.

માનસિક, ભાવનાત્મક તથા સાંસારિક જીવનની રહ્યા, તો આપણા જીવનનું પરમ લક્ષ્ય એક ગૂઢ વિષય આદર્શ પ્રત્યે બાધાઓનું મુખ્ય કેન્દ્ર મનુષ્યનું જ બની રહેશે. લોકો ક્યારેય સાંસારિક કામનાઓ અંતઃકરણ જ હોય છે. સત્પ્રવૃત્તિઓના વિકાસથી છોડીને આધ્યાત્મિક જીવન તરફ નજર કરવાનું પણ આદર્શોનું રક્ષણ થાય છે અને દુષ્કર્મોના સંયોગથી પસંદ નહિ કરે. માટે અન્ય ભૂમિકાઓ સાથે વિવેકની નિષ્ફળતા, દીનતા અને હીનતાનાં અમંગળ પરિણામો સાધના પણ સતત ચાલતી રહેવી જોઈએ, જેથી આપણા સામે આવે છે. મનુષ્ય તેના આદર્શોની પ્રાપ્તિ કરી લે તે જીવનનો એક અતિ મહત્ત્વનો આધ્યાત્મિક પક્ષ ઉપેક્ષિત રાખે છે તેઓ ભવિષ્યમાં સફળતા પ્રાપ્ત કરી લેશે એવું નોઈએ. આપણો આશય એટલો શુદ્ધ અને પવિત્ર હોવો કહી શકાય છે. થોડા શબ્દોમાં કહી શકાય કે તેમનું જોઈએ કે તે પ્રત્યેક ભાવનાનો અતિ સૂક્ષ્મ પ્રત્યુત્તર આપી

મનુષ્યજીવનના બે પક્ષો છે. સત એટલે કે નિર્માણનું શ્રેયાર્થીએ જૂના અનિષ્ટકારી સંસ્કારોનો નાશ કરી ક્ષેત્ર અને અસત્ એટલે કે નિષેધાત્મક પક્ષ. કોઈ ચોક્કસ

╈╳╈╳╈╳



# धर्मनी अहंडार सीथी भराज

આપણે ધર્મના અંધશ્રદ્ધાળુ નથી અને વિરોધી પણ વિકારોનો નાશ કરવો જોઈએ, ધર્મનો નહીં. નથી. નિઃસંદેહ ધર્મના નામે લોહી વહેવડાવવામાં બીજી એક વાત છે, જ્યાં સુધી મનુષ્ય પાસે દૃદય આવ્યું છે, પરંતુ એ કરક ન ભૂલવો નેઈએ કે ધર્મના છે, ત્યાં સુધી ધર્મ કોઈ ને કોઈ રૂપમાં જીવતો રહેશે નામે લોહી વહેવડાવવામાં આવ્યું છે, ધર્મ માટે નહીં. જિ. ધર્મનું અંદરનું રૂપ તો રહે જ છે, પરંતુ બાહ્ય રૂપ શયતાન પણ તેની શયતાની માટે ખુદાના નામનું ઓઠું પણ નષ્ટ થતું નથી, તેમાં ફક્ત પરિવર્તન થઈ જાય છે. લઈ લે છે, તો મનુષ્યે તેના નીચ સ્વાર્થ માટે જો ધર્મનું ઈસુની મૂર્તિ સામે ઝૂકવાને બદલે લેનિનની કબર પર ઓઠું લીધું હોય તો એમાં ધર્મ શું કરે ? જે નિયમ ફૂલ ચઢાવવાં ગમે છે. પ્રતીક બદલાઈ જાય છે, વૃત્તિ સમાજના વિકાસ અને સુખશાંતિ માટે જરૂરી છે, તેનું બદલાતી નથી. તેથી ધર્મને મારવાની કોશિશ વ્યર્થ છે, મન, વચન અને શરીરથી પાલન કરવાનું નામ જ ધર્મ તેનો દુરૂપયોગ રોકાવો જ જોઈએ. છે. આ ધર્મનો એ ખૂનખરાબા સાથે કોઈ સંબંધ નથી, જેઓ ધર્મના નામે રૂઢિઓ અને સાંપ્રદાયિકતાના જે ધર્મના નામે સ્વાર્થ કે અહંકારવશ કરવામાં આવે છે. ગુલામ બની રહેવા માગે છે તેમને ધર્મની આ

થાય છે ત્યારે ધર્મને જ નષ્ટ કેમ ન કરવામાં આવે ? જોઈએ કે ધર્મ રૂઢિઓનું સંગ્રહસ્થાન નથી, પરંતુ સત્ય, આપણે કહીએ છીએ કે ભોજનના દુરુપયોગથી જ્યારે અહિંસા વગેરે નિયમોનો સમૂહ છે અને ધર્મ સંસ્થા બીમારીઓ પેદા થાય છે તો ભોજન જ બંધ કેમ ન એક સમયની સામાજિક ક્રાંતિ છે. તીર્થકર, પયગંબર, કરી દેવામાં આવે ? આજીવન ઉપવાસ કરવાથી મોત અવતાર વગેરે તેમના સમયના ક્રાંતિકારી મહાપુરુષો છે. ભલે આવી જાય, પરંતુ બીમારીથી છુટકારો જરૂર મળી|કોઈપણ ક્રાંતિ સ્થિર હોતી નથી કે પછીની કોઈ જશે. શું આપ બીમારીના ભયથી આ રીતે મરવાનું ક્રાંતિઓનો વિરોધ પસ કરતી નથી. ક્રાંતિને રૂઢિઓ પસંદ કરશો ? જો ના, તો દુરૂપયોગના ભયથી ધર્મ સાથે મિત્રતા નથી. તેથી ધર્મની રૂઢિઓ સાથે મિત્રતા છોડવાનું પસંદ ન કરી શકાય.

વધુ જરૂરી વસ્તુ છે. જે વસ્તુ જેટલી પાતળી હોય છે, વિરોધીઓ અને ધર્મના નામે રૂદિઓના પૂજારીઓ તેટલી જ તેની વધુ જરૂર હોય છે. રોટલી બહ જરૂરી બન્નેના મનમાં કોઈ ને કોઈ ક્ષોભ પેદા કરીશું. તેને દૂર છે, પરંતુ પાણી રોટલી કરતાં પણ વધારે જરૂરી છે, કરવા માટે અમે એટલું જ કહીશું કે આપ નવીનતાના પાણી રોટલી કરતાં પાતળું છે. આપણે રોટલી વિના નહીં, પ્રાચીનતાના પૂજારી બનો. આપ જનકલ્યાણના જેટલા દિવસ જીવિત રહી શકીએ છીએ તેટલા દિવસ પૂજારી બનો. આ દષ્ટિએ નિષ્પક્ષ થઈને ધર્મોનો જે પાણી વિના ન રહી શકાય. પાણી કરતાં પણ પાતળી રીતે ઉપયોગ થઈ શકે તેવો ઉપયોગ કરો. હવા છે. પાણી પીધા વિના કલાકો સુધી જીવિત રહી ધાર્મિક સંસ્થાઓનું મુખ્ય કામ માણસના મન પર શકાય છે, પરંતુ હવા વિના આપણે થોડી મિનિટો પણ નીતિ અને સદાચારના સંસ્કારો પાડવાનું છે. બધા જીવિત રહી શકતા નથી. પ્રેમ, સહયોગ વગેરે ધર્મનાં ધર્મોએ આ જ કામ કર્યું છે. તેથી આપણે ધર્મોમાં જ રૂપ છે, જે કીડા-મકોડા અને પશુપક્ષીઓમાં પણ સમાનતા જોઈએ છીએ અને ધાર્મિક સંસ્થાઓની જોવા મળે છે. તેથી ધર્મ વ્યાપક છે, નિત્ય છે અને સંખ્યાથી ગભરાતા નથી. ઘણી સ્કૂલો કે કોલેજો હોવાથી આવશ્યક છે. એમાં વિકાર આવે છે ત્યારે જીવન પણ જેમ શિક્ષણમાં કોઈ બાધા ઊભી થતી નથી તેમ ઘણી વિકૃત અને દુઃખી બની જાય છે, માટે આપણે ધાર્મિક સંસ્થાઓ હોવાથી સાચા ધર્મમાં બાધા આવતી

એમ કહી શકાય કે જ્યારે ધર્મનો આવો દુરુપયોગ અમરતાથી ખુશ થવા જેવું નથી. એમણે સમજી લેવું છે તેમ કહી ન શકાય.

આપણે માનીએ છીએ કે ધર્મ ભોજન કરતાં પણ આ રીતે ધર્મની વાત કહીને આપણે ધર્મના



નથી, પરંતુ શરત એટલી જ છે કે ધર્મને ધર્મ સમન્ને, ગંગાની આગ કેવી રીતે બુઝાવી શકાશે ? અહંકારનો આધાર નહીં. મારો ધર્મ મહાન, તમારો ધર્મ 🛛 દ્વનિયાનાં પાપોને આપણે ધર્મની મદદથી સાફ નાનો. આવા કથનમાં ધર્મપ્રેમ નથી, અહંકાર છે. જે કરીએ છીએ, પરંતુ ધર્મમાં જ જે પાપ ઘૂસી જાય, તો કોઈ તરસ્યો એ વાત પર વાદવિવાદ કરે કે તમારા|આપણે શેના વડે સાફ કરીશું ? તેથી અમે કહીએ ગામનું તળાવ મારા ગામના તળાવ કરતાં એક છીએ કે ધર્મનો અહંકાર સૌથી ખરાબ છે. આ અહંકાર કિલોમીટર નાનું છે, તેથી તમારા તળાવથી કામ ચાલશે નીકળી જાય તો દુનિયામાં કેટલીય ધર્મ સંસ્થાઓ કેમ નહીં. તો આપણે કહીશું, પાગલ, એ તો બતાવ કે તારા ન રહે, તેમનાથી આપણને કોઈ નુકસાન નથી પણ હાથનો ઘડો કેટલા કિલોમીટરનો છે? એક ફાયદો જ છે. કિલોમીટરના તળાવમાંથી તમને એક ઘડો પાણી મળી શકશે કે નહીં ?

છે, તેથી અહંકારની પૂજા કરવા માટે તે ધર્મનો સહારો એક જ ઈસાઈ ધર્મને માનનારાઓ શું ચર્ચોના ભેદને લે છે. દરેક મનુષ્ય ધનનો અહંકાર કરી ન શકે, કારણ કારણે લોહીની નદીઓ નથી વહાવતા ? મુસ્લિમ કે દુનિયામાં એક એકથી ચઢિયાતા ધનિક છે અને ધર્મના લોકો શિયા-સુન્ની સમુદાયના નામે લડતા ધનનો શું ભરોસો, આજે છે તો કાલે નથી, તો તેના રહ્યા. હિંદુઓ જાતિવાદ અને અસ્પુશ્યતાના નામે લડતા સહારે અહંકાર કેવી રીતે ટકાવી શકાય ? બળ અને રહ્યા. એક ધર્મ બનાવવાની કોશિશ વ્યર્થ છે. જરૂર રૂપની પણ આવી જ દશા છે. બે દિવસ તાવ આવે તો સદ્ભાવની છે. આપણને એકરૂપતાની નહીં, એકતાની બધું બળ જતું રહે, ગાલ બેસી જાય, વૃદ્ધત્વ પણ બળ જરૂર છે. અને રૂપને હણી નાખે છે અને બળ તથા રૂપ એક એકથી ચઢિયાતાં છે. અધિકાર વગેરેની પણ આવી જ હાલત છે. મનુષ્ય અહંકારનું પૂતળું છે, તેને કંઈ ને કંઈ અવશ્ય જોઈએ, જેના સહારે તે અહંકાર કરી શકે. એ માટે તેને સૌથી સારો ધર્મ લાગ્યો. આ આત્મઘાતી મનુષ્યે વિચાર્ય, ધર્મનો અહંકાર સૌથી સારો છે, એના <u>દ્વારા મોટાઈની લાલસા પણ પૂરી થઈ જાય અને ઈશ્વર</u> કે અલ્લા પણ ખુશ થઈ જાય, પરલોક સુધરી ગયો અને સ્વર્ગ કે જન્નત માટે સીટ પણ રિઝર્વ થઈ ગઈ.

બિચારાએ એ ન વિચાર્ય કે અહંકાર ધનનો હોય કે પછી ધર્મનો હોય, મનુષ્યનું પતન જ કરશે. દુનિયાનો કોઈપણ અહંકાર જેમ બાળી શકે છે તેવી જ રીતે આ અહંકાર પણ આપણા જીવનને બાળી નાખશે. ચંદન ઠંડું હોવા છતાં તેની આગ ઠંડી હોતી નથી. અહંકાર આપણને બાળે છે, એમાં ધર્મનો અહંકાર સૌથી ખરાબ છે. આ તો પાણીમાં લાગેલી આગ છે. કલકત્તામાં આગ લાગે તો ખરાબી થશે, પરંતુ ને ગંગામાં આગ લાગે તો તેના કરતાં પણ વધુ ખરાબી થશે, કેમ કે કલકત્તાની આગ ગંગા વડે બુઝાવી શકાય છે, પરંતુ

સમગ્ર દુનિયામાં જો એક જ ધર્મ થઈ જાય તો પણ તેનાથી લાભ નહિ થાય, અહંકાર કે સ્વાર્થ નાનકડી મનુષ્ય જેટલો કંગાળ છે, તેના કરતાં દંભી વધારે ભૂલ કાઢીને લોહીની નદીઓ વહેતી કરશે. યુરોપમાં

### S. V

રામદૃષ્ણ પરમહંત્વવા શિષ્ય મથુરાબાબુએ એક મંદિર બનાવ્યું અને એમાં વિષ્ણુ ભગવાનની મૂર્તિની રથાયના કરી. મૂર્વિ ખૂબ જ લોભામણી હતી. તેને વસ્ત્ર-આભૂષણો વડે સન્નવવામાં આવી હતી. થોડાક દિવસો વીત્યા હશે કે ચોર મૂર્તિનાં કીમતી આભૂષણો ચોરી ગયો. પ્રતિમા હવે એટલી આકર્ષક લાગતી ગ હતી. મથુરાબાબુ ઉદાસ થઈને બોલ્યા, હું ભગવર્ષ i આંતથા છાંઠામાં ગણ અપુ ગઢ બળ્બે હથિયારો હોવા છતાં ચોર ચોરી કરીને જતા રહ્યા. એના કરતાં તો અમે મનુષ્યો ભારા. થોડોક તો વિરોધ કરીએ છીએ. યાશે જ ઊભેલા રામકૃષ્ણ આ વાર્વાલાય સાંભળી રહ્યા હવા. તેમણે કહ્યું, ''મથરાબાબ ! ભગવાનને તમારી જેમ આભૂયણો અને ઠાગીનાઓ પ્રત્યે લોભ અને મોહ નથી. એમને કઈ વસ્તુની ઓટ છે કે જેથી તેઓ આખી રાત જાગતા રહે અને ત્રર આભૂષણોની રખેવાળી કરે."





કુત્રહલ થશે કે અમે 'અધ્યાત્મ'ને સંસારનો નવો ધર્મ|વિરુદ્ધ ચાલવાનું સામર્થ્ય ધરાવે છે. તેનામાં એવી શક્તિ કેમ કહ્યો ? કારણ એ કે અધ્યાત્મ જ દુનિયાની નથી. એનો અર્થ એ જ સમજવો જોઈએ કે મનુષ્યમાં દેવ શ્રેણીમાં પહોંચવાનો પ્રયાસ કરતો રહ્યો છે.

ભૌતિક ધર્મ સંદેવ અસ્થાયી, પરિવર્તનશીલ અને દઢ છે. વાસ્તવમાં ભૂલ કરવી અને તેને સુધારવી આ બન્ને આધાર બની શકવા માટે અયોગ્ય હોય છે, જ્યારે બાબતો દેવી નિયમનાં અંગો છે. અધ્યાત્મ મનુષ્યને સ્થાયી સફળતા અને શાશ્વત સુખ વર્તમાન સમયમાં જ્યારે લડવામાં આવતાં યુદ્ધો અને આપવાનું સામર્થ્ય ધરાવે છે, પરંતુ એક તરફ ઘણા આગામી વિશ્વયુદ્ધ પર વિચાર કરીએ છીએ, ત્યારે સમયથી મનુષ્ય અધ્યાત્મને ભૂલી ભૌતિકતાની પાછળ આપણે એ જ નિર્ણય કરવો પડે છે કે આ કાર્ય ખોટું દોડવામાં પ્રવૃત્ત થઈ રહ્યો છે, જેથી આજકાલ લગભગ હોવા છતાં યોગ્ય છે. સામાન્ય દષ્ટિએ યુદ્ધ એક ખરાબ બધા જ સુશિક્ષિત અને બુદ્ધિમાન કહેવાતા લોકો|કાર્ય છે, કેમ કે તેના પરિણામે ધન અને જનનો ઘોર અધ્યાત્મને એક અસંભવ કે કાલ્પનિક આદર્શ સમજવા નાશ થાય છે તથા જનતાને અસહ્ય કષ્ટો ભોગવવાં પડે લાગ્યા છે અને ભૌતિકવાદને લાભનો એકમાત્ર રસ્તો છે, પરંતુ બીજી દષ્ટિએ એ બરાબર પણ છે, કેમ કે સમજી તે તરફ નિરંતર વધી રહ્યા છે. ફરી નવેસરથી એના દ્વારા જ જૂનો યુગ ખતમ થઈને નવો યુગ તેનું શિક્ષણ આપવાનો અને તેની આવશ્યકતાને ઝડપથી નજીક આવે છે. યુદ્ધ મનુષ્યના અહંકારને સમજાવવાનો પ્રયત્ન કરવો પડે છે. આ સમયે લોકોને દબાવી તેને ઈશ્વર સામે આત્મસમર્પણની પ્રેરણા આપે એ બતાવવાની જરૂર છે કે આ પ્રત્યક્ષ ફળની દુનિયા છે અને વિકાસના આગામી ધ્યેય માટે નવો અનુભવ જ એકમાત્ર દુનિયા નથી. તે સિવાય એક અધ્યાત્મની પણ પ્રદાન કરે છે. દુનિયા પણ છે, જેમાં ફળનું બીજ કે કારણ રહે છે. આપણા દેશમાં એવા લોકોની કોઈ ખોટ નથી, આ અધ્યાત્મ–જગતની વિશેષતાઓનું વિવેચન કરતાં જેઓ અધ્યાત્મનો અર્થ ઘર–પરિવારનો ત્યાગ કરી એક વિદ્વાને કહ્યું છે.

જીવન પર પ્રભાવ પાડે છે, તે આ અદશ્ય આધ્યાત્મિક પણ અજ્ઞાની લોકો મોજૂદ છે, જેઓ દાઢી અને જટા જગતમાં જ જન્મ લે છે. તે દેવી બુદ્ધિથી ઉત્પન્ન થાય વધારી લેવી, શરીર પર ભસ્મ ચોળી લેવી કે ગરમીના છે અને પછી આ પૃથ્વી સુધી પહોંચી જાય છે. આ દિવસોમાં ધૂણી તપાવવી, શિયાળાના દિવસોમાં નદીના સમયે સમગ્ર કારણ જગત ઝડપથી ગતિશીલ બની રહ્યું|પાણીમાં બે-ચાર કલાક ઊભા રહીને જપ કરવા વગેરે છે અને તેની જ પ્રતિક્રિયા પૃથ્વીના પદાર્થો પર પણ|શરીરનાં કષ્ટોને અધ્યાત્મ સમજી બેઠા છે. અમે દેખાઈ રહી છે. તેનો પ્રભાવ લોકોના હૃદય, મગજ, બતાવવા માગીએ છીએ કે આ બધાં ભ્રમયુક્ત વિચારો વિચાર અને કાર્યો પર પણ પડી રહ્યો છે.''

આ શીર્ષક વાંચીને ઘણા પાઠકોને કદાચ થોડું આશય એવો ન સમજવો જોઈએ કે મનુષ્ય દૈવી નિયમ પ્રગતિનો આધાર છે. આ આધારે જ મનુષ્ય પશુ અહંભાવ ઉત્પન્ન કરવામાં આવ્યો છે અને તેને કાર્ય શ્રેણીમાંથી નીકળીને માનવ શ્રેણીમાં આવ્યો છે અને કરવાની થોડી સ્વતંત્રતા આપવામાં આવી છે. તેથી અમુક હદ સુધી તે ઇચ્છા મુજબ કાર્ય કરી શકે છે અને નિઃસંદેહ અધ્યાત્મ જ સાચો અને અનાદિ ધર્મ છે. પછી પોતાની ભૂલ સુધારી લે ત્યારે પાછો વળી જાય

લંગોટ પહેરીને જંગલ કે ગુફાઓમાં રહેવું અને કંદમૂળ ''જે મોટાં-મોટાં પરિવર્તનો વ્યક્તિઓ અને દેશોના વગેરે ખાઈને જીવનનિર્વાહ કરવો એવો કરે છે. એવા છે. આ સંબંધે એક વિચારકે કહ્યું છે,

જ્યારે આપણે સામાન્ય વાતચીતમાં કહીએ છીએ કે ''અમારો વિશ્વાસ છે કે નિકટના ભવિષ્યમાં જે અમુક વ્યક્તિ ભૂલ કરી રહી છે, તો એનો વાસ્તવિક નવા યુગનો આવિર્ભાવ થઈ રહ્યો છે, એમાં સૌથી



મુખ્ય પરિવર્તન મનુષ્યોની ચિત્તપ્રવૃત્તિઓમાં થશે અને|કે અન્ય બધા લોકોની સેવા અને સહાયતા કરી શકાય

નામે સખી થયો હતો, તે વખતે લોકો મરી ગયેલાં કે મારેલાં હરણ, એનાથી સૌને લાભ થશે અને દૃષ્ટતા, દુર્જનતાના

આજે ધ્યાનથી જોશો તો ભૌતિકતા અને સ્વાર્થીપણું અર્થ છે - સંસારમાં એક જ તેની ચરમસીમાએ પહોંચી રહ્યાં છે. લોકો આને ઘોર આત્મતત્ત્વ વ્યાપ્ત હોવાની અનુભૂતિ અને તે અનુસાર કળિયુગ કહે છે, પરંતુ અમે માનીએ છીએ કે આ પ્રત્યેક મનુષ્યને તથા પ્રાણીને સમાન સમજવાં, તેમનાં અધ્યાત્મયુગ અથવા ધર્મયુગ સુધી પહોંચવાની એક રાખવો. ભાવિ મનુષ્યો આ ધર્મને જ માનનારા હશે. કરી ચૂક્યો છે, હવે ફક્ત રાષ્ટ્રીયતા કે જાતીયતાની કત્રિમ ભલે તેઓ કલાકો સુધી મંદિરમાં બેસીને મૂર્તિઓની બાધા બાકી રહી ગઈ છે. જે પાર થતાં જ માનવતાનો પૂજા-આરતી ન કરે અને ધર્મના નામે બીજા સૂર્યોદય થશે અને બધા લોકો પહેલી વાર સાચું સુખ

હોય, પરંતુ તેઓ બધાને પોતાના જેવા એક જ વિરાટ 🛛 જે લોકો કહે છે કે શાંતિ સ્થાપવા માટે સંસારમાંથી આત્માના અંશ માનીને બધાની સાથે પ્રેમ, સહાનુભૂતિ યુદ્ધો મિટાવી દેવામાં આવે, નિઃશસ્ત્રીકરણ કરવામાં અને ઉદારતાનો વ્યવહાર કરશે. આજકાલ જુદા-જુદા આવે, તેઓ આ સમસ્યાનું પૂર્ણ સમાધાન નહીં કરી ધર્મના લોકો ઈશ્વર અને ધર્મના નામે ઝઘડતા રહે છે શકે. ફક્ત યુદ્ધનો વિરોધ કરવાથી કે તેને રોકવા માટેના અને અન્ય ધર્મના લોકોની હત્યાને પણ પુણ્યકાર્ય પ્રયત્નો કરવાથી કશું નહીં થાય, આપણે એ મૂળ સમજે છે, આવી મૂઢતા ભવિષ્યમાં દેખાશે નહીં, પરંતુ કારણોને દૂર કરવાં પડશે, જેના કારણે પરસ્પર કલહ તે સમયે ઈશ્વર ઉપાસનાનું સૌથી શ્રેષ્ઠ રૂપ એ જ હશે અને દ્વેષની ઉત્પત્તિ થાય છે. આજની સ્થિતિ એ છે કે

તેઓ સાચા અર્થમાં ધાર્મિક બનવાનો પ્રયત્ન કરશે. એ તથા ધ્રણા અને કલહનું કોઈ નિશાન પણ નહિ રહે. માટે જરૂરી નથી કે જંગલમાં જઈને જ તપસ્યા કરવામાં તે સમયે રાજનીતિનું સ્વરૂપ પણ બદલાઈ જશે કે ઝભ્ભો, ધોતી, કોટ, પાયજામો છોડીને કૌપીન|અને લોકો રાષ્ટ્રીયતા તથા જાતીયતાના ધારણ કરવામાં આવે અને છાલ તથા પાંદડાંનાં વસ્ત્રો એકબીનનો નાશ કરવાને બદલે સમસ્ત સંસારમાં એક ધારણ કરવામાં આવે. આ બધી ઉપરછલ્લી વાતો છે, સહિયારું શાસન સ્થાપીને મનુષ્યમાત્રને જે દેશકાળ અનુસાર આપોઆપ બદલાતી રહે છે. એક બનાવવાના પ્રયાસો કરશે. આજે જે અબને રૂપિયા જમાનો હતો, જ્યારે દેશના ઘણા વિસ્તારમાં જંગલો યુદ્ધની તૈયારીઓ અને અસ્ત્રશસ્ત્રો બનાવવામાં ખર્ચાય હતાં અને કાંતવા-વણવાની કલાનો પ્રચાર ઘણો ઓછો છે, તેનો ઉપયોગ અભાવગ્રસ્તો માટે કરવામાં આવશે. સિંહ વગેરેના ચામડાંથી ઓઢવા, પાથરવા અને ભાવોને સ્થાને સજ્જનતાનો વ્યવહાર થવા લાગશે. પહેરવાનું કામ ચલાવી લેતા હતા, પરંતુ તેનાથી તેઓ 🦳 સંયુક્ત રાષ્ટ્ર સંઘ (United Nations) એકે આજે બધા આધ્યાત્મિક બની જતા હતા એવું કોઈ માની ન પણ છે અને તે યુદ્ધોને રોકવા માટે પ્રયાસ પણ કરી શકે. આજે પણ તિબેટ વગેરેમાં એવા લોકો નેવા મળે રહ્યો છે, પરંતુ લોકોના મનમાં કપટ હોવાથી તેને ખૂબ છે, જેઓ ઠંડીને કારણે ગુફાઓમાં રહે છે અને જ ઓછી સફળતા મળી શકે છે. રાષ્ટ્રસંઘમાં પણ જોનારાઓને સાધુ કે ઋષિ જેવા લાગે છે, જેઓ જૂથબંધી મોજૂદ છે અને ત્યાં પોતપોતાના હિતના હકીકતમાં ડાકુનો ઘંધો કરે છે અથવા મનુષ્યોને મારીને પક્ષનું સમર્થન તથા બીજાઓનો વિરોધ કરવામાં આવે ખાઈ જતા નર-રાક્ષસો છે. આવા જ હાલ આફ્રિકાના છે, એ વાતનો ખ્યાલ કોઈ રાખતું નથી કે સચ્ચાઈ ઘણા હબસીઓના છે, જેઓ પાંદડાંઓની લંગોટ|કોના પક્ષે છે. આજે સંસારનાં બધાં રાષ્ટ્રો યુદ્ધની પહેરીને પૂર્ણપણે પ્રાકૃતિક જીવન વિતાવે છે, પરંતુ તૈયારીમાં લાગેલાં છે અને તેમની શક્તિ વધારવા માટે જેમને મનુષ્યનું માંસ મળી જાય, તો તેને સૌથી સારું સારા કે ખરાબ બધા ઉપાયોનો સહયોગ લઈ રહ્યા છે. ભોજન માની ખૂબ આગ્રહ સાથે ખાય છે.''

અધ્યાત્મનો સુખદુઃખનો પણ પોતાનાં સુખદુઃખ જેવો જ ખ્યાલ સીડી છે. મનુષ્ય ઘણાં વિઘ્નો અને બાધાઓને પાર સંપ્રદાયોની નિંદા કરવા, મરવા કે મારવા તૈયાર ન થતા અને શાંતિનો અનુભવ કરવા લાગશે.



જ્યારે અસ્ત્રશસ્ત્રો દ્વારા યુદ્ધ અને માનવહત્યા થતી ઉદ્દેશ ફક્ત આહાર પ્રાપ્ત કરવાનો હોય છે. તે એના નથી, તો પણ શીતયુદ્ધ ચાલતું રહે છે, એટલે કે કરતાં ઊંચી વાતને સમજતાં જ નથી, પરંતુ મનુષ્યની વિભિન્ન રાષ્ટ્રો પોતાના પ્રતિદ્વંદ્વીઓને ડરાવવા- વિશેષતા તેનું જ્ઞાન અને વિવેક છે. તે દ્વારા જ એ ધમકાવવા માટે તેમની શક્તિનું અપ્રત્યક્ષપણે પ્રદર્શન અનેક માર્ગોમાંતી સર્વશ્રેષ્ઠ માર્ગની પસંદગી કરી શકે છે. કરતાં રહે છે. જેથી અશાંતિનું વાતાવરણ પેદા થાય છે જીવન ટકાવી રાખવા માટે પણ આહાર અનિવાર્ય તો અને તે વધતાં-વધતાં અંતે યુદ્ધના રૂપમાં ફાટી નીકળે છે, પરંતુ જીવનમાં અનેક બાબતો તેના કરતાં વધુ છે. એટલું જ નહીં, પાકિસ્તાન અને ચીન જેવા ઉદ્દંડ મહત્ત્વની છે. ઉદાહરણ તરીકે ઉચ્ચ મનોવૃત્તિની વ્યક્તિ દેશો તો શાંતિના સમયે પણ છૂપી રીતે સશસ્ત્ર સ્વાભિમાન તથા ધર્મરક્ષા માટે મોકો આવે તો ઘુસણખોરી કરતા રહે છે, જેમાં ૧૦-૨૦ લોકોનાં મરણા 'આહાર'ના પ્રશ્નની ઉપેક્ષા કરી દે છે અને ઘણીવાર સામાન્ય બાબત હોય છે, પરંતુ તેને યુદ્ધકાર્ય માનવામાં તેમને આ કાર્યમાં પોતાના પ્રાણ પણ ગુમાવવા પડે છે. આવતું નથી અને વિરોધપત્ર મોકલીને કિસ્સો ખતમ અમે માનીએ છીએ કે ઉપર્યક્ત ઉદાહરણ કોઈ કરી દેવામાં આવે છે તેથી જો સંસારને વાસ્તવમાં વિશેષ પરિસ્થિતિ અને વિશેષ વ્યક્તિઓ માટે જ છે. યુદ્ધની વિપત્તિમાંથી મુક્ત કરાવવો હોય તો ઉપાય એ સામાન્ય માણસ ભ્રુખ્યો રહીને કે કોઈ નુકસાન કરીને જ છે કે જીવનનાં વિભિન્ન ક્ષેત્રોમાં જે દ્વેષ અને આધ્યાત્મિકતાનો અનુયાયી બની શક્તો નથી, તો પણ કલહની ભાવનાઓ ફેલાયેલી છે, તેમને મિટાવી દેવામાં અન્ય લોકો સાથે સત્ય, ન્યાય અને સહાનુભૂતિનો આવે.

સ્વાર્થને બીજાના સ્વાર્થથી ભિન્ન કે વિરોધી સમજે છે, સંસારનું હિત એન. પર જ આધારિત છે. એ જરૂરી દેશ કે રાષ્ટ્રમાં આવી ભાવના ધરાવતા લોકોની સંખ્યા બીજાની સંસ્કૃતિ અને ધર્મનો પણ આદર કરવો જોઈએ. વધારે હોય ત્યાં હત્યા અને અશાંતિનો દોર ચાલતો રહે મનુષ્ય જ્યારે દુરાગ્રહ રકે પક્ષપાતને કારણે યોગ્યને છે, પરંતુ મનુષ્ય જ્યારે અંદર રહેલી ચૈતન્ય સત્તાને છોડી અયોગ્યનું સમર્થન કરે છે, ત્યારે જ કલહ કે સમજી જાય છે અને એ પણ અનુભવવા લાગે છે કે સંઘર્ષમાં વધારો થાય છે. તેથી જો આપણે સંસારવ્યાપી બધા માનવીમાં એક જ સત્તા કામ કરી રહી છે, ત્યારે શાંતિ, સુખ તથા પ્રગતિના હિમાયતી હોઈએ અને તેની ભેદભાવની દષ્ટિ ખતમ થવા લાગે છે અને તે ઇચ્છતા હોઈએ કે આપણે પોતે તથા અન્ય લોકો સુખી આધ્યાત્મિકતાનો પ્રચાર સંસારમાંથી યુદ્ધ મિટાવીને કર્તવ્ય એ જ છે કે પોતાનાં સુખદુઃખ જેવાં જ બીજાનાં શાંતિ સ્થાપવા માટેનું મુખ્ય સાધન છે.

સમસ્યા બતાવે છે, તેઓ પણ અમુક હદે ભ્રમમાં જ જોવાં એ પણ બુરાઈને મિટાવીને ભલાઈ અપનાવવાનો છે. મનુષ્યનું લક્ષ્ય કક્ત 'ભોજન' છે એમ કહેવું એ મુખ્ય ઉપાય છે. તેને 'પશુશ્રેણી'માં મુકવા જેવું છે. પશુના જીવનનો

વ્યવહાર કરવો. કોઈની સાથે એવો વ્યવહાર ન કરવો આ પ્રકારની ભાવનાઓ મોટેભાગે અહંકાર અને જેવો પોતાના માટે આપણે ઇચ્છતા નથી. આ સ્વાર્થીપણું વધવાને કારણે વૃદ્ધિ પામે છે. જ્યાં સુધી અધ્યાત્મના એવા નિયમો છે, જેમને સાચા માનવામાં મનુષ્ય ભૌતિકતાની દષ્ટિએ કાર્ય કરે છે અને પોતાના|કોઈને આપત્તિ ન હોઈ શકે. વ્યક્તિ સમાજ તથા ત્યાં સુધી તેનામાં શત્રુતાના ભાવ વધતા જાય છે અને નથી કે બધા લોકો પોતાનો ધર્મ, જાતીયતા, ભાષા બીજાઓને નુકસાન પહીંચાડીને પોતાનો સ્વાર્થ પૂરો અને પહેરવેશ છોડીને એક જેવા બની જાય, પરંતુ કરવો તેને એક પ્રશંસનીય કાર્ય માને છે. જે સમાજ, પોતાની સંસ્કૃતિ અને ધર્મનું રક્ષણ કરતા રહી આપણે અધ્યાત્મ પથનો પથિક બની સહકાર અને સુમેળભર્યું જીવન વ્યતીત કરે, તો તે માટે આધ્યાત્મિક માર્ગે જીવન વ્યતીત કરવા લાગે છે. આ દષ્ટિએ ચાલવું એ જ આપણું કર્તવ્ય છે. એ માટે આપણું પ્રથમ સુખદુઃખને પણ સમજીએ. ધર્મની દષ્ટિએ પ્રાણીમાત્રને જે લોકો દુનિયામાં ફેલાયેલી અશાંતિનું કારણ ખાદ્ય અને વિશેષતઃ બધા મનુષ્યોને આત્મીયતાની દષ્ટિથી

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

(28

### मागीओ साध नानो б 'કુપા

પરમાત્માના આશીર્વાદ-કૃપા વરસે, પોતાને કશું જ કરવું ન પડે અને અનાયાસે જ અધ્યાત્મની ઊંચી કક્ષાએ પહોંચી જઈએ એ ખરેખર પ્રિય લાગે છે. અંગત જીવનમાં જ્યારે આ પ્રકારની કુપા વરસે છે, તો તેને ઈશ્વરની સહાયતા, ચમત્કાર, વિનાકારણની કૃપા અને ભગવદ્દર્શન જેવી ઉપલબ્ધિઓના નામે ઓળખીએ છીએ. સામૂહિકરૂપે કૃપા અથવા ઘણા મોટા સમુદાય, દેશ અથવા વિશ્વમાં તેમની કૃપા વરસે છે, તો તેમને અવતાર કહીએ છીએ. પરમાત્મચેતના પોતે પોતાને લૌકિક રૂપમાં ઢાળે છે અને પોતાના સામર્થ્ય વડે ચમત્કાર કરીને પાછી ચાલી જાય છે. અવતાર સમગ્ર સમૂહ, સમાજ અથવા દેશની આકાંક્ષા અને આવશ્યકતા અનુસાર આવે છે.

વડે જ પ્રગટ થાય છે, પરંતુ તેમાં માનવીય પરાક્રમ પણ તેટલું જ ભાગીદાર બને છે. ગોવર્ધન પર્વત નિશ્ચિતપણે શ્રીકૃષ્ણએ ટચલી આંગળીના ઈશારે જ ઊંચક્યો હતો, પરંતુ બાળ-ગોપાલોએ પણ વિગૃત કરવાનો માર્ગ અપનાવવો જોઈએ. પોતાની લાકડીઓનો ટેકો આપીને પુરુષાર્થ પ્રગટ કર્યો હતો. લંકા વિજય અને રાવણના પરાજયમાં શ્રીરામનો જ દિવ્ય ચમત્કાર નજરે પડે છે, પરંતુ રીંછ-વાનર એકઠા ન થાત, આસુરી આતંકથી પીડિત લોકોએ રક્ષણ માટેની બૂમો પાડી ન હોત, તો એકલા રામ ઝિરણાં, સરોવર, કૂવા અને સ્રોતોમાં જમીનની અંદરથી પાણી કદાચ રાવણનો સંહાર કરવા ન જાત.

ઈશ્વરીય સામર્થ્ય પ્રગટ કરે છે અને આસુરી આતંક સામે લડી પડે છે. તે સંગઠિત અત્યાચારી શક્તિઓ સામે ટકરાય છે. તેમને પરાજિત કરી માનવીય મૂલ્યોની પ્રતિષ્ઠા કરે છે. અંગત જીવનમાં આત્મિક ક્રાંતિ માટે આ પ્રકારના પ્રયત્નોને સાધના કહે છે. જે ઉપાયો વડે પરમાત્માની કૃપા વરસે છે, ખરેખર તો તે ઉપાય ઓછો છે. ઘણા બધા લોકોને એકસાથે પણ થઈ શકે છે. આવા કેટલાય અને મૌન પોકાર વધારે છે. તેને પ્રાર્થના કહે છે. પ્રાર્થના સાંભળીને ભગવાન દોડતા આવે છે. તેમની કૃપા વરસવા લાગે છે. સાધનામાં તિઓ તે સાક્ષાત્કારમાંથી લાભ મેળવી લે છે. જેમને પ્રયત્ન વગર પ્રયત્નોની તીવ્રતા અનુસાર પોતાની અંદર પરમાત્મચેતનાની જ પરમતત્ત્વ મળી જાય છે, તેઓ કાં તો ચૂકી જાય છે અથવા તે સ્વયંને વ્યક્ત કરે છે. તે સાધકને તેને સ્થિતિ પ્રમાણે લાભ પહોંચાડે |પ્રતીતિને સહન ન કરી શકવાના કારણે અસહજ-અસામાન્ય થઈ છે અને તેના લૌકિક જીવનને ઓછામાં ઓછું સ્પર્શે છે.

પરમાત્માની કૃપા વરસે છે, ત્યારે જોવા મળે છે કે તેમનું સાંસારિક જિન્મમાં પણ જરૂરી છે. પાર્થિવ શરીર તો આ જન્મમાં મળ્યું છે.

જીવન અસ્ત-વ્યસ્ત થવા લાગે છે. તેમને પોતાની આંતરિક સ્થિતિ પ્રમાણે ગમે ત્યારે હસવું આવે છે, તેઓ રડવા લાગે છે, નાચવા-ગાવા લાગે છે અને ભાવનાઓના વેગમાં આસપાસના જગતને પણ અવ્યવસ્થિત કરવા લાગે છે. ખાસ કરીને ભાવુક ભક્ત ઘણુંખરું દુનિયાદારીને લાયક નથી હોતા.

પુરુષાર્થ કરીઓ'

સાધનાની બાબતમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે પહેલાં તે પાત્રતા વિકસિત કરે છે, પછી પરમાત્માને પ્રગટ કરે છે. યોગની ભાષામાં આને ઊર્જાનું આરોહણ કહે છે. ભક્તિ અથવા પ્રાર્થનામાં ભગવાનની કૃપા વરસે છે, તો તેને 'અવતરણ' કહેવામાં આવે છે. તત્ત્વરૂપે આરોહણ અથવા અવતરણમાં કોઈ અંતર નથી. બંને સ્થિતિઓમાં ભગવાનની ચેતના જ પ્રગટ થાય છે, પરંતુ એક અન્ય પક્ષ છે, જે અંગત જીવન અને સામાજિક, રાષ્ટ્રીય | આરોહણને અવતરણની તુલનામાં વધારે સહજ, સ્વાભાવિક અને જીવનમાં પણ જોવા મળે છે, તે પરિદશ્ય પણ ઈશ્વરના સામર્થ્ય સુંદર ગણવામાં આવ્યું છે. પ્રત્યેક વ્યક્તિની આંતરિક સ્થિતિ એકસરખી હોતી નથી. કોઈને આરોહણ અનુકૂળ પડે છે અને કોઈને અવતરણ, પરંતુ પસંદ કરવાનું હોય તો ઊર્જાને પોતાની અંદરથી

આરોહણ અને અવતરણના અંતરને ઘણી બધી રીતે સમજી શકાય છે. વર્ષા ચોવીસ કલાક સુધી થતી નથી. થોડાક કલાકો સુધી થતી રહે, તો પણ જીવન અસ્ત-વ્યસ્ત થઈ નય છે, પરંતુ નિરંતર વહ્યા કરે છે. તે સ્થાનને અનુરૂપ એકત્રિત થઈને પછી રોકાઈ અન્ય પ્રકારના પ્રયત્નોમાં મનુષ્ય જાતિ જ પોતાની અંદર જિય છે. આના લીધે કોઈપણ પ્રકારની ગરબડ થતી નથી. મૂશળધાર અને સતત પડતા વરસાદને વાદળામાંથી થતું પાણીનું અવતરણ કહી શકીએ અને જમીનના આંતરિક સ્રોતોમાંથી

નીકળવાની પ્રક્રિયાને આરોહણના રૂપમાં જોઈ શકાય છે. પરમાત્મ ચેતના દ્વારા કશું કર્યા વગર પણ સાક્ષાત્કાર થઈ જાય સાધકોની તૈયારી પાછલા કેટલાય જન્મોથી ચાલી રહી હોય છે. જાય છે. શ્રી અરવિંદ લખે છે કે પાછલા જન્મની તૈયારી હોય તો પ્રાર્થનાનો માર્ગ ભક્તિનો માર્ગ છે. ભક્તોના જીવનમાં પણ અવતરણ અકસ્માત્ન થવું જોઈએ. થોડી-ઘણી તૈયારી આ



મન-બુદ્ધિ-ચિત્ત-અહંકાર પણ નવા ઘટકોનાં પંચ- છે, પરંતુ કુંડલિની જાગરણ, ચક્રવેધન, ભાગવતી દીક્ષા અને તન્માત્રાઓનો આશ્રય લઇને સ્થિર છે. તેમને પણ તૈયાર કરવાં તિંત્રની સકામ-નિષ્કામ દરેક પ્રકારની સાધનાઓ એકલા જ નોઈએ.

અન્યના પ્રયત્નો પણ વ્યક્તિનો ઉદ્ઘાર કરે છે. તેને સૌભાગ્ય વિલક્ષણ પરિણામ આવે. કહેવામાં આવે છે. મહર્ષિ પતંજલિના યોગસૂત્રની વ્યાખ્યા કરતાં વ્યાસમુનિએ લખ્યું છે કે તે સૌભાગ્યમાંથી બચીએ તો જ સારું. કૃપા / પહોંચાડનાર વધારે હોય છે. ઊર્જાનું તીવ્ર જાગરણ અને સમૂહમાં તો ઈશ્વરની પણ લેવી ન જોઈએ. તેઓ સ્વયં પ્રગટ થાય તો પાછા તિનો સંચાર કમજોર લોકોને બરબાદ કરી શકે છે. વીજળીનો પ્રચંડ મોકલી દેવા જોઈએ. આપણે પોતે જ સાધનાનો પુરૂષાર્થકરતા રહીને | પ્રવાહ અચાનક વધી જાય તો નબળા તાર બળી જાય છે. મશીનો ત્યાં સુધી પહોંચીએ ત્યારે તેની સાથે વધુ ઘનિષ્ઠ બુની શકીશું. પ્રહ્લાદ અને ધ્રુવની સાધના ભક્તિનો આદર્શ છે. તેમણે અનાયાસે આવેલ ઊડી જાય છે. અવતારી રૂપ અથવા દશ્યને ઓળખવાની ના પાડી દીધી. કહ્યું કે તે હૃદયમાં પ્રગટ નહીં થાય ત્યાં સુધી તેઓ અતિથિ-ઈત્વરનો સ્વીકાર | આપવામાં આવ્યું છે. દક્ષિણમાર્ગી સૌમ્ય સાધનાઓમાં ગુરુની નહીં કરે. કોને ખબર, કોઈ આસુરી માયા હોય !

પ્રતિપાદિત કર્યો, તે અનુગ્રહ અથવા કૃપા સ્તરનો નથી. તેઓની સામાન્ય રીતે આની મનાઈ છે. સાધકને સ્વપ્રયત્નો વડેજ આગળ દષ્ટિ એ હતી કે સો લોકો પણ આ સાધના માટે તૈયાર થઈ શકે તે વધવાનો નિર્દેશ છે. પોતે પોતાને ભાગવત ચેતનાના અતિમાનસી રૂપનું વાહન બનાવી જેવું છે. મુક્ત આત્માઓના તે આલોકને જોઈને હજારો લોકોને | તરીકે કોઈ ખાલી પાત્રમાં સો લોકો અડધો-અડધો લિટર દૂધ નાખે, પ્રેરણા મળી શકે છે અને તેઓ પણ પૂર્ણતાને પ્રાપ્ત કરી શકે છે. [તો તે ભેગું થયેલું દૂધ પચાસ લીટર કરતાં વધારે જ હશે. કારણ કે

થિયોસોફી દર્શનની માન્યતા છે કે હજારો મુક્ત આત્માઓ બંધનમાં તેના સ્થાને બેહોશ કરી નાંખનારા દંભમાં ચૂર થઈને રહી ગયા.

સાધનામાં પ્રચંડ વેગથી પ્રવૃત્ત કરનારી પરંપરાઓમાં સામૂહિક

કરવાની વ્યવસ્થા છે. આ સાધનાઓ સમુહમાં કરવામાં આવે તો

અધ્યાત્મવિદો અનુસાર પરિણામ લાભને બદલે નુકસાન બળી જાય છે અને વધુ વોલ્ટેજ સહી ન શકનારા બલ્બના ફ્યૂઝ

કુંડલિની જાગરણ માટે આમ પણ અંગત પુરુષાર્થને મહત્ત્વ ભૂમિકા માર્ગદર્શક અને સહાયકની રહેતી હોય છે. તેઓ જરૂરી શ્રી અરવિંદે અતિમાનસના અવતરણનો જે સિદ્ધાંત અને ઉચિત સમજે તો શિખ્ય ઉપર શક્તિપાત કરી શકે છે, પરંતુ

ઊર્જાનો પ્રચંડ પ્રવાહ જગાવનારી સાધનાઓમાં શકે તો પૃથ્વી ઉપર ચમત્કારો થશે. ત્યારે હજારો-લાખો લોકો સામૂહિકતાનો નિષેધ એક-બીજાથી પ્રભાવિત ન થવા દેવાની પૂર્ણતાને પ્રાપ્ત કરી શકશે. ગણ્યા-ગાંઠચા સાધકોમાં થનારું સાવધાનીના કારણે પણ છે. જ્યાં સામૂહિક સાધના કરવામાં આવે અવતરણ, તેમને જેવા બનાવી દેશે, જ્યાંથી લોકો સુધી છે, ત્યાં કેટલીક વધારાની ઊર્જા પણ વહેવા લાગે છે, આ બધું વિદ્યુતધારા પહોંચતી રહે. ગણ્યા-ગાંઠચા સાધકોમાં ભાગવત સાધકોના સામૂહિક પ્રયત્નોના કારણે છે. દરેકને ભેળવી-એકઠી ચેતનાનું અવતરણ તેમને પ્રકાશ સ્તંભની જેમ ઊભા કરી દેવા કરીને અંદાજિત માત્રા કરતાં વધારે જ થઈ જાય છે. ઉદાહરણ થિયોસોફી આંદોલને વાસના-તૃષ્ણાનાં બંધનોમાં બંધાયેલ બિધા જ લોકો માપીને અડધો લિટર તો નથી નાખતા, બે ચાર લોકો માટે અનુગ્રહ સહાયતાવાળા અવતરણનો માર્ગ અપનાવ્યો. ચમચા વધારે પણ હોઈ શકે છે. પચાલ લોકોનું તે વધારાનું યોગદાન વાસ્તવિક સરવાળાથી વધારે જ હોય છે. અપવાદરૂપે તે ક્યારેક જકડાયેલ લોકોનો ઉદ્ઘાર કરવા માટે સંસારમાં વિચરણ કરે છે. અોછું પણ હોઈ શકે છે. કુંડલિની વિદ્યાના પ્રસિદ્ધ વિદ્વાન પંડિત લોકો ઇચ્છા માત્ર કરે, તેઓ તેમને સહાય કરવા પહોંચી જાય છે. ગોપીકૃષ્ણના જણાવ્યા પ્રમાણે, આ વધારાની ઊર્જા ખાલી રહેલા આ માન્યતાએ જેટલા લોકોને સહાય કરી, તેના કરતાં વધારેનું ∫સાધકો તરફ દોડે છે. પ્રવાહ થોડો આગળ વધે છે, ત્યારે અન્ય અહિત કર્યું છે. અદશ્ય સહાયકોની પ્રતીક્ષા કરતા સાધકો પુરુષાર્થ સાધકોની ઊર્જા પણ વહેવા લાગે છે. જેખમ એ છે કે તૈયાર ન કરવાનું ચૂકી ગયા. તેઓ આત્મિક વિકાસ ન કરી શક્યા, અને થિયેલો સાધક તે વેગને સહન કરી નહીં શકે અને તેનું અહિત થઈ જશે.

શૂન્ય સ્થાન તરફ દોડનારા પ્રવાહોથી આધી ઊઠે છે. ગરમીના તપનો નિષેધ કરવામાં આવ્યો છે. જપ, ભજન, સત્સંગ, પાઠ દિવસોમાં રણ પ્રદેશ અથવા સૂકી જગ્યાઓ ઉપર ઉદ્ભવતા જેવી મૃદ્દુ અને પોકારસૂચક સાધનાઓમાં સામૂહિકતાને થોડું ચક્રવાતોથી સૌ પરિચિત છે. એ પણ જાણતા હશો કે ગરમીના મહત્ત્વ આપવામાં આવ્યું છે, કેમ કે તેનાથી વધારાનું બળ મળે / કારણે જે જગ્યાએ હવાનું દબાણ અત્યંત ઓછું થઈ જાય છે, ત્યાં

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org



દરેક દિશાઓમાંથી વાયુનું ખેંચાણ થવા લાગે છે. ખેંચાણના કારણે આવનારી હવાઓનું દબાણ ઝપટમાં આવનારી વસ્તુઓને આરોહણ અને અવતરણને એક જ કહી શકીએ. આધ્યાત્મવિદો જકડી લે છે. જીવિત પ્રાણી તે ઝપટમાં આવી જાય, તો તેનો શ્વાસ એ આના આધારે વિભિન્ન ધર્મોના સ્વભાવ અને પ્રભાવનું પણ રૂંધાવા લાગે છે.

સાતમા દાયકામાં અમેરિકાના દરેક શહેરોમાં આઠ-દસ કલાક માટે વીજળી ગુલ થઈ જવાની ઘટના બની. તે ઘટનાનું કારણ વીજળીનું તંત્ર હતું, જેમાં એક જગ્યાની ફાજલ વીજળી બીજી જગ્યાએ મોકલી દેવામાં આવતી હતી. કોઈ વિશેષ ઉપાય કર્યા વગર આ સ્વચાલિત વ્યવસ્થાના કારણે કોઈપણ ક્ષેત્રમાં ક્ષણભર માટે પણ વીજળી ગુલ ન થવાની વ્યવસ્થા થઈ શકી હતી. થયું એવું કે એટલામાં રાજ્યના એક ગામની વીજળી કોઈ દુર્ઘટનાને ઉપર ચર્ચા ચાલે છે અથવા મતભેદ સામે આવે છે, ત્યારે તેમને કારણે જતી રહી. પોતાની મેળે વીજળીનું હસ્તાંતરણ કરનારી ક્રોધ આવે છે. તેઓ જોર-જુલમી પણ અપનાવી શકે છે અને વ્યવસ્થાના કારણે અન્ય ગામોની વધારાની વીજળીનો પ્રવાહ વેક્યુમ ક્ષેત્ર તરફ વહેવા લાગ્યો. કેટલીય જગ્યાએથી આ પ્રવાહ દોડચો. પરિણામ એ આવ્યું કે ગામનું તંત્ર તે પ્રવાહને ખમી ન શક્યું. વ્યવસ્થા પડી ભાંગી. બધા જ ક્યૂઝ ઊડી ગયા, ટ્રાન્સફોર્મર નાશ થિયો છે. એવું પણ સ્વીકારવામાં આવી રહ્યું છે કે આપણો જ પામ્યાં. આ મોટા શૂન્યાવકાશને ભરવા માટે જે અંધાધૂંધી ફેલાઈ, તેણે તમામ શહેરોની વ્યવસ્થા અસ્તવ્યસ્ત કરી નાંખી અને દરેક શિકે છે. સત્ય વિરાટ છે અને જોવાવાળી આંખ અથવા અનુભવ જગ્યાએ કલાકો માટે બ્લેક આઉટ થઈ ગયું. પ્રચંડ વેગથી ઊર્જા જગાવનારી તીવ્ર સાધનાઓમાં પણ આ જ પ્રકારની અરાજકતાનું જોખમ રહેલું છે. એટલા માટે તે પુરુષાર્થ સ્વયં અને એકલા કરવાનું શ્રેયસ્કર બતાવવામાં આવ્યું છે.

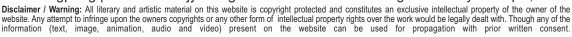
આરોહણ અને અવતરણમાં સાત્ત્વિક દષ્ટિએ કોઈ અંતર નથી. પરમાત્મા સર્વત્ર વ્યાપ્ત છે. તે જ્યાં પ્રગટ થાય છે. વિશેષ અંતર પડતું નથી. આરોહણ અને અવતરણના તથ્યને વ્યાપક વ્યવહાર બુદ્ધિથી જોઈએ તો પણ જણાશે કે એક દિશાએથી જે આરોહણ છે, બીજી દિશાએથી તે અવતરણ પણ છે. પૃથ્વી ગોળ છે. મંગળના ગ્રહ ઉપર બેસીને જોવાનું શક્ય હોય તો અહીંના લોકો ફિંડલિની, ધ્યાન, ચક્રવેધન અને યોગ જેવી આરોહણપરક એક દિશામાંથી પગના જેરે ઊભેલા જેવા મળશે, બીજા છેડે ચાલી રહેલા પગેથી લટકતા નેવા મળશે. ધરતીમાં એક બાજુએથી કાણું પણ હતા. તેમને પર્યાપ્ત સફળતા મળી છે. લાખો લોકો ધ્યાન પાડીને આરપાર નીકળી જવાનાં ઉદાહરણથી પણ આ તથ્ય અને સાધનામાં પ્રવૃત્ત થયા છે. ભજન, પૂજન, પ્રાર્થના અને સમજી શકાય છે. ભારતમાં ઊભેલી વ્યક્તિ તે કાણાંમાંથી બીજા બક્તિનો પ્રચાર કરનારાં આંદોલન પણ છેડચાં, પરંતુ તેમને વિશેષ છેડે ઊભેલી ઈમારતને જુવે, તો તે જમીન ઉપર ઊભેલી દેખાવાને | સફળતા ન મળી. ભારતીય ધર્મ-પરંપરામાં આ બંને માર્ગોનો બદલે લટકતી દેખાશે. અહીંના કુવારા આકાશમાં કુવારા છોડતા સમાવેશ છે. 'પ્રાર્થના' અને 'સાધના' બંને વિધિઓ ઉપર પર્યાપ્ત પ્રતીત થાય છે, તે અન્ય છેડે કુવારા પાણી વરસાવતા લાગશે. અનુભવ અને વિજ્ઞાન અહીંની પરંપરા પાસે છે. એટલા માટે વિશ્વ-આરોહણ અને અવતરણના ક્રમને સીધા ઊભા રહી અને શીર્ષાસન સમાજ તેની તરફ આશાભરી નજરે જોઈ પણ રહ્યો છે. કરીને જોવા રૂપે પણ સમજી શકાય છે.

પરંતુ આ અભેદ સ્થિતિ તાત્ત્વિક દષ્ટિથી છે. સાધકની દષ્ટિ વિશ્લેષણ કર્યું છે. તેમના અનુસાર પ્રાર્થના ઉપર ભાર આપનારા ધર્મોની દષ્ટિ ધારણા કરતાં સંકુચિત હોય છે. તેઓ પરમાત્મા સાથે પૂર્ણ તાદાત્મ્ય સ્થાપિત કરી શકતા નથી. જે કૃપા કરે છે, તે હંમેશાં મોટો હોય છે. અન્ય પ્રાર્થના ઉપર ભાર આપનાર ધર્મોમાં અસહિષ્ણતા અથવા કટ્ટરતા પણ વધારે જોવા મળે છે. તેમને પોતાની માન્યતાઓ અને અનુભવ જ પ્રામાણિક લાગે છે. અન્યના અનુભવ ખંડિત, આંશિક અથવા મિથ્યા પ્રતીત થાય છે. તેની બીજાને પોતાનો મત મનાવવામાં પુણ્ય સમજે છે.

વિશ્વ સમાજમાં જેમ-જેમ સમજણ અને વિચારશીલતાનો વિકાસ થયો છે, તેમ-તેમ પોતાના મત પ્રત્યેનો પૂર્વગ્રહ ઓછો અનુભવ સત્ય માનવો નહીં, બીજાની અનુભૂતિ પણ સાચી હોઇ કરવાવાળી ચેતનાને પોતાની મર્યાદાઓ છે. તે મર્યાદાઓમાં સત્યનો પૂર્ણ સમાવેશ થઈ શકતો નથી. ધ્યાન અથવા સાધના ઉપર ભાર મૂકનારા ધર્મોમાં ઉદારતા, સહિષ્ણુતા અને યુક્તિસંગતતાને પર્યાપ્ત સ્થાન મબ્યું છે. કેમ કે તે ધર્મ પરંપરાઓમાં પોતાની સાધના અને સ્થિતિ અનુસાર જ અર્જન કરેલું હોય છે. પોતાનાં પુરુષાર્થથી પ્રાપ્ત ઉપલબ્ધિ ઉપર ગર્વ અને સંતોષ હોય છે. તેને સંભાળવાની ચિંતા કરવામાં આવે છે.

આ દિવસોમાં વિશ્વ-સમાજમાં ધ્યાન અને સાધના પ્રત્યે ઊંડી રુચિ જાગી રહી છે. પાછલાં વીસ વર્ષોમાં વિભિન્ન સંગઠનોએ સાધના-વિધિઓ માટે પ્રયાસ કર્યા. પ્રયાસો આંદોલન સ્તરના

H H H H H



31

### દિશાનોધ લોકરોવી બ્રાક્ષણોચિત નિર્વાહ કરે, डालनेमिथी जयीने रहे

કેટલાય લોકો એમ વિચારે છે કે અમે સંસ્થા પાસેથી નિર્વાહ લઈને કામ શા માટે કરીએ ? પોતાનું ખાવાના નામે નિર્વાહ લેનારાઓ કરતાં શ્રેષ્ઠ કેમ ન બનીએ ? આ કારણે કેટલાક લોકો કામ કરતા જ નથી. આ ગેરસમજ પાછળ કોઈ સિદ્ધાંત કામ કરતો નથી, માત્ર અહંકાર છલકાય છે. મહિને હજાર રૂપિયાનું કામ કરીને જો કોઈ સો રૂપિયા લે છે, તો તેનું છોડવવા માટે એવાં નાનાં કામો કરવાં પડે છે, જેમને મોટેભાગે નવસો રૂપિયાનું અનુદાન જ થયું. લોકસેવી જો જનતા પાસેથી બ્રાહ્મણોચિત નિર્વાહ લે તો તે વેતનભોગી કર્મચારી બની જતો નથી, પરંતુ શ્રદ્ધાયુક્ત નિર્વાહ દક્ષિણાના રૂપમાં જરૂરિયાતોની બાબતમાં અનિવાર્યતાનો દષ્ટિકોણ અપનાવ્યો પ્રાપ્ત કરી પોતાનું ગૌરવ વધારે છે. સાચા સેવક માટે આવી છે. સોક્રેટિસ વિશે કહેવાય છે કે જ્યારે તેઓ કોઈ વસ્તુ નમ્રતા આવશ્યક છે.

### લોકસેવી માયાવી કાલનેમિથી સાવધ રહે

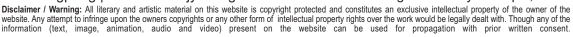
એવી વ્યક્તિઓથી બચવું, જેઓ કાલનેમિની જેમ સતત|નહિ તો એ વિચાર છોડી દેતા હતા. ઓછાં સાધનોથી નિર્વાહ ષડ્યંત્રો રચે છે અને લોકસેવીની પ્રગતિના માર્ગમાં બાધા કરવો તે ગૌરવ અને ગરિમાની બાબત છે, આવો દષ્ટિકોણ ઊભી કરે છે. આ પ્રકારના અનેક લોકો છે. કોઈ સત્પરામર્શ વિકસિત કરી શકાય તો નથી રહેતી અભાવની સમસ્યા કે નથી આપી મનોબળ વધારતા હોય છે અને સાધનાના ક્ષેત્રે રહેતી કોઈ વાતની ઊણપની કરિયાદ. સહયોગી બને છે, પરંતુ આજે એવી વ્યક્તિઓ ઘણી છે કે જેઓ કાલનેમિની ભૂમિકા નિભાવી સારા ભલા માણસને અહંતા છૂટતી નથી. જે રીતે કોઈ લાલચુ મને.ભૂમિ ધરાવતો પથભ્રષ્ટ કરી નાખે છે. દરેક સમાજસેવી સંસ્થાને આવા માણસ ભિક્ષાનો વ્યવસાય કરીને પેટ ભરાવા છતાં સતત કાલનેમિઓથી બચવું પડે છે. રાવણના ભાઈ કાલનેમિનું તેનાં ∣કમાતો રહે છે, ભેગું કરતો રહે છે અને મરતી વખતે ચીંથરાં કાળાં કરતૂતોને કારણે પુરાણોમાં ઘણી જગ્યાએ વર્ણન થયું અને માટીનાં ઠીકરાંઓમાં લાખોની દોલત છોડી જાય છે, છે. તે ત્રેતાયુગમાં આવ્યો હતો, પરંતુ કાળ સાથે બંધાયેલો ન તિવી જ રીતે લોકસેવી કે અધ્યાત્મવાદીનું આવરણ ઓઢી હતો. દરેક યુગમાં તે દુર્બુદ્ધિ આપવાનું કામ કરતો આવ્યો છે. લિધિા પછી પણ જો અહંતા ન છૂટે તો પોતાની ચરણપૂજા તેણે જ શૂર્પણખાને નાક–કાન કપાવા માટે રામ પાસે મોકલી થાય તે માટે ઘણા પાખંડ રચતા તથા લોકોને ઠગતા તેમજ રાવણને સીતાનું હરણ કરવાની સલાહ આપી.|દિશાહીન બનાવતા જોવા મળશે. સાર્વજનિક સંગઠનમાં મારીચ, મંથરા, કુંભકર્ણ, કૈકયીની બુદ્ધિ પલટાવવાના મૂળમાં આવા લોકો પ્રવેશી જાય તો તેઓ સંગઠન માટે એક તેની જ ભૂમિકા હતી. એ કાલનેમિની કુટિલતા આજે પણ અભિશાપ જ સિદ્ધ થાય છે. તેઓ જેટલું જનહિત કરે છે, તેનું કુચક્ર રચવામાં વ્યસ્ત છે. તેનો વિક્ષુબ્ધ જીવાત્મા|તેની તુલનામાં હજારગણો અનર્થ કરી મૂકે છે. તેથી તપસ્વી, યોગી, મહાત્મા કે અન્ય વેશ ધારણ કરીને સતત ઉત્કૃષ્ટતાના ક્ષેત્રમાં પ્રવેશ કરનારાઓ માટે મનીષીઓએ ભટકે છે તથા કમજોર મનઃસ્થિતિ ધરાવતી વ્યક્તિઓને વિત્તેષણા (લોભ), પુત્રેષણા (મોહ) અને લોકેષણા શોધતો ફરે છે. યુગશિલ્પીઓએ તથા પ્રજ્ઞા પરિજનોએ લોભ,|(અહંકાર, મોટાઈ)ની ત્રિવિધ એષણાઓના પરિત્યાગ પછી મોહ, અને અહંતા સિવાય કાલનેમિ પરંપરાની વ્યક્તિઓથી જ શ્રેયના માર્ગે આગળ વધવાની સલાહ આપી છે. પણ સાવધ રહેવું જોઈએ.

લોકસેવી દષ્ટિકોણ અને જીવનનીતિ સાધ-બ્રાહ્મણ પરંપરામાં અપરિગ્રહ, સાદાઈ, કરકસર અને નમ્રતાને શ્રેષ્ઠતાના પ્રતીક માનવામાં આવેલાં છે. વિલાસી, અહંકારી, ઉદ્દંડ અને કુટુભાષીઓને આ ક્ષેત્રમાં ત્યાજ્ય માનવામાં આવે છે. અહંકારીપણું એક જાતની જળો છે, તેનાથી પીછો નાના લોકો દ્વારા કરવાયોગ્ય માનવામાં આવે છે.

જેટલી પણ મહાન વ્યક્તિઓ થઈ ગઈ છે. તેમણે ખરીદતા હતા કે કોઈ નવી સગવડ પ્રાપ્ત કરતા ત્યારે પહેલાં પોતાને એવો સવાલ પૂછતા કે શું આ વસ્તુ વિના મારું કામ અહીં બીજું એક પ્રકરણ ધ્યાન આપવાલાયક છે. એ છે ચાલી ન શકે ? ઉત્તર 'હા'માં મળતો ત્યારે જ તેઓ ખરીદતા,

> વ્યવસાય અને બાળકોને છોડીને આવનારાઓની પણ XX XX XX

Yug Shakti Gayatri - April, 2001



32

### ધર્મ સંસ્થાપનાથયિ સંભવામિ યુગે યુગે...

(ગીતાના ચતુર્થ અધ્યાય જ્ઞાનકર્મસંન્યાસયોગની યુગાનુકૂળ વ્યાખ્યા)

(ંગત અંકમાં ચતર્થ અદ્યાયયના પ્રારંભિક છ શ્લોકોની વ્યાખ્યા દ્વારા આ વિષયમાં પ્રવેશ કરવામાં આવ્યો હતો. સમન્વિત યોગ સાચા અર્થમાં શું હોય છે, એને શ્રીમદ્દભગવતગીતા વાંચ્યા વગર બણી ન શકાય. આ અધ્યાયમાં વિશેષ રૂપે ચાર પ્રકરણોની ચર્ચા છે, જે વિષે ગત અંકોમાં લખવામાં આવ્યું હતું. પહેલામાં અવતારના પ્રગટીકરણનું, બીબમાં કર્મ-અકર્મ અને વિકર્મની વ્યાખ્યાનું, ત્રીબમાં યજ્ઞનું જ્ઞાન-વિજ્ઞાન અને ચોથામાં જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ વ્હારા કર્મમાં તત્પર કઈ રીતે થવાય. આ અઘ્યાયના પ્રારંભિક ત્રણ શ્લોકોમાં ભગવાન વ્હારા સ્વીકારોક્તિ છે કે આ યોગ તેમણે-વાસુદેવ શ્રીકૃષ્ણએ જ પરમાત્માના શક્તિ સમુચ્ચય રૂપે સર્વપ્રથમ સૂર્યને કહ્યો હતો. આ યોગરૂપી જ્ઞાન અતિ રહસ્યમય છે. તેમજ બેકે આ કાલાંતરે લુપ્ત થતું ગયું, એટલા માટે તેઓ વ્લાપરમાં તે અર્બુનને તેમજ તેના માધ્યમ વ્લારા તે તથા તે યુગ પછી આવનારા બધા જ યુગોમાં અભીપ્સા રાખનારા જિજ્ઞાસુઓ માટે કહી રહ્યા છે. અર્બુનના પ્રશ્નના ઉત્તરમાં તેઓ એક ઘણી રહસ્યભરી વાત કરે છે. ''તારા અને મારા ઘણા જ જન્મ થઈ ચૂક્યા છે, એ તું નથી બણતો, પરંતુ હું બણું છું.'' અવતારવાદની વ્યાખ્યા પુનર્જન્મની પુષ્ટિ આપતાં આ કથનથી શરૂ થાય છે. 'તાનિ અહં વેદ સર્વાણિ' વ્હારા તેઓ કહે છે, મને નિયંતા હોવાને લીધે એ ખબર છે કે કચો આત્મા શું છે, કોણ સુપાત્ર છે અને કોણ પાછલા જન્મોના કેટલા સંસ્કાર લઈને આવ્યો છે. અમે જણાવ્યું હતું કે પરમપૂજ્ય ગુરુદેવે પણ આવી જ રીતે ભગૃત આત્માઓના એક સંગઠનના રૂપમાં ગાયત્રી પરિવાર બનાવ્યો છે, વારંવાર અમને પણ તેઓ આવી જ રીતે સ્મરણ કરાવતા રહ્યા, પરંતુ પરમાત્મસત્તા-અવતારી ચેતનાનાં પ્રતિનિધિ પોતાના લીલાઓ એક સામાન્ય પુરુષ રૂપે જ બતાવે છે. આ જ વાતને છઠા શ્લોકમાં ભગવાને કહી છે, ''હું નિયામક ઈશ્વર હોવા છતાં પણ મારી પ્રકૃતિનો આશ્રય લઇને ચોગમાયા વ્દ્વારા પ્રગટ થાઉં છું.'' ભગવાન પોતાની આ માયાના સ્વામી છે. આપણે તે માયાને આધીન જીવીએ છીએ નર અને નારાયણમાં આ જ અંતર છે. હવે આના પછીની વ્યાખ્યા આ લેખમાં વાંચો. ]

*અવતાર પ્રગટ કઈ રીતે થાય છે* - જ્યારે આપણે બધા નીકળે છે કે પોતાના સંકલ્પ દ્વારા અવતાર જન્મ લે છે.

ખરેખર ભગવાનના પાર્ષદ, વિભૂતિઓ, સિદ્ધપુરુષ, *આત્મમાયયા''* કથન દ્વારા આપે છે કે હું મારી અંતર્નિહિત સ્વયં ભગવાન અવતાર લે છે. ચેતનાના અતિ ઉચ્ચ માયા દ્વારા પોતે પોતાને પ્રગટ કરું છું. આપણો પોતાનો શિખર ઉપરથી નીચે આવીને માનવ રૂપમાં આવે છે. દરેક જન્મ પોતાની વાસનાઓના કારણે થાય છે. પ્રકૃતિમાં અવતારની પાછળ મહાકરુણાનો ભાવ હોય છે. મહાકરુણા અધિષ્ઠિત થઈને પોતાની માયા દ્વારા જન્મ લેનારું કોણ|ન હોય તો આટલા ઊંચા શિખર ઉપર બેઠેલો માનવી થયું, પરબ્રહ્ય-પરમાત્મા-પરમેશ્વર, પોતાની વાસનાને નીચે શા માટે ઊતરે અને આપણા સૌના જીવનમાં એવું વશીભૂત જન્મ લેનારો એક સામાન્ય નર. આ જ જ છવન શા માટે છવે, જે એક સામાન્ય મનુષ્ય બધા જ વ્યાખ્યાને આદ્યશ્રી શંકરાચાર્ય સાચી માને છે. ભોગ ભોગવતો રહી છવે છે. લોકશિક્ષણ માટે કરુણાના વિશિષ્ટાદ્વૈતવાદી રામાનુન્નચાર્ય, દ્વૈતવાદી મધ્વાચાર્ય તથા અવતાર રૂપે ધરતી ઉપર સ્વયં ભગવાન આવે છે અને ભક્તિમાર્ગી શ્રી વલ્લભાચાર્યના મત અહીં અલગ-અલગ તેમને પોતાનાં સંતાનોની વચ્ચે આવવાનું, તેમના દુઃખમાં છે. ત્રણેનો કહેવાનો અર્થ એક જ છે, જેને અંતે નિષ્કર્ષ|ભાગ લેવાનું ઘણું જ સારું લાગે છે. શ્રી રામકૃષ્ણ પરમહંસ

જ પ્રાણીઓનો ઈશ્વર અજન્મા અને અપરિવર્તનશીલ છે, પરંતુ માયાના સ્વામી *'સમષ્ટિ કારણ શરીરો*'ના સ્વામીને તો પછી જ્યારે તે અવતાર લે છે, તો સ્વયંને પ્રગટ કઈ પણ અવતાર લેવો પડે છે, ધરતી ઉપર આવવું પડે છે, રીતે કરે છે, આ પ્રશ્ન સામે આવીને ઊભો રહે છે. આ એ સનિશ્ચિત છે. જ પ્રશ્નનો જવાબ ભગવાન છઠ્ઠા શ્લોકમાં *''સંભવામિ* 

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org



પોતાને સૌભાગ્યશાળી જ ન માનીએ, પરંતુ આપણા માટે અવતરિત થતી રહે છે.'' સ્વરૂપને જાણીએ અને તદનુસાર આપણા ક્રિયાકલાપોને ઢાળીએ.

''તેઓ શિવના ત્રીજા નેત્રના કૃપા-કટાક્ષ હતા.'' ત્રીજું નેત્ર|સડેલા લાકડા જેવો છે, જે કોઈ પણ નાળામાં ફસાઈ જાય એક વાર કૃપાની કૃષ્ટિથી થોડું ઝૂંકી જાય, તેને કહે છે છે, સડેલું લાકડું પાણીમાં વહેતાં-વહેતાં ફ્લી જાય છે કૃપા-કટાક્ષ. વિવેકાનંદ વિષે એવું કહેવાય છે કે અને અટકી જાય છે, પસાર થઈ શકતું જ નથી. અવતાર સપ્તઋષિઓમાંથી એક સત્તા તેમના રૂપમાં અવતરિત થઈ એક મોટા જહાજ જેવો છે, જે બધી જ નદીઓ-સમુદ્રોનું વચ્ચે જવાની અદમ્ય ઇચ્છા. પરમપૂજ્ય ગુરુદેવ અનેક તુલના ઠાકુર શ્રીરામકૃષ્ણએ સડેલા લાકડા સાથે કરી છે. જગ્યાએ લખે છે, ''હું આવવા નહતો ઇચ્છતો, પરંતુ મને અવતાર કેટલી મોટી શક્તિ છે, આ ઉદાહરણ દ્વારા ધકેલવામાં આવ્યો છે. સૃષ્ટિની સંચાલક સત્તાઓએ મને એટલા માટે સમજવું જરૂરી છે કે આજના આ કળિયુગમાં આ ધરતી ઉપર વિશેષ કાર્ય કરવા માટે મોકલ્યો છે.'' ઢગલાબંધ અવતાર ભગવાન નજરે ચઢે છે. એક બીજું આનાથી વધારે સ્પષ્ટ બીજું કોણ કહી શકે છે પોતાના વિષે !

જુલાઈ, ૧૯૬૯ (પાના ૬૫) ના અખંડજ્યોતિના સંપાદકીયમાં પૂજ્યવર લખે છે, ''યુગનું પરિવર્તન જરૂર થવાનું છે. અમારું નાનું સરખું જીવન આની જ ઘોષણા કરવા, પૂર્વ સૂચના આપવા માટે છે. અમે અમારું સમગ્ર જીવન મહાકાલના આ મહાન પ્રયોજનમાં સંમિલિત થવા માટે, પ્રબુદ્ધ આત્માઓને નિમંત્રણ આપવા માટે ખર્ચી નાખ્યું. જે કાર્ય માટે આવ્યા હતા તે પૂરું થવામાં છે. હવે પછીનું કાર્ય સ્વયં મહાકાળ કરશે.'' અવતારનું પ્રયોજન શું

કહેતા રહેતા, ''હું તો માનો પટાવાળો છું. માની છે, રહસ્ય શું છે, આને પૂજ્યવરે જૂન, ૧૯૬૭ (પાના જમીનદારી જોવા માટે આવ્યો છું.'' ઈશ્વરનો અવતાર ૧૭) ના અખંડજ્યોતિમાં આ રીતે જણાવ્યું છે, માના પટાવાળાના રૂપમાં માની જમીનદારી એટલે કે બધાં (''ભગવાનની અનેક શક્તિઓ છે. તેમનાં પ્રયોજન, જ બાળકોની દેખભાળ કરવા માટે આવ્યાની વાત શ્રી|વિધાન. સ્વરૂપ તેમજ પ્રકરણ પણ અનેક છે. જડ-ચેતન રામકૃષ્ણએ કરી છે. આપણને ક્યારેક ક્યારેક આ વાતો જગતના વિવિધ ક્રિયાકલાપો ચલાવવા તેમજ બનાવવા-સમજાતી નથી. આપણે તેમને સામાન્ય પુરુષ માની|બગાડવાના સંદર્ભમાં અનેક તથ્યો જ્યારે સામે આવ્યાં બેસીએ છીએ. પરમપૂજ્ય ગુરુદેવ પણ વારંવાર કહેતા કે છે, ત્યારે તેમને કઈ રીતે સુવ્યવસ્થિત રાખી શકાય, તે આપણે સૌ પાછલા જન્મોના સાથી છીએ. તમે અમારાં સમસ્યાને હલ કરવા માટે ભગવાન પોતાની શક્તિને અનેક ગીધ-ખિસકોલી છો, તમે અમારાં રીંછ-વાનર છો. આ ભાગોમાં વિભક્ત કરીને અંશાવતારના ૩૫માં અનેક બધી જ વાતો પ્રજ્ઞાપુરુષ-યુગદ્રષ્ટાના અંગ-અવયવના આત્માઓને જન્મ આપે છે. આ જ અવતારોનું રહસ્ય છે. રૂપમાં આપણને સૌને આપણી ગરિમાનો બોધ કરાવે છે સમયે-સમયે ભગવાનની અનેકાનેક શક્તિઓ અનેક અને એવા વિશિષ્ટ લોકમાં લઈ જાય છે, જ્યાં આપણે|પ્રકારની આવશ્યકતાઓ તેમજ અવ્યવસ્થાઓને હલ કરવા

*અવતાર એક જહાજ–એક જાદ્વગર* – શ્રીરામકૃષ્ણ પરમહંસ કહેતા હતા, ''સામાન્યજન જેણે વૈરાગીના વાઘા શ્રી અરવિંદે સ્વામી વિવેકાનંદ વિશે કહ્યું છે કે,|તો પહેરી લીધા છે, સાધુ-મહાત્મા પણ કહેવડાવે છે, હતી. ભલેને પછી કોઈપણ શક્તિ આવે, તેમની પાછળ ચક્કર લગાવીને કેટલાયને પાર ઉતારીને આવે છે.'' જરા હોય છે ઈશ્વરની મહાકરુણા. ઈશ્વરની પોતાનાં સંતાનોની સરખી સિદ્ધિ આવતા વેંત પોતાના મદમાં ફુલાઈ જનારાની

> ઘરતીએ કહ્યું, વૃક્ષો ! હું તમને ખાતર) આપું છું, પાણી આપું છું, રસ આપું છું, તેના| व्हारा तमने पोताने तृप्त डरो, पुष्ट डरो अने કોઈને કશું આપશો નર્દી. વૃક્ષે કહ્યું, નર્દી| માતા ! મને આપવા દો. એણે ફ્રલ આપ્યાં, ફળ આપ્યાં, પાન આપ્યાં, વ્રક્ષ સુકાર્ધ રહ્યું | હતું, ત્યારે પણ તેની એ જ કામના હતી કે| કોઈ આવે અને મારાં સૂકાં લાકડાં લઈ જઈ પોતાના ઉપયોગમાં લે.

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - April, 2001



દોરડું. બધાને ખોલવા માટે કહે છે. લોકો ખોલી નથી સજામ્યહમ) શકતા, અને લપટાઈ જાય છે. ત્યારે જાદ્રગર હવામાં દોરડું ફેંકે છે અને બધી જ ગાંઠો ખૂલી જાય છે.'' તેઓ કહેતા ધરમ કી હાની, બાઢહિ અસર અધમ અભિમાની'' ના હતા કે અવતાર પણ આવી જ રીતે આપણી જન્મ- રિપમાં નિરૂપિત કરી છે. સર્વશક્તિમાન ભગવાનનો જીવ-જન્માંતરોની ગાંઠો સાથેનાં દોરડાંને લઈને આવે છે અને જગતના કલ્યાણ માટે મનુષ્ય દેહ ધારણ કરી આવવું, એક ક્ષણમાં ખોલી નાંખે છે. એટલા માટે સદ્દગુરુને, પ્રગટ થવું તે સંસારના આધ્યાત્મિક ઈતિહાસમાં એક ઘણી અવતારને પ્રારબ્ધને બદલવાની; ભૂતકાળને બદલવાની મોટી ઘટના છે. પ્રત્યેક અવતારમાં ધમ સંસ્થાપનની ક્ષમતાથી સંપન્ન ગણવામાં આવે છે. ગુરુ અને અવતાર એકસાથે હોય તો કાર્ય વધુ સરળ થઈ જાય છે. જે કાર્ય આપણે આપણા પુરુષાર્થથી નથી કરી શકતા, તે કાર્ય અવતાર-સદ્ગુરુ ક્ષણભરમાં કરી બતાવે છે. આપણં પ્રારબ્ધ બદલી નાંખે છે.

ભગવાન અવતાર શા માટે લે છે, સાતમા-આઠમાં શ્લોકમાં સ્પષ્ટ કરે છે -

યદાયદા હિ ધર્મસ્ય ગ્લાનિર્ભવતિ ભારત ! અભ્યુત્થાનમધર્મસ્ય તદાત્માનં સુન્નમ્યહમ્ ॥૪ા૭ પરિત્રાણાય સાધૂનાં વિનાશાય ચ દુષ્કૃતામ । ધર્મ સંસ્થાપનાર્થાય સંભવામિ યુગે યુગે ાાઠા૮

''હે અર્જુન ! જ્યારે જ્યારે સંસારમાં ધર્મની હાનિ અને| અધર્મની વૃદ્ધિ થાય છે, ત્યારે ત્યારે હું સાકાર રૂપે મને પોતાને પ્રગટ કરું છું. સાધુ પુરુષોની રક્ષા અને દ્રુષ્કર્મીઓ (પાપ કર્મ કરનારાઓ)ના વિનાશ તથા ધર્મની સારી રીતે સંસ્થાપના કરવા માટે હું પોતે પોતાને યુગ-યુગમાં પ્રગટ કરતો રહે છું.''

સંભવામિ યુગે યુગે - સાકરનો ધર્મ જે કારણને લીધે તે સાકર છે જેના વગર તે સાકર નથી રહેતી, તેની મીઠાશ જ છે. ઉષ્ણતા અગ્નિનો ધર્મ છે અને પ્રકાશ સૂર્યનો ધર્મ છે. આવી જ રીતે મનુષ્યનો ધર્મ છે તેની અંદર રહેલી દિવ્યતા, આત્માની ઉત્કૃષ્ટતા. આ જ બહાર વિભિન્ન ગુણો રૂપે અભિવ્યક્ત થાય છે. પ્રેમ, ઈમાનદારી, ક્ષમા, પ્રસન્નતા, સજ્જનતાના રૂપમાં અભિવ્યક્ત મૂળભૂત દિવ્યતાનો જ્યારે ક્ષય થવા લાગે તથા અત્યાચાર, જૂઠ, ભ્રષ્ટાચાર, અનૈતિકતા, છળ-કપટ, ધૃણા જેવી પાશવિક

ઉદાહરણ શ્રીરામકૃષ્ણ આપતા રહેતા, ''અવતારની|પ્રવૃત્તિઓ વધવા લાગે, ત્યારે પુનઃ ધર્મની પરિચાયક પ્રક્રિયા એક જાદુગરના ખેલ જેવી છે. તે ગામમાં જાદુ સતપ્રવૃત્તિઓની સ્થાપના કરવાના હેતુસર ભગવાન સ્વયંને બતાવવા માટે આવે છે, સાથે લાવે છે કેટલીય ગાંઠોવાળું પ્રગટ કરે છે, અહીં તે જણાવ્યું છે. (તદાત્માનં

ં આ જ વાતને તુલસીદાસજીએ ''જબ જબ હો હિ

JICIC દિમાલયમાંથી ิ์สไรท์ไ d દિમાલય તેને ઘણી રોકી. ગંગાએ કહ્યૂં. મારે લોઝ્કલ્યાણ માટે જવૂં જ પડશે. તે નીકળી પડી. તરસી ઘરતી, સૂકી ખેતી અને વ્યાકુળ જીવજંતુઓને શીતગ NY. eiciadi JICIC ຝາວເທ dell dÌ દિમાલયનું હૃદય દ્રવિત થઈ ઊઠ્યૂ એણે જળ છોકવાનું શરૂ કર્યું અને ગંગા જેટલી ગંગોત્રીમાં હતી. તેના કરતાં સો ગણી થઈને ગંગાસાગરમા સમૂદ્રને જઈ મળી. प्रइतिनो नियम छे डे ४ सतत हान કરે છે. તે જ નિબધિ પણ પ્રાપ્ત કરે છે. આજનું આપેલું કાલે હજારગણં ચઈને પાછં मणे छे. તિથિ ગણશો નર્સી. સમયની પ્રતીક્ષા કરશો નઈ. विश्वास राणो डे रे आरे आपशो तेनूं डाते तमने અનેકગણં 5N મળશે. આજે આપણે લોકમંગલ માટે પોતાની ક્ષમતાઓ अने સંપદાઓનું દાન કરી દઈએ તો કાલે આપણી ક્ષમતાઓ. ચોગ્યતાઓ. वैभव અને વિભ્રતિઓ ક્જારગણાં વઘશે. સમય ભલે લાગે. પરંતુ ત્યાંગ અને દાન તથા પરોપકાર અર્થે કરેલો ઉત્સર્ગ જ ઝવનને પરિપૂર્ણ બનાવે છે.

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - April, 2001



અવતારનો અર્થ જ હોય છે નીચે ઊતરવું. અવતારમાં શક્તિ, નિઃસહાયોનો પોકાર સાંભળી તેની અંદરથી દિવ્ય ચૈતન્યની અભિવ્યક્તિનાં નિરંતર દર્શન આપણને આત્મબળના પ્રવાહ રૂપે ફ્ટી નીકળે છે. આપણે થતાં રહે છે. અવતારમાં તો દિવ્યસત્તા જણે આપણી લલકારનો ઉત્તર આપીએ છીએ. કોઈ કરુણામય સત્તા સમક્ષ સ્વયં પ્રત્યક્ષ રૂપે પ્રગટ થઈ જાય છે. ઋષિ, સંત આવીને આપણને સંકટમાંથી બચાવી લે છે. આ જ અને પયગંબરોમાં પણ આપણને દિવ્યસત્તાનું ભાન થાય વિશ્વનો નિયમ છે તથા આને જ ગીતાએ અવતારવાદ *અવતરણ અને આરોહણ* - પ્રસ્તુત મત અમે આપણા પશ્ચિમના એક વિચારકનો રાખ્યો. હવે જરા જોઈએ *આખરે અવતાર શા માટે ? –* જ્યારે ઈશ્વરીય સત્તાના આપણા પૂર્વના મહાન યોગી મહર્ષિ શ્રી અરવિંદ શું કહે

#### हुर्जुणोथी आत्मानुं ह्वव

જુદાસ જીસસનો શિખ્ય ભલે હતો, પરંતુ યહદીઓની જેમ તેના મનમાં પણ જીસસ પ્રત્યે કોઈ ભરોસો કે શ્રદ્ધા-વિશ્વાસ ન હતો. કહેવાય છે કે એણે ત્રીસ રૂપિયાના લોભમાં આવીને ભેદ ખોલી નાખ્યો અને જીસસ પકડાઈ ગયા. જે દિવસે જીસસને શુળીએ ચઢાવવાના હતા તે દિવસે જુદાસ પણ લાખોની ભીડમાં મોજૂદ હતો. અંતિમ સમયે જે શબ્દો જીસસના મુખમાંથી નીકબ્યા કે ''પરમાત્મા આ બીચારા અજ્ઞાનીઓને ક્ષમા કરો. એમને ખબર નથી કે તેઓ આ શું કરી રહ્યા છે.'' આ શબ્દો સાંભળી જદાસનો આત્મા કંપી ઊઠચો. તેને એવું લાગ્યું જાણે કોડીના મોલે હીરો ગુમાવી દીધો. બીજા દિવસે જદાસે આત્મહત્યા કરી લીધી, ત્યારે ઘટનાની વાસ્તવિકતાનું જ્ઞાન થયું. તેને ક્યાં ખબર હતી કે ત્રીસ રૂપિયામાં તે જગતનો અમૂલ્ય નિધિ વેચી રહ્યો છે. આ રીતે જ્યારે મનુખ્ય બેઈમાની, ચોરી જેવાં કુકૃત્યો કરે છે, ત્યારે એ ભૂલી જાય છે કે તે પોતાની અંદર બેઠેલા પવિત્ર આત્માને વેચી રહ્યો છે.

પદ્ધતિ જુદા-જુદા પ્રકારની હોય છે. દેશ, કાળ અને આધ્યાત્મિક પણ. જ્યારે આ પડકાર ઉગ્ર રૂપ લઈ લે છે, પ્રયોજન અનુસાર કાર્યની પ્રણાલી બદલાઈ જાય છે. ત્યારે એક સંકટનો જન્મ થાય છે, ત્યારે ક્યાંક કોઈ દૈવી છે. પરંતુ તેમનો પ્રસંગ અવતારની સાથે આગળ ઉપર તથા બાકીના ધર્મ-સંપ્રદાયોએ પયગમ્બર કહી દીધા છે.'' લઇશ. અવતારની ચર્ચા તો અહીં જે સંદર્ભમાં ચાલી રહી છે, તેને સમજી લેવી જરૂરી છે.

કૃપા-કટાલ દ્વારા જ બધી વ્યવસ્થા શક્ય બનતી જોવા છે ? 'ગીતા પ્રબંધ' (એસેજ ઓન ગીતા)માં તેઓ લખે મળે છે, તેમની ઇચ્છા માત્રથી જ સૃષ્ટિનું કાર્ય ચાલી રહ્યું છે, ''અવતારનું આવવું જે માનવજાતિની અંદર ભગવાનનું છે, તો પછી તેની આવશ્યકતા શા માટે ? આ વાત પરમ લક્ષ્ય છે, કેવળ ધર્મનું સંસ્થાપન કરવા માટે નથી ભગવાને આઠમા શ્લોકમાં સ્પષ્ટ કરી છે, સમય પ્રમાણે હોતું. કેમ કે ધર્મની સ્થાપના કોઈ એટલો મોટો અને દુષ્કર્મીઓને દંડ આપવા અને સદપુરુષોને સહાય કરવાની પર્યાપ્ત હેતુ નથી. કોઈ એવું મહાન લક્ષ નથી, જેને માટે લક્ષ્યપૂર્તિ માટે જ અવતારનો આવિર્ભાવ થાય છે. એટલા જ માટે તેઓ કહે છે કે હું ''પ*રિત્રાણાય સાધુનાં''* તથા *''વિનાસાય ચુદ્દપ્રુતામ'' સ્વયંને યુગ-યુગમાં પ્રગટ કર્* છું, ''સંભવામિ યુગે યુગે'' શા માટે ? કેમ કે આ જ એ પ્રક્રિયા છે, જેના લીધે કોઈ સમાજના સાંસ્કૃતિક વિકાસક્રમને આગળ વધારી શકાય છે. ધર્મની સંસ્થાપના અવતારના સંભવ થવા માત્રથી જ ક્રિયા રૂપ લે છે.

અવતારવાદનો પ્રસ્તુત પ્રસંગ ઘણો જ રહસ્યમય છે. માત્ર આ બે શ્લોકોમાં અનાયાસે જ એક ઘણો મોટો સિદ્ધાંત ભગવાનના શ્રીમુખમાંથી નીકળી ગયો છે, નીકબ્યો નથી, જાણી જોઈને અર્જુનના માધ્યમ દ્વારા આપણને સૌને જણાવે છે, જેથી આપણે અવતારની સંભાવના તથા તેના ઉદ્દેશ્યને વધુ સારી રીતે સમજી શકીએ. એક પાશ્વાત્ય વિચારક થઈ ગયા. અર્નાલ્ડ ટાયનબી. તેમનું કહેવું છે, ''સંસારનો ઈતિહાસ, સભ્યતા તથા સંસ્કૃતિનો જન્મ 'આહવાન અને પ્રત્યુત્તર (ચેલેન્જ એન્ડ રિસપોન્સ)નો ઇતિહાસ છે. માનવને સુષ્ટિની શરૂઆતથી જ પડકારો મળતા રહ્યા છે, અને તે તેનો પ્રત્યુત્તર આપતો રહ્યો છે ત્યારે જ તો તે આજ દિન સુધી છવિત છે. પડકાર ભૌતિક પણ હોઈ શકે છે, સામાજિક પણ અને



ઈશુ અથવા કૃષ્ણ અથવા બુદ્ધને ઊતરીને આવવું પડે. આ (પાછલા અંકોમાં) તેનાથી બચાવીને ઊંચે ઉઠાવવાનું કાર્ય કાર્ય તો ભાગવત સંકલ્પ સિદ્ધિની એક સામાન્ય અવસ્થા અવતાર જ કરે છે. એટલા માટે ચોથા અધ્યાયમાં માત્ર છે. આ દિવ્ય અવતરણનાં બે પાસાં છે, એક છે માનવની સૌથી મોટી કરૂણાન્તિકા તથા સમાજની સૌથી અવતરણ, માનવજાતિમાં ભગવાનનો જન્મ થવો, માનવ મોટી દુર્ઘટના અનાચારના વધારાને, સજ્જનોના ઘટાડાને આકૃતિ અને પ્રકૃતિમાં ભગવાનનું પ્રગટ થવું. બીજું છે દર્શાવવામાં આવી છે અને આ સૌનો ઉપચાર છે, આરોહણ, ભગવાનના ભાવમાં મનુષ્યનો જન્મ, ગ્રહણ, અવતારનું પ્રગટીકરણ. એકદમ વિષય બદલ્યો છે, પરંતુ ભાગવત ચેતનામાં તેનું ઉત્થાન. આ જીવન નવજન્મ છે, સમાજમાં આવી જાય તો સારૂં છે કે શા માટે બદલ્યો છે. બીજો જન્મ છે. ભગવાનનું અવતાર લેવો અને ધર્મની આ રીતે નવમા અધ્યાયના અગિયારમાં શ્લોકમાં ભગવાન સ્થાપના કરવી આ જ નવજન્મને માટે હોય છે. આ જે કહે છે, ''મૂઢ લોકો મનુષ્યદેહમાં નિવાસ કરી રહેલા મને, બીજું પાસું છે, તે જ સૌથી મહત્ત્વપૂર્ણ છે, જે આ બે સમગ્ર ભુતોના મહાન ઈશ્વરને તુચ્છ સમજીને તિરસ્કૃત કરે શ્લોકોની ઉપરછલ્લી વ્યાખ્યા કરનારાઓથી પ્રાયઃ છટકી છે, કેમ કે તે મારા સર્વલોક મહેશ્વર પરમભાવને નથી જાય છે. ગીતાનો બોધ એક ગંભીર દાર્શનિક અને ધાર્મિક જાણતા. (અવજાનન્તિ માં મૂઢા માનુર્ધી તનુમાશ્રિતમ્...)'' સત્ય છે અને એ જણાવે છે કે ઐતિહાસિક અથવા આ વિચારોને સામે રાખીને જો આપણે ભગવાનના દિવ્ય પૌરાણિક અતિમાનવોની કલ્પનાના જોરે અથવા રહસ્યમય જન્મ અને દિવ્ય કર્મના મર્મને સમજી શકીએ. તો ઠીક

જ્યાં સુધી આ ઉચ્ચસ્તરીય ઉદ્દેશ્ય ન હોય, ત્યાં સુધી એક જગ્યાએ ગીતા કહે છે, ''ઈશ્વર બધાં જ નથી ભગવાનનો દિવ્ય જન્મ થતો, નથી અવતરણ થતું. |પ્રાણીઓનાં હૃદયક્ષેત્રમાં નિવાસ કરે છે અને સૌને માયા અવતારનું આગમન માનવ પ્રકૃતિમાં ભાગવત્ પ્રકૃતિને વડે યંત્રારૂઢવત્ ચલાવતા રહે છે.'' (૧૮/૬૧). જો આવી પ્રગટાવવા માટે થાય છે. ઈશુ, કૃષ્ણ અને બુદ્ધની વાત છે, તો આપણે એમ કેમ માની લઈએ કે ઈશ્વરીય ભગવત્તાને પ્રગટાવવા માટે હોય છે, જેથી માનવ પ્રકૃતિ ચેતના કોઈ અન્ય રૂપમાં, પ્રત્યક્ષ રૂપમાં પોતાની વિરુદ્ધ પોતાના સિદ્ધાંત, વિચાર, અનુભવ, કર્મ અને સત્તાને ઈશુ, કાર્ય કરવા આવી છે. આનો ઉત્તર આપતાં શ્રી અરવિંદ કૃષ્ણ અને બુદ્ધના બીબામાં ઢાળીને સ્વયં ભાગવત્ કહે છે, ''ભગવાનનું અવતરણ એટલા માટે થાય છે કે પ્રકૃતિમાં રૂપાંતરિત થઈ જાય. અવતારો દ્વારા ધર્મની મનુષ્ય અને તેમની વચ્ચેના પડદાને ફાડીને બતાવી સંસ્થાપના એક પ્રકારે તોરણ દ્વાર બનાવવા જેવું છે, શકાય, જે પડદાને પોતાની પ્રકૃતિમાં સીમિત મનુષ્ય

મનુષ્યોની સામે પોતાનું જ દષ્ટાંત રાખે છે, પોતે જ અર્થ છે-ઊતરવું. આ ભગવાનનું એ રેખાથી નીચે ઊતરી આવવાનું છે, જે ભગવાનને માનવ જગત અથવા માનવ ગીતાના અન્ય અધ્યાયોના અન્ય શ્લોકો સાથે|અવસ્થાથી અલગ કરે છે. ''સંભવામિ યુગે યુગે''ના

રીતથી કોઈને પણ ભગવાન ઘોષિત કરી દેવામાં આવે. રહેશે.

જેના માધ્યમ દ્વારા તે સ્વયં પ્રવેશ કરે છે અને મનુષ્યોને છવનભર ઉઠાવી સુદ્ધાં નથી શક્તો." તેમનું અનુપાલન કરવા માટે કહે છે. પ્રત્યેક અવતાર 🦳 *ભાગવત્ નેતા હોય છે અવતાર* – અવતાર શબ્દનો પોતાને એકમાત્ર માર્ગ બતાવે છે.

અવતારનો સંબંધ સમજી લેવામાં ન આવે ત્યાં સુધી માધ્યમ દ્વારા ભગવાને માનવજાતિના એક શ્રેષ્ઠતમ નમૂનો, 'અવતાર'ની વ્યાખ્યા પૂર્ણ રીતે સમજાઈ શક્તી નથી.|વિભૂતિ એવા અર્જુનને બતાવ્યું છે કે તારી અંદર હું એવો પહેલાં તો ત્રીજાથી ચોથા અધ્યાયમાં, જે એકદમ વિષય દિવ્ય ભાવ પ્રગટ કરી રહ્યો છું, જેમાં પ્રવેશ કરી તું ઉપર પરિવર્તન થયું છે, તેના પર આવીએ. ત્રીજા અધ્યાયના ઊઠી શકે છે. આ ત્યારે જ સંભવ છે, જ્યારે પોતાની અંતિમ શ્લોકમાં ભગવાને કહ્યું છે, ''હે અર્જુન ! તું સામાન્ય માનવતાના અજ્ઞાન અને સીમાબંધનને પાર કરીને કામરૂપી દુર્જેય શત્રુને મારી નાખ.'' કામ, ક્રોધ, લોભરૂપી તું મને સારી રીતે સમજી લે. નરકનાં ત્રણ દ્વારોની જે ચર્ચા આપણે કરી ચૂક્યા શ્રી અરવિંદ એક અન્ય સ્થાને લખે છે, ''અવતાર



ઘણા જ સરળ શબ્દોમાં 'અવતાર'ની અવધારણા ઉપર પ્રગટીકરણનું પ્રમાણ માન્યું છે. પૂજ્યવર ગુરુદેવનું ચિંતન જોઈએ. અખંડજ્યોતિનો ઓગસ્ટ, યુગમાં આવે છે, જ્યારે સંત, સુધારક અને શહીદ પોતાના વ્યક્તિત્વમાં ધરતીકંપ લાવીને બતાવી દેશે. પરાક્રમને મોટું જુવે છે અને દુ:ખથી લડતાં લડતાં પણ સત્ય પરિણામની સંભાવનાને ધૂંધળી જુવે છે. આવા અવસરોએ અવતારનું પરાક્રમ ઊભરે છે અને પાસા પલટવા જેવી અસંભવને સંભવ બનાવનારી પરિસ્થિતિઓ ઉત્પન્ન કરે છે. હંમેશાં વિષમ વેળાઓમાં આવું જ ચાલતું રહ્યું છે. ભવિષ્યમાં પણ આ જ ક્રમ ચાલશે.''

*અવતારનું પ્રયોજન–પ્રગટીકરણ* – આગળ પરમપૂજ્ય ગુરુદેવ લખે છે, ''મનુખ્યનું પુરુષત્વ જ્યાં લડખડાય છે, ત્યાં પડતાં પહેલાં જ સર્જનહારના લાંબા હાથ અસંતુલનને સંતુલનમાં બદલવા માટે પોતાનો ચમત્કાર પ્રસ્તૃત કરતા નજરે પડે છે. આ જ છે સ્રષ્ટાનું લીલા અવતરણ, પ્રગટીકરણ.'' (પૃષ્ઠ-૫) આ જ રીતે પૃષ્ઠ-૭ ઉપર તે લખે છે, ''વ્યાપક શક્તિઓ સૂક્ષ્મ અને નિરાકાર હોય છે. તેમનું કાર્યક્ષેત્ર અદશ્ય જગત છે. પરબ્રહ્મની અવતાર સત્તા યુગ સંતુલનને સંભાળવા-સુધારવા માટે આવે છે. આ કાર્ય તે તેમની પાસે કરાવે છે, જેમાં દૈવીતત્ત્વોની ચિરસંચિત અધિકતા જોવા મળે છે.

પરમપૂજ્ય ગુરુદેવે વિકસિત ચેતનાવાળા મનુષ્યને ત્રણ શ્રેણીઓમાં વહેંચ્યા છે. સંત, સુધારક અને શહીદ. તેમણે કહ્યું, તાત ! જે દેશના નાગરિક તથા નાના–નાના લખ્યું છે કે જ્યારે સમાજમાં આ ત્રણેનો અનુપાત-વર્ચસ્વ સંતાનો અજ્ઞાનમાં ભટકી રહ્યાં હોય ત્યાંના વધવા લાગે, ત્યારે સમજવું જોઈએ કે સૂત્ર-સંચાલક અવતારી સત્તા પ્રગટ થઈ રહી છે. 'સંતો'ને તેમણે સજ્જનતા-બ્રાહ્મણત્વના પર્યાય તથા ચરિત્ર તેમજ ઇશ્વનરને પ્રાપ્ત કગ્વો છે તો પ્રકાશની સાધના આચરણ દ્વારા ઉપદેશ આપનારા બતાવ્યા છે. 'સુધારક' આનાથી ઊંચી સ્થિતિ છે, જેમાં માત્ર આત્મનિર્માણની કરો. જેઓ અંધકારમાં ભટકી ગયા છે, તેમને તપશ્ચર્યા જ પર્યાપ્ત નથી હોતી, પરંતુ તેઓ દુષ્ટાચરણ-

ઈન્દ્રજાળના જાદુગર બનીને નથી આવતા, પરંતુ કુરીતિઓ સામે લડે પણ છે. તેઓ બ્રાહ્ય-ક્ષાત્ર માનવજાતિના ભાગવત નેતા અને ભાગવત્ મનુષ્યના એક|ધર્મ અપનાવે છે. 'શહીદ' એ જે 'સ્વ' ને 'પર' માટે દષ્ટાંત બનીને આવે છે.'' કેટલી સ્પષ્ટ વ્યાખ્યા છે,|સમગ્ર સમર્પણ કરી દે. સમર્પણ-શરણાગતિ-અહંનું અવતારની ! કેટલીક જટિલ શબ્દાવલીમાં અમે અત્યાર વિસર્જન કરી તેઓ આત્મદાની બની જાય છે. આ ત્રણે સુધી અવતારવાદની, આ શબ્દની વ્યાખ્યા કરી છે. હવે|વર્ગોના અનુપાતમાં વૃદ્ધિને પૂજ્યવરે અવતારી ચેતનાના

આ પ્રસંગને હવે પછીના અંકમાં *''જન્મ કર્મ ચ મે* ૧૯૭૧નો અંક પ્રજ્ઞાવતાર વિશેષાંક રૂપે પ્રકાશિત થયો હતો, *દિવ્યમ*્'' ની વ્યાખ્યાની સાથે આગળ વધારીશું. ઘણું જ તેમાં પૂજ્યવર લખે છે - ''ક્યારેક એવી પરિસ્થિતિઓ દરેક|રોચક તત્ત્વદર્શન છે. સમજમાં આવી જાય તો

(ક્રમશ:)

#### \* \* \* \* \*

મેં કહ્યું, ગુરુદેવ ! પહાડો જેવી શાંતિ ક્યાં ? એકાંતમાં બેસીને આત્મચિંતન કરીશ અને પોતાનો પરલોક સુધારીશ.

ગુરુએ કહ્યું, વત્સ ! પહાડોનો પરમાર્થ અનિશ્વિત છે, તું ગામડાંઓમાં જા, જ્યાં લોકો અજ્ઞાનતાના કાદવમાં ફસાઈને દીન-હીન અને ા ખરાબ હાલતમાં કષ્ટો સહી રહ્યા છે. શહેરોમાં જા, ત્યાંનું અજ્ઞાન માનવી-માનવી વચ્ચે ભેદભાવ, છળકપટ અને વિષમતાનાં બીજ વાવી રહ્યું છે. મેં કહ્યું, દેવ ! ત્યાંનો સંઘર્ષ અને ત્યાંની∎ યાતનાઓ મારાથી સહન નહિ થાય. ત્યાંનો કોલાહલ અને રુદન હું જોઈ નહીં શકું, મને પહાડ પર જવા દો.

ગુરૂદેવની આંખો આંસુથી છલકાઈ ગઈ અને બુદ્ધિશાળી લોકો પોતાના સ્વાર્થ અને કલ્યાણની વાતો વિચારે તે અન્યાય જ નહીં, પાપ પણ છે. જ્ઞાનનો પ્રકાશ આપો.

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - April, 2001

Disclaimer / Warning: All literary and artistic material on this website is copyright protected and constitutes an exclusive intellectual property of the owner of the website. Any attempt to infringe upon the owners copyrights or any other form of intellectual property rights over the work would be legally dealt with. Though any of the information (text, image, animation, audio and video) present on the website can be used for propagation with prior written consent.





સમય પરમાત્મા તરકથી મળેલો છે. તે એને ગમે ત્યારે પાછો પડશે, મહાકાળે સમયદાનની એકમાત્ર યાચના કરી છે અને લઈ શકે છે. તેથી તેનો એક અંશ નિયમિત પરમાત્માના કામ માટે દિરેક પ્રતિભાવાન પાસે આશા રાખી છે કે તે આ કઠિન સમયમાં ખર્ચવો જ જોઈએ. પરમાત્માનું એક જ કાર્ય છે - તેની દુનિયાને કંજૂસાઈથી નહિ વર્તે, પરંતુ એવી ઉદારતા દાખવે, જેને

અમારી પાસે જે કાંઈ સાધનો છે, તેમના ઉપાર્જનમાં અને સદ્દભાવોનો જનમાનસ તથા અંતઃકરણમાં સમાવેશ થાય હિજારો-લાખો વ્યક્તિઓનો સહકાર રહ્યો છે. સમાજના તો જ સ્વર્ગીય પરિસ્થિતિઓ શક્ય છે. આથી સદ્વિચારોના યોગદાનથી જ આપણે સમૃદ્ધ બની શકીએ છીએ. સમાજનું આ ઋણ ચુકવવા માટે પોતાના પરિશ્રમ અને ઈમાનદારીની પૂજ્ય ગુરૂદેવે લખ્યું છે, ''આજનો યુગધર્મ છે-જનજાગરણ કમાણીનો એક અંશ સમાજ માટે કાઢવો જ જોઈએ. સંતોએ માટે પ્રચંડ પુરુષાર્થમાં પ્રવૃત્ત થઈ જવું. યુગ સાહિત્ય દ્વારા લોકોને આવકના દસ ટકા કાઢવાની વાત કહી છે, પરંતુ અહીં ગૌ-માહિતગાર કરાવવાની જરૂર ઊભી થશે. કાર્લ માર્કસ, રુસો, ગ્રાસ તથા ધર્માદાના રૂપમાં માત્ર ૫૦ પૈસા અથવા એક રૂપિયો હેરિએટ સ્ટો જેવાઓની ક્રાંતિકારી લેખનીના ચમત્કાર અને દરરોજ કાઢવાનો અનુરોધ કરવામાં આવી રહ્યો છે ગ્યાનો ઉદ્દેશ ફક્ત ધનસંગ્રહ કરીને સમાજના કાર્યમાં જ લગાડવાનો યુગ સાહિત્યને જ્ઞાનયજ્ઞની ક્રાંતિકારી યોજનાઓના નથી, બીજો ઉદ્દેશ એ પણ છે કે નિયમિત રૂપથી આપવાની માધ્યમથી દરેક શિક્ષિત સુધી પહોંચાડવાનો પ્રયત્ન કરવામાં પ્રવૃત્તિ વિકસિત થાય. એ માટે પોતાના પુત્ર અથવા પુત્રીના આવી રહ્યો છે. શ્રીરામ ઝોલા પુસ્તકાલય, માતા ભગવતી હાથે જ્ઞાનઘટમાં જમા કરાવવાની પરંપરા પરિવારમાં ચાલવી સ્વયંસંચાલિત પુસ્તકાલય, ગાયત્રી જ્ઞાનયજ્ઞ યોજના તથા જેઈએ, જેથી પરંપરા મુજબ આ કાર્ય આવતી પેઢીમાં પણ યુગચેતના સાહિત્ય વિતરણ યોજના જેવી ઝડપી ચાલતું રહે. છોકરીઓમાં આ પ્રવૃત્તિ આવી જાય, તો એક યોજનાઓના માધ્યમથી યુગ ચિંતનને દરેક વ્યક્તિ સુધી અન્ય પરિવારમાં આ પરંપરા જઈ શકે છે. માસિક ૧૫ રૂપિયા કે પહોંચાડવાનો સંકલ્પ છે. અશિક્ષિતો માટે શ્રવ્ય પ્રયોજનોમાં ૩૦ રૂપિયા નહીં, ૫૦ પૈસા રોજ નંખાવતા રહો. ગૌ-ગ્રાસથી ઓછા ખર્ચે પૂરી થઈ શકતી દીપયજ્ઞોની એટલી વિશાળ ગાયનું પેટ ભરાતું નથી, પોતાના ભાગમાંથી એક અંશ યોજના શરૂ થઈ ગઈ છે કે દરેક ગામમાં આ માધ્યમથી કાઢવાની પ્રવૃત્તિ જાગૃત થાય છે. આ અંશદાનનો સારામાં યુગચેતનાના આલોક વિતરણનો સિલસિલો તીવ્ર ગતિએ સારો ઉપયોગ કર્યો હોઈ શકે ? તેના પર પણ વિચાર કરવો ચાલતો રહેશે. સાહિત્યનો સ્વાધ્યાય તથા દીપયજ્ઞોનો સત્સંગ, જેઈએ. શાશ્વત નિયમ છે-જે આપવામાં આવે છે, તે મળે છે બન્ને ભેગાં મળીને 'વિરાટ જ્ઞાનયજ્ઞ અભિયાન' દીપયજ્ઞોના અને દુનિયામાં 'આપવા અને લેવા'નો સિદ્ધાંત છે. અન્ન માધ્યમથી પૂર્ણ કરવાનો કાર્યક્રમ ચલાવવાનું આહ્વાન આપવાથી અન્ન, વસ્ત્ર આપવાથી વસ્ત્ર, ધન આપવાથી ધન આપવામાં આવી રહ્યું છે. પ્રચાર પ્રક્રિયાની સાથે લોકસેવાના અને જ્ઞાન આપવાથી જ્ઞાન મળે છે. જો જ્ઞાન મળી જાય તો ઘેરા રંગનો લાભ થવો જરૂરી છે. ખ્રિસ્તી મિશને આ રીતને જ |અન્ન, વસ્ત્ર, ધન અને મકાન મળવું સહજ શક્ય છે. તેથી અપનાવીને એક સહસ્રાબ્દીમાં અડધી દુનિયાને પોતાના ધર્મ જ્ઞાનનું દાન કરનાર વ્યક્તિને મનુષ્ય યોનિ મળવી નિશ્ચિત જ તરફ ખેંચી લીધી છે. સમાજનું પતન કરવામાં જેટલી શક્તિ છે અને જ્ઞાનદાન કરવાથી જ્ઞાનવાન વિદ્રાન પરિવારમાં જન્મ ખર્ચાઈ છે, તેની તુલનામાં ઘણું વધારે કૌશલ્ય, સમય અને મળવો તે પણ સુનિશ્ચિત છે. આથી અમારા પરિજનોને અમારો સાધનોની જરૂર છે. આ સાધનો આકાશમાંથી આવવાના અનુરોધ છે કે તેમના પરિચિત મહાનૃભાવોને આ વાત સમજાવે નથી. યુગ ચેતનાથી અનુપ્રાણિત તથા ભાવનાશીલ અને આવકનો એક અંશ જ્ઞાનદાન માટે ખર્ચવાની પ્રેરણા વ્યક્તિઓએ આપમેળે જ આ સમયદાનનો શુભારંભ કરવો આપે. અંશદાનને આમતેમ ખર્ચી તેનો દૂરપયોગ ન કરે. ધન

સુરમ્ય, સુગંધિત અને સ્વર્ગ જેવી સુંદર બનાવવી. સ્વર્ગ અને અનુકરણીય અને અભિનંદન કહી શકાય. નરકનો આધાર વિચારો તથા ભાવનાઓ પર રહેલો છે. સદ્દચિંતન પુણ્યપ્રસારમાં સમયનું નિયોજન જ યુગધર્મ છે.

પરિણામો પાછલા દિવસોમાં ઘણાએ પ્રત્યક્ષ જોયા જ છે.''

Disclaimer / Warning: All literary and artistic material on this website is copyright protected and constitutes an exclusive intellectual property of the owner of the website. Any attempt to infringe upon the owners copyrights or any other form of intellectual property rights over the work would be legally dealt with. Though any of the information (text, image, animation, audio and video) present on the website can be used for propagation with prior written consent.



એક શક્તિ છે, તેનું નિયોજન કરતાં પહેલાં તેના લાભ-હાનિ કહી છે. બધા જ પોકેટ બુકો પર એ લખ્યું છે કે આપ પોતે આ પર હજાર વાર વિચાર કરવો જોઈએ. ખોટા હાથોમાં જવાથી એ પુસ્તક વાંચો, પરિવારમાં સૌને વંચાવો તથા કોઈ પાત્ર વ્યક્તિને ધારણ કરનારના જીવનને પણ ખાડામાં નાખી દે છે અને વાંચવા માટે આપી દો. એક વ્યક્તિથી બીજી વ્યક્તિ સુધી સાહિત્ય પહોંચાડવાનું કાર્ય પહેલાં કાર્યકર્તા કરતા હતા, તે હવે વાચક પોતે કરે છે. હવે વાચકો જ અમારા કાર્યકર્તા છે. તેથી એમાં મફ્ત સાહિત્ય આપવામાં આવી રહ્યું નથી, વંચાવવામાં આવી રહ્યું

### + + +

# મહાકાલની ચેતવણી

માયાનું આકર્ષણ અને સંમોઠન સૌથી વધુ હોય છે. બધું સદ્જ્ઞાન અને વિવેક એક બાજુએ રહી જાય છે. જ્ઞાનીઓ માટે આ જ્ઞાન દંભ બનીને પ્રગટ થાય છે. ''મને તો બધી જ ખબર છે'' આ ભાવ પણ અંતઃકરણની પવિત્રતા, વિનયતા તથા પાત્રતાને નષ્ટ કરી દે છે. અજ્ઞાનીઓમાં તેનું પ્રગટીકરણ અહંની પ્રતિષ્ઠાના રૂપમાં થાય છે. હું શા માટે નમું, હું સર્વશ્રેષ્ઠ, સૌથી વરિષ્ઠ, આ ભાવ આપણા અને આપણા આરાદય વચ્ચે વિભક્તતાની દીવાલ ઊભી કરે છે. આપણે તેની શક્તિઓથી વંચિત રહી જઈએ છીએ. પ્રભૂના સામીપ્યનું અભિમાન આપણને ઘણું દૂર લઈ अय છे. भायाना जहुथी आपणुं अलिमान ક્યારેક કાંઈક સાધન અને સન્માન પ્રાપ્ત કરી ટોચ પર જઈ પહોંચે છે તો ક્યારેક ઘાયલ થઈને કોધિત નાગની જેમ કુલ્કારી ઊઠે છે. કોધમાં ઉકળતા આપણે કઠેવા લાગીએ છીએ, ''અમારી દીર્ધકાળની સેવાના બદલામાં છેવટે શું મળ્યું ? અમે અમારા ભારે ત્યાગ અને બલિહાનના રૂપમાં શું મેળવ્યું ?'' આમ કઠી આપણે ભૂલી જઈએ છીએ કે સાચો ત્યાગી અને બલિદાની પુરસ્કારની ઇચ્છાથી ઘણો ઊંચે ઊઠી જાય છે, પરંતુ અમુકને ખૂબ સન્માન અને અસંખ્ય સુવિધાઓ મળી, તો શું મારી યોગ્યતા કોઈનાથી ઓછી છે ? શું મારું સમર્પણ તેના કરતાં જરાપણ ઓછું છે ? આવા સવાલો ઉઠાવી શું આપણે આપણાં જ સમર્પણની મશ્કરી નથી કરી રહ્યાં ?

પરિવાર તથા સમાજ માટે અત્યંત ઘાતક સિદ્ધ થાય છે.

એક વ્યક્તિએ ભિખારીને પૈસા આપ્યા. તો એણે તે પૈસાનો દારુ પી લીધો. એક સંત પુરૂષે ભિખારીને પૈસા આપ્યા તો એણે રોટલી ખાઈને ભૂખ મિટાવી. જે પૈસા બેઈમાની, લાંચ છે, જે ગુરૂદેવ પણ કરાવતા રહ્યા છે. અને દગાબાજીથી, કોઈનું દિલ દુભાવીને, કોઈની લાચારીનો લાભ ઉઠાવીને કમાયા હશે, તેનું દાન કરવાથી તેનો દુરૂપયોગ થાય છે અને તે દુષ્પ્રવૃત્તિઓની વૃદ્ધિ કરવા લાગે છે. દાન કરવાનું પુણ્ય તો જ્યારે ઈમાનદારી અને મહેનતથી પૈસા કમાયા હોય, ત્યારે જ મળે છે. જ્ઞાન એવી સંપત્તિ છે, જેમાં કોઈ દોષ નથી. જ્ઞાનદાનમાં કોઈ જાતનું પાપ થવાનો ડર નથી. તેથી પોતાની કમાણીનો એક અંશ જ્ઞાનદાનમાં જ વાપરવો જોઈએ. પ્રાચીનકાળથી જ પંચાંગ, રામાયણ, ગીતા વગેરે ધાર્મિક ગ્રંથો સમાજમાં વહેંચવાની પરંપરા રહી છે. હાલના સમયમાં યુગની સમસ્યાઓના સમાધાન માટે યુગઋષિના જીવનસૂત્રો અત્યંત ઉપયોગી છે. જેમને ઋષિઓ પ્રત્યે અગાધ શ્રદ્ધા છે અને શ્રદ્ધાવશ ઋષિઓના ચરણોમાં પોતાની ભેટ ચઢાવવા ઇચ્છે છે, તેમણે બરાબર સમજી લેવું જોઈએ કે યુગઋષિનું સાહિત્ય જ એમનું સ્થૂળ, સૂક્ષ્મ અને કારણ શરીર છે. યુગઋષિની એ આકાંક્ષા છે કે તેમનું સાહિત્ય ઘેર-ઘેર વંચાવવામાં આવે કે જેથી જન-જનના ચિંતનને ઉત્કૃષ્ટ બનાવી ભાવસંવેદનાઓનો પરિષ્કાર કરી શકાય. તો જ ધરતી પર સતયુગી પરિસ્થિતિઓ ઉત્પન્ન કરી શકાશે. આ ઉદ્દેશની પૂર્તિ માટે યુગચેતના સાહિત્ય અત્યંત ઉપયોગી છે. તેના સ્વાધ્યાય તથા વિતરણ દ્વારા આત્મકલ્યાણ, જનકલ્યાણ, લોકકલ્યાણ તથા આત્મતૃષ્ટિ જેવી ઉપલબ્ધિઓ મળવાનું સુનિશ્ચિત સમજી લેવું જોઈએ.

યુગ નિર્માણ યોજના, મથુરાથી જે પોકેટ બુકો નીકળી રહી છે તેને જન-જનમાં વિતરિત કરવા માટે પરિજનોને અનુરોધ કરવામાં આવી રહ્યો છે. કેટલાક પરિજનોનું કહેવું છે કે પૂજ્ય ગુરુદેવ મક્ત સાહિત્ય વહેંચવાના વિરોધી હતા. અમે પૂજ્ય ગુરુદેવના વિચારોની વિરુદ્ધ જવાનું સાહસ કરી શકતા નથી. આપ જાણતા જ હશો કે ઝોલા પુસ્તકાલય અંતર્ગત સાહિત્ય મફત વાંચવા આપવાનું અને પાછું લેવાનું કાર્ય ચાલતું જ રહ્યું છે. પૂજ્ય ગુરુદેવે ઝોલા પુસ્તકાલયને જ પ્રચાર માટેની સૌથી શ્રેષ્ઠ યોજના



🖷 ક્રેમ્પ્યુક્ત માળવા પોતાના દોષદુર્ગુણો દૂર કરવાનું શક્ય છે 🖷 

જીવનનો આનંદ જતો રહેશે. આવા વિચાર કરવા તે ખૂબ સામે તેમને પરાસ્ત થઈ જવું પડે છે. શકાય. મનુષ્ય પોતાને બદલી પણ શકે છે.

કામની હોતી નથી. ત્યારે એક જ પ્રશ્ન ઊભો થાય છે કે જાય છે. ઉક્લમાં સહકાર માગે છે.

આદત સુધારવાનો અર્થ સામાન્ય રીતે ખરાબ આદતો મળે છે કે આદતોના નિર્માણમાં માણસ પૂર્ણ સ્વતંત્ર છે, સુધારવી એવો કરવામાં આવે છે. અહીં પણ આ જ પ્રશ્ન આથી કેટલીક ટેવોનો સુધાર માણસ સ્થાપિત સિદ્ધાંત પર વિચાર કરવાનો છે. મનુષ્યમાં સારી અને ખરાબ દ્વારા કરી શકે છે. ગ્લાસમાંથી હવા બહાર કાઢવા માટેની બન્ને પ્રકારની ટેવો હોય છે. તે સ્વભાવશૂન્ય રહી જ સૌથી સારી રીત એ છે કે તેમાં પાણી ભરી દેવામાં આવે. શક્તો નથી. આથી વિચારવા જેવું એ છે કે બુરાઈઓને સાયકલની ટચૂબ ફાટવા લાગે છે ત્યારે સાયકલચાલક

મોટેભાગે લોકોને એ ફરિયાદ રહેતી હોય છે કે શું કેવી રીતે સુધારવી કે દૂર કરવી ? સ્વભાવમાં ઊંડે સુધી કરીએ, ટેવ તો ખરાબ છે પણ આદત પડી ગઈ છે, પ્રવેશી ગયેલી ટેવો સુધારવી પણ મુશ્કેલ છે. એ વૈજ્ઞાનિક છૂટતી જ નથી. ગંદી અને નકામી ટેવો માટે ઘણીવાર સિત્ય છે કે મનના અભ્યાસમાં જે ટેવો આવી જાય છે, તે લોકો આવી સફાઈ આપતા હોય છે. પાન ખાવું, બીડી ખરાબ હોય તો પણ તે તેમને છોડવા માગતું નથી, પરંતુ પીવી, સિનેમા જોવાં, અશ્લીલ ગીતો ગાવાં, ખરાબ જોકે તેનાથી શારીરિક, આર્થિક કે નૈતિક હાનિ થાય છે, લોકોની સંગત, ખરાબ કુટેવો, કુવિચાર વગેરેને પોતાના કષ્ટ મળે છે અથવા લજ્જાનો અનુભવ થાય છે. તેથી સ્વભાવની બુરાઈ માનતા હોવા છતાં લોકો એમને છોડતાં લોકો તેમનાથી બચતા રહેવા પણ માગે છે. એ માટે ગભરાય છે. એમને લાગે છે કે આ ટેવો છૂટી જશે તો કિટલાક લોકો સંકલ્પ પણ લે છે, શપથ પણ લે છે, છતાં કોઈ નુકસાન થઈ જશે, મિત્રો સાથ છોડી દેશે અથવા તે નભતા નથી અને ઈન્દ્રિયોની અભ્યાસગત ઉત્તેજના

હલકા સ્તરનું કાર્ય છે. ભૂલને સુધારવી એ મનુષ્યનો સૌથી 👘 સામાન્ય કામકાજની આદતોમાં જે બુરાઈઓ હોય છે, મોટો વિવેક છે. ખરાબ સ્વભાવને સારા સ્વભાવમાં તિમને તો લોકો સરળતાથી સુધારી શકે છે. ઘરનો કચરો પલટાવી લેવો તે મનુષ્યની સૌથી મોટી ચતુરાઈ છે. સ્વ- વાળવો, કપડાં ધોવાં, દાતણ કરવું, સવારે વહેલાં ઊઠવું, સંશોધન એટલી મોટી સમસ્યા નથી કે જેને પૂરી ન કરી માલિશ કરવી, ફરવા જવું વગેરે. એમાં થોડાક સમય માટે તા**ત્કાલિક પ્રસન્નતાનો અનુભવ થાય છે**. તેથી આવી <u>લોકો જાતજાતની યોજનાઓ બનાવે છે. જેમ કે સ્વાભાવિક કમજોરીઓને ઠીક કરવામાં વધુ શ્રમ કરવો</u> કાલથી સવારે વહેલી ઊઠીશું અને ફરવા જઈશું, સિગારેટ પડતો નથી. ઘરનો સામાન વ્યવસ્થિત રીતે મૂકવો, સડક પીવાનું ઓછું કરી દઈશું અને ધીરે-ધીરે છોડી દઈશું. પર કચરો ન ફેંકવો, સમયસર ભોજન કરવું, સમયસર અઠવાડિયામાં એક જ વખત સિનેમા જોવા જઈશું. ચાને સૂઈ જવું, ઓછી વાતો કરવી આ એવી આદતો છે, બદલે દૂધ લઈશું. ખરાબ ટેવો છોડવા માટે યોજનાઓ તો જેમને થોડીક સાવધાનીથી ઠીક કરી શકાય છે. ઘણી બને છે, પરંતુ ઇચ્છા હોવા છતાં તેમ કરી શકતાં શરીરસંબંધી કેટલીક નાની-નાની ટેવો બાળકોની સાથે, નથી. માન્યતા ભલે અનુકૂળ હોય, પરંતુ જો વ્યવહારમાં ધર્મપત્ની સાથેના વ્યવહાર આદિમાં જો થોડી સાવધાની કોઈ પરિવર્તન આવતું નથી, તો યોજનાઓ પણ કોઈ|રાખવામાં આવે, તો તેનાથી ઘણી મુશ્કેલીઓ દૂર થઈ

શું ટેવોથી મુક્તિ મેળવવાનો કોઈ ઉપાય જ નથી ? શું 📔 આપણે એ ન ભૂલવું જોઈએ કે આદતોનું નિર્માણ એમાં કોઈ ફેરફારની શક્યતા નથી? આ પ્રકારના માણસ પોતે જ કરે છે. તેથી આદતો સુધારવા માટે ગૂંચવણભર્યા પ્રશ્નો લોકો હંમેશાં ઉઠાવે છે, પોતાના વિવશતા પ્રગટ કરવી યોગ્ય નથી. અંગ્રેજ કવિ ડાઇટનનું મિત્રો, અધ્યાપકો કે વાલીઓ પાસે પણ સમસ્યાના કથન છે, ''મનુષ્ય પહેલાં આદતો બનાવે છે, પછી આદતો મનુષ્યને બનાવે છે.'' આ કથન દારા એ શીખ



તેની હવા કાઢી નાખે છે. વીજળીઘરોમાં શક્તિ પ્રમાણ આદત છોડવા માટે મનુષ્યે પૂર્ણ મનથી નિર્ણય કરવો કરતાં વધી જઈ મશીન પર વિપસીત પ્રભાવ ન થાય, તે જોઈએ અને એ નિર્ણયને અમલમાં મૂકતી વખતે એક પણ માટે એક તાર જમીનમાં દાટી દેવામાં આવે છે. અપવાદ ન હોવો જોઈએ."

બિનજરૂરી ટેવો છોડવા માટે કેટલીક ઉપયોગી અને જે લોકો બરાઈને ધીરે-ધીરે ખતમ કરવાની વાત કહે ઉપયોગી મહાપુરુષોનાં જીવનચરિત્ર, કથા, કાવ્ય વગેરે દ્વારા પણ સ્થિતિમાં છે. તે છોડી પણ શકે છે અને નહીં પણ. પોતાની ખરાબ ટેવોથી છુટકારો મેળવવાનો પ્રયત્ન કરવો ઇચ્છાથી થવો જોઈએ. જોઈએ. તે માટે પોતાનું ભવિષ્ય ઉજ્જવળ બનાવવા 🦳 આ બાબતે એક સૂચન એ હોઈ શકે કે જે બુરાઈ માટેની સારી આદતોનો અભ્યાસ કરવાનો ઉપાય ખૂબ જ છોડવા ઇચ્છીએ છીએ, તેના સંબંધમાં સદૈવ એ હાનિઓ સારો છે. સ્વાધ્યાય, સત્સંગ, ભ્રમણ, સ્વાસ્થ્ય સંવર્ધન, પર વિચાર કરવો જોઈએ, જે તેના કારણે પેદા થઈ શકે છે પ્રેમાલાપ, મૈત્રી વગેરે સદ્દગુણોનો વિકાસ કરવાથી ઘણી અથવા નહીં. ઉદાહરણ સિગારેટ-બીડી પીનારાઓ કે બુરાઈઓ આપોઆપ છૂટી જશે. ઘણી બુરાઈઓ પાસે તમાકુ ખાનારાઓ એમ વિચારી શકે છે કે ફેફસાં ખરાબ આવશે જ નહીં.

માટેની તીવ્ર આકાંક્ષા હોવી જરૂરી છે. આ ઇચ્છા જેટલી અને એ બુરાઈથી બચવાનું આસાન થઈ જશે. નથી. આદતો બદલવા માટે પણ દઢ મનોબળની જરૂર પર અંકુશ રાખવાનું શક્ય બની જાય છે. થઈ શકે છે, આ વાત મનમાં દઢ કરી લેવી જોઈએ.

પ્રસિદ્ધ મનોવિજ્ઞાની પ્રોકેસર વિલિયમ જેમ્સ પાસે કોઈ|થતા લાભોના ચિંતનને આનંદનો વિષય પણ બનાવી શકાય વ્યક્તિએ આવી જ ફરિયાદ કરી અને એ ખરાબ ટેવથી છે. સિગારેટ પીવાનું છૂટી જશે તો એક દિવસના પાંચ રૂપિયા છુટવા માટેનો ઉપાય પૂછયો, તો એમણે કહ્યું, ''કોઈ બચશે, એક મહિનામાં એકસો પચાસ રૂપિયા અને એક

મૂલ્યવાન ટેવો પાડી શકાય, તો અમુક ગંદી ટેવો છે, તેઓ વાસ્તવમાં પૂર્ણ નિશ્ચયથી પર હોય છે. ઉપર્યુક્ત સુવિધાપૂર્વક છૂટી શકે છે. સિનેમામાં પૈસા ખર્ચવાને બદલે|સિદ્ધાંત મુજબ તેમના સંકલ્પમાં અપવાદ વિદ્યમાન હોય ્પુસ્તકો, ચરિત્ર નિર્માણની વાર્તાઓ, છે. ધીરે-ધીરે છોડીશુંનો અર્થ છે - હજી ચિત્ત દુવિધાની સિનેમા જેવો જ આનંદ મળી શકે છે. એટલું જ નહીં, આવી સ્થિતિ હોય ત્યારે કોઈ મહત્ત્વપૂર્ણ સફળતા મળી આ લાભ વધુ ટકાઉ અને રચનાત્મક હશે, એનાથી મન શકતી નથી. મનને મનાવવા માટે કે બાળબુદ્ધિ ધરાવતા અને બુદ્ધિનો વિકાસ પણ થશે. જો કોઈ મનુષ્ય તેના લોકોને સમજાવવા માટે ભલે કોઈ એવું કહી દે, પરંતુ ભવિષ્યને ઉજ્જવળ બનાવવા ઇચ્છે છે, તો એણે સાચી વાત તો એ જ છે કે આદતોનો સુધાર પૂરી

થશે, લોહી બગડશે, પાચનક્રિયા પર દૂષિત પ્રભાવ પડશે, ખરાબ ટેવો છોડવાનું મુશ્કેલ ભલે હોય, પરંતુ એનાથી મોઢાનું કે ફેફસાંનું કેન્સર થઈ શકે છે, મોઢામાંથી અસંભવ જગય નથી. કોઈ ખરાબ ટેવથી મુક્તિ દુર્ગંધ આવી શકે છે, વગેરે. આ રીતે વિચાર કરવા લાગીએ મેળવવાની દિશામા સૌથી પહેલાં મનુષ્યના મનમાં સુધારા|તો કેટલીય અવ્યક્ત હાનિઓ પણ સમજમાં આવવા લાગશે

બળવાન હશે. તેટલો જ સંકલ્પ દઢ થશે અને મનોબળ 🚽 જે નશાઓની આપને આદત પડી ગઈ હોય. તેમના વધી જશે. સામાન્ય રીતે આપણે જોઈએ છીએ કે વિશે એવી કલ્પના કરો કે તે આપના પેટ પર ખરાબ આવેશમાં આવીને લોકો સિગારેટ વગેરે પીવાનું છોડી તો અસર કરે છે, સ્નાયુતંત્રને શિથિલ બનાવે છે, આંખોનું દે છે, પરંતુ તેમનું મનોબળ એટલું નબળું હોય છે કે તેજ ઓછું કરે છે અને વીર્યને નિર્બળ બનાવે છે, તો ઈન્દ્રિયોની લાલસા ઉત્પન્ન થતાં જ તેઓ તેમની જૂની ટેવ આપના અંતઃકરણમાં તેના પ્રત્યે ધૃણા ઉત્પન્ન થશે. પર આવી જવા માટે લાચાર થઈ જાય છે. આપણે એ બુરાઈના ખરાબ પક્ષને જ્યાં સુધી જોતા નથી, ત્યાં સુધી જાણી લેવું જેઈએ કે કોઈપણ મહત્ત્વપૂર્ણ કાર્યનું સંપાદન ધૃણા ઉત્પન્ન થતી નથી. વાસનાથી ઉત્પન્ન થતી સાચી આકાંક્ષાથી જ થાય છે. તે વિના કશું જ શક્ય દુર્બળતાની પહેલેથી જ નાણ થઈ હોય, તો કામ પ્રવૃત્તિ

છે. સંકલ્પની અજેય શક્તિ વડે જ દૂષ્ટ ટેવોનું નિવારણ 📔 જે રીતે ખરાબ ટેવથી ઉત્પન્ન થતાં ખરાબ પરિણામોનું ચિંતન કરવાથી તેના પ્રત્યે ધૃણા થાય છે, તેવી રીતે તેનાથી



વર્ષમાં એક હન્નર આઠસો રૂપિયા બચશે. આ રીતે એ શકાય, તો મનુખ્ય બુરાઈઓને દૂર કરવામાં આશાજનક બચતને ને દસ વર્ષ સુધી પણ પોસ્ટ ઓફિસમાં જમા કરીએ સફળતા પ્રાપ્ત કરી શકે છે. કહેતા રહેવાથી કોઈ સમસ્યાનો તો અઢાર હન્નર રૂપિયાની રકમ જમા થઈ શકે છે. એનું જે ઉકેલ મળતો નથી. તે માટે રચનાત્મક પગલાં પણ ઉઠાવવાં વ્યાજ થશે તે અલગ. એવી જ રીતે શરીર તંદુરસ્ત રહેશે. પડે છે, ત્યારે જ કોઈ લાભ દેખાવાની શક્યતા છે. પોતાની ખાંસી નહિ આવે. બીમારીનો પણ ભય નહિ રહે. ફેફસાં શુદ્ધ ચાદતોને સુધારીને જેઓ આત્મનિર્માણના કાર્યમાં પ્રવૃત્ત રહેશે. આ બધા લાભો પર આપ ખુશી વ્યક્ત કરતા રહો, તો થાય છે, તેમનું છવન સુખી અને સમૃદ્ધ પણ બની ન્ય છે. બુરાઈ છોડવાથી ઉત્પન્ન થતી માનસિક અસ્થિરતા આપને આપણે પણ આપણા છવનના પુનર્નિર્માણ પર સદૈવ ગંભીર દષ્ટિ રાખવી નેઈએ. આત્માવલોકન દ્વારા પોતાની ખુશીનો જ અનુભવ થશે. આદત બદલવાની આ દિયાઓ સંપૂર્ણપણે સંકલ્પપૂર્વક પ્રયાસ કરવો નેઈએ.

આદત બદલવાની આ ક્રિયાઓ સંપૂર્ણપણે મનોવેૈજ્ઞાનિક છે. એમનો ઉપયોગ જો સ્વ-સંશોધનમાં કરી

Ŵ

પથ્થરની એક મોટી શિલા જોઈને બાળકે બુદ્ધને પૂછયું, ભગવન્ ! શું આ શિલા પર કોઈનું શાસન શક્ય છે ? ભગવાન બુદ્ધે જવાબ આપ્યો, લોખંડમાં પથ્થર કરતાં અનેકગણી શક્તિ દોય છે. લોખંડ પથ્થરના ટુકડે-ટુકડા કરી દે છે. શિખ્યે પ્રશ્ન કર્યો, તો પછી લોખંડ કરતાં પણ કોઈ શ્રેષ્ઠ વસ્તુ દોઈ શકે છે ? બુદ્ધ બોલ્યા, કેમ નહીં ? અગ્નિ છે, જે લોખંડનો અદંકાર ગાળીને દ્રવરૂપ બનાવી દે છે. શિખ્યે કહ્યું, અગ્નિની વિકરાળ જવાળાઓ સામે શું કોઈનું કશું ચાલી શકે છે ? બુદ્ધે કહ્યું, કેવળ જળ છે, જે તેની ગરમીને શીતળ બનાવી દે છે. શિખ્યે કહ્યું, જળનો મુકાબલો કરવાની તાકાત કોનામાં દશે ? બુદ્ધે કહ્યું, આમ કેમ કઠો છો વત્સ ! સંસારમાં એક એકથી શક્તિશાળી મોજૂદ છે. વાયુનો પ્રભાવ જળધારાની દિશા બદલી નાખે છે. સંસારનો પ્રત્યેક પ્રાણી વાયુને કારણે જીવિત છે. શિખ્યે કહ્યું, જ્યારે વાયુ જ જીવન છે, તો તેના કરતાં મહત્ત્વની વસ્તુ દોવાનો સવાલ જ ઊભો થતો નથી ? બુદ્ધને દસવું આવી ગયું, કહ્યું, મનુખ્યની સંકલ્પશક્તિ દ્વારા વાયુ પણ વશમાં થઈ જાય છે. તેની સંકલ્પશક્તિ સૌથી મહાન છે.

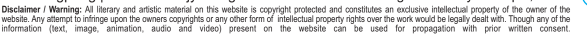
સુજાતાએ ખીર આપી. બુદ્ધે તે ગ્રહણ કરી પરમ સંતોષ અનુભવ્યો. તે દિવસે એમને જે સમાધિ લાગી તે સાતમા દિવસે જ તૂટી. જ્યારે તેઓ ઊઠ્યા ત્યારે તેમને આત્મસાક્ષાત્કાર થઈ ચૂક્યો હતો.

નિરંજરા નદીના તટે પ્રસન્ન મુદ્રામાં ભગવાન બુદ્ધને જોઈ સુજાતા વિસ્મિત થઈ ગઈ કે તેઓ સાત દિવસ સુધી એક જ આસનમાં કેવી રીતે બેસી રહ્યા ? તે જ વખતે કેટલાક લોકો સામેથી શવને લઈ જતા દેખાયા. ભગવાન બુદ્ધ દસવા લાગ્યા.

સુજાતાએ પ્રશ્ન કર્યો, યોગીશજ ! કાલ સુધી તો આપ શવ જોઈને દુઃખી થઈ જતા હતા, આજે કેમ હસવા લાગ્યા.

ભગવાન બુદ્ધે કહ્યું, બાલિકે ! સુબદુઃખ મનુષ્યની માત્ર કલ્પના છે. કાલ સુધી આસક્તિને કારણે એ ભય હતો કે ક્યાંક એ છૂટી ન જાય, એ ભય જ દુઃખનું કારણ હતું. આજે મેં જાણી લીધું કે જડનો ગુણ જ પરિવર્તન છે, પરંતુ આપણે જે માટે દુખ કરીએ છીએ, તે નથી પરિવર્તનશીલ કે નથી નાશવંત. જે સનાતન વસ્તુને પ્રાપ્ત કરી લે, તેને નાશવાન વસ્તુઓનું શું દુઃખ ?

Yug Shakti Gayatri - April, 2001





| પરમપૂજ્ય<br>ગરોવ 0   | ત્યાગ-બલિદાનની       | <b>777777777</b> 777777 | IIIII<br>AAAAAAAA |
|----------------------|----------------------|-------------------------|-------------------|
| ગુરુદવના<br>અમૃતવાણી | 11111111111 સંસ્કૃતિ | દેવસંસ્કૃતિ-૪           | (ગતાંકથી આગળ)     |

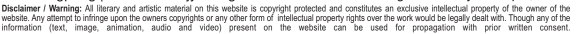
મિલકત મને મળશે અને જે ખેતર છે, તે મને મળવું ત્યાગ અને બલિદાનની પરંપરાઓ પ્રસ્તુત કરવી જોઈએ, છે, તો અમને ભાગ મળવો જોઈએ. ના, દીકરો આવો કહેવા-સાંભળવાની વાતો છે. આ તો અન્યને ઉપદેશ મરવાની હજુ વાર છે. દીકરો કહે છે કે અમને અમારો નથી. અન્યને કહી શકે છે કે તમારે ત્યાગી થવું જોઈએ, ભાગ હમણાં જ આપી દો. અમે મરીશું ત્યારે આપીશું. બ્રહ્મચારી રહેવું જોઈએ, પરોપકારી થવું જોઈએ. તમે અને ના, મરવા સુધી અમે રાહ જોવા માટે તૈયાર નથી, અમે કહી શકીએ છીએ, પરંતુ જ્યારે જાતે કરવાનો સમય શ્રવણક્રમાર જેવા હોય છે, અને દીકરા રાહુલ જેવા હોય દિખાતો નથી. અમારે માટે હુકમ કરો કે અમારે શું કરવું જોઈએ.

કરવું પડશે ? દીકરી અમારા રસ્તે ચાલવાનું રહેશે. સમ્રાટ નજીક હતા. એટલા બધા નજીક હતા કે ગુરુ-શિષ્યનો પ્રેમ બનાવીને બતાવી દીધું. મહિલાઓનાં કામકાજ, બનાવવાના હતા. જ્યારે અમે વાંચીએ છીએ, ત્યારે તેમાં મહિલાઓનાં સંગઠન, મહિલાઓના વિહાર સંઘમિત્રાએ|નવી સૃષ્ટિ લખેલું છે. તેઓ નવી સૃષ્ટિ બનાવી રહ્યા હતા. ઢગલાબંધ બનાવી દીધા. અમારા પુસ્તકમાં આ બધાનું હું સમજું છું નવી સૃષ્ટિ તો બનાવવી અશક્ય છે, પરંતુ હતો. કેટલા વધુ બુદ્ધના વિહાર હતા અને કેટલા કહ્યું, તમે અમારા મિત્ર છો, દોસ્ત છો. તેમણે કહ્યું, હા. મહિલાઓ માટે ? આ કેવી રીતે બન્યું ? આ પ્રકારની તો પછી અમારી સાથે સાથે ચાલો, અમારા કાર્યમાં મદદ પરંપરાઓથી થઈ ગયું. ક્યાંથી ક્યાં સુધી થયું ? જ્યાં પણ કરો. રાજા હરિશ્વંદ્રએ કહ્યું, અમે તમારી સાથે જ ચાલીશું કયાંક અનીતિ વિરુદ્ધ સંઘર્ષ કરવાની જરૂરિયાત ઉદ્દભવી અને તમારા કાર્યમાં મદદ કરીશું.

મિત્રો ! દીકરો કેવો હોવો જોઈએ ? રાહુલ જેવો હોવો બેફિકરાઈભર્યું પગલું હોઈ શકે, પરંતુ આ નક્કર કદમ ન જોઈએ. દીકરો એવો ન હોવો જોઈએ કે બાપ મરશે તો હોઈ શકે. નક્કર તો એ છે કે આપણે જનસામાન્યની સામે જોઈએ. બાપનો પૈસો મને મળવો જોઈએ. બાપા છવતા જેથી લોકોનું મોં એવું કહેવા માટે બંધ થઈ જાય કે આ હોવો ન જોઈએ. ના, મહારાજ ! દીકરા તો આવા જ હોય આપવાની વાતો છે. આ વાતો ઉપયોગમાં આવતી નથી છે. બાપાની પાસે એકવીસ વીઘા જમીન છે. બાપાને અને કોઈ મનુષ્ય આને જીવનમાં ઉતારીને બતાવી શકતો અત્યારે જ આપી દો. આ કોણ છે ? શું દીકરા આવા આવે ત્યારે આપણે કરી શકતા નથી. આ જ કારણે હોઈ શકે ? ના, દીકરા આવા નથી હોતા. દીકરા તો વક્તાઓનો, ઉપદેશકોનો ક્યાંય કોઈ પ્રભાવ પડતો

છે અને દીકરીઓ કેવી હોય છે ? દીકરીઓ સંઘમિત્રા| મિત્રો ! ચિંતાની કોઈ વાત નથી. તમે તમારાથી જેવી હોય છે. સંઘમિત્રા સમ્રાટ અશોકની દીકરી હતી. શરૂઆત કરો, ઉદાહરણ બનો, કરીને બતાવો. અમારી તેણે કહ્યું, પિતાજી આપે સંન્યાસ લઈ લીધો ? તો પછી|પરંપરા પોતાનાથી જ શરૂઆત કરવાની રહી છે. જ્યાં પણ ક્યાંક અમે જોઈએ છીએ, શરૂઆત હંમેશાં અમારાથી જ મિત્રો ! સંઘમિત્રા એવી હતી, તેણે પૂછ્યું, પિતાજી શું કરીએ છીએ. વિશ્વામિત્ર અને હરિશ્વંદ્ર બંને એકબીજાની અશોકની દીકરી સંઘમિત્રા નીકળી પડી અને બુદ્ધ દ્વારા જે રાજા-વિશ્વામિત્રમાં હતો જે અન્ય કોઈમાં જોવા મળ્યો જેટલા વિહાર બનાવાયા હતા તેના કરતાં વધારે વિહાર નથી. વિશ્વામિત્ર એક મોટું કાર્ય કરવાના હતા, નવી દુનિયા વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે, તેનો ઉલ્લેખ હું કરી રહ્યો નવો જમાનો લાવી રહ્યા હશે. વિશ્વામિત્રએ રાજા હરિશ્વંદ્રને

હશે અથવા તો ધર્મની સ્થાપના કરવાની જરૂરિયાત મિત્રો ! વિશ્વામિત્રને પૈસાની જરૂર પડી હશે, એટલે ઉદ્દભવી હશે, અને જ્યારે નક્કર પગલાં ભરવાની તેમણે હરિશ્વંદ્રનું રાજ્ય માંગ્યું હશે, અન્ય વસ્તુઓ માંગી જરૂરિયાત ઉદ્દભવી હશે, જેવી આજે છે. ત્યારે હશે અને છેલ્લે જ્યારે બધું જ ખલાસ થઈ ગયું હશે, હળવાશથી પગલાં ભરતાં રહી પહેલાં તો મીટિંગ ભરશે, ત્યારે ભૌતિક સાધનો માટે રાજા હરિશ્ચંદ્રએ પોતે પોતાને વાર્ષિકોત્સવ **ઉ**જવશે, રામાયણની કથા કરશે. ઠીક છે આ|નીલામ કરી નાંખ્યા હશે. પોતાની પત્ની-પોતાનાં





માટે વિશ્વામિત્રએ હરિશ્વંદ્રને જ દોસ્ત બનાવ્યો. આનાથી ત્યાગ માટે ગાંધીજીએ પોતાની જાતને રજૂ કરી તેનો હતો. બાળપણમાં હરિશ્ચંદ્રનું નાટક જોયું અને નાટક જોઈને બધા લોકો જેલમાં જતા રહ્યા. ગાંધીજીના એ સાહસ, હમણાં-હમણાં પેદા કર્યો છે અમારી સામે જ અને એક જ છે. અસંખ્ય હરિશ્વંદ્ર કોણ જાણે કેટલાય પેદા કરી ગયા ? કઈ *શીખ ધર્મ પણ આનો સાક્ષી* રીતે થયા ? પોતાની જાતને ત્યાગની બલિવેદી ઉપર મિત્રો ! આ જ પરંપરા ચાલુ છે અને ચાલુ રહેશે. સમર્પિત કરવા સિવાય બીજો કોઈ ઉપાય નથી. જો સંપૂર્ણ ઈતિહાસ, પુરાણોનો ઈતિહાસ, ધર્મ-શાસ્ત્રોનો આપણાં વ્યક્તિગત જીવનમાં લોકહિત માટે, પરમાર્થ માટે ઈતિહાસ, વ્યક્તિગત ઈતિહાસ જ્યારે આપણે જોઈએ કયાંય ત્યાગની પરંપરા ન હોય, તો પછી તે માત્ર કહેવા છીએ, ત્યારે અન્ય કોઈ ઉપાય જણાતો નથી. યવનોની પુરતી વાતો છે. કોસલાવવાની વાત છે અને પોતાને વિરુદ્ધ જ્યારે શીખ ધર્મ રચવામાં આવ્યો અને એ વાતની છળવાની તેમજ જનતાને ગેરમાર્ગે દોરવાની વાતો છે. જરૂરિયાત ઉદ્દભવી કે લોકોએ હિન્દુ ધર્મની રક્ષા કરવા નવો યુગ લાવવા માટે તો આપણે કરીથી ત્યાંથી જ માટે સિપાઈઓની જેમ છાતી કાઢીને ઊભા થઈ જવું શરૂઆત કરવી પડશે, જ્યાંથી આપણને આ વાત લાગુ જોઈએ અને પોતાની જાતને જોખમમાં નાંખવી જોઈએ. આ

આગળ વધી જઈએ છીએ. લોકોએ કહ્યું કે આપ શાંતિથી બેઠા રહો અને લોકોને કામ (ઉત્સાહ) ઉત્પન્ન થઈ શકે. બતાવો. બધા જ લોકો જેલમાં જઈ શકે છે, મીઠું પકવી 🛛 મિત્રો ! ગુરુ ગોવિંદસિંહનાં બે બાળકોને દીવાલમાં

બાળકોને નીલામ કરી નાંખ્યાં હશે. આ શું છે ? ત્યાગ ગાંધીજીનાં બાળકો, જનસેવકો સૌએ કહ્યું કે આપણે પણ અને બલિદાન છે. આને આપણે ભૂલી નથી શકતા. શા જેલમાં જવું જોઈએ. આ પ્રભાવ વ્યાખ્યાનનો હતો ? ના, ઓછામાં કામ ચાલી શકતું ન હતું ? હજુ પણ હજારો કોઈ વ્યાખ્યાન આપ્યા વગર, કોઈ કથા કહ્યા વગર, કોઈ ગાંધીજી પેદા કરવાની તાકાત હરિશ્વંદ્રમાં છે. ગાંધીજીએ પ્રવચન આપ્યા વગર, કોઈ સંમેલન ભર્યા વગર કેટલા તેમણે કહ્યું, હું હરિશ્ચંદ્ર બનીને જીવીશ. તેઓ વાસ્તવમાં ત્યાગને જોઈને લોકો સમજી ગયા કે આ માણસના કહેવા હરિશ્ચંદ્ર બનીને જીવ્યા. હરિશ્ચંદ્રએ એક હરિશ્ચંદ્ર તો અને કરવામાં બે મત છે નહીં. આમનું કહેવું અને કરવું

પડે છે કે ત્યાગ અને બલિદાનનો પ્રશ્ન આવે, તો આપણે બહાદુરી જ્યારે ગુરુ ગોવિંદસિંહ બતાવવાના હતા, ત્યારે ક્યાં હોઈએ છીએ. આજુબાજુ જોતા રહીએ છીએ કે લોકોએ તેમને પૂછ્યું કે આનો ઉપાય શો હોઈ શકે ? લોકોમાં બહાદૂરી કેવી રીતે લાવવામાં આવે ? જો આ મિત્રો ! આપણી સંસ્કૃતિમાં ત્યાગ-બલિદાનની ઉપદેશથી આવી જાય જેના લીધે બધા જ લોકો ફાંસીએ પરંપરાઓ આદિકાળથી રહી છે, ભલે પછી તે બુદ્ધ હોય ચઢી જય, બધા જ મરી જાય અને આપણે સુરક્ષિત બેસી કે હરિશ્રંદ્ર, કોઈ પણ રહ્યું હોય. ત્યાગ-બલિદાનની રહીશું, એવું શક્ય ન હતું. ગોવિંદસિંહે કહ્યું, ''પહેલો પરંપરાઓ ગાંધીજીના આશ્રમમાં પણ હતી. ગાંધીજીના નંબર મારો છે.'' તેમણે જાણીજોઈને એવી પરિસ્થિતિઓનું આશ્રમમાં જ્યારે 'મીઠાનો સત્યાગ્રહ' શરૂ થયો ત્યારે નિર્માણ કર્યું, જેના લીધે લોકોમાં જૂસ્સો અને જીવન

શકે છે, આપ શાંતિથી બેસી રહો, બાકીનાં લોકો આ ચણી લેવામાં આવ્યાં. બે બાળકો યુદ્ધમાં હતાં. એક બધું જ કાર્ય કરશે. ગાંધીજીએ કહ્યું, એવું ન થઈ શકે. જે બાળક જ્યારે યુદ્ધના મેદાનમાં મૃત્યુ પામ્યું ત્યારે બીજું લોકો સાબરમતી આશ્રમમાં રહે છે, તે આશ્રમવાસીઓનો બાળક જે એની સાથે લડી રહ્યું હતું તે ભાગીને આવ્યું નંબર સૌથી પહેલો છે, બાકીનાં લોકોનો નંબર પાછળ અને પોતાના પિતાજીને સમાચાર સંભળાવ્યા કે મારા છે. તેમણે સૌ પ્રથમ પોતાનું નામ લખાવ્યું. ગાંધીજીના મોટાભાઈ તો લડાઈમાં માર્યા ગયા. ગુરુ ગોવિંદસિંહ આશ્રમમાં જે ઓગણીસ વ્યક્તિઓ હતી, તેમને લઈને અને બોલ્યા કે, માર્યો ગયો, તો પછી બેઠા તું કેવી રીતે આશ્રમને તાળું મારીને ગાંધીજી પોતાના સાથીઓને લઈને આવ્યો ? તે સમયે બાળક જવાબ આપી ન શક્યો. તે મીઠું બનાવવા માટે રવાના થઈ ગયા અને ત્યાંથી જેલમાં બીચારો સમજી ન શક્યો કે પિતાજીનો ઈશારો શો છે ? ગયા. તેમના જેલમાં ગયા પછી જે આગ ફેલાઈ, ત્યારે પિતાજીનો ઈશારો એ હતો કે એક ભાઈ યુદ્ધના મેદાનમાં



માર્યો ગયો, તારે પણ મરવું **બેઈતું હતું. તે ઈશારો સમજી આ** બધું ઘણા દિવસો પહેલાં હતું. હવે અમારી દુકાન ગયો, પરંતુ તેમની સામે જવાબ શો આપી શકે ! તેણે મોટી થઈ ગઈ છે અને હવે હું તમારી પાસેથી જુદા કહ્યું, પિતાજી ! મને તરસ લાગી હતી. પાણી પીવા અને પ્રકારની આશા રાખું છું. હવે તમે ફગ્ગા માંગો છો, ત્યારે તમને ખબર આપવા તેમજ સુસ્તી ઉડાડવા આવ્યો હતો. હું નારાજ થઈ જાઉં છું અને આપને કહ્યું છું કે હવે તમે ઠીક છે દીકરા ! જેટલો સમય આળસ કરવાની હતી કરી|ત્રીસ વર્ષના થઈ ગયા છો. તમને શરમ નથી આવતી કે લીધી. હા જો તને તરસ લાગી છે, તો દીકરા દુશ્મનનાં ફગ્ગા માંગવા આવ્યા છો. તો પિતાછ ! મારે શું કરવું લોહીથી તારી તરસ છીપાવજે. ચાલ હવે અહીંથી જ અને જેઈએ ? હું હવે ઘરડો થઈ ગયો છું અને તું કમાવા લાગ્યો તેને ત્યાંથી ભગાડચો.

રહ્યો હતો. આ અધ્યાત્મની વાત કરી રહ્યો છું, દેવ– પાયજામો લાવી આપ અને જો અમે ઘરડા થઈ ગયા છીએ પરંપરાઓની વાતો કરી રહ્યો છું અને એ વાત કરી રહ્યો એટલે ઓછું દેખાય છે. ડોક્ટરે કહ્યું છે કે આંખોનો ટેસ્ટ છું કે જો દુનિયામાં કોઈ મોટું કાર્ય થયું છે અથવા તો મોટું કરાવીને ચશ્માં ખરીદી લેજો. ડોક્ટરે જણાવ્યું હતું કે કાર્ય થઈ શકતું હોય, તો આના કરતાં ઓછાથી ન થઈ અઠપાવીસ રૂપિયાનાં ચશ્માં આવશે. દીકરા, કાઢ શકે કે આના કરતાં વધારેથી ન થઈ શકે.

#### તમાશાથી દૂર રહી, સાચા અધ્યાત્મને જાણો

બનાવ્યું હતું. તે સમયે અમારી પાસે બાળકો જ બાળકો હા દીકરા, બદલી નાંખ્યો. પહેલાં અમે ફુગ્ગા આપતા હતાં. બાળકો માટે જે નીતિ અપનાવવી જોઈએ, તેવી જ હિતા. હવે અમે ચશ્માં માટે પૈસા માંગીએ છીએ. આ કેવી નીતિ અમારી હતી. બાળકો માટે, તેમને આપવા માટે શું વાત ? આ તો બિલકુલ ઊંધુ થઈ ગયું. જ્યારે તું ખોળામાં હોઈ શકે છે ? પિતાજી ફગ્ગો આપો, ચોકલેટ આપો, હિતો ત્યારે નાગો ફરતો હતો અને હવે તો તું લંગોટ પણ લોલીપોપ આપો. પિતાજી ચાવીવાળી રેલગાડી લાવજો. પહેરે છે, પેન્ટ પણ પહેરે છે. તું બદલાઈ ગયો કે નહીં ? અમે બરફનો ગોળો ખાઈશું. જેવી બધી જ માગણીઓ, હા, મહારાજજી ! હું તો બદલાઈ ગયો. દીકરા તું બદલાઈ કરમાઈશો-ડિમાન્ડ બાળકો કરતાં રહે છે. આ કોણ છે ? ગિયો તો અમે પણ બદલાઈ ગયા. બાળકો. અધ્યાત્મક્ષેત્રમાં કરમાઈશ કરનારા આ કોણ છે ? બિલકુલ બાળકો છે, બચ્ચાંઓ છે. તેમને એ જ વાતની યુવાન વ્યક્તિઓ પાસેથી અપેક્ષા રાખીએ છીએ ચિંતા રહે છે કે અમને આપો, અમને આપો. એટલા માટે આપવાની. અમે હવે માગવાની અપેક્ષા રાખીએ છીએ આ બાળક છે. આજથી ત્રીસ વર્ષ પહેલાં અમે બિલકુલ અને અમારો હક છે કે અમે તમારી પાસેથી માગીએ. હવે બાળકોનો સમૂહ ભેગો કર્યો હતો અને લોકોને કહ્યું હતું કે તમારી પાસેથી માગવામાં આવ્યુ છે અને માગવું જોઈએ. અમારી પાસે જે કાંઈ છે, તે તમે લઈ જાવ. ત્યારે લોકોએ|દીકરા, જ્યાં ક્યાંક વાસ્તવિકતાનો ઉદય થયો છે, જ્યાં કહ્યું હતું, પિતાજી ! આપની પાસે શું છે ? કુગ્ગા છે, તો|ક્યાંક યુવાની આવી છે, જ્યાં ક્યાંક પ્રૌઢતા આવી છે, અમને આપી દો. બસ એક ફુગ્ગો પેટીમાંથી કાઢયો, ફૂંક જ્યાં ક્યાંક વિવેકશીલતા આવી છે, ત્યાં જ પરંપરા મારીને હવા ભરી દીધી અને કહ્યું કે આ રહ્યો તમારો પલટાઈ જાય છે. હવે અમે તમારી પાસેથી લેવાની કુગ્ગો. એકે કહ્યું પિતાજી ! આપ તો સૌને વહેંચતા રહો|પરંપરાનો આરંભ કરીએ છીએ, કેમ કે હવે તમે યુવાન છો ! હા દીકરા, અમારી પેટીમાં ઘણી બધી વસ્તુઓ છે. થઈ ગયા છો. ખાસ કરીને આ જમાનામાં, જેમાં તમે અને આ જો ચોકલેટ છે, લોલીપોપ છે. આ નોકરીમાં બઢતી અમે જીવતા છીએ. આ સવાલ જીવનભરનો છે. આજે છે. આ દમની બીમારીનો ઈલાજ છે.

છું. તને સાડી છસ્સો રૂપિયા મળે છે. જો, અમે આ મિત્રો ! તે તુર્તજ ત્યાંથી જતો રહ્યો. આ હું શું કહી ફાટેલો પાયજામો પહેરીએ છીએ, અમારે માટે નવો અઠચાવીસ રૂપિયા ચશ્માં માટે. બેટા, કાઢ અઠચાવીસ અને અમારી આંખોનો ટેસ્ટ કરાવી લાવ. ચશ્માં ખરીદીને ભાઈઓ ! આપણું આ કુટુંબ અમે ઘણા દિવસો પહેલાં લાવ. અરે ! પિતાજી, આપે તો 'ટર્ન' જ બદલી નાંખ્યો.

ં મિત્રો ! હવે અમારું કુટુંબ યુવાન થઈ ગયું છે. અમે મનુષ્યનાતિ જે બાજુ જઈ રહી છે, મનુષ્યનું ચિંતન જે આ શું છે ? આ બધો ખેલ છે, ખેલ-ખિલૌના છે. ઊંડાઈની ખાઈમાં જઈ રહ્યું છે. ક્યારેક રાવણના સમયમાં



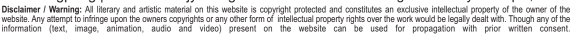
**ડગલો તો કરવામાં નથી આવતો, પરંતુ આપણે હાલતા તો હજુ વધારે છોકરા જોઈએ છે.** ચાલતા હાડકાંનાં ઢગલાનાં સ્વરૂપમાં મનુષ્યને જોઈ શકીએ | મિત્રો ! તે બીચારી પાસે ન તો માંસ છે, ન તો છીએ. હાડકાંઓ જીવતાં તો છે, પરંતુ જેને ચૂસી લેવામાં|શરીરમાં લોહી છે અને ન તેની પાસે જીવ છે. તેની પાસે આવ્યા છે, હું સમજું છું કે પ્રાચીન સમયમાં મનુષ્યો[કશું જ નથી. કોને ખબર કઈ રીતે તે શ્વાસ લઈ રહી છે અને વધારે ભલા હતા અને પ્રામાણિક પણ હતા. કયા કેવી રીતે દિવસો પસાર કરે છે. નહીં સાહેબ, મારો તો વંશ મનુષ્યો ? તે જેને મારીને નાંખી દેવામાં આવતા હતા, ચાલવો જોઈએ. આ રાક્ષસનો, આ દુષ્ટનો વંશ ચાલવો તેમને હું વધારે પસંદ કરું છું, કેમ કે ત્યારે મનુષ્યને|જોઈએ ? આ શું છે ? આ કસાઈપણું છે. આજે દરેક મારીને ખતમ કરી નાખતા હતા. પરંતુ આજની રીત ઘણી માણસ કસાઈ થતો જોવા મળે છે. આજે આપણે જોઈએ જ ગંદી છે. આજે તો તમે રડાવી-રડાવીને મારો છો, છીએ કે ન તો આપણને આપણી પોતાની પત્ની પ્રત્યે દયા ફોલી-ફોલીને મારો છો, તરસાવી-તરસાવીને મારો છો. છે, ન તો પોતાનાં મા-બાપ પ્રત્યે દયા છે, ન તો પોતાનાં આ ગંદી રીત છે. રાવણના સમયમાં ત્યારે પણ સારી બાળકો પ્રત્યે દયા છે. દરરોજ છોકરા પેદા કરી લઈએ રીત હતી. સીધી જ ખતમ કરી નાંખવાની.

### આજની વિડંબના

આપણે પોતાના સ્વાર્થને પૂરો કરવા માટે દરેકને ચૂસી કામ-વાસનાથી પ્રેમ છે. અમે તો ચોર્યાસી છોકરા પેદા રહ્યા છીએ. કોને ચૂસીએ છીએ ? જે કોઈ પણ આપણી કરીશું. આજે મનુષ્ય ચંડાળ બનતો જોવા મળે છે. પાસે આવે છે, તેને આપણે ચૂસી લઈએ છીએ, તેને મિત્રો ! આજે આપણને કોઈની ઉપર દયા નથી. છવતો છોડવા માગતા નથી, ફક્ત તેનાં હાડકાં જ રહી આપણી પાસે ક્યાંય પણ ધર્મ નથી. આપણી પાસે કોઈ જાય છે. ઉદાહરણ માટે, જેમ કે આપણી પત્ની. આપણે નૈતિકતા જેવી વસ્તુ નથી. આજે મનુષ્ય એટલો સ્વાર્થી આપણી પોતાની પત્નીને ચૂસી લીધી છે. હવે તે હાડકાંનું બનતો જોવા મળે છે કે મને એવું લાગે છે કે આપણા માળખું માત્ર છે. કઈ રીતે થયું ? દીકરા, જ્યારે તે સ્વાર્થીપણાનું પેટ એટલું મોટું થઈ રહ્યું છે કે આપણું પોતાના બાપના ઘરેથી અહીં આવી હતી, ત્યારે એવી ગુજરાન માણસોથી નહીં ચાલે. હવે જે પણ કોઈ સામે આશા સાથે આવી હતી કે મારું સ્વાસ્થ્ય સારું બનશે, મને આવશે, એને આપણે આપણા સ્વાર્થનો શિકાર બનાવીશું. ભણાવવામાં આવશે, શિક્ષિત બનાવવામાં આવશે અને કોને બનાવીશું ? દેવી-કેવતાઓમાંથી જે કોઈ પણ એવી આકાંક્ષાઓ સાથે આવી હતી કે પિતાજી જેટલો પ્રેમ આપણા ચક્કરમાં કસાશે. એને આપણે ખતમ કરીને આપતા હતા જેટલી સુવિધાઓ અમને આપતા હતા, રહીશું. દેવતાઓના ઈમાનનો નાશ કરીને તેમને બેઈમાન મારો પતિ તેના કરતાં વધારે પ્રેમ અને સુવિધા આપશે, બનાવીને છોડીશું. સંતોષીમાતા અમારા ચક્કરમાં આવી પરંતુ આપણે તો તેને ચૂસી લીધી. દરેક વર્ષે બાળકો પેદા જશે તો તેમને બદનામ કરીને રહીશું. અમે એને બે બકરા કર્યાં. કામવાસના-પૂર્તિના કારણે અમે તેના પેટમાંથી પાંચ ખવડાવીશું અને એવું કહીશું કે અમને લૂંટમાં ફાયદો બાળકો કાઢી નાંખ્યાં. પાંચ દીકરીઓ થઈ ગઈ, હવે એક કરાવી આપો. અમે તેને બદનામ કરીને રહીશું. દરેક દીકરો હજુ હોવો જોઈએ. હવે તે બીચારી લાશ બનીને જણને અમે બદનામ કરીશું. જે કોઈ અમારો ગુરુ હશે, રહી છે. વારંવાર અમારી પાસે આવતી રહે છે અને કહેતી તેને અમે બદનામ કરીશું. અમે કહીશું કે અમારા ગુરુ રહે છે કે મારા પેટમાં દર્દ થાય છે, કમરમાં દર્દ થાય છે|આવા છે, જેમને નથી ન્યાયની જરૂર નથી ઉચિત-અને મારૂં માથું દુ:ખે છે. હું કહું છું કે દીકરી તું છવતી અનુચિતની જરૂર. જે કોઈ હાથ જોડે છે, જે કોઈ સવા છું, ભગવાનનો ઘણો આભાર માન કે આ પિશાચે તને રૂપિયો આપે છે, તેની મનોકામના પૂરી કરી આપે છે.

ઉદ્દભવી હતી એવી જ પરંપરા છે. જ્યારે તે મનુષ્યોને હિજુ સુધી જીવતી છોડી છે. આનું ચાલે તો તને ખાઈને મારીને હાડકાંઓનો ઢગલો કરતો હતો. આજે હાડકાંઓનો|તારી જિંદગી ખલાસ કરી નાંખે, ચંડાળ નહીં તો ! આને

છીએ. એ વાતની લાજ-શરમ છે નહીં કે છેવટે આને ભણાવશે કોણ ? ભણતર માટે પૈસો ક્યાંથી આવશે ? મિત્રો ! આજે આપણે શું કરીએ છીએ ? આજે આમને રમવા માટે રેલ ક્યાંથી આવશે ? અમને તો બસ





| દુર્મતિજન્ય | દુર્ગતિથી | થયું |
|-------------|-----------|------|
| મનુષ્યનું   | અવમુલ્ય   | ન    |

શું થઇ રહ્યું છે ? આપણે જે જમાનામાં છવી રહ્યા છીએ જશે, ત્યારે માનવીને જોઈને માનવી ભાગશે અને કહેશે, તેમાં મનુષ્ય કોને ખબર શું બનવાનો છે ? જો મનુષ્ય ''માણસ આવી ગયો-ચાલો અહીંથી ભાગો. જુવો પેલો આવો જ રહેશે, તો તેનું પરિણામ શું આવશે ? અત્યારે માણસ ઊભો છે.'' કાલે આવી જ પરિસ્થિતિ ઉત્પન્ન જેટલી વધારે મુશ્કેલીઓ આવી રહી છે, આગળ એના થવાની છે. આ આપણા મનનું હલકાપણું છે. અત્યારે કરતાં પણ વધારે આવશે. આના કરતા યુદ્ધ થઈ જાત આપણી ઉપર સ્વાર્થ છવાઈ ગયો છે. આપણે સમાજના અને દુનિયાનો નાશ થઈ જાત તો સારું હતું, પરંતુ કોઈપણ કાર્યમાં ભાગ લેવા માગતા નથી. આપણે સમાજ આપણી સ્વાર્થપૂર્ણતા છવંત રહી અને આજે આપણી માટે કોઈ સેવા કરવા ઇચ્છીએ છીએ, તો પહેલાં એ ઉપર હાવી થતી જઈ રહી છે. માનવી જેવો નિષ્ઠુર, જેવો જેઈએ છીએ કે સેવાના બહાને આપણો સ્વાર્થ પાર પડશે અધમ, જેવો સ્વાર્થી બનતો જોવા મળી રહ્યો છે, એ જો કે નહીં. જો આપણો સ્વાર્થ પાર પડતો જણાશે તો દીકરા ચાલુ રહેશે તો અમે તમને જણાવી દેવા માગીએ છીએ કે આપણે સંસ્થામાં જઈશું, કમિટીમાં જઈશું, પ્રેસિડન્ટ મનુષ્ય~મનુષ્યને મારીને ખાઈ જશે. પકાવીને ખાશે કે બનીએ છીએ, મીટિંગમાં જઈએ છીએ, જો સ્વાર્થ પાર નહીં, તે તો અમે નથી જાણતા, પરંતુ મનુષ્ય-મનુષ્યથી નહીં પડે તો કહીએ છીએ કે સમાજજીવન સાથે અમારે ગભરાતો કરશે. અત્યાર સુધી આપણને ભૂતનો ડર લાગતો કોઈ સંબંધ નથી, કોઈ લગાવ નથી. તમારો સામાન ક્યાં છે ?

માનવીની ઈજ્જત દર્શાવે છે કે માનવીની કિંમત કરતાં ઘરનું નર્ક ?, દીકરા, ઘરનું નર્ક પણ દૂર હોઈ શકે નહિ. ધર્મશાળાની પથારીની કિંમત વધારે છે. આજે માનવીનું મૂલ્ય એટલું નીચું ગયું છે. કાલે માનવી આનાથી પણ

વધારે ભયંકર થવાનો છે.

મિત્રો ! માનવી કાલે જ્યારે આના કરતાં પણ વધુ દીકરા, આપણે ક્યાં જઈ રહ્યા છીએ અને કોને ખબર બયંકર થઈ જશે, ત્યારે તે ભૂત બની જશે, પિશાચ બની

હતો, ચોરોનો ડર લાગતો હતો, પરંતુ હવે આપણને મિત્રો ! લોકહિત માટે આપણાં મન ખાલી થતાં ગયાં મનુષ્યનો ડર લાગશે. એટલું તો અત્યારે જ થઈ ગયું છે કે છે. ઉદારતા આપણા મનમાંથી બહાર જઈ રહી છે અને માણસની કિંમત તેની પથારી કરતાં તો ઓછી થઈ જ નિષ્ઠરતા આપણા રોમરોમમાં ઘર કરી રહી છે. પરિણામ ગઈ છે. આજે તમે બિસ્તરો લઈને ધર્મશાળામાં જશો તો શું આવશે ? તમે જોઈ લેજો, આનું પરિણામ ઘણું જ ધર્મશાળાવાળો કહેશે કે, આવો સાહેબ ! ઓરડો ખાલી ભયંકર આવશે. કળિયુગના વિષયમાં પુસ્તકોમાં જે છે, પરંતુ જો તમારી પાસે બિસ્તરો નહીં હોય, એટેચી જણાવવામાં આવ્યું છે, તેને હું સાચું માનું છું. મનુષ્યનું નહીં હોય અને તમે એક થેલો લઈને જશો અને કહેશો કે ચિંતન જેવું અને જેટલું નિમ્ન હશે, તેટલા જ પ્રમાણમાં સાહેબ ! ધર્મશાળામાં રહેવાની જગ્યા છે કે નહીં ? મુસીબતો આવશે. આજે ભગવાન દ્વારા આપવામાં ધર્મશાળાવાળો પૂછશે કે તમારી સાથે કોણ કોણ છે?]આવતી મુસીબતો આપણી પાસે આવતી જ રહે છે. બીમારીઓ આપણી પાસે નિરંતર વધી રહી છે. ડોક્ટરો અરે ભાઈ ! ગરમીના દિવસો છે, સામાનની શી જરૂર વધી રહ્યા છે, હોસ્પિટલો વધી રહી છે, પરંતુ છે ? અરે સાહેબ ! આજકાલ ભીડ ઘણી છે. બધી બીમારીઓના પ્રકાર હજૂ પણ વધશે. ડોક્ટર કેટલા વધી જગ્યાઓ ભરેલી છે. ક્યાંય જગ્યા નથી. તમે એમ કરો, ગયા છે, ભગવાન કરે અને ડોક્ટરો હજૂ પણ ઘણા વધે. ચોથા નંબરની ધર્મશાળા છે, ત્યાં પહોંચી જાવ. ત્યાં જાવ પરંતુ બીમારીઓનું શું થશે ? બીમારીઓ સારા પ્રકારની છો, તો એ કહે છે કે અરે સાહેબ ! આપ હવે પહોંચ્યા ? થિવાની નથી. બીમારીઓ સો ગણી વધારે થશે, હજાર આપની પહેલાં પચ્ચીસ માણસને ના કહી દીધી છે કે ગણી વધારે થશે. તે સારી થઈ શકતી નથી, જ્યાં સુધી અહીં જગ્યા નથી. આવું શા માટે થાય છે ? શા માટે ના મનુષ્ય આધ્યાત્મિકતાના રસ્તા ઉપર પાછો નહીં વળે, કહે છે ? આ માનવીનું મૂલ્ય, માનવીની પ્રામાણિકતા, ત્યાં સુધી માનવીનો પિંડ બીમારીઓમાંથી નહીં છૂટે અને

(ક્રમશ: આવતા અંકમાં)

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - April, 2001 Disclaimer / Warning: All literary and artistic material on this website is copyright protected and constitutes an exclusive intellectual property of the owner of the website. Any attempt to infringe upon the owners copyrights or any other form of intellectual property rights over the work would be legally dealt with. Though any of the information (text, image, animation, audio and video) present on the website can be used for propagation with prior written consent.

48

# ગાયત્રીનું વ્યાવહારિક દર્શન

અમારા જીવનનું મોટું સૌભાગ્ય જ કહેવાય કે અમને ચાર વર્ષ સુધી પૂજ્યવરનું સાનિધ્ય મળ્યું. શક્તિપીઠોની પ્રાણ પ્રતિષ્ઠા સમયે ભારત વ્યાપી યાત્રામાં પણ પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવ સાથે જવાનો સુઅવસર મળ્યો. પરમ વંદનીયા માતાજીના હાથે બનેલ ભોજન કરવાનો દિવ્ય આનંદ પણ મળ્યો. પરમ વંદનીયા માતાજીએ પ્રવચનોમાં પણ કહ્યું કે છોકરા તો મારા લાખો છે, પરંતુ દીકરો એક જ છે ''લીલાપત'' જ્યારે પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવ હિમાલય પર ઉગ્ર તપશ્ચર્યા માટે અજ્ઞાતવાસમાં ગયા ત્યારે પણ પૂજ્યવરે અખંડ જ્યોતિ પત્રિકામાં લખ્યું હતું કે ગાયત્રી તપોભૂમિની ટીમનું નેતૃત્વ કરવા માટે અમે લીલાપતને નિયુક્ત કરીએ છીએ, એમને ગાયત્રી પરિવાર પોતાના મોટા ભાઈ માને તથા તેમના અનુશાસનનું પાલન કરશો.

આત્મીય અનુરોધ

ગુરુવર સાથે યાત્રામાં જતા હતા ત્યારે ખાલી અવસર મળતા કયારેક કયારેક તેમની સામે કોઈ પણ જીજ્ઞાસા સમાધાન માટે પ્રસ્તુત કરતા રહેતા હતા, તેને અહીંયા લિપિબધ્ધ કરી રહ્યા છીએ.

એક દિવસ અમે ગુરુદેવને પૂછયું-ગાયત્રી માતા જે શક્તિપીઠોમાં પ્રતિષ્ઠિત છે, જે તેમની પૂજા કરે છે, આરતી ઉતારે છે, ભોગ લગાવે છે. તેમને વરદાન આપે છે, તેના પર જ પ્રસન્ન થાય છે, બીજા પર શું નારાજ થઈ જાય છે ?

પૂજ્યવર અમારી જિજ્ઞાસા ભરી આ વાતો પર હસતાં હસતાં બોલ્યા-નહીં બેટા, ગાયત્રી માતા ન નારાજ થાય છે, ન પ્રસન્ન. બધાને એવો ભ્રમ છે કે ભગવાન પૂજા-પાઠ કરવાથી પ્રસન્ન થાય છે અને પૂજા ન કરવાથી નારાજ. સામાન્ય રીતે પૂજા-પાઠ તથા કર્મકાંડનું મોટું ગૂઢ રહસ્ય છે. આ બધું આત્મ-વિકાસના પથ પર વધવાનું સાધન છે, સાધ્ય નથી, આત્મ-સુધાર, આત્મશોધન માટે આંતરિક સમર્પણ ભાવનાની પ્રગાઢતા માટેનું માધ્યમ છે.

આ શરીર પંચતત્ત્વનું છે. અંતમાં શરીર પણ સાહિત્ય પ્રકાશિત કરવામાં આવી. જેની મૂળ કિંમત પંચતત્ત્વમાં વિલીન થઈ જાય છે. શરીર પદાર્થનું બનેલું પૈસા છે, પરંતુ પૂજ્યવરના વિચાર દરેક વ્યક્તિ છે, તેથી પદાર્થો પ્રત્યે મનુષ્યને ખૂબ લગાવ હોય છે. ધન-દોલત, મકાન, ગાડી આ બધા શરીરની સુવિધાના સાધન માત્ર ૩૦ પૈસામાં જ વેચવાનો અમારો ઉદ્દેશ્ય છે.

છે. પદાર્થનું શરીર, પદાર્થની મૂર્તિ અને પદાર્થના જ પૂજાના સાધન જેવા અક્ષત, પુષ્પ, ચંદન, કંકુ વગેરે. જેવી રીતે નાના બાળકોને અક્ષર જ્ઞાન શિક્ષણના અંતર્ગત 'ક' કબૂતર, 'ખ' થી ખડિયો 'ગ' થી ગણેશ ભણાવીએ છીએ, બરોબર એવી રીતે પૂજા, પાઠ, જપ, યજ્ઞ વગેરે અધ્યાત્મનું પ્રાથમિક શિક્ષણ છે.

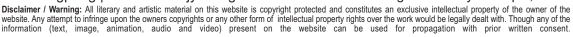
ગાયત્રી માતાના હાથોમાં પુસ્તક, પુષ્પ, કમંડળ અને માળા છે. એના દર્શનને સમજવું જરૂરી છે. જે સાધક ગાયત્રી જપ સાથે સ્વાધ્યાય પણ કરે છે તેને સફળતા મળે છે. સ્વાધ્યાયનો અર્થ ઉપન્યાસ, સમાચાર પત્ર કે ગંદા મનોરંજક સાહિત્ય વાંચવું એવું નથી. સ્વાધ્યાયનો અર્થ આત્મકલ્યાણ માટે આત્મ પ્રગતિ માટે અધ્યયન કરવું જોઈએ. ગાયત્રી વિષયક જે સાહિત્ય રચેલું છે તે સ્વાધ્યાય કરવું જોઈએ. શરીરને ભોજન તથા આવાસ સુવિધાની જરૂર હોય છે. તે રીતે આત્માને પણ ભોજન જોઈએ. બેટા ! આત્માનું ભોજન સ્વાધ્યાય છે. સ્વાધ્યાયના અભાવમાં આત્મા ભૂખથી તડપતો પરેશાન રહે છે. પ્રત્યેક વક્તિએ ઓછામાં ઓછો એક કલાક નિત્ય સ્વાધ્યાય કરવો જ જોઈએ.

શાસ્ત્રોમાં પણ કહ્યું છે કે-"સ્વાધ્યાયાન્મા પ્રમદ:" એટલે સ્વાધ્યાયમાં પ્રમાદ ન કરવો જોઈએ. આજે અમારા પરિજન જપ તો કરે છે, પરંતુ સ્વાધ્યાયમાં પ્રમાદ કરે છે. સ્વાધ્યાય માટે જ આટલું સાહિત્ય રચવામાં આવ્યું છે.

આજની યંત્રવત જિંદગીવાળી પરિસ્થિતિઓમાં લગભગ સમયના અભાવનું લોકો બહાનું બનાવી લે છે. મોટા મોટા પુસ્તકો વાંચવાનો સમય નથી. અમે એ વાતને ધ્યાનમાં રાખી દોઢ રૂપિયાવાળી સીરીજ પ્રકાશિત કરી. ત્યારબાદ બીજી નાની પુસ્તિકાઓની આવશ્યકતા સમજાઈ ત્યારે ૩૦ પૈસાવાળી ખૂબ નાની પુસ્તિકાઓ યુગ ચેતના સાહિત્ય પ્રકાશિત કરવામાં આવી. જેની મૂળ કિંમત ૫૦ પૈસા છે, પરંતુ પૂજ્યવરના વિચાર દરેક વ્યક્તિ સુધી પહોંચાડવાની સંકલ્પબધ્ધ યોજનાને સફળ બનાવવા માટે માત્ર ૩૦ પૈસામાં જ વેચવાનો અમારો ઉદ્દેશ્ય છે.

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - April, 2001





અમારી પરિજનોને એ જ પ્રાર્થના છે કે સન્ ૨૦૦૧માં યુગ ચેતના સાહિત્ય જન-જન સુધી પહોંચાડવા માટે સમયદાન-અંશદાન નિયોજિત કરો. ગુરુવરના વિચાર પહોંચાડી જ્ઞાનના પ્રકાશથી જન-જનના મનોને પ્રકાશિત કરી અજ્ઞાન રૂપી અંધકાર દૂર કરવાનો સંકલ્પ લો. યુગ શક્તિ ગાયત્રી પત્રિકાના પાંચ-પાંચ નવા સદસ્ય બનાવો.

ગાયત્રી માતાના હાથમાં પુષ્પ છે. પુષ્પ હસતું-હસાવતું પ્રસન્ન જીવનનું પ્રતિક છે. ફૂલ કાંટાની વચ્ચે પણ હસતું રહે છે. એટલે કે પ્રતિકૂળ પરિસ્થિતિઓ વચ્ચે પણ પોતાના ધૈર્ય, સંયમ અને સ્થિરતાની સાથે અવિચલિત અને પોતાના સ્વભાવ અનુસાર પ્રસન્ન રહેવું.

નિરાશા હેંમેશા આત્મઘાતક હોય છે. આજે જે બીમારીઓ જન્મ લે છે, તેની પાછળ તણાવ નિરાશા જ પ્રમુખ કારણ આજના વૈજ્ઞાનિક માને છે. ભગવાન રામને વનવાસ થયો તો તેઓ પ્રસન્ન થયા. સીતાજીને વન જવાની સહમતિ મળી તો તેમને પણ ખુશી થઈ કષ્ટ સમયે પણ પ્રસન્ન રહેતા શીખવું જોઈએ.

ભગવાન કૃષ્ણનો જન્મ થયો, ત્યારે કંસ તલવાર લઈને મારવા માટે તૈયાર હતો. પૂરું જીવન કષ્ટમય રહ્યું. બાળપણમાં જ કેટલાય પ્રાણધાતક હુમલા થયા, તો પણ તે કષ્ટમાં પણ પ્રસન્ન રહ્યા. ગાંધીજી હંમેશા હસતા-હસાવતા રહેતા હતા. પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવ પાસે જે પણ પરિજન પોતાના કષ્ટ-કઠણાઈઓને લઈ રોતા રોતા આવતા તેમને તેઓ વિચારોથી સંતુષ્ટ કરી દેતા હતા. તે પ્રસન્ન થઈને પાછા ફરતા. જ્યારે પણ તેમની પાસે કોઈ જતું તેમને હસતા-હસાવતા રહેતા. તેમનું શિક્ષણ હતું કે તણાવ રહિત, નિશ્વલ, નિષ્કપટ, પ્રસન્નતામય જીવન જીવવું જોઈએ.

પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવે બતાવ્યું-"બેટા !ગાયત્રી માતાના એક હાથમાં કમંડળ છે. કમંડળ શીતલતા શાંતિ અને પવિત્રતાનું પ્રતીક છે. ગાયત્રી સાધકે ક્રોધ ન કરવો જોઈએ. કોધથી શરીરમાં અનેક રોગ જન્મ લે છે. જે ક્રોધી હોય છે. તે રોગી હોય છે. સંત તુકારામની પત્ની ક્રોધી સ્વભાવની હતી, તો પણ સંત તુકારામના વ્યવહારમાં એટલી ઉદારતા, ક્ષમાશીલતા હતી કે તેમની ધર્મ પત્નીને પણ ક્રોધના કારણે સ્વયં લજ્જિત થવું પડતું હતું. જો કોઈ ક્રોધ કરે તો તેને શાંતિથી જીતો. આ જ અર્થ છે-કમંડળનો. ગાયત્રી માતાના હાથમાં માળા પણ છે. માળા સંગઠન સહકારની પ્રતીક પણ છે તથા નિત્ય ગાયત્રી મંત્ર જપ માટે પણ. પ્રત્યેક સાધકે ઓછામાં ઓછી ત્રણ માળા ગાયત્રી જપ અનિવાર્ય રૂપથી કરવો જ જોઈએ." "વગર સાધનાએ ભોજન નહીં, વગર સ્વાધ્યાયે શયન નહીં." આ સૂત્ર અપનાવી લેવું જોઈએ.

પૂજ્યવરે બતાવ્યું-"બેટા ! ગાયત્રી માતા હંસ પર સવાર છે. બેટા ! તૂ બતાવ હંસ નાનું પક્ષી તેની પર માતા કેવી રીતે સવારી કરી શકે. હાથી, ધોડા, બળદ, સિંહ પર તો સવારી કરી શકાય છે, પરંતુ હંસ પર નહીં. એનું તાત્પર્ય એ કે હંસ જેવું જે જીવન જીવે છે તેના પર ગાયત્રી માતાની કૃપા વરસે છે. હંસ વિવેકશીલતા માટે પ્રસિધ્ધ છે. હંસ સફેદ હોય છે. અમારું વ્યક્તિત્વ પણ ધવલ, નિર્મળ, ઉજ્જવળ થાય. બીડી, સિગારેટ, તમાકુ, શરાબ, માંસાદિ અભક્ષ્ય પદાર્થોનું સેવન ન કરવું જોઈએ. બીજાને પણ આ બુરાઈઓથી બચાવો."

જે લોકો કહે છે કે ગાયત્રી સાધનાથી અમને સફળતા ન મળી. આપ તેમનાથી પૂછો કે તમે જીભ પર કાબ્ મેળવ્યો કે નહીં. આત્મ સંયમ વિના સાધના સફળ કેવી રીતે થઈ શકે ? અમે તો ૨૪ વર્ષ સુધી કઠોરતા સાથે મહાપુરશ્વરણ કર્યું છે. એક સમયે ગૌ-છાશ અને જવની રોટલી સિવાય કશું ખાધું નથી. પોતાના શરીર, મન અને આત્માનું શોધન કર્યું છે, ત્યારે ગાયત્રી સાધના ફળીભૂત થઈ છે. જેને જોઈને પૂરો સંસાર સંચલિત છે.

પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવે કહ્યું-"બેટા ! રાવણે પણ તપસ્યા કરી હતી, પરંતુ તેના દષ્ટિકોણમાં ક્યાં સુધાર થયો હતો ? ભસ્માસુરે પણ તપ ઓછું ન હોતું કર્યું પરંતુ સ્વયં નષ્ટ થયો. ભાગીરથની તપસ્યા સાથે લોક કલ્યાણનો મહાયજ્ઞ જોડાયેલ હતો, ત્યારે તો સ્વર્ગથી સુરસરિ ગંગાને પણ આ ધરાધામ પર આવવા માટે વિવશ થવું પડયું."

મૂળમાં સાધના અને તેના પ્રત્યે પોતાના દષ્ટિકોણની પણ ભૂમિકા કંઈ ઓછી નથી. પોતાના મનને અમે ધોબીની માફક ધોયું છે. પોતાના લક્ષ્યને આત્મ કલ્યાણ નહીં લોક કલ્યાણ માટે કેન્દ્રિત કર્યું છે.

પૂજ્યવરના આ સમાધાનો મેળવી અમારો અજ્ઞાન રૂપી અંધકાર દૂર થયો. તમો પણ આ તત્ત્વજ્ઞાનને અંતરમાં ધારણ કરો.

–લીલાપત શર્મા

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - April, 2001

Disclaimer / Warning: All literary and artistic material on this website is copyright protected and constitutes an exclusive intellectual property of the owner of the website. Any attempt to infringe upon the owners copyrights or any other form of intellectual property rights over the work would be legally dealt with. Though any of the information (text, image, animation, audio and video) present on the website can be used for propagation with prior written consent.



## પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવની અમૃતવાણી જન-જન સુધી પહોંચાડવા પરિજનોએ ઉત્સાહપૂર્વક પ્રચાસ કરેલ છે. તેમને સંસ્થા તરફથી હાર્દિક અભિનંદન

ધન્ય છે : ૪૦૦૦ થી વધુ ચુગ શક્તિ ગાયત્રી પત્રિકાના સભ્ય બનાવનાર શક્તિ કેન્દ્ર ગોંડલ-ગાયત્રી શક્તિપીઠ ૩૦૦૦ થી વધ્ ઃ મહેસાણા-ગાયત્રી શક્તિપીઠ ૨૦૦૦ થી વધુ ઃ ડીસા-ગાયત્રી શક્તિપીઠ વીસનગર-ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ ભાવનગર-હરિશંકર પંડચા અમદાવાદ-ગાચત્રી પરિવાર ઓઢવ અમદાવાદ-પ્રવિણભાઈ પટેલ ૧૦૦૦ થી વધુ : માંડવી-સી. એસ. ગોર પાટણ-ગાયત્રી શક્તિપીઠ ભાવનગર-ગાયત્રી પરિવાર ટ્રસ્ટ કલોલ-ગાયત્રી શક્તિપીઠ પાલનપૂર-ગાચત્રી શક્તિપીઠ મોરબી-નાનજીભાઈ પરમાર ભૂજ-ભગવાનદાસ આહુજા વલસાડ-ગાયત્રી પ્રજ્ઞા મંદિર રાંદેર-ઉપેન્દ્રભાઈ પટેલ બાચડ-ગાયત્રી શક્તિપીઠ રાજકોટ-ગાયત્રી શક્તિપીઠ અમદાવાદ-ક્રાંતિકું જગાયશ્રી ਪਟਿਗਟ ગાંધીનગર-ગાયત્રી શક્તિપીઠ અમદાવાદ-શક્તિકું જગાયત્રી ਪਟਿવਾਟ ૫૦૦ થી વધુ ઃ બીલીમોરા-ગાચત્રી શક્તિપીઠ અમરેલી-ગાયત્રી શક્તિપીઠ આદિત્યાણા-ના. રા. મોટા

સુરત-બાલાજી ગાચત્રી શક્તિપીઠ રાધનપુર-ગાયત્રી શક્તિપીઠ મોડાસા-ડો. મથૂરભાઈ પટેલ સુરત-ડભોલી ગાયત્રી શક્તિપીઠ ઊંઝા-ગાયત્રી પરિવાર ટ્રસ્ટ રાજકોટ-વસંતભાઈ પટેલ જનાગઢ-ગાચત્રી જ્ઞાનમંદિર સરદાર કૃષિનગર-ગાયત્રી પરિવાર શાખા છાપરા-રામભાઈ પટેલ ભરૂચ-ભૂપેન્દ્રભાઈ શ્રીરામ હિંમતનગર-વીનુભાઈ પરમાર અમલસાડ-ચંચળબેન ગાંધી દ્યોળકા-ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ રાણીપ-ગાચત્રી પ્રજ્ઞામંદિર જામનગર-હિમતભાઈ મીરત્રી અમદાવાદ-શંકરભાઈ પટેલ ગાંધીનગર-આર. એમ. ભાવસાર વડોદરા-ગાયત્રી પરિવાર શાખા ન્યુ સમા રોડ વીભપુર-ગાયત્રી શક્તિપીઠ અમરેલી-સુરેશભાઈ જાની ૨૫૦ થી વધુ ઃ ગામડી-ગાયત્રી શક્તિપીઠ ખેતીવાડી-ગાયત્રી પરિવાર શાખા માંડવી-અમૃતભાઈ મેરાઈ નવસારી-ગાયત્રી શક્તિપીઠ વડોદરા-એન. પી. નાચક આદિપુર-સી. એમ. માણેક નડીચાદ-ચંદુભાઈ પટેલ લાડોલ-મીઠાભાઈ વીઠલભાઈ ได้หุดดาะ-วายว่า หราเปอ મહેતાપુરા છોટા ઉદેપુર-તુલબારામ સાસોદરીચા

વડગામ-કરશનજી સોલંકી વ્યારા-ગાયત્રી પરિવાર શાખા કોડીનાર-જમનાદાસ કાનાબાર સંતરામપુર-ગાયત્રી શક્તિપીઠ સુરેન્દ્રનગર-ડી. પી. પરમાર ગાંધીનગર-હેમંતકુમાર ત્રિવેદી વડોદરા-હસુબેન પાઠક વડોદરા-સુધાકર ત્રિવેદી ભાભર-કાંતિભાઈ ઠક્કર સુરત-જે. ચુ. મહીડા વડોદરા-આર. સી. બોષી વડોદરા-અમૃતભાઈ પટેલ વડોદરા-દત્ત્રપ્રસાદ પાઠક વડોદરા-ચંદ્રકાંત પટેલ કપડવંજ-જસુભાઈ પ્રજાપતિ તલોદ-દીલીપભાઈ શાહ બારડોલી-સન્મુખભાઈ પટેલ અમદાવાદ-માધવ કૌત્તિક ટાકે ગારિચાદ્યાર-દામજીભાઈ પટેલ જામજોધપુર-સી. જે. સાપરીચા સથરા-સૂરેશભાઈ જાની મોર-મધુબેન પટેલ જેતપૂર-ગાયત્રી પરિવાર શાખા વડોદરા-રણછોડભાઈ દરજી કડી-અમૃતભાઈ પ્રજાપતિ વડોદરા-ભરતભાઈ ત્રિવેદી દિમતનગર-જ્યશ્રીબેન બોષી ધમડાછા-કાંતિભાઈ મહેતા વિરમગામ-પ્રવીણભાઈ ગજ્જર અમદાવાદ-કનુભાઈ પટેલ કારઠ-ગોપીચંદ ભૂરીચા દેવલી દેદાની-સુધીરભાઈ બારડ વડોદરા-દત્તુપ્રસાદ પ્રભાપતિ

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

