

# અનુક્રમણિકા

| ૧. તમારી ગૂંચ તમે ઉકેલો                    | ٩  | ૧૧. તસ્ય વાચકઃ પ્રણવ                         | २०    |
|--------------------------------------------|----|----------------------------------------------|-------|
| ર. પ્રાયશ્ચિત્ત દ્વારા પુનર્જીવન           | ર  | ૧૨.૫૨માર્થ ભાવથી કરેલી યાચના એટલે જ પ્રાર્થન | તા ૨૨ |
| ૩. અસુરોના સંહારની ભાવિ યોજના              | 3  | ૧૩. ચાલી રહ્યો છે વિશ્વમાં ભયનો કારોબાર      | રપ    |
| ૪. પ્રજ્ઞાવતાર જ મત્સ્યાવતાર               | 9  | ૧૪. યજ્ઞ વિના લોક નથી તો પરલોક ક્યાંથી ?     | २८    |
| ૫. નારિયેળની જટાનો ચમત્કાર                 | ૧૦ | ૧૫. આદર્શ પરિવારનો વિકાસ કેવી રીતે           |       |
| ૬. આનંદ પ્રાપ્તિની દિશા અને ચેષ્ટા         | ૧૧ | થાય (ઉત્તરાર્પ્દ્ર)                          | ૩ર    |
| ૭. પ્રામાણિક અને વિશ્વસનીય બનીએ            | ૧૨ | ૧૬. ચેતનાની શિખર યાત્રા                      | 36    |
| ૮. વિચારોનો ચમત્કાર                        | ૧૩ | ૧૭. અસામાન્ય સુયોગ પ્રાપ્ત કરાવનારી          |       |
| ૯. પાવન પ્રજ્ઞાપુરાણ કથાની પરંપરા શરૂ થાય  | ૧૫ | નવરાત્રિની સાધના                             | ૪૨    |
| ૧૦. પરિવાર નિર્માણમાં કથા પ્રસંગોની ભૂમિકા | ૧૭ | ૧૮. આત્મીય અનુરોધ                            | ૪૫    |
| *                                          |    |                                              |       |

# ચુગ નિર્માણ વિદ્યાલચમાં પ્રવેશ મેળવો

ભૌતિક જીવનની ઉન્નતિ માટે શિક્ષા અને આત્મિક ઉન્નતિ માટે વિદ્યાની જરૂર હોય છે. શિક્ષા આપણને જ્ઞાન, ધન, મકાન, વસ્ત્ર, ભોજન વગેરે સાધન મેળવી આપે છે જ્યારે વિદ્યા આત્મોન્નતિ કરાવે છે અને નરથી નારાયણ બનાવે છે. જીવનમાં બંનેની સમાનરૂપે જરૂર હોય છે. દુર્ભાગ્યે હાલના દિવસોમાં અપાઈ રહેલ શિક્ષા બંને ઉદ્દેશ્યોની પૂર્તિ માટે સમર્થ નથી. યુગ નિર્માણ વિદ્યાલયમાં ૧ વર્ષના પ્રશિક્ષણમાં પ્રેસ, વિદ્યુત, ઉદ્યોગ. સંગીત વગેરે માધ્યમથી વિદ્યાર્થીઓને સ્વાવલંબી બનાવી આર્થિક રૂપે સંપન્ન બનાવવાનો પ્રયાસ કરવામાં આવે છે. સાથે જ કઠોર અનુશાસન તથા નિયમિત દિનચર્યાનાં માધ્યમથી તેને સંયમિત જીવન જીવવાનું શીખવાડવામાં આવે છે. નૈતિક શિક્ષા દ્વારા શ્રેષ્ઠ માનવ બનાવવાનો પ્રયાસ કરવામાં આવે છે. યજ્ઞ, સંસ્કાર વગેરે કર્મકાંડ શીખવાડી તેને લોકસેવી બનાવાય છે. ૠષિઓની તપસ્થળી ગાયત્રી તપોભમિમાં ૧ વર્ષમાં યુવકને પ્રાણ ઊર્જાથી ઓતપ્રોત, અનુશાસિત તથા સ્વાવલંબી બનાવાય છે. પ્રવેશ માટે ઓછામાં ઓછી યોગ્યના ૧૦મું ધોરણ પાસ. અહીંયાથી પ્રશિક્ષણ મેળવ્યા પછી વિદ્યાર્થી આગળ ભણી શકે છે. આ એક વર્ષ તેની જીવનચર્યાને નિયમિત તથા અનુશાસિત કરી તેને આગળ સફળતા મેળવવામાં સહાયક બને છે. ઓછામાં ઓછું ૧૦મું ધોરણ પાસ તથા ૨૦ વર્ષ સુધીની ઉંમરના વિદ્યાર્થીએ યુગ નિર્માણ યોજના, મથુરાના નામે પત્ર મોકલી પ્રવેશ પત્ર તેમજ વિવરણિકા નિ:શુલ્ક મંગાવી શકે છે. પ્રવેશ પત્ર ભરી ૨૦ જૂન સુધીમાં આવી જવું જોઈએ. પસંદ પામેલ યુવકોને પત્ર મોકલી ૧ જુલાઈ એ બોલાવી લેવામાં આવશે. પ્રશિક્ષણ નિ:શુલ્ક હોય છે.

ૐ ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ તત્સવિતુર્વરેણ્યં ભર્ગોદેવસ્ય ધીમહિ ધિયો યોનઃ પ્રચોદયાત્

# યુગ શક્તિ ગાયત્રી

ઃ સંસ્થાપક / સંરક્ષક ઃ વેદમૂર્તિ, તપોનિષ્ઠ યુગદષ્ટા પં. શ્રીરામ શર્મા આચાર્ય અને માતા ભગવતી દેવી શર્મા

> ઃ સંપાદક ઃ પં. લીલાપત શર્મા

ઃ સહ સંપાદક ઃ ઘનશ્યામ પટેલ

ઃ કાર્યાલય : ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરા – ૨૮૧ ૦૦૩ ઃ ટેલિફોન :

(०५६५) ५३०३५५, ५३०१२८

વાર્ષિક લવાજમ : ૫૫ રૂપિયા આજીવન લવાજમ : ૭૦૦ રૂપિયા

વિદેશનું લવાજમ વાર્ષિક ૧૦ પાઉન્ડ / ૧૫ ડૉલર રૂ.. ૬૦૦=૦૦

આજીવન :૧૦૦ પાઉન્ડ/૧૫૦ ડૉલર ભારતીય મુદ્રામાં રૂા. ૭૦૦૦-૦૦

વર્ષ - ૩૩ અંક - ૪

પ્રકાશન તિથિ ૨૫-૩-૨૦૦૨

એપ્રિલ - ૨૦૦૨

એક અંક : રૂા. ૬-૦૦

## તમારી ગૂંચ તમે ઉકેલો

भगुष्य योताग ભાગ્यनो निर्भाता योते छे. के हीते ते अयोग्य वियारो अने टेवोनो गुदाम जनीने योतानी स्थिति ह्याक्नड जनावे छे ते हीते को ते छथ्छे तो विवेड अयनावीने योतानी प्रवृत्तिओने जहती अने सुधारी या शहे छे अने तेना यिशामे नरहना दृश्यने कोतन्नेतामां स्वर्गमां इरवी शहे छे. आ मानिसड यिवर्तन क युगनिर्माण योक्नानो मुख्य आधार छे. अने 'वियारखंति' या इही शहाय.

આપણી સામે અગણિત મુશ્કેલીઓ, ગૂંથવણો, ખામીઓ અને પરેશાનીઓ આજે ઊભી છે. તેનું કારણ એક જ છે - 'અવિવેક'. તેના સમાધાનનો ઉપાય પણ એક જ છે - 'વિવેક'. જે રીતે સૂર્યનો ઉદય થતાં અંધકારનો નાશ થાય છે તે રીતે જે ક્લિસે આપણા અંતઃકરણમાં વિવેકનો ઉદય થશે તે દિવસે વ્યક્તિગત કે સામૂહિક મુશ્કેલીઓ રહેશે નહિ. કરોળિયો પોતાનું જાળું પોતે ગૂંથે છે અને તેમાં ફસાઈને બેસી રહે છે, પરંતુ જયારે તેના મનમાં તરંગ ઊઠે છે તો તે આખા જાળાને ગળીને પૂર્ણ સ્વતંત્રતાનો અનુભવ કરે છે. આપણી બધી સમસ્યાઓ અને બધી મુશ્કેલીઓ આપણે પોતે જ ઊભી કરી છે. તેમને ઉકેલવી તે આપણા માટે સરળ કામ છે. અંધકારમાં ગાંઠ ખૂલી શકતી નથી, પરંતુ જયારે વિવેકનો દીપક પ્રગટશે અને દોરીના વળાંક તથા ગૂંચ સ્પષ્ટ દેખાવા લાગશે તો ગાંઠ ખૂલતાં વાર લાગશે નહિ.

-ઋષિચિંતગગા સાનિધ્યમાં ગ્રંથમાંથી

# क्रि आड

### व्यक्ति निर्भाण



# भाराह्मिय हारा पुनर्छापन

ઇસુ ખ્રિસ્ત, યદ્દી શમોનને ત્યાં ભોજનાર્થે ગયા. યદ્દી અમીર હતો. પોતાને ઘરે ઇસુની પઘરામણી થઈ છે સમજીને તેના આનંદનો પાર ન રહ્યો અને તે પોતાને નસીબદાર સમજવા લાગ્યો. તેણે વિચાર્યું, આ નિમિત્તે મહાપુરુષના ચરણોથી પોતાનું ભવન પવિત્ર બની જશે. આ નગરની પ્રસિદ્ધ વેશ્યા પર પણ ઇસુના ઉપદેશોનો ઊંડો પ્રભાવ પડ્યો હતો. એ વેશ્યા ગત જીવનની પાપમય કાંચળી ઉતારીને નવો માર્ગ શોધી રહી હતી. શોધનારને તો ભગવાનની પણ પ્રાપ્તિ થાય છે. જયારે તેને એ ખબર પડી કે ઇસુ શમોનને ત્યાં ભોજનાર્થે ગયા છે, ત્યારે તે પણ ઇસુના દર્શન કરવાની ઇચ્છાથી તેના ઘરે ગઈ. ત્યાં પહોંચીને મરિયમ ઇસુનાં ચરણો પાસે બેઠી અને પોતાના અશ્રુજળથી ઇસુના ચરણોનું પ્રક્ષાલન કર્યું. પોતાના કેશથી (વાળથી) તેમનાં ચરણ લૂછયાં.

धिसु कराय वियसित न थया, परंतु शभौनने वेश्यानुं तेना घरमां आववानुं अने धिसुनी आ रीते माइी मागवानुं गम्युं नहीं. पोताना घरमां ओड वेश्यानुं आगमन ड्यो सह्गृहस्थ सहन डरें? ध्रि अंतर्यामी होवानी जाजत पर ते सौने शंडा कन्मी. तेओ वियारवा लाग्या - को ध्रि सर्वज्ञ होत तो आ हुरायारिधीने पोताना अंगोनो स्पर्श डरवा हेत ? ध्रिष्रिस्तने वस्तुस्थिति समक्तां वार न लागी. तेमधे शभौनने पासे जोलावीन शंडानुं निवारख डरतां ओड डथा डही संलणावी - ओड महाक्नना जे हेवाहार हता. ओडना पर पांयसो हीनारनुं हेवुं अने जीका पर डेवण प्यास हीनारनुं ऋष हतुं. महाक्ननी पासे जन्ने व्यक्तिओ गई अने हेवुं माइ डरी हेवानी आજી डरी.

મદાજને કહ્યું, ''જાવ, તમારું દેવું માફ કર્યું.'' દેવાંની રકમમાં અવશ્ચ ફરક દતો જ, તે વધારે-ઓછું દતું. પણ બન્નેને સમાન માફી બક્ષવામાં આવી. જો આપણે ઘ્યાનથી વિચારીએ તો સૌથી વધુ માફી પ્રાંચ સો દીનારના કરજદારને મળી, કેમકે મहાજનની દષ્ટિએ તે બીજાથી વધુ નિષ્ઠાવાન અને પ્રામાણિક હતો.

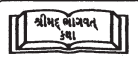
શમોન! આ જ વાત આજે મરિચમની બાબતમાં છે. તેણે પોતાનામાં જેવી પાત્રતા વિકસિત કરી છે તેવી તમારા કોઈમાં મને દેખાતી નથી. તમને ખબર છે તેણે પોતાનું જીવન બદલવાની ચોજના બનાવી છે અને તમે મને એક ઢંફ જમાડીને તેનું પુણ્ય લૂંટવા ઈચ્છો છો. તેટલા માટે જ મેં તમને તમારી નિષ્ઠા પ્રમાણે આપ્યું છે. અને મરિચમને તેની નિષ્ઠા અને શ્રદ્ધા મુજબનું.

ત્યાં ઉપસ્થિત બધા એક અવાજે બરાડી ઊઠચા-ઈશુ, તમે મરિયમને કેવી રીતે ક્ષમા બક્ષી શકો? આ તમારું દુઃસાહસ છે. દુષ્ટોને ક્ષમા બક્ષવાનો અધિકાર તો ફક્ત ઈશ્વરને જ છે.

ઈશુએ કહ્યું, ''મેં આજ સુઘી એવું નથી સાંભળ્યું કે ઈશ્વર કોઈને વેશ્યા કે દુરાચારી બનાવતો હોય. કોઈ યુવતીને આ સ્થિતિએ પહોંચાડનાર તમે બધા સમાજના લોકો જ છો. શું તમે એ જણાવશો કે આ અધિકાર તમને આપ્યો કોછો ? મરિયમને પોતાના વીતી ગયેલા જીવનનાં દુષ્કૃત્યો પર કેટલો રંજ છે! આ પ્રાયશ્વિત્તથી વધારે પવિત્ર કોઈ નદીનું નીર છે?''

ઈશુએ મરિયમના મસ્તક પર આશીર્વાદ વરસાવતો હાથ મૂકીને કહ્યું, 'દેવી, તમારું પ્રાથિત્ત વિશ્વાસનું રક્ષણ કરશે અને બધી કલુષિતતા તથા પાપોને ભસ્મીભૂત કરીને સુવર્ણની જેમ ઝળકાવી દેશે. પ્રાથશ્વિત્ત હ્યારા દરેક વ્યક્તિ પોતાના વીતી ગયેલા જીવનનાં પાપોનું શમન કરીને નવું જીવન પ્રાપ્ત કરી શકે છે.''

> 00 00 00 00 00 00



# असुरोना संहारनी भावि योषना

કુષ્ણ અને બલરામ નંદબાબાની પાસે આવ્યા કાશ્યપ ગોત્રીય સાંદીપનિ મુનિ પાસે ગયા, જે અને તેમના ચરણોમાં પ્રણામ કરીને કહ્યું, ''દે અવંતીપુર (ઉજજૈન)માં રહેતા હતા. સાંદીપનિ બાબા, આપ બધા ગોવાળોની સાથે વ્રજભૂમિમાં ઋષિએ તે તેજસ્વી બાળકોને પ્રસન્નતાપૂર્વક જાવ. માતાજીને તથા અન્ય સ્વજનોને અમારાં પોતાના આશ્રમમાં પ્રવેશ આપ્યો. ગુરફળમાં વંદન કહેજો. આપ લોકોએ અમારા પર કરેલા દેશના વિભિન્ન વિસ્તારોમાંથી આવતા શિક્ષાર્થી ઉપકારનો બદલો અને ક્યારેય ચૂકવી શકીએ રહેતા હતા. કૃષ્ણ અને બલરામ પણ યોગ્ય એમ નથી. આપે સંકટના સમયે અમારું પાલન- વિદ્યાર્થીઓની જેમ ત્યાં શિસ્તથી રહેવા લાગ્યા. પોષણ કરીને વાસ્તવિક માતા-પિતાની ભૂમિકા આ સમયમાં તેઓ ખૂબ સંયમપૂર્વક પોતાની निलापी छे. श्रेमने पालनपोषण न हरपाने येष्टाओने सर्पथा नियमित राजीने रहेता हता. કારણે સ્વજન-સંબંધીઓએ છોડી દીધા છે, તે ગુરૂજી તો તેમને માન-આદર આપતા જ હતા, બાળકોને જે લોકો પોતાના પુત્રની જેમ ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ અને બલરામજી પણ ગુરૂજની આત્મીયતાથી ઉછેરે છે તે જ વાસ્તવમાં તેમનાં ઉત્તમ સેવા કઈ રીતે કરવી જોઈએ. તે આદર્શ મા-બાપ છે.''

લોકોને સન્માનસિંદત વિદાય કર્યા. થોડાક સાંદીપનિજી તેમની શુદ્ધ ભાવનાયુકત સેવા તથા સમય પછી વસુદેવે જવાબદારીપૂર્વક પોતાના અનુકરણ વૃત્તિથી બહુ પ્રસન્ન થયા. તેમણે બન્ને जन्ने पुत्रोना यज्ञोपपीत संस्डारोनी व्यवस्था लाઈओने छ शास्त्रो अने उपनिषदी सहित કરી. હે રાજન, વસદેવજીએ પોતાના પુરોહિત વેદોનું શિક્ષણ આપ્યું. યજ્ઞોપવીત સંસ્કાર બાદ બન્ને ભાઈઓની મથુરામાં નિવાસ કરવા લાગ્યા. શિક્ષણ વ્યવસ્થા કરીને તેમને યોગ્ય ગુરૂ પાસે ભગવાન શ્રીકૃષ્ણે એક દિવસ મિત્ર ઉદ્ભવને મોકલવામાં આવ્યા. જો કે મથુરામાં પણ તેમના બોલાવીને કહ્યું, ''ઉદ્ભવ, વ્રજથી આવતી વખતે શિક્ષણની વ્યવસ્થા કરી શકાઈ હોત, પરંતુ ઘરની મેં મારાં માતાપિતા, મિત્રો તથા અન્ય સ્નેહીઓને તુલનામાં બહારના પ્રેરણાભર્યાં વાતાવરણમાં દિલાસો આપ્યો હતો કે હું જલદી પાછો ફરીશ. આપવામાં આવતું શિક્ષણ વધારે અસરકારક હોય પરંતુ ઘટનાઓએ એવો વળાંક લીધો કે હું વ્રજમાં છે. તેથી તેમને ઘરથી દૂર ગુરફળમાં મોકલવામાં જઈ શકું તેમ નથી. અત્યારે પણ રાજ્ય સંચાલન આવ્યા. હવે તેઓ બન્ને ગુરૂકુળમાં નિવાસ તથા અન્ય જવાબદારીઓ સંભાળવાને કારણે હં

કંસને મારીને અને ઉગ્રસેનને રાજા બનાવીને કરવાની તથા શિક્ષણ પ્રાપ્ત કરવાની ઈચ્છાથી લોકોની સામે રાખતાં ખૂબ ભક્તિભાવથી ઇષ્ટદેવ આ રીતે કૃષ્ણ-બલરામે નંદબાબા તથા અન્ય સમાન તેમની સેવા કરવા લાગ્યા. ગુરુવર

ગર્ગાર્ચ તથા બીજા બ્રાહ્મણો પાસે બન્ને મનોયોગ અને પરિશ્રમપૂર્વક અધ્યયન કરવાને પુત્રોને વિદ્યપૂર્વક क्रिજ ત્વ (બ્રાહ્મણ ત્વ) પ્રદાન કારણે બન્ને ભાઈ સરળતાથી જ્ઞાન-વિજ્ઞાનમાં કરનાર યજ્ઞોપવીત સંસ્કાર કરાવ્યા. આ પ્રકારે પારંગત થઈ ગયા. શિક્ષણ પૂરં કર્યા પછી ગૂરની યદુવંશના આચાર્ય ગર્ગજી દ્વારા સંસ્કાર કરાવીને આજ્ઞા મેળવીને બન્ને ભાઈ મથુરા આવી ગયા. जलरामक अने लगपान श्रीइष्ण क्रिकटप प्राप्त मधुराना लोडो तेमना पियोगमां प्याड्डण हता. કરીને તથા ગાયત્રી સાધના (બુદ્ધિને સન્માર્ગમાં તેઓ બધાને પ્રેમપૂર્વક મળ્યા તથા ઉગ્રસેનને પ્રતિષ્ઠિત કરવાની દઢ સાધના)માં લાગી ગયા. રાજય-વ્યવસ્થા સંચાલનમાં સહયોગ આપતાં

જે વ્યક્તિ બીજાઓને માટે જીવે છે. તે અક્ષય કીર્તિ પ્રાપ્ત કરે છે.

મારાં માતાપિતા, અન્ય સ્વજનોને મારો સંદેશ કાર્યોથી અલગ છે - તે વિશુદ્ધ પરમાતમા સ્વરૂપ કદેજો તથા તેમના કુશળ સમાચાર લઈને પાછા અને અવતારભેદોથી રહિત સર્વથા શુદ્ધ છે. આવજો.'' શ્રીકૃષ્ણનો આદેશ મેળવીને ઉદ્ભવ વ્રજમાં ગયા. ત્યાં બધાને મળીને તેમણે સંદેશ કહી સંભળાવ્યો અને श्रीडण्धनो નંદબાબાને કહ્યું- બલારમ અને કૃષ્ણ પુરાણ પુરૂષ છે, તેઓ સમગ્ર સંસારની નીતિમત્તા અને નિમિત્તનાં કારણ છે. ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ પુરૂષ છે અને બલરામજી પ્રકૃતિ. આ જ બન્ને સમસ્ત દેહમાં પ્રવેશીને પંચભૂત તથા અત્યંત વિલક્ષણ જે જ્ઞાન સ્વરૂપ જીવ છે તેનું સંચાલન કરે છે.

ભગવાનના સર્વ વ્યાપક ૩૫ વિશે જણાવીને ઉદ્ધવજીએ કહ્યું, આમ તો તત્ત્વરૂપે ભગવાન સર્વત્ર છે, પરંતુ પોતાના આશ્વાસન અનુસાર કષ્ણ થોડા દિવસો પછી અવશ્ય વ્રજમાં આવશે. દે ચશોદા માતા અને નંદજી આપ દૌર્ય રાખશો. આપ બન્ને બદુ ભાગ્યશાળી છો. શ્રીકૃષ્ણને तेमनं स्मरण छे એ જाणीने जधाने प्रसन्नतां થઈ, પરંતુ તેમના વ્રજમાં ન આવવાના કારણે તેઓ દુઃખી થયા. તેમને એવું લાગ્યું કે જાણે કોઈએ તેમની સંપત્તિ ઝૂંટવી લીઘી છે. તેમના મોદ-નિવારણ માટે ઉદ્ધવજ્એ કહ્યું,

''આપણે ઝડપથી ગોળ ગોળ કરતા હોઈએ છીએ , ત્યારે આપણને આખી -પૃથ્વી પણ ગોળ ફરતી હોય એવું લાગે છે. એ જ રીતે વાસ્તવમાં સર્વ કાંઈ કરનાર તો ચિત્ત જ છે, પરંતુ તે ચિત્તમાં અહંબૃદ્ધિ જન્મવાને કારણે ભ્રમણામાં પડેલ જીવ પોતાની જાતને જ કર્તા માનવા લાગે તપશ્ચર્યા, ઈન્દ્રિય સંયમ અને સત્ય વગેરે સમસ્ત છે. ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ કેવળ આપ બન્નેના પુત્ર જ નથી, તે તો સમસ્ત પ્રાણીઓનો આત્મા, પુત્ર, માતા-પિતા અને શાસક છે.''

શ્રીકૃષ્ણની યાદમાં વ્યાકુળ હતા. તેમને ખાવુંપીવું, ઊંઘવું પણ ગમતું નહીં. જ્ઞાની જ્ઞાનનું આદાન-પ્રદાન ઘણા દિવસો સુધી ચાલતું ઉદ્ધવજીએ તેમને આત્માનું સ્વરૂપ સમજાવતાં રહ્યું, તેથી બન્ને પક્ષે બદ સંતોષ અનુભવ્યો. કહ્યું કે શ્રીકૃષ્ણ સાથે શારીરિક સ્તરનો સંબંધ ન ઉદ્ધવજી બદ્ દિવસો સુધી વ્રજમાં રહ્યા, પછીથી भानतां આત્માના સ્તરનો સંબંધ માનો, તેનાથી નિંદબાબા, યેશોદામૈયા તથા અન્ય વ્રજવાસીઓ સાંસારિક સુખ દુઃખથી મુક્ત થઈ શકશો. પાસે મથુરા જવાની પરવાનગી માગી. બધાની

વ્રજમાં જઈ શકું તેમ નથી. તેથી તમે ત્યાં જઈને ઉદ્ધવજીએ કહ્યું, ''આત્મા, મોદ અને માયાના કોઈપણ ગુણ તેને સ્પર્શી શકતો નથી તથા તે જાગૃત, સ્વપ્ન, સુષુપ્ત અવસ્થાઓથી પર છે.'

> પુરાણોમાં આપેલી એક કથા સાચી છે *डे श्रेमां रापशे डाणने जांधीने* अपार वैभव आपवा भारे ताबार जनाप्यो हतो. साभान्य सोडो सत्यने सभक्ष शंडता नथी અने समयनो शेपो तेपो **ઉपयोग इरीने शिंहगीना हिपसो पुरा इरे** *છે. श्रे भहाभानपोએ स*इणता साथै श्रेय मेणव्युं छे तेओ समयनुं महत्त्व अएता हता अने तेमशे डमजद्ध हिनथर्या जनायीने એड-એड क्षणने अभूत्य સમજને સમયનો સદૃપયોગ કર્યો છે.

ઉદ્ભવજીએ જણાવ્યું, શ્રીકૃષ્ણએ કહ્યું છે કે મારા વિશ્વ રૂપનું સ્મરણ કરવાથી આ અંતર તથા વિયોગ દ્વારા સર્જાયેલું દુઃખ શાંત થઈ જશે. તેમનો સંદેશ તેમના જ શબ્દોમાં આપતાં તેમણે કહ્યું-જેવી રીતે બધી નદીઓ સમુદ્રમાં ભળી જાય છે, તે જ રીતે મનસ્વી પુરૂષોનો વેંદાભ્યાસ, યોગસાધન, આત્માનાત્મવિવેક. ધર્મ મારી પ્રાપ્તિમાં જ સમાપ્ત થાય છે. બધાનું સાચું ફળ મારી પ્રાપ્તિમાં જ સમાપ્ત થાય છે. બધાનું સાચું ફળ છે - મારો સાક્ષાત્કાર, કેમકે नंह-यशोडानी रेम जधा प्ररपासी नर-नारी ति तमाम मनने निरोधीने मारी पासे पहोंचे छे.

વ્રજવાસીઓની ભક્તિભાવના તથા ઉદ્ધવજના

તથા અન્ય ગોપજનોએ કષ્ણને આપવા માટે ઘણી ભેટો આપી તથા આંખોમાં આંસુ સાથે | ઉદ્ધવજીને કહ્યું, ''અમે સાચું કહીએ છીએ અમને મોક્ષની જરાય ઇચ્છા નથી. અમે ભગવાનની ઈચ્છાથી અમારાં કાર્યો અનુસાર ભલે ગમે તે ચોનિમાં જન્મ લઈએ, તેમાં શુભ આચરણ કરીએ અને તેનું ફળ એ જ પામીએ કે શ્રીકૃષ્ણમાં અમારી પ્રીતિ હો. ઉદ્ભવજી વ્રજવાસીઓના સ્નેહથી બહ પ્રભાવિત થયા, મથુરા આવીને શ્રીકૃષ્ણને મળ્યા. પ્રજવાસીઓએ આપેલી ભેટો કૃષ્ણને અર્પણ કરી તથા તેમનો સંદેશ શ્રીકૃષ્ણને કહી સંભળાવ્યો. श्रीहरूश तेमना स्नेह સદ્ભાવનું સ્મરણ કરતાં ગદ્ગદ્ થઈ ઊઠયા.''

એક દિવસ શ્રીકૃષ્ણ મોટાભાઈ બલરામની સાથે અફૂરજીને ત્યાં પદાર્થા. અફૂરજીએ તેમને સુંદર આસન પર બેસાડીને વિદ્યપૂર્વક તેમનું સ્વાગત કર્યું અને કહ્યું ૃ 'દે પ્રભુ ! એ મદાસૌભાગ્યની વાત છે કે કંસ અને તેના સાથીદારો માર્ચા ગયા છે. તેને મારીને આપે યદુવંશને સંકટમાંથી ઉગારી લીધો તથા તેને સમૃદ્ધ બનાવ્યો છે. આપે જગતના કલ્યાણને માટે આ સનાતન વેદમાર્ગ પ્રગટ કર્યો છે. જયારે જયારે તેને પાખંડ પર ચાલનારા દેષ્ટો દ્વારા દાનિ પહોંચે છે. ત્યારે ત્યારે આપ સત્વમય શરીર ગ્રહણ કરો છો તથા દુષ્ટોનો સંદાર કરો છો.'

આમ પ્રેમપૂર્ણ વાણીથી અક્રૂરજીએ ભગવાન શ્રીકૃષ્ણની સ્તૃતિ કરી. શ્રીકૃષ્ણએ કહ્યું, 'ચાચાજી, આપ અમારા પરમ દિતેચ્છુ છો, તેથી 🏾 સમાચાર જાણવા માટે ફસ્તિનાપુર જાઓ. મેં સંભળાવ્યા. સાંભબ્યું છે કે પાંડુના મૃત્યુ બાદ પાંડવો અને 📗 જાણકારી મળતાં જ હું એવો પ્રયાસ કરીશ, કે એકત્રિત કરી તથા મથુરા પર ચઢાઈ કરી.

વિદાય લઈને તેઓ રથ પર સવાર થયા નંદબાબા જેથી મારાં એ સુંહદો સુખી થઈ શકે. અક્રૂરજીને આ પ્રમાણે કઠીને શ્રીફષ્ણ બલરામ સાથે પાછા

> **ല**ാവിർ भेजपीने આજ્ઞા દસ્તિનાપુર ગયા. ત્યાં તેઓ બધાને મળ્યા અને એકબીજાને કુશળ પાઠવ્યા. કુન્તી વિદુરજીએ જણાવ્યું કે પાંડવોનો પ્રભાવ જોઈને દુર્યોધન વગેરે તેમનાથી દાઝે બળે છે તથા પાંડવો પર જાત જાતના અત્યાચારો કરે છે. ધતરાષ્ટ્ર પણ પોતાના પુત્રોનું જ સમર્થન કરે છે. કુન્તીએ કહ્યું, 'દે ભાઈ, મેં સાંભળ્યું છે કે અમારા ભત્રીજાઓ બદુ સમર્થ છે, શું તેઓ અમારું રક્ષણ કરશે ? અફ્રૂરજીએ કુન્તીને આશ્વાસન આપ્યું. પછી તેમણે ઘતરાષ્ટ્રની પાસે જઈને, તેને સમજાવ્યા કે આપ પાંડવોની સાથે અત્યાચાર કરવાનું બંધ કરો, કેમકે મનુષ્ય કર્મબંધનથી બંધાયેલ છે. પોતાનાં કર્મોનાં ફળ તેણે ભોગવવાં જ પડે છે. '

> અક્રૂરજી બોલ્યા, ''દે ધૃતરાષ્ટ્ર, જીવ એકલો જ પેદા થયો છે અને એક્લો જ મૃત્યુ પામે છે, પોતાની કરણીનું, પાપ-પૂછ્યનું ફળ પણ એકલો જ ભોગવે છે. જે પોતાના ઘર્મથી વિમુખ છે, સાચું પૂછો તો તે પોતાનો લૌકિક સ્વાર્થ પણ નથી જાણતો. જેના કારણે તે અધર્મ આચરે છે. તેઓ તેને છોડી જ દેશે. તેને કદી પણ સંતોષનો અનુભવ નદી થાય અને તે પોતાના પાપોની પોટલી માથે લઈને ખુદ ઘોર અંઘકારરૂપી નરકમાં જશે."

અફ્રૂરજીએ ધૃતરાષ્ટ્રને અનેક રીતે સમજાવ્યા. પરંતુ તેઓ માન્યા નહીં. અફ્રૂરજીએ પાછા ફરીને આપ પાંડવોનું દિત કરવા તથા તેમના કુશળ શ્રીકૃષ્ણને દસ્તિનાપુરના બધા સમાચાર કઠી

મગધરાજ જરાસંઘની બે પુત્રીઓ કંસ સાથે કુન્તીમાતા ખૂબ દુઃખમાં ડૂબેલાં છે. રાજા પરણી હતી. કંસના મૃત્યુ બાદ બંનેએ જરાસંઘને ઘૃતરાષ્ટ્ર પોતાના દુષ્ટ પુત્ર દુર્યોઘનને અઘીન|બધા સમાચાર કઠી સંભળાવ્યા. જરાસંઘ બઠુ છે, તેથી તેઓ પાંડવો સાથે ન્યાય કરી શકતા દુઃખી થયો અને તેણે નિશ્ચય કર્યો કે દું એક પણ નથી. આપ ત્યાં જઈને તેમની સ્થિતિ વિશે સાચી ચદુવંશીને આ પૃથ્વી પર રહેવા દઈશ નહીં. જાણકારી પ્રાપ્ત કરો. આપની પાસેથી સાચી એવો સંકલ્પ કરીને જરાસંઘે વિશાળ સેના શ્રીકૃષ્ણએ જરાસંઘની વિશાળ સેના જોઈ, આક્રમણ કર્યું. તેની સાથે યુદ્ધ શરૂ થવાનું હતું, ભયભીત નગરવાસીઓને ઘીરજ બંઘાવી અને હવે ત્યારે કાલયવને મથુરા પર આક્રમણ કરી દીધું. શું કરવું તેનો વિચાર કરવા લાગ્યા. આ રીતે મથુરા ઘેરાઈ જતાં બલરામજી સાથે

મારા અવતારનું આ જ પ્રયોજન છે કે દું પૃથ્વી પરનો પાપનો ભાર હળવો કરી દઉં, સાધુ-સજજનોની રક્ષા કરું અને દુષ્ટ-દુર્જનોનો સંદાર કરું. ઘર્મની રક્ષા માટે અને વઘતા જતા અઘર્મને સમય-સમયે રોકવા માટે દું બીજા અનેક અવતાર લેવા સમર્થ છું.

પરીક્ષિત, જરાસંઘની આ સેના સમુદ્રની જેમ વિશાળ, ભયાનક અને ગમે તેવો સામનો સફળતાથી કરી શકે તેવી હતી. પરંતુ ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ અને બલરામજીએ થોકાક જ વખતમાં તેને નષ્ટ કરી નાખી. તેઓ સમસ્ત જગતના સ્વામી છે તથા મનુષ્ય લીલા કરી રહ્યા છે. જરાસંઘની સમગ્ર સેના હણાઈ ગઈ તથા તે બલરામજીના હાથે પરાજિત થયો. બલરામજી જરાસંઘને વરુણપાશ (બંઘન)માં બાંઘીને તેનો વધ કરવા ઈચ્છતા હતા, પરંતુ શ્રીકૃષ્ણ ભગવાને તેમને એમ સમજાવીને છોકાવ્યા કે જો તે જીવતો રહેશે તો બીજી સેના એકઠી કરી લાવશે અને આપણને પૃથ્વીનો ભાર ઉતારવામાં સુવિદા રહેશે.

પરાજિત જરાસંઘ રાજયનો ત્યાગ કરીને તપ કરવા તૈયાર થઈ ગયો હતો, પરંતુ તેના સાથીઓએ સમયની બલિહારી કહીને ફરીથી તેને પ્રોત્સાહિત કર્યો. ઉત્સાહી જરાસંઘે સત્તરવાર મથુરા પર આક્રમણ કર્યું. પરંતુ તે દર વખતે પરાજિત થતો રહ્યો. અઢારમી વાર પણ તેણે

આક્રમણ કર્યું. તેની સાથે યુદ્ધ શરૂ થવાનું હતું, ત્યારે કાલચવને મથુરા પર આક્રમણ કરી દીધું. આ રીતે મથુરા ઘેરાઈ જતાં બલરામજી સાથે વિચાર-વિમર્શ કરતાં શ્રીકૃષ્ણએ વિચાર્યું કે જો અમે બન્નેની સાથે લકીશું તો મુશ્કેલીમાં મુકાઈ જઈશું. મથુરામાં એવો કોઈ સુરક્ષિત કિલ્લો પણ નથી, જેમાં રહીને દુશ્મનોનો સામનો થઈ શકે. એટલા માટે આજે અમે લોકો એવો કિલ્લો બનાવીશું, જેમાં કોઈપણ મનુષ્ય માટે પ્રવેશ કરવાનું મુશ્કેલ બનશે. પોતાના સ્વજન-સંબંધીઓને તે કિલ્લામાં પહોંચાકીને પછી જ આ યવનનો વધ કરીશું.

બલરામજી સાથે આવો વ્યૂદ ઘડીને શ્રીકૃષ્ણ ભગવાને સમુદ્રની અંદર એક વિશાળ કિલ્લાનું નિર્માણ કરાવ્યું. તે દ્વારિકાપુરી (દ્વારિકા) બધી રીતે સુવિદ્યાઓથી સંપન્ન હતી. ભવન નિર્માણ પછી બધા લોકપાલોએ ભગવાન પ્રત્યે કૃતજ્ઞતા વ્યક્ત કરવાના આશયથી પોતપોતાની ભેટસામગ્રી પ્રસ્તુત કરી.

परीक्षित ! जद्या लोडपालोने लगपान श्रीहृष्णों ४ तेमना अधिहार माटे शिहतेओं अने सिक्किओं प्रदान हरी छे. ४थारे लगपान श्रीहृष्ण पृथ्पी पर अपतरीने लीला हरपा लाग्या त्यारे जद्यी सिक्किओं तेमणे लगपानने समर्पित हरी दीधी. आ रीते क्रारिहापुरीनुं निर्माण थर्ण ४तां श्रीहृष्णों असुरोने समाप्त हरपानी रणनीति जनापीने हार्यनो आरंल हर्यो.

પુલસ્તિના વિશ્વવાને ત્યાં એક કુરૂપ બાળકનો જન્મ થયો, બેડોળ દોવાને કારણે બઘાં જ તેની મશ્કરી કરતાં. તેને લોકોની મૂર્ખતા પર બહુ દુઃખ થયું. 'કુબેર'નામના આ પુરુષાર્થીએ પોતાના ઘરમાં પોતાની મશ્કરી થતી જોઈને નક્કી કર્યુ કે તે માનવસમાજને બતાવી આપશે કે દરેકને મળેલી મનુષ્યજીવનરૂપી સંપદાનો સદુપયોગ કરી મહાનમાં મહાન કેવી રીતે બની શકાય છે. શારીરિક સુંદરતા નહિ પણ ગુણરૂપી સંપદા મહત્ત્વપૂર્ણ છે. માટે સદ્દગુણોનો વધારો કરવો જોઈએ. એમ વિચારીને તેણે પોતાની યોગ્યતા વધારવા માટે કઠોર તપ કર્યું. પોતાની લગનીથી તેણે પિતા તથા દાદાને પણ આ સાધનામાં સામેલ કરી દીધા. દેવતાઓએ કુબેરને પોતાનો ખબનથી બનાવ્યો અને અલકાપુરીમાં રાજ્ય કરવા લાગ્યો.



#### **અવતાર લીલા સ્તંભ**



## ત્રચાતવાડ & મલ્ક્નાવવાડ

મનુષ્યના દાથમાંથી પરિસ્થિતિઓ જયારે કાબૂ બहार ४ती रहे छे, त्यारे प्रपाहनी संगाम स्रष्टा સ્વયં સંભાળી લે છે અને એવી વ્યવસ્થા બનાવે છે, જેનાથી અંઘકારમાં પ્રકાશ ફેલાઈ શકે. આ અવતારની પ્રક્રિયા છે. પુરાતન કાળમાં આવી જ વિષમ પરિસ્થિતિઓમાં ભગવાને અનેકવાર અવતાર દ્યારણ કર્યા છે. વાતાવરણ બદલવા, વિષમ પરિસ્થિતિઓને સુધારવા જેવાં મોટાં કાર્યો માટે સ્રષ્ટાએ પોતે લગામ સંભાળવી પડે છે.

પુરાણોમાં ક્યાંક દસ અવતારોનું વર્ણન છે, તો ક્યાંક ચોવીસ અવતારોનું. જયાં ચોવીસ અવતારોનો ઉલ્લેખ છે, ત્યાં તેને ગાયત્રીના ચોવીસ અક્ષરો તરફ, ચોવીસ શક્તિઓ તરફ, કરવામાં આવેલ સંકેત સમજવો જોઈએ. અદ્યર્મનો નાશ અને દાર્મનું સંસ્થાપન, અલગ અલગ રીતે આ જ કાર્ય બધા અવતારોએ પોતપોતાની પરિસ્થિતિઓ અનુસાર પોતપોતાની રીતે કર્યું છે.

અવતારોને વ્યક્તિ નહીં, પ્રવાહ સમજવો જોઈએ. પુરાણોમાં દસ અવતારોને મુખ્ય માનવામાં આવ્યા છે. મનુષ્ય દુર્દશા તો સર્જી શકે છે, પરંતુ પરિસ્થિતિ કાબૂ બહાર જતી રહેતાં તેને સંભાળી લેવી તે તેના હાથમાં નથી. વિષમ પરિસ્થિતિઓ પર કાબૂ મેળવવામાં જયારે મનુષ્યનું સામર્થ્ય કામ આવતું નથી, ત્યારે તેને ઈશ્વર પ્રેરિત પ્રવાહ-અવતાર જ નિયંત્રણમાં લાવે છે. અવતારને આવું જ કાંઈ સમજી શકાય છે. પ્રથમ મત્સ્યાવતાર થયો, જેણે બીજથી વુક્ષ બનવા જેવું ઉદાદરણ પ્રસ્તુત કર્યું અને દર્શાવ્યું કે નાનાં સાધનો પણ ઉચ્ચ ઉદ્દેશો સાથે જોડાવાથી મહાન બની રહે છે. રાજા મનુના કમંડળમાં રાખેલ માછલી સમુદ્ર જેટલી વિસ્તૃત બની ગઈ હતી. ઉપર્યુકત મત્સ્યાવતારની કથા આપ જાન્યુઆરીના અંકમાં વાંચી ચૂક્યા છો.

બીજો કચ્છપ અવતાર થયો. તેણે સહયોગ અને 🛭 શ્રમથી સંપત્તિ પ્રાપ્ત કરવાનો સિદ્ધાંત સમજાવ્યો. વિયવદાર બદલવામાં વિશ્વાસ રાખતા દતા. તેમણે

તેને ઉશ્કેર્યો. શ્રેય તેમને આપ્યું, પોતે અપ્રગટ રહ્યા.

ત્રીજો અવતાર હતો વરાહ અવતાર. જેણે हिरएयाक्षनी दुर्धर्ष संचय प्रवृत्ति साथै सीधुं मल्लयुद्ध आरंल्युं. आधिपत्यनुं शमन हर्युं अने ઘરતીની સંપત્તિ જનસાધારણ માટે દયાળુ પરમેશ્વરે સુલભ બનાવી.

ચોથો નુસિંદ અવતાર દતો, જેમણે કાળના પ્રભાવથી સત્ આશય દુર્બળ પડતાં તેનું પોષણ કર્યું. वारंवार नीतिमत्ताना प्रतीड पक्षडर्ता प्रह्लाहने બચાવ્યો અને અંતે મहાબળવાન હિરણ્યકશિપુનું हमन हरीने तेना स्थाने सत्पात्र प्रहुलाहने બેસાડ્યો.

પાંચમો વામન અવતાર છે. તેમણે અસુરોની सुष्रत सह्लापनाने जागृत हरी अने वैलपने લોક દિતમાં વિસર્જન કરવામાં સકળતા મેળવી. તેમણે બતાવ્યું કે દમન જ નહીં હૃદય પરિવર્તન પણ એક મહત્ત્વપૂર્ણ ઉપાય છે.

છકો અવતાર પરશુરામ છે. તેમણે દુષ્ટતાના દમનનો સંકલ્પ લીદ્યો હતો. પશુ અને પિશાચ વર્ગના लोडोने न तो पिनयथी सुधारी शडाय न शिक्षा डे ક્ષમાથી. તેટલા માટે તેનો વધ કર્યો. શસ્ત્રોપયોગ જ આવા દુષ્ટોને સુધારી શકે છે. ભગવાન પરશુરામે પોતાના પ્રચંક પરશુનો અનેકવાર પ્રયોગ કરીને આ સાબિત કર્યું.

સાતમો અવતાર રામનો છે. જેમને શ્રદ્ધાળુ લોકો મર્યાદા પુરુષોત્તમ કહે છે. તેમણે પોતે કષ્ટો સહ્યાં, પરંતુ મર્યાદાઓનું ઉલ્લંઘન ન કર્યું. ઘર્મઘારણાના પ્રતિપાદનમાં તેઓ નિમગ્ન રહ્યા. તેમને સજવ ધર્મપુર્ષ કહેવામાં આવે છે.

આઠમો અવતાર શ્રીકૃષ્ણનો છે, જેમને અનીતિઓને નિરસ્ત કરવાને કારણે ચતુરાઈ અને સર્વવિધ કૌશલ્યના નીતિ-નિર્ધારક કહેવામાં આવે છે. લક્ષ્ય પવિત્ર બનતાં તેઓ પરિસ્થિતિ અનુસાર દેવો અને દાનવોએ સાથે મળીને સમુદ્ર મંથન માટે નિતિને ફ્રિયાની સાથે નહીં, લક્ષ્ય સાથે જોડી. તેઓ નીતિપુરૂષ કહેવાયા.

બું હિ, ધર્મ અને સંઘને પ્રાધાન્ય આપ્યું. તપ અને પુરુષાર્થ કર્યાં. ઉચ્ચ આત્માઓનો સમુદાય બનાવ્યો આપ્યું. વિરોધી તત્ત્વોએ બધી શક્તિ લગાડીને તેનો અને તેમને સમગ્ર વિશ્વને પ્રશિક્ષિત કરવા માટેનું કાર્ચ વિરોધ કર્યો. ગાયત્રી બ્રાહ્મણોની છે, તે કાનમાં સોંપ્યું. એ દિવ્ય આત્માઓ વિશ્વના ખૂણે ખૂણે પહોંચ્યા અને જ્ઞાનરુપી પ્રકાશ રેલાવતા રહ્યા. આનાથી જ તે સમયે પૃથ્વી મંગલમય બની. સમયને, વ્યક્તિઓને અને રઢિઓને બદલવામાં તેમણે ભારે સફળતા મેળવી. માટે જ શ્રેષ્ઠ વ્યક્તિઓ દ્વારા તેમને બુદ્ધિના દેવતા (દેવ) કહેવામાં આવે છે. રોગ, શોક અને વૃદ્ધત્વથી જર્જરિત વિશ્વને જોઈને જેમનું હૃદય કરણાથી દ્રવિત બન્યું હતું.

પણ કહેવામાં આવે છે. તેના અવતરણનો યોગ્ય બહાર ન રહી જાય. યુગ પરિવર્તનની, ઉજજવળ સમય વર્તમાન સમય જ છે. યુગસંધિના આ પ્રભાવ ભવિષ્યની રચનાનું લક્ષ્ય પણ આ જ છે. કેવળ પર્વ પર, મહાપ્રજ્ઞાના રૂપમાં આધશક્તિ ગાયત્રી જ સજજનતા એકલી જ ન હોય, પરંતુ સ્વિસ્તૃત પણ હવે યુગશક્તિ બની રહી છે. હવે દસમો નિષ્કલંક થતી રહે એ જરૂરી છે. આ જ પ્રયાસમાં સર્જનચેતના અવતાર આ દિવસોમાં સાકાર થઈ રહ્યો છે અથવા પોતાનું સામર્થ્ય જાળવીને પ્રાણ-પણથી સંલગ્ન કહો કે અવતાર થઈ ચૂક્યો છે. આ એક એવો રહી છે. ભાવના-પ્રવાદ છે. જેનો ઉદ્દેશ દજારો વર્ષોની કલંક કાલિમાને ધોઈને માનવતાનું મુખ ઉજ્જવળ ગુરુદેવની કાર્યશૈલીનું અધ્યયન આ મિશનમાં દૈવી બનાવવાનો છે.

ઢાંકણીમાં સમાય એટલા પાણીમાં ઉત્પન્ન થયેલ મત્સ્યાવતાર, વિરાટ વિશ્વ પર છવાઈ જવા અને પરંતુ માનવીય દષ્ટિકોણવાળા ભાવનાશાળી અંતર્ધાન થવા સુધી એક જ ૨૮૭, એક જ ઘૂન લોકોની પાસે ગયા અને તેમને પોતાની પાસે જગાવતો રહ્યો વિસ્તાર-વિસ્તાર-વિસ્તાર. આ જ બોલાવ્યા. સ્વાધીનતા સંગ્રામમાં મહામના મનીષી આકાંક્ષા યુગચેતનાના રૂપમાં અવતરિત થયેલ મદનમોદન માલવિયા, રફી અદમદ કિડવાઈ, માતા આજના પ્રજ્ઞાવતાર આંદોલનની છે. તેને વિસ્તૃત સ્વરૂપ રાણી નહેર, દેવદાસ ગાંધી, મહાતમા ગાંધી, થયા વિના ચેન નથી. માછલી એવો જીવ છે, જે ગોવિંદ વલ્લભપંત, કૃષ્ણદત્ત પાલીવાલ, બાલકૃષ્ણ प्रपाह्थी ઊલટી દિશામાં ચાલે છે. સતત ગતિશીલ કેસકર જેવા વરિષ્ઠ રાજનીતિજ્ઞો તથા ખેડૂત રહેવાનો સ્વભાવ, ક્યારેય રોકાયા વિના પોતાનો આંદોલન, ઈ.સ. ૧૯૪૨ની ભાંગફોડ, રાવી તટની સંકલ્પ પૂર્ણ કરવાની અને હંમેશા આગળ વધતા પ્રતિજ્ઞા જેવાં મોટાં આંદોલનો સાથે જોડાયેલા હોવા રહેવાની તેની આદત છે. માછલી કદમાં નાનામાં છતાં પણ તેમણે પોતાના મિશન માટે બદુ નાના નાની અથવા વિશાળમાં વિશાળ દોય છે. મનુનો અર્થ નાના માણસોને પસંદ કર્યાં. છે, જેમને વિશ્વભર સાથે પ્રેમ દોય, મમતા દોય, તેને (૨) આરંભ નાનાં નાનાં કાર્યોથી. એક એક વિનાશથી બચાવવાની કરૂણા હોય, જેમના હૃદયમાં પૈસાની લઘુપત્રિકાઓ આઠ આના - દશ આના માનવીય સંવેદના દોય. આ મિશન (ગાયત્રી વાર્ષિક મૂલ્ય (લવાજમ)ની પત્રિકા, બે-બે આના,

પ્રકારની જ રહી છે. તેમણે પરંપરાગત માન્યતાઓને नपमो जुद्ध अपतार हतो. तेमछो लोडहितमां निर्मूण डरीने समग्र देशने अने संसारने पैदिड धर्म अध्यातम अने लारतीय संस्कृतिनुं तत्त्वज्ञान કિંદ્રવાય છે, સ્ત્રીઓ માટે તે નિષિદ્ધ છે, યજ્ઞ કેવળ બ્રાહ્મણો કરે છે, બ્રાહ્મણો જન્મજાત હોય છે. અધ્યાત્મ કેવળ તિલક, ફૂલ, માળા ફેરવવાનું નામ છે, તેમણે આ બધાનો પ્રચંડ વિરોધ કર્યો, બીજી બાજુ તેને પુનર્જવિત પણ કર્યો.

#### મત્સ્યાવતાર અને ગુરૂદેવ

સૌ પ્રથમ અવતરેલ મત્સ્યાવતારનો એક જ ઉદ્દેશ હતો કે શ્રેષ્ઠતા એટલી અધિક બળવાન અને વિસ્તત દસમો પ્રજ્ઞાવતાર છે, જેને નિષ્કલંક (કહિક) હોય કે સંસારનો કોઈ પણ ખૂણો તેના પ્રભાવક્ષેત્રથી

> ઉપર્યુકત કથાનકના સંદર્ભમાં પરમપૂજય સત્તાનું સ્પષ્ટ ઉદ્ઘાટન છે.

- (१) परभपूष्य गुर्हेप सौ प्रथम नाना नाना
- પરિવાર) અને તેના ઉન્નાયકનું કર્તૃત્વ અને શૈલી આ ચાર-ચાર આના, છ આના, પચાસ પૈસા, એક

રૂપિયા મૂલ્યના સાહિત્યથી માંડીને વેદ, ઉપનિષદ આટલાથી જ તેમની ઉત્કૃષ્ટતા અવિરત રૂપે અને વાક્મય સુધી પહોંચવું. દસ-દસ પૈસા, એક એક કલાકનો સમય, ઝોળી પુસ્તકાલય, જ્ઞાનરથ વગેરે જેવાં નાનાં નાનાં કાર્યોથી પ્રારંભ કરીને અશ્વમેદ્ય જેવા વિરાટ કાર્યક્રમો અને લોકસંમેલનો સુધી પહોંચવં.

- (૩) નશા નિવારણ, અંધ વિશ્વાસ, કુરીતિ નિવારણથી માંડીને બલિ પ્રથાના નિષેધ સુધી પહોંચવું. નાની નાની શિબિરોથી શરૂ કરીને ઉચ્ચ અધિકારીઓના પ્રશિક્ષણ અને તાલીમ સુધી પહોંચવું.
- (४) डगले ने पगले धर्मना भूणलूत सिद्धांतो અર્થાત્ આસ્તિકતા, આધ્યાત્મિકતા, ધાર્મિકતા, પરલોક, પુનર્જન્મ, કર્મફળ, મરણોત્તર જીવન, ઉપાસના, સાઘના, આરાઘનાથી માંડીને સ્વર્ગ-મુક્તિ સુધીના લેખ, પુસ્તકો અને વૈજ્ઞાનિક प्रतिपाद्दन साथै सनातन धर्मना शास्त्र-संभत સ્વરૂપની જાણકારી આપવી અર્થાત્ ઋષિઓની રક્ષા અને તેમના ધર્મનો વિસ્તાર.
- (૫) જળપ્રલય અર્થાત્ આ યુગના આધ્યાત્મિક મૂલ્યો લગભગ સમાપ્ત થઈ જવાની સ્થિતિ, માનવતાની હાહાકાર જેવી પીડા અને માનવીય મૂલ્યોનો વિનાશ.

આ તથ્યોનું અધ્યયન કરીને જોતાં પરમપૂજય ગુરદેવના મત્સ્યાવતાર હોવામાં કોઈને સહેજ પણ સંદેહ નહીં થાય. શરત એટલી જ કે તે યુગનિર્માણ મિશનના આદર્શો, સિદ્ધાંતો, કાર્યક્રમો પર એકવાર પૂરેપૂરો દષ્ટિપાત કરી લે. આ કાર્યશૈલીનું અધ્યયન કર્યા વિના કરવામાં આવેલ કોઈપણ ટીકા-ટિપ્પણ એકાંગી અને અપૂર્ણ દશે.

ખોબા જેટલા પાણીમાં ઉત્પન્ન થયેલ માછલી ! 'અખંડ જયોતિ પત્રિકા'ને સમજી શકાય છે. તેને ઊલટાવી-સુલટાવી જોતાં છપાયેલા કાગળોનું એક नानइडं पेडेट ४ समक्षशे. अने तेनो प्रलाप पिधा-વ્યસનીઓનું મનોરંજન-સમય વેડફવા જેવું જ નાનકડી નથી. કારણ કે છપાયેલા કાગળો વાંચવાથી વાંચનારની જાણકારીમાં ઉમેરો થઈ શકે છે -જાણકારી વધી શકે છે. એ સંભવિત નથી કે

સમુન્નત થતી રહે. આ અખંડ જયોતિ જ છે, જેણે પોતાના વાચકોને એક વિશેષ સ્તર સુધી સમુન્નત કરવામાં સકળતા પ્રાપ્ત કરી છે. આ સેવક પોતાની વિશેષતાનો પરિચય ચિંતન, ચરિત્ર અને વ્યવહારપૂર્વક લગાતાર આપતા રહ્યા છે. ગત અડઘી શતાબ્દીથી વટવૃક્ષની જેમ તેની ગરિમા દરેક દબ્ટિએ સમુન્નત, સુવિસ્તૃત જ બનતી રહી છે.

આ શક્ય કેવી રીતે બન્યું ? તેનું શ્રેય તે અદશ્ય ઊર્જાને જ જાય છે, જે પોતાના માટે ઉપયોગી એક કેન્દ્ર વિશેષ પર અવતરિત થાય છે અને પોતાની ગરિમાના પાલવમાં આશ્ચર્યજનક રીતે લાખો લોકોને સમેટતી ચાલી જાય છે. તે જ કરોકોને પોતાની છત્રછાયામાં શાંતિ અને પ્રગતિ વકે લાભાન્વિત થવા માટે આમંત્રિત કરવાનું દુઃસાદ્સ જેવો ઉપક્રમ અત્યંત ઉત્સાહપૂર્વક સજાવતી અને ક્રિયાન્વિત કરતી ચાલી જાય છે.

આ ગાયત્રી પરિવારના સદસ્યો, અને ઘટકોના સામૂહિક પુરુષાર્થનું અનુદાન છે. વ્યક્તિ વિશેષ માટે આટલું બધું કરી બતાવવું એક રીતે અશક્ય જ માની શકાય. શ્રેય જો મત્સ્યાવતાર, પ્રજ્ઞાવતારને આપવું હોય તો આવાતને આ રીતે પણ સમજી શકાય એમ છે કે ટેલિવિઝનનાં બોલતાં દશ્યચિત્રોનું ઉચ્ચારણ-પ્રસારણ કોઈ એક વિશેષ કેન્દ્ર પરથી થાય છે. તેને સશકત અને વ્યાપક બનાવવા માટે ટાન્સમીટર તે तरंगोने इेंसावे छे अने पछी ते ४ प्रेरशा-संवेहनाने અસંખ્ય ટેલિવિઝનો (ટી.વી.) પકડી લે છે અને પછી તે જ બઘું દશવિવા લાગે છે, જે ઉદ્ગમ સ્ટેશનમાં ચાલી રહ્યું હતું. સત્યુગનાં સંચાલક સૂત્રો પર્ણાં આમ જ કહે છે. આ દિવસોમાં ઉત્ફ્રષ્ટતાને લોકવ્યવહારમાં ઉતારવા માટે અનેક દેવ, માનવ પોતાનો સર્જન પ્રયાસ એક એકથી ચડિયાતા સશક્ત સિદ્ધ કરવા માટે ઉત્સાહભરી સ્પર્ધા કરવામાં લાગેલા છે. આટલા માત્ર<del>થી</del> પણ સમગ્ર વાતાવરણ અને લોક સમુદાય ઉત્કૃષ્ટતાથી આચ્છાદિત અવશ્ય થશે અને સમજ શકાશે. પરંતુ દકીકતમાં વાત આટલી એવી પરિસ્થિતિઓનું નિર્માણ થતું જાય છે, જેને સ્વર્ગોમય કહેવા કે માનવામાં કોઈને કાંઈ મૂંઝવણ | हોવાં ન જોઈએ.





## ગાળિયેરનાં છોતરાંનો યમલ્કાર



સુકાયેલા નાળિયેરનાં છોતરાં (શિખા)ને બાળીને તેની રાખને સાચવી રાખો. આ ભસ્મને 3-3 ગ્રામની માત્રામાં દિવસમાં ત્રણ વાર ખાલી પટે દોઢ કપ છાશ અથવા મોળા દહીં સાથે ફક્ત એક દિવસ લો. ભાગ્યે જ બીજી વખત દવા લેવી પડશે. જરૂર પડે વધુ માત્રામાં પણ તે લઈ શકાય.

આ અનુભૂત યોગ યોગાશ્રમ બરોશી, મદારાષ્ટ્રના વિરક્ત સેવાભાવી ડૉ. ઓમાનંદજીએ નિઃસ્વાર્થ ભાવે જનકલ્યાણ માટે બતાવ્યો છે. કોઈ વ્યક્તિને સૂકા દરસ અથવા દૂઝતા દરસ-મસાનો કેટલોય જૂનો અને ભયંકર રોગ હોય તો પણ, એક જ દિવસની દવાના સેવનથી સારું થઈ જાય છે. આઠાર-વિઠાર શુદ્ધ, સાત્ત્વિક અને અનુત્તેજક રહે, તો જીવનપર્યંત આ રોગ ફરીથી નહિ થાય. અધિકતર મહિલાઓ રંગીન અથવા શ્વેતપ્રદરથી પીડાતી હોય છે. કોઈપણ પ્રકારનો પ્રદર કેમ ન હોય, આ યોગ સમાન રૂપથી લાભકારી છે. જો રોગિણી, કેટલાક દિવસો ગજા ઉપરાંતનું કોઈ કષ્ટદાયી કામ જેવું કે ભાર ઉપાડવો, દોડવું, ઝડપથી ચાલવું અથવા લાંબે સુધી પગપાળા પ્રવાસ કરવા જેવાં કામોથી અને ખાટા, ચટપટા, તેજ, મરચાં મસાલાવાળા ઉત્તેજક આઠારથી બચે તો આ ઓસડ આ રોગમાં નિશ્ચિતપણે લાભકારક બની રહે છે. આ રોગો ઉપરાંત કોલેરા, ઊલટી અને હેડકી વગેરે જેવા રોગોમાં પણ આ દવાની એક ગ્રામની માત્રા એક ઘૂંટડા પાણી સાથે લો, તો શમબાણનું કામ કરે છે. આ જ રીતે શરીરના કોઈપણ બહારના અથવા અંદરના અંગમાંથી રક્તસાવ થતો હોય, જેમકે રક્તપ્રવાદ, ઝાડામાં લોદી પડવું, થૂંકમાં લોદી પડવું આદિ રોગોમાં પણ આ ઔષધિ ખૂબ પ્રભાવકારક છે. હરસ-મસા માટે તો આ ઔષધિ ઝડપી પ્રભાવ દાખવનારી છે. તે લેતાંની સાથે જ રોગ અદૃશ્ય થઈ ગયો સમજો. બસ એક જ દિવસ ઔષધિ લેવી પડે છે, न तेना सेपननुं डष्ट न डोઈ विशेष पथ्यनी ४३२. न તો કોઈ 'સાઈડ ઈફેક્ટ', ન 'બેડ ઈફેક્ટ' અને ન કોઈ કિફેક્ટ. એટલી તો સુલભ કે ભારતના ખૂણે ખૂણે મંદિરોમાં સદજ સુલભ. અનેક ઔષધિઓ ભેગી કરવાની જરૂર નથી, એકલી જ સમર્થ છે. તેને બનાવવાનું કામ એટલું સરળ કે દીવાસળી તેને અડાડી કે દવા તૈયાર. તેને ઘૂંટવાની કે લસોટવાની ઝંઝટ પણ

નહીં. તેની કિંમત એટલી ઓછી કે લગભગ નિઃશુલ્ક.

શ્રી રાકેશકુમાર ગોયલે, ૧૭૮૦/૧૩૩ ત્રિનગર, દિલ્હી-૧૧૦૦૩૫ પોતાના પત્રમાં પોતાનો અનુભવ આ રીતે પ્રગટ કર્યો છે - ''આપને યાદ દશે કે ૧૪ સપ્ટેમ્બરના રોજ જયારે દું કબજિયાત અને દરસ-મસાની ફરિયાદ લઈને આપની પાસે આવ્યો હતો ત્યારે મેં જણાવ્યું હતું કે મને બે મહિના પહેલાં દુઝતા હરસ-મસા થયા હતા, જે અત્યારે શાંત છે. આ સાંભળતાં જ આપે કોઈ મહાનુભાવ દ્વારા લખાયેલ પત્ર બતાવ્યો, જેમાં નાળિયેરનાં છોતરાંની ભસ્મ બનાવીને લેવાથી બીજીવાર ક્યારેય પણ બીમારી ન આવવાનો દાવો કરાયો હતો. ત્યારે તો મેં બહુ ધ્યાન ન આપ્યું, પરંતુ એક દિવસ જયારે મને શૌચક્રિયા દરમિયાન લોહી પડ્યું ત્યારે પીડાનો પાર ન રહ્યો. કેટલાંચ વર્ષોથી કેટલાય ડોક્ટર વૈદ્ય-હકીમોની દવાઓ ખાદ્યી. થોડાક દિવસો રાહત થતી. હવે ઈલાજની કોની પાસે કરાવું એ ભાંજગડમાં બે દિવસો તો વીતી ગયા. ઓફિસેથી પાછા ફરતાં મારી નજર શાકભાજીવાળાની **દુકાન પર** નાળિયેરનાં છોતરાં પર પડી અને આપે સૂચવેલ ઉપચારનું સ્મરણ થયું વિચાર્યું, આનાથી શું સારું થશે ? તો પણ અજમાવી જોવામાં શો વાંદ્યો ? મેં નાળિચેરનાં છોતરાંની ભસ્મ સાંજે દહીમાં મેળવીને લીધી. સવાર થતાં તો આશ્ચર્ચચકિત થઈ ગયો, જોયું કે લોહી પડવાનું તો નામમાત્ર રહ્યું નથી. કબજિયાતની પણ ખાસ ફરિયાદ નથી રહી. મારો એક મિત્ર દૂઝતા હરસ-મસાની ભયંકર પીડાથી ત્રાસી ગયો હતો. શૌચક્રિયા માટે જવા માત્રના વિચારથી કમકમી ઊઠતો. અડઘો અડઘો કપ લોઠી દરરોજ પડતું, સાથોસાથ તીવ્ર દા**ઠ અને દર્દ પ**ણ થતાં. ડોક્ટરોએ ઓપરેશન કરાવવાની સલાદ આપી. ઓપરેશન કરાવવાની આગલી રાતે તે મને મળ્યો અને તેની સાથે હોસ્પિટલ જવા માટે કહ્યું. મેં તેને આ ઉપચાર અજમાવી જોવા સૂચવ્યું. તેને આશા તો ન હતી, તો પણ નાળિચેરનાં છોતરાંની ભસ્મ છાશ સાથે લઈને તે સૂઈ ગયો. સવારે જોતાં જ દંગ રહી ગયો કે નથી પડતું લોહી કે નથી થતી કાંઈ પીડા કે બળતરા…''

('સ્વદેશી ચિકિત્સા સાર'માંથી સાભાર)

XX XX XX

# આવંદ ત્રાહ્યિથી દિશા અને ગ્રેન્ડા 🥞

આનંદ પ્રાપ્ત કરવા ઈચ્છતા हો તો, તેના તરફ કદમ ઊપાડો. લાંબી મજલ એક એક કરીને ડગ ભરવાથી-ચાલતા રહેવાથી તેની સમીપતાએ પહોંચવાનું દયેય પૂરું થઈ શકશે. તે માટે કોઈ ગીચ વનકુંજમાં એકાંત સાધના કરવાની આવશ્યકતા નથી. કર્મનો ત્યાગ કરીને કલ્પનાલોકમાં વિદરવાથી કામ ચાલવાનું નથી. સત્કાર્ચોમાં નિમગ્ન રહીને પ્રસ્વેદ બિંદુઓની સાથોસાથ આનંદના મણિમુકતકોનો સંચય કરી શકાય છે. ઈશ્વરને ભેટ આપવા યોગ્ય આ જ સર્વોચ્ચ દાર-ઉપદાર છે, જે સત્પ્રયાસોમાં વહેનાર સ્વેદબિંદુઓથી ગૂંથાયેલ છે.

આનંદની શોધ, બાળકોના ભવિષ્ય ચિંતન જેવી કાલ્પનિકતાના આધારે કરી ન શકાય કે તે વૃદ્ધોની જેમ ભૂતકાળની સ્મૃતિઓની ચર્ચાઓ કરતા રહીને પ્રાપ્ત ન કરી શકાય. તેને માટે તો કર્મઠ તરુણોની જેમ વર્તમાન સાથે ઝૂઝવું પડશે. આનંદ ઊંડા ફૂવાનું જળ છે, જેને ઉપર લાવવા માટે બહુ વાર સુધી પ્રબળ પુરુષાર્થ કરવો પડે છે. મોતી લાવનાર મરજીવા પાણીમાં ઊંડે ઊતરે છે અને જોખમો ઉઠાવે છે. આનંદ પ્રાપ્ત કરવા માટે પાણીમાં ડૂબકી મારનારાઓની જેમ સાદસ અને ફૂવાઓ ખોદનારાઓના જેવો સંકલ્પ દોવો જોઈએ.

જો આનંદી રહેવાની ખરેખર ઈચ્છા હોય તો કૂલો પાસેથી કાંઈક શીખો. તેઓ પોતે ખીલે છે અને જે તેમની પાસેથી પસાર થાય છે તેમના હોઠોને ખીલવે છે. તેઓ પોતાની સુગંદા ઉદારતાપૂર્વક વાયુમંડળમાં ફેલાવે છે. આ નીતિ અપનાવીને કોઈ પણ આંતરિક આત્મસંતોષ અને બાહ્ય સન્માનને પાત્ર બની શકે છે. મદ્યમાખી સતત શ્રમ કરતી રહે છે. તે પોતે તેનો લાભ ઉઠાવતી નથી, ઉપભોગ તો બીજાઓ જ કરે છે, પરંતુ આ પ્રકારના શ્રમમાં સંલગ્ન તેમની કાર્યનિષ્ઠા સાદજિક રીતે જ આનંદનો ઉપહાર આપે છે. જો આવું ન હોત, તો બીજાઓ ઢારા મદ્ય નીચોવી લેવા છતાં તેઓ બીજા દિવસે જ ફરીથી એવા પ્રયાસમાં તલ્લીન રહેત ? ઉદ્દેશપૂર્ણ સત્કાર્યોની પ્રતિક્રિયા જ આનંદ રૂપે

અનુભવી શકાય છે. જેઓને સરસતાની તલાશ છે, તેમણે આ જ માર્ગે ચાલવું પડશે.

આનંદ વિશેનું ચિંતન ખરાબ નથી, પરંતુ તે બીજની જેમ ગળવું અને ઊગવું જોઈએ. નહીં તો નચનમનો દર વટવૃક્ષની છાયામાં બેસીને સરસતાનો આસ્વાદ સંભવી નિ શકે. ધ્યાન અને યોગની પોતાની આગવી ઉપયોગિતા છે, પરંતુ તેટલા માત્રથી સચ્ચિદાનંદ પરમેશ્વરનું સાંનિધ્ય સંભવી ન શકે. ઈશ્વરનું કોઈ એક સ્થિર રૂપ નથી, તે તો સિક્ચ રૂપે ગતિશીલ છે. આ જગતની શોભા, સ્વચ્છતા જે દિવ્ય ગતિશીલતા પર અવલંબિત છે, તેનું આપણે અનુસરણ કરીને જ પ્રભુપાપ્તિના રાજમાર્ગ પર ચાલી શકીએ છીએ. ચિંતન તે માટેની પ્રેરણા આપે છે. લક્ષ્ય સુધી પહોંચવાને માટે ચાલવાનું તો પગે જ કરવાનું છે. ભાવનાઓમાં પ્રાણોનું પ્રતિસ્થાપન, કર્મનિષ્ઠા જ કરે છે. સત્કાર્યોમાં નિમગ્ન થયા વિના આનંદની અનુભૂતિ આજ સુધી કોઈને પણ થઈ શકી નથી.

નીરસતા શું છે ? નિષ્ક્રિયતા,ઉદ્ભિગ્નતા શું છે ? અનર્થમાં રુચિ. આપણા જન્મજાત આનંદના અધિકારને આ બન્નેએ જ ઝૂંટવ્યા છે. જીવન નીરસ લાગે છે, કેમકે સત્પ્રયોજનની દિશામાં આપણે નિષ્ક્રિય બની બેઠા છીએ. આપણે ઉદ્ભિગ્ન રહીએ છીએ, કેમકે અકર્મ અને કુકર્મ કરીને આત્માને ઉશ્કેરીએ છીએ અને થપ્પડ ખાઈએ છીએ. જો આનંદની ઈચ્છા હોય. તો નિરાનંદની દિશામાં ચાલતી આપણી દિશાભ્રમણાની યાત્રાનો ક્રમ બદલવો જ પડશે. એક ક્ષણ માટે થોભીએ અને જોઈએ કે જે ઈચ્છીએ છીએ, તેને પ્રાપ્ત કરવાની દિશા અને ચેષ્ટા સાચાં છે કે નહીં ? ચિંતનના કળસ્વરૂપે આનંદની પ્રાપ્તિનો જે મહિમા દર્શાવાચો છે तेनो आधार એ ४ છે કે पस्तस्थितिने नपा અભિગમથી સમજીએ, અને 'જીવનનીતિ'ને નવા રૂપે દ્યારણ કરીએ.



# પ્રામાણિક અને વિશ્વસનીય બનીએ

પ્રામાણિક વ્યક્તિ કોને ગણવી જોઈએ, તેની વ્યાખ્યા આપતાં દાર્શનિક ચિંતક કન્ફ્યુશિયસે કહ્યું છે - 'જે પોતાની નિષ્ફળતાઓનું દોષારોપણ અન્યો પર કરતો નથી. મોટાભાગના લોકો પોતાની નિષ્ફળતાઓ માટે વ્યક્તિઓ, પદાર્થો અને પરિસ્થિતિઓને દોષિત લેખે છે. આનાથી એક મોટું નુકસાન એ થાય છે કે આત્મસમીક્ષાની-આત્મનિરીક્ષણની તક સરી જાય છે અને તે ઉણપો સમજી શકાતી નથી, જેમને કારણે જરૂરી પ્રતિભા પ્રયોજાઈ ન શકી અને આગળ ધપવાના અવસરો હાથતાળી આપી સરી ગયા.'

જે લોકો અસકળ નીવડ્યા છે તેઓ એક પ્રકારે બાળક જેવા છે. દરેક નિષ્ફળતા પછી વધુ ઊંડાણથી ઉદ્ભવેલી મુશ્કેલીઓ પર વિચાર કરવો અને તેના નિરાકરણનો ઉપાય શોધવો જોઇએ. બાળક બુદ્ધિના લોકો સાહસ અને પુરૂષાર્થની દષ્ટિએ પછાત હોય છે અને જરા જેટલો અંતરાય આવતાં નિરાશાગ્રસ્ત બનીને પોતાના પ્રયાસો થંભાવી દે છે. તેઓ ચોગ્યતા સંપાદિત કરવામાં ઉત્સાહ દાખવતા નથી અને દરેક નિષ્ફળતા પછી બમણા ઉત્સાદથી પુરુષાર્થ કરવાની આવશ્યકતાની અનુભૂતિ કરતા નથી. આ જ તેમની નિષ્ફળતાનું મૂળ કારણ છે. આવી વ્યક્તિઓ નિશ્ચિતરૂપે ચેતનાની દબ્ટિએ અપરિપક્વ દશે. બાળકો પર કટાક્ષથી શો ફાયદો ? તેમને ચથાર્થતા સમજાવવી જોઈએ. જો આટલું પણ ન થઈ શકે તો ઓછામાં ઓછું પોતાને માટે બોધ તો ગ્રદ્ય કરવો જ જોઈએ કે જે કારણોથી બીજાઓ નિષ્ફળ નીવડ્યા છે, તે કારણોને આપણે તો ન જ અપનાવીએ.

પ્રામાણિક વ્યક્તિની એક વિશેષતા છે - સ્વતંત્ર ચિંતન, લોકો શું વિચારે છે, શું કહે છે ? તે બાબત પરત્વે તેનું વધુ ધ્યાન નથી હોતું, તે તો હંમેશાં તથ્યની તલાશમાં રહે છે અને યોગ્યને અપનાવે છે. પછી ભલે ને આ દષ્ટિબિંદુમાં તે એકલો જ પડી જતો હોય અને બીજાઓ તેની મશ્કરી ઊડાવતા હોય. એટલું તો સ્પષ્ટ છે કે યથાર્થતાને સમજવાની અને

યોગ્યને અપનાવવાની શક્તિ કોઈક વિરલાઓમાં જ હોય છે. આ દાલતમાં ઉચ્ચસ્તરની રીતિનીતિ અપનાવનારાઓને બીજાઓનું સમર્થન ભાગ્યે જ અને ક્યારેક જ સાંપડે છે. તેણે તો પોતાની લાંબી મજલ એકલવાયા રહીને એકાકી પાર કરવી પડે છે.

વિરોધીઓ સાથે ઝઘડવા અને દુર્ઘટનાઓની સ્મૃતિમાં સબડવાનો જેને સમયાવકાશ નથી, જે લગાતાર સર્જનનું જ ચિંતન કર્યા કરે છે - તે જ પ્રામાણિક છે. અશુભ ચિંતન-વિચારથી ક્ષોભ વધે છે અને ઉપયોગી શક્તિઓ આ જંજાળમાં પરોવાઈને નાશ પામે છે. જો ચિંતનના અપવ્યથથી તેને બચાવી લઈ શકાય, તો તે બચતથી ઘણું બધું કરી શકાય તેમ છે. ઝઘડવું તો સહેલું છે, પરંતુ સર્જનને માટે પ્રતિભા અને પરિપક્વતા જોઈએ. વધારે સારું તો એ છે કે પ્રૌઢતાના સંચયમાં પોતાનું ધ્યાન એકાગ્ર કરવામાં આવે. પ્રામાણિક વ્યક્તિ આમ જ કરે છે.

प्रामाशिङ व्यक्तिओ होईनी पासेथी हाम इढापी लेपानी ऊंजटमां पडती नथी, परंतु तेना प्रजर व्यक्तित्पने सिंचपाना विश्वनियम अनुइप ઉદार सहयोग आपपा माटे तेने विपश हरे छे. आ प्रहारे पद्यु समर्थ लोहोनी विपुल सहाय अनायासे ४ आहर्षी शहाय छे.

સંત કન્ફ્યુશિયસના મતાનુસાર પ્રામાણિકતા માનવજીવનની સૌથી મોટી પ્રાપ્તિ અને સિદ્ધિ છે. તે જવાબદારી નિભાવનારાઓને, મર્ચાદાઓનું પાલન કરનારને અને કર્તવ્ય પાલનમાં સતત જાગૃત રહેનારાઓને જ સાંપડે છે. જેમણે તે પામી અને પ્રાપ્ત કરી લીઘું તેમને માટે અપેક્ષિત માર્ગે તીવ્ર ગતિથી આગળ ઘપવું તદ્દન સરળ બની રહે છે. મનુષ્યમાં રૂપ, ચાતુર્ચ, બુદ્ધિ, વેભવ, કલાકારપણું વગેરે કેટલીય એવી અન્ય વિશેષતાઓ હોઈ શકે છે, જે બીજાઓને પ્રભાવિત કરે, પરંતુ સૌથી વિશેષ પ્રભાવકારી આકર્ષણ છે - પ્રામાણિકતા. જેઓએ તે હસ્તગત કરી છે, તેઓ જીવનના દરેક ક્ષેત્રમાં ઊંચે આવેલા અને ચમકતા જોવા મળશે.

# પુજય ગુરુદેવના વિચારોનો ચમત્કાર

પરિજનો-આત્મીયજનો એવાં સંસ્મરણો મોકલે. જેમાં ગુરદેવના વિચારોથી જીવનમાં પરિવર્તન આવ્યું હોય અથવા કોઈ સમસ્યાનું સમાદાન થયું દોય. આ જ સંદર્ભમાં એક સ્વજને પોતાનું નામ-સરનામું જણાવ્યા વિના પત્ર લખ્યો છે, જેમાં ગુરદેવના વિચારોથી તેમની સમસ્યા કેવી રીતે હલ થઈ તેનું વર્ણન છે. નીચે તેમનું સંસ્મરણ આપેલ છે. અન્ય આપ્ત સ્વજનો પણ 'વિચારોનો ચમત્કાર' સ્તંભ માટે સંસ્મરણ લખી મોકલે.

નિર્માણ યોજના'ના લેખો ગમતા હતા. એવું લાગતું કે ઉત્કૃષ્ટ કોટિનું જ્ઞાન તેમાં સમાવિષ્ટ થયું છે. આ બધું જાણતો हોવા છતાં દું નિયમિત स्वाध्याय हरतो नहोतो. होंदुंजिह જીवनमां थोडी મૂંઝવણો વધી, મન ખિન્ન અને બેચેન રહેવા લાગ્યું. એક દિવસ અમારા ક્ષેત્રના એક વરિષ્ઠ પરિજન પદાર્થા અને તેમણે મારી ઉદાસ મનની સ્થિતિને જોઈને કહ્યું, દૂબેજી, આજકાલ આપ ખૂબ નિરાશ-હતાશ થયેલા લાગો છો, તનાવગ્રસ્ત રહો છો, છેવટે કારણ શું છે ? જો મને જણાવવું ચોગ્ય લાગે તો જણાવો. મેં કહ્યું, શું કહ્યું ભાઈસાહેબ, દેખીતી રીતે તો કોઈ સમસ્યા નથી. પરંતુ ખબર નથી કેમ, આજકાલ ચીડિયાપણું અને નિષેઘાત્મક વિચારો વધુ પ્રમાણમાં આવે છે જેથી દું મૂંઝાયેલ છું, પરેશાન છું. તેમણે પૂછ્યું- તમે સ્વાધ્યાય તો નિયમિત કરો છો કે નહિ ? મેં કહ્યું, સ્વાધ્યાય તો હું ક્યારેક ક્યારેક જ કરું છું. તેમણે ખૂબ પ્રેમપૂર્વક સમજાવ્યું અને કહ્યું, સ્વાધ્યાય તો દરરોજ નિયમિતરૂપે કરતા રહેવું જોઈએ. ગુરુદેવના આંતરિક વિશ્લેષણ કરવામાં આવે તો જણાશે કે

પાઠકોએ જાન્યુઆરી ૨૦૦૨ની પત્રિકામાં વિના ભોજન નહીં, સ્વાધ્યાય વિના શયન નહીં. 'આત્મીય અનુરોધ' સ્તંભમાં વાંચ્યું દર્શ કે સ્વાદયાયથી સમસ્યાઓનું સમાઘાન મળે છે તથા મન સ્વચ્છ અને સ્વસ્થ રહે છે. ' તેમણે આગળ કહ્યું, દરરોજ યુગનિર્માણનો સત્સંકલ્પ વાંચતા દો તો, જેમાં કહેવામાં આવે છે - 'મનને કુવિચારો અને દુર્ભાવનાઓથી બચતું રાખવા માટે સ્વાધ્યાય અને સત્સંગની વ્યવસ્થા રાખીશું' તો નિયમિત સ્વાદયાય કરતા રહો. મન પ્રકૃત્લિત થશે, हिंटिडो ए विश्व जनशे. तेमनी पात मानीने हुं नियमित स्वाध्याय કरवा लाग्यो. એક हिवस मने કેબ્રુઆરી ૧૯૭૩નો અખંડ જયોતિ અંક વાંચવા પરમપૂજય ગુરદેવના વિચારોને હું ક્યારેક મળ્યો. એક લેખ - જેનું શીર્ષક હતું, 'સૃજનાત્મક ક્યારેક વાંચતો હતો. 'અખંડ જયોતિ', 'યુગ ચિંતન સુખશાંતિકા આધાર' હું વાંચવા લાગ્યો. પૂજ્ય ગુરદેવના વિચારોને કારણે સુખ, શાંતિ અને પ્રફલ્લતા-પ્રસન્નતાની સદા અનુભૂતિ થતી રહે છે. વાચકો માટે એ લેખનો અંશ લખીને મોકલી રહ્યો છું, જેણે અમારા જીવનમાં સૌભાગ્યપૂર્ણ આનંદદાયક મનોસ્થિતિ જન્માવી.

> જ્યારે ભગવાન બુદ્ધે આત્મશાંતિ मारे यहत्याग डर्यो अने आत्मप्राप्ति माटे पुटा पुटा गुरुओने पूछयुं त्यारे એमना અંતઃકરણમાંથી અવાજ ઉઠચો કે 'તપથી તારા અંતરમાં પ્રકાશ પેદા કર.' તપ અને શમથી હું પોતે तत्पने अशीश अने એનું आयरश કरीश. આવો સંકલ્પ તેમણે કર્યો અને તેઓ आत्मतत्त्व मेणवीने जुद्ध जन्या.

''સુખી અને પ્રસન્ન દેખાતા મનુષ્યોનું જો શિષ્ય છો તો તેમનું સૂત્ર યાદ રાખો - 'ઉપાસના સાધનો, સફળતાઓ કે પરિસ્થિતિઓને કારણે नहीं, पण तेओ पोतानी सुषह इस्पनाओना आधार पर ઉત्साह अने आनंहथी सलर रहे छे. सुष्रहायी साधनोनी ઉपलिधनी साथै श्रेमणे पोतानी प्रसन्नता शेडी, तेओ सहाय षिन्न अने असंतुष्ट ४ श्रोपा मणशे, डेम डे मनोपांछित परिस्थितिओ डोઈने पण सुलल जनती नथी.

आनंहनी अनुलूतिनो समग्र आधार मनोस्थिति पर अपलंजित छे. हेमने आटलुं पण नथी सांपड्युं, तेमनी साथ पोतानी तुलना हरो, त्यारे ह प्रतीति थहा हे आपणी स्थिति हेपी छे, हेना पर मात्र संतोष ह नहिं, नर्प पण अनुलपी शहाय, परंतु आधी विपरीत आहांक्षाओनी तुलनामां हे अलावो जटहे छे, तेमना पर ह ध्यान हेन्द्रित रहे अने संपन्न मनुष्योनी तुलना हरतां पोतानी स्थिति निम्न होटिनी समहता रहीं तो असंतोष अने विक्षोल सिवाय जीहु हशुंय हाथ नहिं आवे.

માની લઈએ કે ભાવિ સંભાવનાઓ નિશ્ચિત નથી, પરંતુ એવું જ કેમ માની લઈએ કે કુકલ્પનાઓ જ સાચી સાબિત થશે. સૌભાગ્ય સંદિગ્ધ હોઈ શકે છે, પરંતુ દુર્ભાગ્ય જ ક્યાં નિશ્ચિત છે? બે અનિશ્ચિતતાઓમાંથી જો કોઈ એકને કલ્પનાના ક્ષેત્રમાં સ્થાન આપવું પકે તો પસંદગી સારી સંભાવનાઓની જ કરવી જોઈએ. ભૂતકાળની જે સિદ્ધિઓ આજે દાથમાં નથી રહી, તેમના વિશે વિચારતા રહેવાથી એવું જ અનુભવાશે કે જે હાથમાં હતું તે સરકી ગયું અને સંપત્તિ લૂંટાઈ ગઈ, પરંતુ જો ભાવિ સંભાવનાઓ અને સફળતાઓના તાણાવાણા વણવાની આદત પાડવામાં આવે અને આગામી સિદ્ધિ-ઉપલ્બબ્ધિઓ માટે પ્રયાસ, સ્વાગતનો ઠાઠમાઠ ઊભો કરવામાં આવે તો એમ લાગશે કે આગામી દિવસોમાં આનંદ અને ઉલ્લાસની ઘડીઓ તેજ ગતિથી દોડતી દોડતી વધુ નિકટ આવી રહી છે.

નિષેદાત્મક, નિરાશાજનક, દાનિકારક અને વિપત્તિ વિશે જ વિચાર્યા કરવાની આદત પડી જાય તો કગલે ને પગલે દુઃખ-દુર્ભાગ્યના ઘેરામાં પોતાને ઘેરાયેલ દોવાનો અનુભવ થશે, પરંતુ જો સર્જનાત્મક અને સુસંભાવનાઓના ચિંતનની દિશા મળી જાય તો દર એકને પોતાને દરઘડી સુખી, સંતુષ્ટ અને આશા-ઉત્સાદથી સભર સ્વર્ગીય વાતાવરણમાં રહેવાની અનુભૂતિ થતી રહેશે."

આ રીતે અમારા જીવનમાં મહત્ત્વપૂર્ણ ફેરફાર-પરિવર્તન સર્જાયા. હરઘડી ખીજ, ઉત્તેજના, આવેશની જગ્યાએ સુખ, સંતોષ અને શાંતિની અનુભૂતિ થવા લાગી. પૂજ્ય ગુરુદેવના સાહિત્યથી દરેક સર્જનાત્મક ચિંતન-વિચાર પ્રાપ્ત કરી શકે છે. સર્જનાત્મક ચિંતન સુખશાંતિનો વાસ્તવિક આઘાર છે તે સંપૂર્ણ સત્ય છે.



પાંકવોના અજ્ઞાતવાસથી પાછા ફર્ચા બાદ ભગવાન શ્રીકૃષ્ણે તેમની મન: स्थिति જણી અને પરિસ્થિતિને જેતાં કૌરવોની સાથે સંઘર્ષ કરવા, મદાભારતનું યુદ્ધ કરવા કહ્યું. પાંકવોની લિદ્ધા જેઈને તેમણે કહ્યું-તમે ચોક્કસ વિજયી થશો જ, કારણ કે તમે પાંચ દોવા છતાં એક છો જ્યારે કૌરવો સો દોવા છતાં જુદા-જુદા છે. સંઘશક્તિના કારણે જ નીતિ-પક્ષનો વિજય થાય છે અને થયું પણ એમ જ. પાંકવોમાં કોઈ સેનાપતિ નદોતો. પ્રતીકરૂપે પાંચ પાંકવોને બાદ કરતાં ધૃષ્ટ્યુંમનને સેનાપતિ પદ સોંપવામાં આવ્યું. સંગઠન શક્તિ તથા સદયોગ-સદકારના લીધે તેઓ જીત્યા. પરંતુ કૌરવો સેનાપતિ પદ માટે જ લકતા રહ્યા. પરસ્પર વિરોધ જ એમની દારનું મૂળ કારણ બન્યું.

# પાવન પ્રશાપુરાણ કથાની પરંપરો શરૂ થાય

યુગસંધિકાળે વ્યક્તિ, પરિવાર અને સમાજના નવનિર્માણ માટે જનસમાજને પરિશુદ્ધ કરવો તે અનિવાર્ય આવશ્યકતા છે. ચિંતન, વિચાર અને ચરિત્રમાં ઉત્કૃષ્ટતાનો સમાવેશ કરવા માટે જે લોકશિશણની જરૂ છે, તેને માટે મદામાનવોના ચરિત્રોનાં ઉદાહરણ પ્રસ્તુત કરવાથી સર્વસાધારણ મનુષ્યને એ સમજાવી શકાય છે કે આદર્શવાદ ન તો મુશ્કેલ છે ન નુકસાનકારક. તેને થોડુંક સાહસ અપનાવનાર સાહજિક રીતે જ જીવનમાં ઉતારે છે અને ઉપલબ્ધિ-સિદ્ધિઓથી લાભાન્વિત બને છે.

ઉપરનાં બધાં પ્રયોજનોની એક સાથે પૂર્ણતા માટે પ્રજ્ઞાપુરાણ કથાને, અસુણ્ય સામયિક, સરળ અને વાંછિત પ્રતિક્ળ ઉત્પન્ન કરવામાં સમર્થ માની શકાય, તેમાં દેવસંસ્કૃતિનું સ્વરૂપ અને ગૌરવ સમજવા-સમજાવવાની તક સાંપડે છે. આજના સમયની આવશ્યકતાઓનું જેવું નિરાકરણ -આલેખન પ્રજ્ઞાપુરાણમાં થયું છે, તેવું અન્યત્ર ક્યાંય દેખાતું નથી. આ પ્રકાશને ઘેરેઘેર પ્રત્યેક મનુષ્ય સુધી પહોંચાડીને આપણે જનજાગૃતિની આવશ્યકતા પૂર્ણ કરવાનું પુણ્ય પ્રાપ્ત કરી લેવું જોઈએ.

પ્રાચીન ભારતીય સભ્યતા, સંસ્કૃતિ, વિદ્યા, યેભવ અને ઉત્કર્ષનું વાસ્તવિક ન્નાન પુરાણો દ્વારા જ પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રત્યેક પુરાણ નિશ્ચિત પરિસ્થિતિમાં, નિશ્ચિત ઉદ્દેશની પૂર્તિ માટે લખાયું છે. તે જ રીતે આદ્યુનિક યુગમાં પરમપૂજ્ય આચાર્ચ શ્રીરામ શર્માજીએ કલિયુગીન પ્રવૃત્તિઓથી આક્રોશિત થઈ જીવનના આદર્શોથી ભટકી ગયેલ ગુમરાદ જનમાનસનું પોતાના ન્નાન, દર્શન તથા સત્સાદિત્ય દ્વારા પથદર્શન કર્યું છે.

પ્રજ્ઞાપુરાણનું નામકરણ પ્રજ્ઞાને કેન્દ્રબિંદુ માનીને કરવામાં આવ્યું છે, જે તેના નામ પરથી અભિવ્યક્ત થાય છે, 'પ્રજ્ઞા' શબ્દનો અર્થ મેઘા, બુદ્ધિ અથવા ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાન છે. સંપૂર્ણ સૃષ્ટિમાં મનુષ્યની શ્રેષ્ઠતાનો મૂળ આધાર પ્રજ્ઞા જ છે. પ્રત્યેક વ્યક્તિમાં ગુણ-દોષ દોય છે, ફક્ત વિવેક જ નિષ્કલંક છે. આદર્શવાદી અને દૂરદર્શી વિવેકશીલતાને જ પ્રજ્ઞા કહે છે. આ યુગની અગણિત સમસ્યાઓ મનુષ્યના દુર્બુદ્ધિગ્રસ્ત દોવાને

કારણે જ ઉદ્ભવી છે. તેમનું નિરાકરણ સદ્વિવેક, સદ્પન્ના દ્વારા જ કરી શકાય છે. તેથી યુગદષ્ટા પંડિત શ્રીરામશર્માજી યુગની સમસ્યાઓને સમજયા તથા સામાજિક, પૌરાણિક, ઐતિહાસિક, ઘાર્મિક કથાનકો અને મહાપુરુષોના પ્રેરક પ્રસંગો દ્વારા પ્રન્નાને જાગૃત કરનારી આ કૃતિનું નામ 'પ્રન્નાપુરાણ' રાખ્યું. આ નામકરણમાં આચાર્યજીએ પૌરાણિક પરંપરાનું અનુકરણ કર્યું છે. પુરાણોના નામોને જોઈએ તો પુરાણોનાં નામકરણ ભગવાન વિષ્ણુના વિભિન્ન અવતારોના નામ પર જ થયાં છે. જયારે મનુષ્ય પરિસ્થિતિઓ પર નિયંત્રણ નથી મેળવી શકતો, તો સૃષ્ટિનું સુકાન સર્જક પોતે જ સંભાળી લઈને એવી વ્યવસ્થા ગોઠવે છે, જેનાથી અંઘકારમાં પ્રકાશ ઉત્પન્ન થઈ શકે. આ જ અવતારની પ્રક્રિયા છે.

પરમપૂજય પંડિત શ્રીરામ શર્મા આચાર્યજીએ આ सभय अनास्था संडट અने दुर्ज़िक्क्यरत भनुष्यनी સમસ્યાઓના સમાધાન માટે પ્રજ્ઞાવતારની સંભાવના પ્રગટ કરી છે. અવતારોની પરંપરામાં દસમો અવતાર પ્રજ્ઞાવતાર છે, જેને નિષ્કલંક (કલ્કિ) પણ કહેવામાં આવ્યો છે. તેના અવતરણનો બરાબર આ જ સમય છે, કેમ કે આપણી દુષ્પ્રવૃત્તિઓને ધોઈ નાખવાનું કાર્ચ તે જ કરશે. આચાર્યજીના મતાનુસાર પાછલા અવતારોના સમયે સમસ્યાઓ સ્થાનીય (ભારત દેશ સુધીની) અને વ્યક્તિપ્રધાન હતી. આ વખતે સમસ્યાઓ વ્યાપક અને જનમાનસમાં વિશ્વસ્તર સુધી વ્યાપ્ત છે. 🗆 પ્રજ્ઞાવતારનું કાર્યક્ષેત્ર વધુ વિસ્તૃત-વ્યાપક તથા યુગાંતરની ચેતનાના રૂપમાં સૂક્ષ્મ હશે. પ્રજ્ઞાવતારની યુગાંતરીય લીલાનું ચિત્રણ કરાવનારી આ કતિ પ્રજ્ઞાપુરાણનું સાર્વભૌમ અધ્યયન, મનન, પ્રચાર ઈચ્છનીય છે.

પ્રજ્ઞાપુરાણનો ઉદ્દેશ માનવચેતનાને જાગૃત કરવી તે છે. તેમાં વિવિધ પ્રકારની આખ્યાયિકાઓ અને દષ્ટાન્તો દ્વારા માનવચિંતનને પરિવર્તિત અને વિકસિત કરવામાં આવ્યું છે. આજના ભૌતિક યુગની વિચારધારાઓ, માન્યતાઓ તથા આકાંક્ષાઓ વિકૃતરૂપ ધારણ કરી ચૂકી છે. તેમને મૂળમાંથી

મનુષ્ય શરીર નથી, આત્મા છે. તેણે શરીરની તુલનામાં-સરખામણીમાં આત્માને અધિક મહત્ત્વ આપવું જોઈએ.

ઉખેડવી તથા ગાયત્રી મहામંત્ર દ્વારા સદ્ભાવસંપનન પરિષ્કાર અને ભાવનાત્મક ઉત્કર્ષ કરવા માટે આસ્થાઓ-શ્રદ્ધાઓના ધારણ કરવી અને વધારવી એ પ્રજ્ઞાપુરાણની રચના કરી. પ્રજ્ઞાપુરાણ સંસ્કૃતના જ પ્રજ્ઞાપુરાણ રચનાનો વાસ્તવિક ઉદ્દેશ છે. જેનાથી શ્લોકો તેમની વ્યાખ્યા અને કથાનકોના માધ્યમથી માનવ પશુ પ્રવૃત્તિઓનો પરિત્યાગ કરીને દેવરૂપ બની આ યુગની સમસ્યાઓનું સમાધાન કરવામાં અદ્વિતીય શકે. આ પુરાણને બ્રહ્માસ્ત્ર સમાન માનીને લખવામાં આવ્યું છે. કાનને પ્રિય થઈ પડનાર કથાવાર્તાના રૂપમાં બનાવવા માટે બહુ પ્રચલિત 'રાધેશ્યામ'ની રચના પર જ તેને જોવું ન જોઈએ. યુગસંધિના અવસરે કશુંક પદ્યમાં લખવામાં આવ્યું છે. કરવાની વાત વિચારીએ.

કથાના માધ્યમથી જ્ઞાનનો પ્રકાશ પ્રત્યેક મનુષ્ય સુધી પહોંચાડવો એ આપણી પ્રાચીન પરંપરા રહી છે. અધ્યાત્મનાં અને ધર્મનાં ગૂઢ રહસ્યોને સીધી રીતે કહેવાથી ભાષા સમજવામાં કઠિન બની જવાથી સામાન્ય માણસ માટે સમજવી મુશ્કેલ બની રહે છે. આ સમસ્યાનું નિરાકરણ કરવા માટે ઋષિઓએ પુરાણોની રચના કરી. વેદો જ્ઞાનના મૂળ ગ્રંથો છે, જેમાં સૂત્રાત્મક રૂપમાં જ્ઞાનનો ભંડાર ભરેલો છે, પરંતુ તે સાધારણ રીતે બોધગમ્ય નથી. વેદોની વ્યાખ્યા ઉપનિષદોમાં કરવામાં આવી અને ઉપનિષદોને જનસાધારણ માટે પુરાણોએ બોધગમ્ય બનાવ્યાં. પુરાણોમાં ઋષિઓએ કથાનફના માધ્યમથી ઉદાહરણો દ્વારા ખૂબ સરળ, સુબોધ લિપિમાં બધાને અધ્યાત્મનાં સૂત્રો શિખવવાનો પ્રયાસ કર્યો, જે અત્યંત સકળ નીવડ્યો અને ફળસ્વરૂપે પ્રત્યેક ગામમાં સાયંકાળે ગામના ચોરાઓ પર કથાઓનું આયોજન થવા લાગ્યું. કથાઓ જ્ઞાનગંગા કહેવાઈ જેમાં સ્નાન કરીને કોઈપણ પોતાના મનને સંતુષ્ટ અને અંતઃકરણને પ્રસન્ન બનાવી શકે છે. જીવન જીવવાનાં સૂત્રો અને દોષ-દુર્ગુણોથી બચવાનું શિક્ષણ કથાઓના માધ્યમ દ્વારા નિરક્ષર વ્યક્તિઓને માર્ગદર્શન આપતી રહી.

માનવીય અંતઃકરણમાં સુષુપ્ત સંવેદનાઓને જગાડવામાં સંગીતનું મહત્ત્વ સર્વમાન્ય છે. સંગીતના માદયમથી કોઈ વાત ચાદ રાખવી સરળ થઈ પડે છે. આ જ ઉદ્દેશથી આર્ષ ગ્રંથોને પણ પદ્યમાં જ લખવામાં આવ્યા. પુરાણોની કથાઓને પણ સમયે સમયે સ્થાનિક સંગીતનોએ લોકગાયનની શૈલીમાં લખી. જેથી જનમાનસના પરિષ્કારમાં સંગીતની પ્રભાવકારી વિદ્યાનો ઉપયોગ થઈ શકે. આ જ ઉદ્દેશને લઈને જયાં ૧૮ પુરાણો પહેલેથી જ અસ્તિત્વમાં હતાં ત્યાં યુગદષ્ટા,યુગઋષિ પરમપૂજ્ય પંકિત શ્રીરામ શર્મા એવી આશા છે. આચાર્ચએ યુગવ્યાસની ભૂમિકામાં જનમાનસનો

છે. આ પુરાણને અતિ સરળ, સુબોઘ, બોઘગમ્ય

પરમપૂજય ગુર્દેવે હજારો પુસ્તકોનું લેખન-સંપાદન કર્યું છે. એક આત્મીય સ્વજન પૂજયવર ગુરદેવને કહેવા લાગ્યા કે ગુરદેવ, આપે એટલું વિપુલ સાદિત્ય સજર્યું છે કે શું શું વાંચીએ, ક્યું વાંચીએ તે વિચારીએ છીએ. આ બાબતે ગુરુદેવે કહ્યું કે તમે બીજું કાંઈ ન વાંચી શકો તો પણ ચાલશે પરંતુ પ્રજ્ઞાપુરાણ અવશ્ય વાંચજો, તેમાં મેં પોતાનો પ્રાણ રેડી દીધો છે. આ જ પ્રેરણાથી અભિભૂત થઈ બહેન કૉ. સુશીલાજીએ પણ ગુરદેવના સાહિત્યમાંથી કેવળ પ્રજ્ઞાપુરાણને જ પસંદ કર્યું. તેના પર ડી. લિટ (ડોક્ટર ઓફ લિટરેચર) કર્યું. તેને રાદેશ્યામની તરજ પર લખ્યું અને તેની કથા પણ સંભળાવી.

રાદ્યેશ્યામની તરજ પર પ્રજ્ઞાગીતોની સાથે દિષ્ટાંતો અને કથાનકોની સાથે એક નવીન અત્યંત ઉપયોગી ગ્રંથની રચના કરવામાં આવી, જેનું નામ રખાયું 'પ્રજ્ઞા પુરાણ કથામૃતમ્' આ ગ્રંથનો સુપેરે સ્વાધ્યાય કરીને કથાવાચક અને સંગીતજ્ઞ ભાઈ થોડો અભ્યાસ કરીને એક પ્રજ્ઞાપુરાણ કથા મંડળીનું નિર્માણ પોતાના ક્ષેત્રમાં કરી લે અને ગામેગામ, મहોલ્લે મहોલ્લામાં આ કથાનું આયોજન કરવાનું શરૂ કરી દે તો તેને લોક સહકાર, દૈવીય અનુદાન-કૃપા અને આત્મસન્માનની કાંઈ ઉણપ સાલશે નહીં. ભગવાનનું કાર્ચ કરનારાઓની મૂર્તિઓ પર પણ ઢગલો પ્રસાદ અને પૈસા સમર્પિત થાય છે, તો આપને માટે કોઈ અભાવ શા માટે રહેશે ? જે પરિજન પ્રવચન કરવામાં અને કથા કહેવામાં થોડી પણ અભિરૂચિ ઘરાવતા હોય, તેઓ જો અભ્યાસ કરી લે, તો બહુ સારા કથાવાચક-કથાકાર બનીને પૂજ્ય ગુર્દેવનું બદ મોટું કાર્ય કરી શકે તેમ છે. સંગીતમાં રૂચિ ઘરાવનાર પરિજન બધી જગ્યાએ મળી જ રહે છે. આવા ભાઈઓ મંડળી બનાવીને કાર્યનો પ્રારંભ કરશે,





# परिवार निमांश्रमां स्थाप्रसंगोनी मूमिसा

परिपार शिक्षणनी हिण्टिंग घरना पडीतों आ परंपरानों प्रारंभ हरी शहे छे. हिपसमरना हामहा॰ अने पातथीतमां समये समये हणपंडिथी अपी सलाह आपता रहेपुं श्वें छंथे हे हे ते हार्य पधारे सारी रीते हेपी रीते हरी शहाय. हरेड पजत सुधरी श्वानी सलाह आपपी ते इंछ सारी पात नथी. तेनाथी जीशने पोतानुं अपभान थयानों अनुभय थया संभय छे, तेना स्पमान-स्पामिमानने हेस पहोंच्या संभय छे. सामान्य रीते आ सहन न हरी शहाय. होष हशिपनारने निंहाओर, द्वेषी, यहम, तरंगी पगेरे नामें ओणजपामां आपे छे अने तेनी होछपण सलाहने अपगण्यामां आपे छे.

કોઈ પણ ચર્ચામાં દરેક વખતે વિરોધ દર્શાવવો એ નુકસાનકારક નીવકે છે. સમીક્ષા કરવી તે આડી ચાલ છે. તેને કોઈ વિરલ વ્યક્તિઓ જ સમજી-પચાવી શકે છે અને કોઈ વિરલા જ સમતોલિત તટસ્થ રીતે તે કરી શકે છે. મોટાભાગે અને ઘણું કરીને તો સમીક્ષા-ટીકા, કડવાશ અને મનની મલીનતાનું રૂપ ઘારણ કરી લે છે. આનાથી દુઃખી બનીને એવું વિચારાય છે કે, ''ખરાબ સમય આવી ગયો છે. જમાનો ખરાબ છે. લોકો બગડી ગયા છે, આથી સલાહ સાંભળવા માટે કોઈ તૈયાર નથી. આવી દશામાં આંખો પર પદ્ટી અને મોંએ તાળું મારી રાખવું જ યોગ્ય છે. આપણે એમ જ માનીને ચાલવું જોઈએ કે નિંદા કે ઠપકાભરી સલાદ કોઈને પણ સ્વીકાર્યનથી. યોગ્ય સમીક્ષા કર્યા વિના, સલાહ-વિચાર વિમર્શ કર્યા વિના સુધારણા સંભવિત નથી.''

જેમણે પોતાની ઘર-ગૃહસ્થી સંભાળવાના હોય\_તેમણે બધા પરિવાર-સભ્યોને ડગલે ને પગલે તો નહીં પરંતુ પ્રસંગ જોઈને યોગ્ય અવસરે ભૂલો માટે ટોકવાનો અને તેમને સુધારવાનો પ્રયાસ સતત જારી રાખવો જોઈએ. વ્યક્તિ અને પરિવારની જેમ આ રીતિનીતિ સમાજ

સુધારણાના ક્ષેત્રમાં પણ પ્રયોજવી જોઈએ અને પ્રત્યેક શુભર્ચિતકે સાચી સલાફ આપવાનો પ્રયાસ નિરંતર ચાલુ રાખવો જોઈએ.

પ્રત્યેક વિકાસલક્ષી પરિવારે પોતાને ત્યાં પરામર્શગોષ્ઠી-વિચારવિમર્શની પ્રવૃત્તિ નિયમિત રૂપે આરંભ કરી દેવી જોઈએ. આને 'જ્ઞાનચર્યા' નામથી ઓળખવામાં આવે. આને માટે રાત્રિ ભોજનથી નિવૃત્ત થયા પછી નવરાશનો સમય અદિક ઉપયોગી સાબિત થાય છે. આ પ્રવૃત્તિની જયાં ઉપયોગિતા સમજાય ત્યાં ભોજન જલદી બનાવવાની અને જલદી ભોજન કરવાની પરંપરા ઊભી કરવી જોઈએ, નહિ તો મોડે સુધી જો આ જ ઝંઝટ ચાલતી રહે તો ગોષ્ઠિમાં સામેલ થવાનો અવકાશ જ નહીં રહે, બાળકો તો ત્યાં સુધીમાં નિદ્રાધીન થઈ ગયા હોય.

ગોષ્ઠિમાં કથા, વાર્તાઓ સંભળાવવાનો દોર ચાલે. બાળકોથી માંડીને વૃદ્ધો સુઘી બઘાં સ્ત્રી-પુરૂષો કથા પ્રસંગોને ખૂબ રસ-ધ્યાનથી શ્રવણ કરતાં હોય છે. ઘણું કરીને બાળકો માટે કથા સાહિત્ય છપાય જ છે. મોટેરાંઓ માટે પુસ્તકો અને પત્ર-પત્રિકાઓમાં વાર્તાઓની ભરમાર દોય છે. પ્રેસોમાં મોટેભાગે અડઘું છાપકામ કથા સાહિત્યનું જ દોય છે. આ રૂચિનો ઉપયોગ ધર્મક્ષેત્રમાં પણ દીર્ઘકાળથી થતો રહ્યો છે. સંસ્કૃતમાં પુરાણ, ઉપપુરાણ, કાવ્ય, નાટક, ગ્રંથોનો વિસ્તાર, અન્ય વિષયો પર લખાયેલ साहित्यनी સરખામણીમાં પ્રમાણમાં હોય છે. રામાયણ, ભાગવત વગેરે કથાગ્રંથ ધર્મક્ષેત્રમાં ભક્તિ ભાવના સાથે વાંચવા-સાંભળવામાં આવે છે અને તેનું પુણ્ય માહાત્મ્ય બતાવવામાં આવે છે. આ લઘુકથા શ્રવણ પ્રત્યે મનુષ્યની સદજ રૂચિ દોય છે.

અવસરે પોતાનાં ઘરોમાં પસંદ કરેલી ઘાર્મિક, રવાનો સામાજિક, નૈતિક અને આદર્શવાદી દિશા તે અને પ્રબોધનારી પ્રેરણાપ્રદ કથાઓ આ જ્ઞાનગોષ્ઠીમાં સમાજ સંભળાવવી જોઈએ. જો પુરાણોને મહત્ત્વ આપવું

જેઓ પોતાના મનને વશમાં નથી રાખતા, તેમની ઈશ્વર પ્રત્યેની સઘળી પ્રાર્થના નિરર્થક છે.

હોય તો એક છેકે તેમનું વાચન અંઘાઘુંઘ રીતે બિત્રીસી, વેતાળ પચ્ચીસી, બીરબલ વિનોદ, થવું ન જોઈએ. તેમાંથી ઉપયોગી સંશ-ભાગ આલ્હાખંડ શોઘી કાઢીને તેની ચર્ચા થવી જોઈએ. આ સંભળાવતા અને તેમને સાંભળવા માટે મોટી ગ્રંથોમાં એવી ચર્ચાઓ પણ ઓછી નથી. જે સિંખ્યામાં નાના-મોટા ઉપસ્થિત રહેતા હતા. હવે આજની સ્થિતિમાં માત્ર નિરર્થક જ નથી પરંતુ મનોરંજનના બીજા સાધનો બન્યા છે, વ્યસ્તતા ઘણીવાર તો અનર્થનું સમર્થન પણ કરતી હોય વધી ગઈ છે અને આળસ-પ્રમાદ છવાયા છે. છે. એ અનિવાર્થરૂપે આવશ્યક છે કે પુરાણ ગ્રંથોને પહેલાં પોતે જ વાંચી લેવામાં આવે અને 🤇 તેમાંથી કકત ઉપયોગી શિક્ષણ આપનાર મોહલ્લે-મોહલ્લે થતી અને તે સાંભળવા માટે પ્રસંગોને વીણી લઈને સંભળાવવામાં - કહેવામાં આવે.

ઈતિહાસમાં આવી પ્રેરક ઘટનાઓ અસંખ્ય છે. જે માનવજીવનના વિવિદ્ય પક્ષો પર પ્રકાશ પાડે છે અને અનિચ્છનીયતાઓને દાનિ તથા સદમાર્ગે ચાલવાનો લાભ પ્રતિપાદિત કરતી હોય છે. આવા કથા પ્રસંગો ઉપર અનેક પ્રેરણાદાયી પુસ્તકો બજારમાં, પુસ્તકાલયોમાં ઉપલબ્ધ અને પ્રાપ્ય છે. કલ્પિત વાર્તાઓ અને નવલકથાઓની પાંગ ઓછપ-ઉાગપ નથી.

જ્ઞાનચર્ચા ગોષ્ઠિમાં આ પ્રકારનું કથા સાહિત્ય સંભળાવવું જોઈએ. બાળક-વૃદ્ધ, નર-નારી બધા તેમાં ઉપસ્થિત થવા માટે પોતે ઉપદેશ-પ્રવચનો શુષ્ક વિષય છે અને તેને સુધારવા, સંભળાવવા માટે જ બંધો સાધન-સરંજામ ખડકવામાં આવ્યો છે. પરોક્ષ શિક્ષણ જેટલું સફળ નીવડે છે, તેટલી પ્રત્યક્ષ मिट्टेशननी शैली सड़ण नीपडती नथी. डथा પ્રશ્નેગોનો આ ઉપક્રમ હકીકતમાં પરિવારના લોકોની મનોભૂમિ અને ચિંતનદશા પરિષ્કૃત કરવા માટે બદુ સરળ, સરસ અને સફળ માધ્યમ છે. તેનો દરેક કુટુંબમાં પ્રારંભ કરવો જોઈએ.

દાદીમા અને નાનીની વાર્તા આજે પણ કહેવત-રઢિપ્રયોગમાં આવે છે. દાદીમા-નાનીમાના ખભે એક કામ એ દુવ કે બાળકોને पार्वाओं संस्काप, जानहों तेमने घेरीने जेसी જતા અને તેઓ દસી-ખુશીના વાતાવરણમાં शिक्षण अने भनोरंषननो समन्पय हरीने। ચોરાઓ પર પણ મોટેરાઓ અને વૃદ્ધો સિંહાસન

કથાપુરાણોના અને આવી દશામાં તે વાર્તાઓવાળું પ્રવૃત્તિ પર્યાવરણ બંધ થઈ ગયું છે. રામાયણની કથા રાત્રે તે ક્ષેત્રના બદુ માણસો એકઠા થતા હતા. આ પ્રચલનથી જ્ઞાનવૃદ્ધિ અને મનોરંજનનો બમણો લાભ પ્રાપ્ત થશે. આ બન્ને એવા છે જેમને નિરર્થક ન કહી શકાય. સામૃદિકતાની પ્રવૃત્તિ ઘટવાથી અને વૈયક્તિકતા વઘવાથી આ દિશામાં શિથિલતા વેઘતી રહે છે. આ ચિંતાજનક பிவு ஐ.

આ પ્રચલનને હવે નવેસરથી આપણાં ઘરોમાં શરૂ કરી દેવું જોઇએ. જૂના જમાનાના લોકો પુસ્તકોના તથા ,શિક્ષણના અભાવે વાર્તાઓ કંઠસ્થ રાખતા. હવે એવી કોઈ જરૂર રહી નથી. આ ઉદ્દેશને પૂરો કરી શકનાર ઢગલાબંધ પુસ્તકો બજારમાં સુપ્રાપ્ય અને ઉપલબ્ધ છે. મોહલ્લા-ઉત્સુક રહેશે અને કોઈ એવું નહિ અનુભવે કે આ પોળનું પુસ્તકાલય આ આવશ્યકતાની પૂર્ણતા डरी शहे तेम छे. हरेड घरमां नपानपां पुस्तहो ખરીદવાનું તો મુશ્કેલ બનશે, પરંતુ એક મોહલ્લામાં એક નાનકડું પુસ્તકાલય આ હેતુ માટે લાભકારક નીવડી શકે છે અને તે પુસ્તકોની પરસ્પર અદલાબદલીથી પ્રત્યેક પરિવાર પુસ્તકો પ્રાપ્ત કરવાનો, વાંચવા-સાંભળવાનો અને ત્થારબાદ પરત કરવાનો ઉપક્રમ આદરી શકે છે. એક જ વ્યક્તિએ અને સ્થળે ખરીદાયેલાં પુસ્તકોથી સમગ્ર મોહલ્લાનું કામ ચાલી શકે છે.

ઘરનો એકાદ ઉત્સાઠી સભ્ય જવાબદારી સંભાળી શકે છે. વારાકરતી બીજી વ્યક્તિઓ પણ આ કાર્ય પૂરૂં કરવામાં ભાગીદાર બની શકે છે. કથા કહેનારને વકતૃત્વ કળાનો અભ્યાસ થશે અને મનોરંજનની એક ઉત્સાહવર્ધક પરંપરા डायन्पित थशे. डेटलाय नानां नानां छपन વાર્તાઓ કહેતી. કેવળ બાળકો જ નહિ, સમગ્ર ચરિત્રો તથા બીજાં પણ પુસ્તકો આ હેતુ-પરિવાર તેમને રસપૂર્વક સાંભળતો. ગામના પ્રયોજન માટે પ્રગટ થયેલ બજારમાં ઉપલબ્ધ છે. પ્રત્યેક કથાઓમાં, **अ**पनन।

દોય છે, આ તથ્યોને ઉજાગર કરી શકાય તો તેને સાંભળનારાઓની અંતર ચેતના નવી નવી પરંતુ અતિ નવીન પરંપરાને પુનર્જીવત કરવા અનુભૂતિઓથી લાભાન્વિત થતી રહે છે. પરિવાર માટે આપણે નવેસરથી પ્રયતન આરંભી દેવો શિક્ષણનો આ એક બદ્ જ સારો ઉપાય છે. જે सत् प्रवृत्तिओने घरना लोडोमां ઉगाडी अने જગાડી જાણવું આવશ્યક છે. તેને માટે સીધો દિવો જોઈએ અને પોતપોતાના અનુભવથી એ ઉપદેશ આપવાને બદલે કથાના માધ્યમથી પરોક્ષ રૂપમાં ગળે ઉતારવું-સમજાવવું શ્રેયસ્કર છે. સીધું શિક્ષણ રોજે રોજ નથી આપી શકાતું, કારણ કે તેનાથી તો કંટાળો જ આવે છે. પરંતુ કથાના માધ્યમથી દરરોજ આ જ તથ્યને પુષ્ટિ અપાતી રહે, તો કોઈ વાંઘો નથી. ते डथाओने हररोष ते ४ ઉत्साह अने होंशथी સાંભળી શકાય તેમ છે.

પોતાના પરિવારમાં જે વૃત્તિઓની ઉણપ-અધુરપ જોવા મળે છે, જેને વધારવી આવશ્ચક છે. તે જ કક્ષાની વાતોની પસંદગી કરતા રહેવાથી. કથનશૈલી ખિલવતાં રહેવાથી પરિવાર શિક્ષણનું કામ સારી રીતે ચાલતું રહી શકે છે.

અઠવાડિયામાં એક વાર અથવા અવસર-પ્રસંગને અનુરૂપ ઘરવિષયક નાની મોટી સમસ્યાઓ પર પરસ્પર વિચાર વિનિમય કરતા રહેવા માટે પણ આ કથા અવસર બહ ઉપયોગી છે.

પરિવારમાં આપણી કેટલીક પણ જવાબદારીઓ અને યોગદાન છે, આ અનુભવ ઘરના બધા સભ્યો કરવા લાગે તો તે સંઘભાવના અને સહયોગથી પરિવાર નિર્માણનો ઉત્સાહવર્દાક પંથ પ્રશંસનીય બની શકે છે. એ આવશ્યક નથી કે દરેક દિવસ વાર્તાઓ જ સંભળાવવામાં આવે. સમાચારપત્રોની મહત્ત્વપૂર્ણ ઘટનાઓ, ભજન, કીર્તન, રામાયણ, કથા, ઉખાણાં -કોયકા, પ્રશ્નોતર જેવા કેટલાય આઘારો સમયે સમયે બદલી દઈ શકાય છે. જે ઘરમાં આ માધ્યમોમાંથી જેને વધુ પસંદ કરવામાં આવે, ત્યાં તેની અગ્નિમતા અને પ્રાધાન્ય રાખી શકાય છે.

वियारना परिष्डारनी, हिंटडोश विहसित કરવાની, આદર્શવાદી ઉમંગો ઉત્પન્ન કરવાની **हिट**े रात्रे पातीं **इंदे**पान् प्रयुत्ति प्रयसन

સમજવા યોગ્ય થોડાંક તથ્યો-સત્યો આપેલાં દિખાવમાં નાનું, પરંતુ પરિણામની દિષ્ટિએ બદ્ જ મોટું સિદ્ધ થઈ શકે છે. આ અતિ પ્રાચીન જોઈએ. પરિવારનિર્માણમાં જ્યાં પણ અભિરૂચિ દોય, ત્યાં આ નવો પ્રયોગ અને પરીક્ષણ આરંભી જોવું જોઈએ કે આ નાનકડો શુભારંભ કેટલું મોટું અને સારું પરિણામ પ્રસ્તુત કરે છે.

### $\times \times \times$

આપણાં પોતાનાં ઢાર બંઘ ઠોય તો કોઈ શું આપી શકશે ? સૂર્ચનો પ્રકાશ ઘરમાં ત્યારે **જ દાખલ થશે કે જ્યારે બારણાં ખુલ્લાં હશે**. પ્રભુની કૃપા વસ્સે અને આપણી અંદર દાખલ થવાનો રસ્તો ન મળે તો તે નકામી જશે. साधनामां मागपीनुं निह पण पात्रता મેળવવાનું મહત્ત્વ છે. જેઓ આ વાત સમજે છે તેઓ ખાલી હાથ રહેતા નથી.

આંગણામાં બે માટીના ઘઠા હતા. એકનું મોં આકાશ તરફ અને બીબનું ઘરતી તરફ્ર. વરસાદ આવ્યો. જે ઘકાનું મોં ઉપર હતું તે ભરાઇ ગયો. જે ઊંઘે મોઢે હતો તે ખાલી રહી ગયો. ખાલી ઘડાને બદુ જ ગુસ્સો આવ્યો અને ભરાયેલા ઘડાને ગાળો દીધી તથા વરસાદને પણ સંભળાવી દીધું. મોડી રાત સુધી બકવાસ બંઘ ન કર્યો ત્યારે વરસાદે કહ્યું-અભાગીયા ચિઢાઈશ નહિ. ઈર્ષ્યા ના કરીશ, અમારે ત્યાં પાત્રને બદાં જ મળે છે. તારું મોં ઉપર તરફ દોત તો તને પણ મળત. મૂર્ખ હ્યુ પણ વિચાર કર અને તારું મોં ઉપર ઉઠાવ. તને પણ પાણી આપીશ, ઘઠો સમજ્યો અને ભૂલ સ્વીકારી લીઘી.

রাল-বিরাল

## ्रे तस्य वायहः प्रश्व

ઈશ્વરને લખવું હોય તો એક જ શબ્દ પૂરતો છે, અને તે છે "ૐ". આ એક જ શબ્દનો એક એક અક્ષર ગાગરમાં સાગર જેવો છે. તેના એક એક અક્ષરમાં પ્રભુત્વનું સંપૂર્ણ અને વ્યાપક રૂપ ધારણ થયું છે.

પરમાત્માનાં ત્રણ ગુણ સમજાવ્યા છે - ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને લય. ઓંકાર શબ્દ ત્રણ અક્ષરોનો બનેલો છે. તેનો 'અ' વર્ણ સૃષ્ટિનો દ્યોતક છે. 'ઉ' વર્ણ સ્થિતિનો દર્શક છે અને 'મ' લયનો સૂચક છે. આ ત્રણ જ પરમસત્તા, એટલે કે પરમાત્માના ત્રણ મહત્ત્વના ગુણ છે. આ દષ્ટિએ જોવા જઈએ તો 'ૐ' ને એક વ્યાપક અર્થ ધરાવતો ઈશ્વરબોઘક નામ કહી શકાય છે. આમ તો રામ, કૃષ્ણ, શિવ વગેરે પણ પરમેશ્વરનાં જ નામ છે. પરંતુ આ શબ્દોને 'ઓંકાર' શબ્દ જેવું સ્થાન પ્રાપ્ત નથી થયું, કારણ કે રામ, કૃષ્ણ અને શિવ શબ્દો મર્યાદિત અર્થ ધરાવે છે. રામ શબ્દ 'રમ્' ધાતુથી વ્યુત્પન્ન થયો છે. 'રમ્' એટલે તન્મયતા પ્રાપ્ત કરવી. તન્મયતા એટલે યોગી જેવું ધ્યાન વિશેષતા. યોગી જેવી ધ્યાનદષ્ટિ અને રમણને કારણે જ તેઓ રામ કહેવાયા, પરંતુ તેઓનો એ ગુણ ઈશ્વરના સર્વવ્યાપકતા ધરાવતા અનેક ગુણોથી જુદો પડે છે અને ઈશ્વર માત્ર યોગીઓનાં ધ્યાનમાં જ વસવાટ કરે છે એવું તો નથી જ ને ! આમ 'રામ' શબ્દનો અર્થ થોડો મર્ચાદિત બને છે. એ જ રીતે કષ્ણ શબ્દનો અર્થ પણ થોડો મર્ચાદિત છે. કર્ષતિ પાપાનિ યઃ સ વૈ કૃષ્ણઃ એટલે જે પાપનો નાશ કરે છે તે કુષ્ણ છે. ભગવદસત્તા કંઈ એટલી અશક્ત નથી કે એક જ કાર્ચ કરવામાં શક્તિમાન હોય એટલે 'કપ્ણ' શબ્દમાં પણ 'ઓંકાર' શબ્દ જેટલો વિશાળ અને વ્યાપક અર્થ નથી સમાયો. તેથી 'કષ્ણ' શબ્દનો અર્થ પણ મર્યાદિત છે. 'શિવ' શબ્દ 'શો' દાતુનો બનેલો છે, જેનો અર્થ 'ક્ષીણ' કરવું તેવો થાય છે. પાપને નષ્ટ કરવું એટલે કે તેનો નાશ કરવો. એ ક્રિયા સાથે 'શિવ' શબ્દ સંલગ્ન છે. ક્ષયતિ પાપં ઇતિ શિવઃ એટલે કે જે પાપનો નાશ કરે છે તેને 'શિવ' કહે છે. આમ 'શિવ' શબ્દ પણ પાપને નષ્ટ કરવાના કાર્ય સુધી જ મર્યાદિત અર્થ ધરાવે છે. આમ, આ તમામ શબ્દોમાં ઈશ્વરનો એક જ ગુણ અથવા એક જ વિશેષતા સમાચેલ છે, જયારે પરમેશ્વર અનંત અને અમર્યાદિત ગુણ ધરાવે છે. આ દષ્ટિએ જોવા જઈએ તો ઓકાર જેવો એકમાત્ર શબ્દ પરમેશ્વરની અભિવ્યક્તિ |

કરનાર પ્રતિકાત્મક શબ્દ ગણી શકાય. ઑકારની વ્યાપકતા દર્શાવતા અનેક ત્રિપુટ આપણે જાણીએ છીએ. દાખલા તરીકે - બ્રહ્મા, વિષ્ણુ, મહેશ, સત્, રજ, તમ. સ્થૂળ, સુક્ષ્મ, કારણ. જાગૃત, સ્વપ્ન, સુષુપ્તિ. સૃષ્ટિ, સ્થિતિ, લય. સર્વશક્તિમાન, સર્વવ્યાપી, સર્વજ્ઞ. ઋગ્વેદ, યજુર્વેદ, સામવેદ. ભૂ: ભુવઃ સ્વઃ. પૃથ્વી, અંતરિક્ષ દ્યોઃ. અગ્નિ, સૂર્ચ, વાયુ વર્તમાન, ભૂત, ભવિષ્ય વગેરે.

માંડૂક્યોપનિષદ્માં ઔકાર વિશે લખવામાં આવ્યું છે - ઓમિત્યેતદક્ષરમિદં સર્વં તસ્યોપવ્યાખ્યાનભૂતં ભવદ્ભવિષ્યદિતિ સર્વમોકાર એવ । યચ્ચાન્યત્ત્રિકાલાતીતં તદપ્યોકાર એવ ॥

એટલે કે ૐ શબ્દમાં જ બધું સમાઈ ગયું. ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્તમાન પણ ઓંકાર જ છે. પ્રશ્નોપનિષદમાં સત્યકામે ઋષિ પિપ્પલાદને પૂછ્યું છે કે મનુષ્યોમાં જીવનપર્યંત જેણે ઓંકારનું ધ્યાન ઘર્યું છે તેને ક્યા લોકની પ્રાપ્તિ થાય છે ? ઋષિ ઉત્તર આપે છે કે ઓંકારનું ધ્યાન ઘરનાર કોઈ પણ સગુણી કે નિર્ગુણી ધ્યક્તિને બ્રહ્મ પ્રાપ્ત થાય છે.

ગીતામાં ભગવાન કૃષ્ણ કહે છે -ઓમિત્ચેકાક્ષરં બ્રહ્મ વ્યાહરન્મામનુસ્મરન્ । યઃ પ્રયાતિ ત્યજન્દેહં સ યાતિ પરમાં ગતિમ્ ॥

એટલે કે જે પુરુષ 'ૐ' આ એક અક્ષરરૂપ બ્રહ્મનું ઉચ્ચારણ કરતો તથા બ્રહ્મનું ચિંતન કરતો શરીરનો ત્યાગ કરે છે, તે પુરુષ પરમગતિને પ્રાપ્ત થાય છે.

तैत्तिरीथोपनिषद इहे छे -

ઓમિતિ બ્રહ્મ ાઓમિતીદં સર્વમ્ ા (૧-૮) એટલે કે ૐ બ્રહ્મ છેએટલે આ જગતમાં બધું જ ૐ છે. કઠોપનિષદમાં યમાચાર્ય નચિકેતાને કઠે છે-

સર્વે વેદા યત્પદમામનન્તિ તપાંસિ સર્વાણિ ચ યક્ષદંતિ। યદિચ્છંતો બ્રહ્મચર્થ ચરન્તિ તત્તે પદં સંગ્રહેણ બ્રવીમ્યોમિત્યેતત્॥- ૧-૨-૧૫

એટલ કે નચિકેત. સંપૂર્ણ વેદ જે પદનું વિદ્યાન કરે છે, સંપૂર્ણ તપ જેનો ઉચ્ચાર કરે છે અને જેની આજ્ઞાથી બ્રહ્મચારી બ્રહ્મચર્ચનું પાલન કરે છે એ પદ હું તમને ટૂંકમાં જણાવ તો તે છે: ૐ.

યોગ દર્શનમાં આ બાબતે કહેવાયું છે -તસ્ય વાચકઃ પ્રણવઃ એટલે ઓંકાર ઈશ્વરનું નામ છે. એને સરળ ઉદાહરણથી સમજી શકાય. જ્યારે આપણે 'ગાય' શબ્દ બોલીએ છીએ ત્યારે તેમાં ગાય એટલે કે 'ચારપગા'નો અર્થ સમાચો હોય છે. પરંતુ આપણે ગાય (ચારપગા) અને 'ગાય' (પ્રાણી)નો એક જ અર્થ કરીએ છીએ. એટલે કે ગાય શબ્દનું ઉચ્ચારણ કરતી વખતે આપણા માનસપટલ પર 'ગાય' નામના પ્રાણીની આકૃતિ જ છવાઈ જાય છે. એવી જ રીતે 'ૐ' શબ્દ ઈશ્વરનું નામ છે. એના ઉચ્ચાર માત્રથી ઈશ્વરની કલ્પના સાકાર થવામાં મદદ મળે છે. આ રીતે જેના માનસ પર ઈશ્વરની છબી અને સ્મૃતિ કાયમ અંકાઈ જાય છે તેનું જીવન સફળ અને સાર્થક બની જાય છે. મનુષ્ય અનૈતિક અને અન્યાયી વર્તન ત્યારે જ કરે છે કે જયારે તે પોતાને જ સર્વોપરિ માની બેસે છે અને એવું જ સમજતો હોય છે કે પોતે જે કરી રહ્યો છે તે જ સાચું છે. એને ન તો પાપની ચિંતા હોય છે કે ન તો અન્ય લોકોની પડતી તકલીફોની પરવા. તેથી આવા સંજોગોમાં ઈશ્વરનું સ્મરણ જ તેને દુષ્કૃત્યો કરતા અટકાવે છે અને પુણ્ય-પરમાર્થ કરવા માટે પ્રેરે છે. આ દષ્ટિએ જોઈએ તો ૐ એક અત્યંત ઉપયોગી માધ્યમ તરીકે સિદ્ધ થાય છે.

આ વાત ગોપથ બ્રાહ્મણ (ઉત્તર ભાગ ૩/૧૧) માં| જરા જુદી રીતે કહી છે. અમૃતં વૈ પ્રણવઃ અમૃતેનૈવ તત્ મૃત્યું તરતિ । તઘથા મંત્રેણ વા વંશેન વા ગર્ત્ત સંક્રામેત્ એવં તત્પ્રણવેનો પસન્તનોતિઃ પ્રણવઃ એટલે કે ૐ જીવન છે અને ૐ ક્રારા જ જીવન આપણા મૃત્યુને પાર જ રીતે ૐ શબ્દ સેતુની ગરજ સારે છે.

એ પહેલાં (પૂર્વ ભાગ ૧/૩૦)માં કહેવામાં આવ્યું છે કે આત્મભૈષજયમાત્મકૈવલ્યમોકારઃ એટલે ઓંકાર આત્માનો ઉપચાર કરે છે અને આત્માને મુક્તિ પરંતુ સર્વેની શુભેચ્છાઓનો પ્રકાશક, (૧૩) દીપ્તિ અપાવે છે.

તંત્રગ્રંથોમાં પણ ઓકારને બ્રહ્મબોઘક શબ્દ ગણાવ્યો છે. પ્રણવશ્ચ સ્મૃતઃ સાક્ષાદદ્ભૈતબ્રહ્મ બોધકઃ એટલે કે ઓંકાર અદ્ભૈત બ્રહ્મનો સૂચક છે.

મહાકાલ સંહિતાના દક્ષિણ ખંડ પ્રમાણે ભગવતીના દિવ્ય માનસિક આનંદમાંથી જે બિંદુની ઉત્પત્તિ થઈ, તે શ્રી વિદ્યાનું સ્વરૂપ ઘરાવે છે.

એતસ્મિન્નેવ કાલે તુ સ્વર્બિબ પશ્ચતિ શિવા । તક્રિમ્બં તુ ભવેન્માયા તત્ર માનસિકં શિવમ્ ॥ વિપરીત રતૌ દેવિ બિંદુરેકોઅભવત્ પુરા 🛭 શ્રી મહાત્રિપુર સુંદરી રૂપં બિભ્રતિ પરમાઃ કલાઃ ॥ પ્રણવઃ સુંદરી રૂપઃ કલાસપ્તક સંયુતઃ 🛭 આ બાબતે શક્તિ સંગમ તંત્રમાં કહેવાયું છે.

બ્રહ્મ વિષ્ણુશ્ચ રુદ્રશ્ચ ઈશ્વરશ્ચ સદાશિવः । એતે પંચમહાપ્રેતાઃ પ્રણવં ચ સમાશ્રિતાઃ ॥ એટલે કે બ્રહ્મા, વિષ્ણુ, રહ્ન, ઈશ્વર અને સદાશિવ -આ પંચ મहાપ્રેત 'ઓંકાર'માં સમાવિષ્ટ છે. કાલિકા પુરાણમાં 'ઓકાર'નું મહત્ત્વ દર્શાવવામાં આવ્યું છે અને જણાવ્યું છે કે.....

શાસ્ત્રાણાં પ્રણવઃ સેતુર્મત્રાણાં પ્રણવઃ સ્મૃતઃ । સ્ત્રવત્થનોંફતઃ પૂર્વ પરસ્તાચ્ચ વિશીર્થતે ॥ निःसेतुसितिलं यद्भत्क्षणान्निभ्नं प्रमथ्छति । મંત્રસ્તથૈવ નિઃસેતુઃ ક્ષણાત્ક્ષરતિ યજવનામ્ । એટલે કે 'ઓંકાર' એ તમામ મંત્રોનો સેતુ (પુલ) છે. તપ-જપમાં ઑકારરૂપી સેતુનો સમાવેશ ન થયો હોય, તો તે તપ-જપનું પતન થાય છે અને મંત્ર નિષ્ફળ નીવડે છે. એટલા માટે જ મંત્રના અંતમાં ઓકારનો જપ કરવો જોઈએ. ઓંકાર વગરનો મંત્ર એટલે નિષ્કળ મંત્ર.

મંત્રશાસ્ત્રના આચાર્યોએ ૐ ના ઓગણીસ મદત્ત્વના અર્થ જણાવ્યા છે : (૧) રક્ષણ -સંસાર સાગરમાં સર્વનું રક્ષણ કરનાર, (૨) ગતિ - સમષ્ટિ નિયતિનો દાતા, (૩) ક્રાંતિ - વિશ્વને પ્રકાશ આપનાર. (૪) પ્રીતિ - પ્રેમ કરાવનાર આનંદસ્વરૂપ, (૫) વૃષ્ટિત -સંતોષ આપનાર શાંત સ્વરૂપ, (૬) અવગમ-સજીવોના વિચાર પારખનાર, (७) પ્રવેશ અવતિ - તમામ સજવોમાં સૂક્ષ્મ આત્માના સ્વરૂપમાં પ્રવેશ કરનાર, (૮) શ્રવણ-અતિ સૂક્ષ્મ અને અતિ ગોપનીય, શબ્દોનો કરે છે. જેવી રીતે વાંસ વડે ખાડો કૂદવામાં આવે છે તેવી|શ્રોતા, (૯) સ્વામ્ચર્થ - જગતનો સ્વામી, (૧૦) યાચન - સમસ્ત ઐશ્વર્યોથી યુક્ત સૌની પ્રાર્થનાનો લક્ષ્ય, (૧૧) ઈચ્છા - ક્રિયા - તમામ કાર્યો ક્રિયાઓનો સિંચાલક, (૧૨) ઈચ્છિત અવતિ - પોતે ઈચ્છામુક્ત, અવતિ દીપ્તતિ - જ્ઞાન અને વિદ્યાનો તેજસ્વરૂપ, અંધકારનાશક, (૧૪) આલિંગન - સર્વવ્યાપી, (૧૫) |વાપ્તિ - શુદ્ધ અંતઃકરણનો નિવાસી, (૧૬) હિંસા અને અજ્ઞાનનો વિનાશક, (૧૭) દાન- શ્રેષ્ઠતાનો ઉચિત ઉપયોગ કરવાની સદ્બુદ્ધિ આપનાર, (૧૮) ભોગ-પ્રલચકાળમાં સમગ્ર સ્થૂળ વિશ્વને પોતાનામાં સમાવી લેનાર, (૧૯) વૃદ્ધિ-સૃષ્ટિકાળમાં સૂક્ષ્મ પ્રકૃતિને સ્થૂળ માર્ગ પર લાવનાર.

> આ બધા ઈશ્વરના ગુણ છે. ઈશ્વર જેવી સત્તા જ આ ગુણો ધરાવી શકે. એટલા માટે જ 'ઓંકાર'ને ઈશ્વરબોધક કહેવામાં જરા પણ અતિશયોક્તિ નથી.



#### लाव-विज्ञान



# પરમાર્થ ભાવથી કરેલી યાચના એટલે જ પ્રાર્થના

પ્રાર્થના એટલે શું ? અંતરની વ્યાકુળતાને વિશ્વવ્યાપી સત્તા સમક્ષ રજૂ કરવાની ચેષ્ટા એટલે જ પ્રાર્થના. એટલા માટે જ પ્રાર્થનામાં શબ્દો નહિ, ભાવનાનું મહત્ત્વ છે. શબ્દો તો આ સ્થૂળ જગતમાં માત્ર સંપર્કનું જ માધ્યમ છે. પરમાતમા સાથેનું મિલન ઝંખતા હો, તો ભાવના, લાગણી જોઈએ. સમર્પણની ભાવના જ પરમાત્મા સાથેના મિલનનો શ્રેષ્ઠ માર્ગ છે.

આમ તો આપંણે પ્રાર્થના ત્યારે જ કરીએ છીએ કે જ્યારે કોઈ વિપરીત પરિસ્થિતિ આપણી સમક્ષ ઉભી થઈ હોય અથવા તો કોઈ માનસિક ગુંચવણ કે વિકટ સમસ્યા સર્જાઈ હોય. આપણને તકલીફોમાં જ ઈશ્વર યાદ આવે છે અને ત્યારે તો આપણે ઈશ્વરને પ્રસન્ન કરવા બધું જ કરી છૂટીએ છીએ. પરંતુ પ્રભુ ઈસુ કહે છે કે આવા પ્રકારની યાચના તો પ્રાર્થનાનું સાવ દલકું સ્વરૂપ છે. પ્રાર્થનાના આવા લઘુ સ્વરૂપનો કોઈ અર્થ ખરો ? દકીકતમાં તો માનવીનું સંપૂર્ણ જીવન જ પ્રાર્થનામય હોવું જોઈએ. પ્રાર્થના એવી હોવી જોઈએ કે જેમાં કશું માંગવું ન પડે. સાચી પ્રાર્થના તો એને કહેવાય કે જેમાં આપણે આપણા જીવનને પરમાત્માનો પરમ પ્રસાદ સમજીએ અને સ્વીકારીએ કે આપણી તકલીકોમાં પણ પરમાત્માનો કોઈ મંગલકારી સંકેત સમાચેલો છે. ઈશ્વર આપણને દુઃખ શું કામ આપશે ? તેઓ તો સર્વેનું ભલું ઈચ્છે છે. આપણે જે દુઃખ દર્દ ભોગવીએ છીએ એ તો આપણે સર્જેલી સૃષ્ટિ છે. આપણી સૃષ્ટિમાં આપણે જ સહન કરવાનું આવે તો તેમાં ફરિયાદ શાની કરવાની ?

આ એક એવું જીવનદર્શન છે કે જો દરેક માનવી એને સહેલાઈથી સમજી શક્યો હોય તો તેને આ આત્મિક ગરીબીને 'દુર્બળતા' કહે છે. આ બન્ને સ્થિતિ દ્રનિયા કાળના ફિડાંગણને બદલે કરુણાના સાગર આવકાર્ય નથી. દરિદ્ર વ્યક્તિ શ્રમ અને પુરુષાર્થથી જેવી લાગી દોત, જેમાં સર્વત્ર સુંદરતા, સદજતા અને ભાગતો કરે છે અને ઘન મેળવવાની આજી કરતો

ગૂંચવણો તો અહીં પણ हોત, પરંતુ તેની અનુભૂતિ કષ્ટદાયક લાગવાને બદલે સહેલાઈથી તેનો સંઘર્ષ કરી શકાય એવી જણાતી હોત. પરિણામે સૌના મુખારવિંદ કમળના ફલ જેવા દેખાતા હોત અને જીવન નર્ક નિ, સ્વર્ગ જેવું પ્રતીત થાત. આ સંજોગોમાં પ્રાર્થનાનું મહત્ત્વ લગભગ સમાપ્ત થઈ ગયું हોત. પરંતુ આવે બને છે જ ક્યાં ? તકલીફો પડે છે ત્યારે भानवी બાળક જેવું વર્તન કરે છે. પોતાના દુઃખ દૂર કરવા માટે માનવી બાળકની જેમ ઇંશ્વર સમક્ષ આજી કરે છે, હઠ કરે છે. એ વખતે માનવી समकतो नथी हे मुसीजतो अने विध्नो क मानवीने વધુ સક્ષમ અને મજબૂત બનાવે છે. પ્રત્યેક માનવીએ સમજવું જોઈએ કે તે પરમાતમાની નહિ, પરંતુ પ્રારબ્ધ અને પરિસ્થિતિઓનું નિર્માણ છે. એટલે જ અહીં પ્રાર્થનાની નહિ, લાગણીની જરૂર છે. જે રીતે ધ્વનિ અને પ્રતિદવનિ, ક્રિયા અને પ્રતિક્રિયા પરસ્પર રપાંતરિત અથવા નિર્મિત હોય છે તે જ પ્રમાણે આપણા કર્મોના પરિણામો આપણા પર લદાયાં હોય તો એમાં બડબડાટ અને કરિયાદ કરવાની સાવ लघुमनोवृत्ति अपनाप्या पगर साहसिङ मनोवृत्ति અપનાવવી જોઈએ. પરિણામો સદન કરવાની હિંમત કેળવવી જોઈએ. કોઈની સમક્ષ દાથ કેલાવવો એ પ્રાર્થના નિંદ, આપણી ગરીબી છે. બિનસાદસિક અને भानसिङ रीते हरिक्र लोडो ४ पोतानी लघुतानो જોરજોરથી પરિચય કરાવે છે. સાદસિક અને વિચારશીલ લોકો તો તકલીફોથી બચવા માટે શ્રેષ્ઠ ઉપાયો શોદ્યે છે અને સૂચવે છે.

ભૌતિક ગરીબીને 'દરિક્રતા' કહે છે, જયારે આનંદની લહેરો ઉછાળા લેતી હોત. મુસીબતો અને હોય છે અને દુર્બળ વ્યક્તિ તપનો મહિમા સમજતો

બદલે એ પોતાની સમસ્યાઓ દળવી બનાવવા માટે ઈશ્વર સમક્ષ આજી કરતો હોય છે અને પોતાની આજીજને 'પ્રાર્થના' કહેતો હોય છે. આને પ્રાર્થના ન કહેવાય. હકીકતમાં પ્રાર્થના શ્રેષ્ઠતા પ્રાપ્ત કરવા માટે થવી જોઈએ. આપણે શ્રેષ્ઠ અને સન્માર્ગગામી બની શકીએ, અન્ય માનવીઓની સેવા કરી શકીએ, તેમને સદાય૩૫ બની શકીએ અને આપણી સાથે તેમનો પણ યથાર્થ વિકાસ કરી શકીએ, તેવી યાચનાને સ્વામી રામતીર્થ કહેતા ક્રે પ્રાર્થના કહેવાય. લોકઠિતમાં કરેલી યાચના એ પ્રાર્થનાનો જ એક ભાગ છે. જ્યાં સ્વાર્થ છે, ત્યાં પ્રાર્થનાનું અસ્તિત્વ हોઈ જ ન શકે. સ્વાર્થ અને પ્રાર્થનાનું સદ્અસ્તિત્વ સંભવી જ ન શકે. જે રીતે એક મ્યાનમાં બે તલવાર ન રહી શકે अने **श्वे रीते हिपस अने रातनुं अस्तित्य** એક सा**ध** સંભવી ન શકે તે રીતે સ્વાર્થ અને પ્રાર્થના પણ સાથે રહી ન શકે. સરળ શબ્દોમાં સમજએ કે સ્વાર્થભાવને 'માગણી' કહેવાય અને પરમાર્થભાવને 'પ્રાર્થના'.

સમર્પણ યોગ એ પ્રાર્થનાનું સૌથી સુંદર રૂપ છે. આપણે પરમાર્થભાવ અપનાવીને આપણું જીવન ઈશ્વરને સમર્પિત કરી દેવું જોઈએ. ઈશ્વરની ઈચ્છા-આદેશને જ પોતાની ઈચ્છા - આદેશ ગણવા જોઈએ. ભૌતિક જીવનમાં સુખશાંતિ પામવા માટે પુરુષાર્થ તો કરતા જ રહેવાનું, પરંતુ તેથી સર્જાતી મુશ્કેલીઓ, સફળતાઓ-નિષ્ફળતાઓને પણ ઈશ્વરની ઈચ્છા અને આદેશ જ માનવા જોઈએ. માન-અપમાન, અથવા લાભ-નુકસાન જેવી પરિસ્થિતિઓમાં આપણે તટસ્થ રહેવું જોઈએ. વિકટતાનો સમય આપણી કસોટીનો સમય છે એમ સ્વીકારી લેવું જોઈએ. આપણે સમજ લેવું જોઈએ કે ઈશ્વર આપણા અંતરનું ઊંડાણ માપીને આપણી પરીક્ષા કરી રહ્યો છે અને જોઈ રહ્યો છે કે આપણે એની પરીક્ષામાં ઉત્તીર્ણ થઈ રહ્યાં છે કે નહિં. આ પ્રકારના ચિંતન અને વ્યવहાર વડે જ જીવન સરળ બની શકે અને મુસીબતો તુચ્છ લાગે. જીવનમાં ઈશ્વરને 'ભાગીદાર' બનાવવાથી જ વ્યક્તિ

નથી. મનોબળ વિકસાવીને હિંમતવાન બનવાને અધ્યાત્મિક બને છે અને સુખ-દુઃખને એક ત્રાજવે તોલી શકવાને સક્ષમ બને છે. સમર્પણ યોગનો આ જ સૌથી મોટો લાભ છે. ઉચ્ચક્ક્ષાની પ્રાર્થના એટલે ઉત્ફ્રષ્ટ સમર્પણ યોગ. ગીતામાં પણ જણાવ્યું છે કે બધું જ પરમાત્માને અર્પણ કરી દેવું જોઈએ. બ્રહ્મણ્યાદ્યાય કર્માણિ સંગ ત્યકત્વા કરોતિ યઃ સમર્પણ જ જીવનને પ્રાર્થનામય બનાવવાનો આદર્શ मार्ज छे. ઈश्वर प्रत्ये शरणागति द्वारा ४ मनने અદ્ભુત શક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. સામાન્ય પ્રાર્થના કરવાથી મળનારા ક્ષણિક લાભની સરખામણીએ સમર્પણ કરવાથી મળનારા લાભ અનેક્ગણા છે. સમર્પણ કરવાથી માત્ર એકાદ-બે સમસ્યાઓ જ નથી ઉકલી જતી, સંપૂર્ણ જીવન દિવ્ય બની જાય છે.

> **जंगाणना प्रसिद्ध स्वातंत्र्य सेनानी અने साध**ड શ્યામસંદર ચકવર્તી ૧૯૦૨માં બર્માના થાયરમો શહેરમાં નજરબંધ હતા ત્યારે તેઓએ એક પસ્તિકા

પ્રતાપભાનું કૈક્ય દેશના શ્વેતકેતુ રાબનો પુત્ર હતો. એણે પોતાના બધા શત્રુઓને દરાવીને એમની બધી સંપત્તિ નાગરિકોમાં વદેંચી દીઘી. આ કાર્ય કર્યા પછી એની કીર્તિ अने यश प्रया. એ श्रेर्धने ओना मनमां અદંકાર વધી ગયો. આવી ચિંતન દષ્ટિને લીધે એની પડતી થવા લાગી. શત્રુ કાળકેતુ અને બીજ રાજ્યોએ એક સાથે મળીને છળકપટથી પકડી લીદ્યો અને બાહ્મણો પાસે શાપ અપાવડાવ્યો. એથી એને બીજા જન્મમાં રાવણ जनपुं पड्यूं. એना मंत्री अने नाना भाईने કુંભકર્ણ અને વિભિષ્ણના રૂપમાં જન્મ લેવો પડ્યો. લગભગ બધા જ અસુરોનો ઇતિહાસ એમ બતાવે છે કે એમની ચિંતન અને थारिज्यनी विइतिओने तीघे ४ तेओ राक्षस કદ્દેવાયા. દેવોએ કદી પણ એવી ભૂલ કરી नथी, એટલે જ્યારે તેઓ સંગઠિત થયા त्यारे વિજયી બન્યા છે.

લખી હતી-શૂ સોલિટ્યૂક એન્ડ સૉરો. તેમાં તેઓએ બિની જ જાય છે, પરંતુ તે માટે સતત જાગ્રત રહેવું મનની ગતિ - ઝડપનું જે વર્ણન કર્યું છે તે ખરેખર ઉલ્લેખનીય છે. તેઓ લખે છે, ''મને લાગે છે કે સંપૂર્ણ સમર્પણનો પાઠ મારે પુષ્પ પાસેથી શીખવો જોઈએ, કે જે પોતાની ચિંતા કર્યા વગર બીજાઓની સતત સેવા કરે છે અને સમર્પણ વગરનું જીવન જીવવાનો કોઈ અર્થ જ નથી.''

આવું સમર્પણ જયારે સંપૂર્ણ બને છે, ત્યારે તે ઉચ્ચકક્ષાની પ્રાર્થના બની જાય છે. પ્રાર્થના માટે જરૂરી નથી કે આપણી ઈચ્છા કે જરૂરિયાત સંતોષાય જ. કારણ કે જ્યાં સંપૂર્ણ જીવન જ પ્રાર્થનામય હોય ત્યાં બીજું શું માંગવાનું રહે છે ? જયારે પ્રાર્થી અને પ્રાર્થના જ એકાકાર બને, અભિન્ન બને, ત્યાં એથી વધુ સારો ચોગ કચો हોઈ શકે ? દ્વૈત સમાપ્ત થઈ ગયા પછી કોણ કોના માટે, અને શું માગશે ? જ્યારે સાધક પોતાને જ સંતુષ્ટ માને છે અને તમામ વિપરીત પરિસ્થિતિઓનો ઈશ્વરનો કૃપા-પ્રસાદ તરીકે સ્વીકાર કરે છે ત્યારે કોઈપણ પ્રકારની આજી કે માંગાગીનો પ્રશ્ન જ ઉપસ્થિત થતો નથી. આ સ્થિતિ પોતે જ એક પ્રાર્થના છે. સંકટ સમયમાં પણ માગણીરહિત સ્થિતિ એક પ્રકારની ઉચ્ચ અને આધ્યાત્મિક સ્થિતિ જ છે. સાધકને એવો વિશ્વાસ આ સ્થિતિમાં જ બેસે છે કે ઈશ્વર તેનું દરેક પ્રકારે કલ્યાણ કરશે જ. આવી સમર્પણની ભાવના જેણે અપનાવી હોય તેનું ઈશ્વર હંમેશા કલ્યાણ કરે જ છે. એટલે જ ગીતામાં શ્રીકૃષ્ણએ જણાવ્યું છે -

यत्डरोषि यदश्नासि यद्वपुरोषि ददासि यत् । યત્તપસ્થસિ કૌન્તેય તત્ફરૂષ્ય મદર્પણમ્ ॥

**∈** - **२**७

એટલે કે દે અર્જુન, તું જે કર્મ કરે છે, જે આદાર કરે છે, જે પૂજન કરે છે, જે દાન કરે છે, જે તપ કરે છે તે બધું જ મને અર્પણ કર.

આવો મનોભાવ અને લાગણી કોઈ સાધારણ વાત નથી. જયારે આપણે ઈશ્વરને નિઃસ્વાર્થ ભાવથી ચાહવા લાગીએ છીએ, ત્યારે તે ભાવના 'પ્રાર્થના' તો

અતિ આવશ્યક છે. આપણે ઈ<del>શ્વ</del>ર પ્રત્યે સદાય ભાવનામય રહીએ ત્યારે જ પ્રાર્થના જેવી ઉચ્ચ સ્થિતિ સર્જી શકીએ. આપણા ચિંતન, કર્મ અને વ્યવહારમાં ઈશ્વરની સ્મૃતિ સતત જળવાઈ રહેવી જોઈએ. એટલે જ બિશપ ઈગ્નેશિયસ તેમના પુસ્તક 'ઘ આર્ટ ઓફ પ્રેયર'માં લખે છે, ''જાગૃતિ સિવાય પ્રાર્થના શક્ય નથી. આપણા જીવનની દરેક પળ ઈશ્વરની સ્મૃતિમાં જ પસાર થવી જોઈએ. હરતા-ફરતા, ઉઠતા-બેસતા, સૂતા-જાગતા કે કોઈપણ કર્મ કરતી વેળા આપણા માનસપટલ પર ઈશ્વરની છબી જળવાઈ રહે તેવી સજાગતાને જ પ્રાર્થના કહેવાય".

આવો જ વિચાર થોમસ માઈને તેમના પુસ્તક ''થોટ્સ ઈન સોલિટ્યુક''માં વ્યક્ત કર્યો છે. તેઓ કહે છે કે આધ્યાત્મિક જીવનની શરૂઆત આપણી સજાગતાથી થાય છે. પરંતુ આ સજાગતા કોના પ્રત્યે ? સ્વાભાવિક છે કે આ સજાગતા ઈશ્વર પ્રત્યે અને સાથોસાથ પોતાના પ્રત્યે હોવી જોઈએ. આપણં જીવન નીતિમય હોય, આપણા આદર્શો ઉચ્ચકક્ષાના હોય. જનસેવામાં આપણે રસ કેળવીએ એને જ તો ઈશ્વરત્વ કહે છે. આ સિવાય ઈશ્વર એટલે શું? શબ્દોમાં એમની વ્યાખ્યા બીજી કઈ હોઈ શકે ? આચાર-વિચાર, કર્મ, જનસેવા, શ્રેષ્ઠ આદર્શો અને સમર્પણની ભાવના બળવત્તર બને તો તે ભાવના આપોઆપ પ્રાર્થના બને.

આમ, વિદ્વાનોએ સાચું જ કહ્યું છે કે શબ્દો प्यक्तिनी हरिष्रतानी संडेत डरे छे अने निःशप्ह અવસ્થા વ્યક્તિના અંતઃકરણની મहાનતાનો સૂચક છે. વ્યક્તિ જયારે ઈશ્વરને પોતાનું સર્વસ્વ અર્પણ કરે છે ત્યારે તેની પ્રાર્થના શબ્દરૂપી નિ, ભાવરૂપી બની જાય છે. એટલું હવે આપણે સરળતાથી સમજી શકીએ કે જે ઋષિઓએ પ્રાર્થનાની આવી આદર્શ વ્યવસ્થા બનાવવી દશે, સમજાવી દશે તેઓ જરૂર માનવ જીવન-દર્શનના તેજસ્વી અભ્યાસુઓ હશે.



26

## ચાલી રહ્યો છે વિશ્વમાં ભયનો કારોબાર

છે એવો ભાસ થાય ત્યારે શરીરમાં કંપારી છૂટે છે. મન ભયભીત બની જાય છે. શરીર પરસેવાથી તરબોળ બની જાય છે અને હૃદયના ઘબકારા વધી જાય છે. આને જ ભય કહે છે. તે અજ્ઞાન વડે ઉત્પન્ન થાય છે. ભય એ આપણા જીવનનો મहાશત્ર છે તથા સૌથી ખરાબ બીમારી અને સૌથી મોટું પાપ છે. માનસચિકિત્સકોના મત પ્રમાણે આ એક પ્રકારની મનોવ્યથા છે જેનો દુષ્પ્રભાવ વ્યક્તિથી માંડીને સામાજિક, આર્થિક અને બીજા અનેક ક્ષેત્રો પર જોઈ શકાય છે.

સામાન્ય રીતે વ્યક્તિની યુવાવસ્થામાં ભય પ્રવેશ કરવાની ઉતાવળ નથી કરતો, પરંતુ વૃક્ષાવસ્થામાં તે રોગ બનીને ઉછરતો જોવા મળે છે. આપણા જીવનની તમામ શક્તિ, આપણી સુખાકારી અને કોમળ ભાવનાઓનું તે પતન કરે છે. આપણી સંવેદનશીલતાનો તે નાશ કરે છે. આતંકના સામ્રાજ્યમાં ભય એક ચક્રવર્તિ સમ્રાટની જેમ રાજ કરે છે. ભયની જીતમાં વ્યક્તિની હાર લખેલી છે. ભય એટલે વ્યક્તિની નિષ્ફળતાનો મૂળ મંત્ર. સાદસિક વ્યક્તિ ભયમુકત દોય છે, પરંતુ દુર્બળ प्यक्ति तेनो शि**डार जने छे. <u>द</u>र्जण प्य**क्तिने ते શંકા-કુશંકાનું ઈનામ ભેટ આપે છે. તેની સાથે સાથે દુર્બળ વ્યક્તિને ભય દ્વારા સર્વનાશની પણ ભેટ મળે છે. વિવિદ્ય પ્રકારના મનોરોગ ભયને કારણે જ જન્મેં છે.

આ તથ્યને વિલિયમ હોલ્કોમ્બ પોતાના શબ્દોમાં જણાવે છે. તેઓ કહે છે કે ભય એટલે સૌથી વધુ નુક્સાન કરનાર પરિસ્થિતિ અથવા મનોરોગ. ભયના અનેક કારણ છે. ભયના કોઈ પણ કારણ કે પ્રકાર વ્યક્તિના કાર્યોમાં નિશ્ચિત પણે બોજારૂપ છે. વધુ પડતા ભયની આશંકા અથવા તો ભય દ્વારા સર્જાતો ત્રાસ કે પછી સામાન્ય શંકા ભયનો પ્રકાર ગમે તે

દોરડું સાપ જેવું લાગે અને ઝાડી ઝાંખરામાં ભૂત કિ ભયનું પ્રમાણ ઓછું દોય કે વધુ, તે આવકાર્ય તો નથી જ. ભય દ્વારા આપણી કાર્યશક્તિમાં કોઈપણ હદ સુધી અડચણ અને તકલીફો ઉત્પન્ન થાય છે. આ કારણે ભયગ્રસ્ત વ્યક્તિનાં અંગ-અવચવો નિસ્તેજ અને અસહાય બની જાય છે અને તેથી જ તેણે દાથમાં લીધેલું કોઇપણ કામ પૂર્ણ થતું નથી. ભયના ચિહ્નો અનેક સ્વરૂપોમાં શરીરની નસેનસમાં ફેલાઈ જાય છે. આથી શક્તિ-ઊર્જાનો વ્યય થાય છે અને વ્યક્તિ તેની સમર્થતા ગુમાવી બેસે છે.

> દીરેસ ફલેચાએ ભયની સરખામણી એવા ઝેરીલા વાયુ સાથે કરી છે, જે અત્યંત નુકસાનકારક હોય છે. ભય સાચે જ જીવનના ઉચ્ચતમ મૂલ્યોને નષ્ટ કરે છે. એનાથી માનવીનું શારીરિક, ચારિત્રિક અને આત્મિક પતન થાય છે અને માનવીના સુખમય જીવનનો અંત આવી જાય છે. ભય દ્વારા શરીરના ક્રિયાશીલ કોષો-તંતુઓ પોતાની ક્રિયાશીલતા ગુમાવી દે છે અને તેથી આપણી તકલીફોનો કોઈ પાર નથી રહેતો.

> ભય એક એવા પાળેલા પ્રાણી જેવો છે કે જેનું પાલન આપણે આપણી ઈચ્છા વિરૂ*દ્ધ* કરી રહ્યાં છીએ અને આપણું સુષુપ્ત મન આપણને એનું પાલન કરવા **મજબૂર કરે છે અને તેથી એ પ્રાણી** પુષ્ટ બને છે. બાળપણમાં મા-બાપ અને અન્ય કુટુંબીજનોએ સર્જેલું ભયનું સ્વરૂપ આગળ જતાં વિકરાળ સ્વ3પ ધારણ કરે છે.

એક સમય એવો આવે છે કે ભયના ચિઠ્ઠો સ્પષ્ટ દેખાવા લાગે છે- જાણે કે વૃક્ષ પર કોતરેલાં શબ્દો. આપણી કોમળ લાગણીઓ પર તેનો ઊંંંકો પ્રભાવ પકે છે. આ કારણે જ અનેક યુવક-યુવતીઓ શંકા-કુશંકાનાં વમળોમાં અટવામાં કરે છે અને ભયભીત બનીને લાચારી અને વિમૃઢતામાં સપકાઈ જાય છે. બહારથી સ્વસ્થ અને સંદર દેખાતી વ્યક્તિઓ ઘણીવાર અંદરથી અસ્વસ્થ હોય છે. દુર્ઘટના, હોય, તે નુકસાનપ્રેરક જ છે. તેઓ આગળ જણાવે છે બિમારી, અસફળતા, નિરાશા, હતાશા જેવી ભયરૂપી તલવારો યુવાન-યુવતીઓના માનસ પર ખુલ્લી લટકતી હોય છે. આવી ભયગ્રસ્ત પરિસ્થિતિ ન તો सहन हरी शहाय छै न तो तेनाथी पीछो छोडापी શકાય છે. ભય દંમેશાં પડછાયાની જેમ આપણો પીછો કરે છે.

મૂળ માનવીના માનસમાં ઊંડે સુધી ફેલાયેલાં હોય છે. આમ તો ભયને ભગાવી ફગાવી દેવાનો આપણો બાહ્ય પ્રયાસ હોય છે, પરંતુ અંદરખાનેથી આપણે ભયને આશ્રય આપતા હોઈએ છીએ. ભયનો રાક્ષસ તેના તમામ શસ્ત્રોનો ઉપયોગ કરીને આપણા મનને જકડી રાખે છે. એટલા માટે જ મનોવિશ્લેષકો જણાવે છે કે માનવીને સૌથી વધુ એ ચીજનું આકર્ષણ હોય છે, જે સૌથી વધુ ભય ઉત્પન્ન કરે છે અને આથી જ ભયનો વ્યાપાર ફ્લી-ફાલી રહ્યો છે.

વર્તમાન વિશ્વમાં જેનો વ્યાપાર સૌથી વધુ પ્રમાણમાં થઈ રહ્યો છે તે કોઈ ઉત્પાદિત ચીજ-વસ્તુ નથી, પરંતુ તે છે 'ભય'. આપણે જેને આધ્નનિક સભ્યતાનો ગઢ માનીએ છીએ તે પશ્ચિમી સમાજ ભયની વેચાર-ખરીદીનું એક વિશાળ બજાર બની ગયો છે. ત્યાં એવી સ્થિતિ સર્જાઈ છે કે, 'વધુ ભય ઉત્પન્ન કરો, વધુ સફળ બનો.' છેલ્લાં પાંચ વર્ષમાં દોલીવૂડમાં જેટલી ફિલ્મોનું નિર્માણ થયું છે, તે तमाममां लय અને આતંકને વ્યાપક પ્રમાણમાં ચીતરવામાં આવ્યા છે.

होसिपूडनी प्रसिद्ध हिल्म निर्माता इंपनी ટવેન્ટીએથ સેન્યુરી ફોક્સની જ વાત કરીએ. આ કંપનીએ અત્યાર સુધીના ખલનાયકોથી પણ વધુ ભયંકર ખલનાયકોના પાત્રોની શોધનું અભિયાન ચાલુ રાખ્યું છે. તે કંપની હંમેશા એવા ખલનાયકો શોદ્યી લાવે છે જે અગાઉના ખલનાયક કરતા વધુ ગંભીર ખલપાત્ર ભજવી શકે. ઉદ્દેશ એ છે કે દર્શકોમાં વધુ ને વધુ ભય-ફફડાટ ફેલાવવાં. જે જેટલો વધુ ભય ઉત્પન્ન કરી શકે, તે વધુ સફળ ગણાશે તેવો તર્ક પશ્ચિમી સમાજમાં ફેલાયો છે. દોલીવૂડની ફિલ્મોના નિર્માતાઓ માટે આ કડવી, પરંતુ સાચી હકીકત સાબિત થઈ છે.

છેલ્લાં કેટલાંક વર્ષોમાં ત્યાં જેટલી બદ્યર્ચિત ફિલ્મો બની, તે ચરિત્ર પાત્રો થકી નહિ, પરંતુ જોતાં જ કંપારી ભયથી છૂટી જાય તેવા કારણે સફળ બની. અનેક ફિલ્મોમાં અગાઉના કોઈ વિશેષ યુગમાં વિચરતા વિશાળકાય પ્રાણીઓને દાનવો તરીકે માનવી ભયથી મુક્ત થઈ શકતો નથી. ભયનાં દર્શાવવામાં આવ્યા, જે દર્શકોને ભયભીત કરે છે. આવી તો અનેક ફિલ્મો દાલમાં બની. ગોડઝિલા, જુરાસિક પાર્ક, માર્સ ઈવેન્ડર, લાસ્ટ એમ્પરર, ઇંડિપેન્ડન્સ કે, ટાઇટૈનિક વગેરે જેવી ફિલ્મોમાં ભયને કેન્દ્રસ્થાન ન આપ્યું હોત તો કદાચ આ કિલ્મોને ધારી સફળતા ન મળી હોત. રાલ્ક સિયોનીની નેવસ્ટ ટાર્ગેટને પણ આજ કારણોસર સફળતા મળી. આ ફિલ્મમાં માનવ-બોંબના કરતૂતો દર્શાવવામાં આવ્યાં છે. સ્ટીફન સ્પિલબર્ગની બહ્યર્ચિત ફિલ્મ જુરાસિક પાર્કે એકલા ચુરોપમાં જ પ્રથમ ચરણમાં ૧૮૦ કરોડ ડોલરનો વેપાર કર્યો. આ પ્રકારની અન્ય ફિલ્મો જેવી કે સ્પીંક, ઝીરો, વોલ્કેનો, ટોર્નેડો વગેરે પણ આ દષ્ટિબિંદ્દને કારણે જ સફળ રહી. છેલ્લાં પાંચ વર્ષમાં બનેલી ૧૩

> मेधनाटे सक्ष्मण पर भयंडर शक्तिनो प्रहार डर्यो त्यारे तेओ भूर्षित थर्ध गया. હનુમાનજએ સંજવની લાવીને મુર્છા દૂર કરી भायापी भणनो सामनो इरपा आप्या त्यारे तेमना पर डोर्ध असर थर्ध नहि. पडीसोना प्रथनोथी એमनामां पिश्वास পगृत थयो. *t*ढ संइल्प साथे तप इरीने मेणपेती शक्ति અસુરોનો સંહાર કરવામાં લગાડી. એ સામર્થ્ય પહેલાં હતું પણ આત્મવિશ્વાસ નહોતો. मेधनाहनी भायानो अने असुरत्पनो शेपी रीते तक्ष्मणे नाश डर्यो એ प्रमाणे पोताना सामर्थ्य अने धृष्यरीय सत्तानो पोतानी अंहर पास हो એम मानीने એनो हिपयोग *डरनार इटी त्रभए।भां इ*सातो नथी. ते માયાનાં બંધનોને તોકી નાખે છે.

સુપરિદેટ ફિલ્મમાંથી ૯ ફિલ્મોનું દેષ્ટિલિંદ પણ વિચાણમાં વ્યાપક વધારો થયો છે, કારણ માત્ર એ કે ભયનું કેન્દ્રસ્થાન જ છે. એક ધારણા પ્રમાણે ભયના તેમાં 'ભય' કેન્દ્રસ્થાને છે. વ્યાપારનો આંકડો ૨૦૦ અરબ ડોલરને વટાવી ગયો છે.

બજારમાં વેચાતી ચીજ નથી, પરંતુ આજના અર્થશાસ્ત્રએ એમના આ કથનને શિષસિન કરાવ્યું ફિલાયું કર્તું, કારણ કે તેને સોવિયત સંઘ દ્વારા નાશ છે. આ 'ભય'ને કારણે જ તો શેર-સહાનું બજાર પાંમવાની શકા હતી. આજે એમેરિકા આતંકવાદ કુલ્યું-ફાલ્યું છે. ૧૯૯૬માં બનેલી શેરબજારની એક તેમજ જૈવિક યુદ્ધ ક્ષારા વિનાશની શંકાથી આતંકિત ઘટના તો લોકો ક્યારેય ભૂલી નહિ શકે. એવી અફવા 👸. આખું વિશ્વ સાથબર યુદ્ધની કલ્પનાથી ભયગ્રસ્ત ફેલાઈ હતી કે દેંગ શિયાઓ ફિંગ મૃત્યુ પામ્યા છે. છે. અ પહેલા ૮૦ના દાયકામાં આઈ.સી.બી.એમ. અફવા ફેલાતા જ હોંગકોંગનો હેંગે શેર આંક એને ૮૦ના દાયકામાં પરમાણુશસ્ત્રોએ ભયનું ૧૩૦૦થી પણ નીચે ઉતરી ત્રયો. આને કારણે કળ વાતાવરણ સજર્યું હતું. અરબ કોલરની રકમ કૂબમાં ગઈ. ૧૧ સપ્ટેમ્બર, ૨૦૦૧ની ઘટના પછી અમેરિકાનો 'નેસ્ડેક' કેટલાય દિવસો સુધી બંધ રહ્યો. ભય અને આતંકે અમેરિકાના અર્થતંત્રને પાયાથી દ્યમચાવી મૂક્યું છે. બીજા વિશ્વયુદ્ધ પછી જાપાનમાં પહેલી વાર શેર બજારને 33% જેટલું ભારે નુકશાન થયું. ભારતમાં વિકાસ ક્રેવી રીતે થશે ? જીવન ક્ષણિક અને પણ શેરબજારની સ્થિતિ સારી નથી જ. કેટલીક આતંકવાદી ઘટનાઓએ વિશ્વભરનું આર્થિક બજાર જિતી શકાય. સાદસ અને નિર્ભયતા જ સફળતાનું કહોળી નાખ્યું છે.

ભયનું વેચાણ રંગ-બેરંગી ચિત્રો દ્વારા અથવા કાળી શાહીથી સભર શબ્દોમાં પણ થાય છે. દેરી પોટરના કોમિક્સ દુનિયાભરના બાળકોમાં લોકપ્રિય છે. એ સાહિત્યમાં એક એવા દૈત્યની કલ્પના કરવામાં આવી છે જે બાળકોના કુમળા માનસમાં ભય ફેલાવી દે. તેનું વેચાણ પ્રતિદિન વધતું જાય છે. એક સર્વેક્ષણ પ્રમાણે અમેરિકામાં ૯૦% વધ્ કોમિક્સ ભયપ્રેરક વિષયો પર આધારિત **દોય છે**. આમ તો કેટલાક ઉપદેશાત્મક કોમિક્સ પણ સારો વેચાણ વ્યાપ ધરાવે છે. પરંતુ તેમાં પણ ધાર્મિક ભય કેન્દ્રસ્થાને જોવા મળે છે. ન્યુઝવીક,ટાઈમ વગેરે પર વિશ્વાસ રાખવાથી જ ભયમુક્ત થવાશે. તેથી જેવા મુખ્ય અને વિશ્વવિખ્યાત સામચિકોમાં પણ ભય અને આતંકને કેન્દ્રસ્થાને રાખવામાં આવ્યાં છે. અમેરિકાના વર્લ્ડ ટ્રેડ સૅન્ટર પર થયેલા આતંકવાદી દુમલાઓ પછી આવા સામયિકો-સાહિત્યોનાં

આપણાં માણસ પર ભયનો ઘણો મોટો પ્રભાવ પડે છે. માત્ર વ્યક્તિ જ નહિ. આખો સમાજ અને જયોર્જ બર્નાંડ શો કહેતા કે મનોભાવ કંઈ આખું રાષ્ટ્ર સંકટ સમયે ભયગ્રસ્ત બની જાય છે. ૮૦ના દાયકામાં અમેરિકામાં પણ ભયનું વાતાવરણ

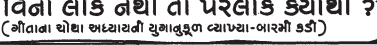
> આપણી બધી તકલીફોના મૂળમાં 'ભય' રહેલો છે. આપણને ઘણું નુકસાન થયું છે. ભય જેવી मनोप्ति सामधीनो नाश हरे छे अने प्रगतिने અવરોદ્યે છે. ભય એટલે સ્વયં પર અવિશ્વાસ અને જયાં સુધી સ્વયં પર વિકાસ નહિ દોય ત્યાં સુધી અનિશ્વિત છે. માત્ર સાઇસ વડે આવી અનિશ્વિતતાને રહસ્ય છે.

સાચી વાત તો એ છે કે આપણે માત્ર પાપ અને લાલચર્થી ભય રાખવો જોઈએ. સંસારના બંધનના પરિણામો ભર્ચકર હોય છે. માચાજાળનું 'આકર્ષણબળ' અત્યંત પ્રબળ હોય છે. આપણાં સત્ક્રમોં જ આપણને ભથશી દૂર રાખશે. એવું भानपानी डोंध ४३२ नथी है सत्डार्थो डरीशुं तो જીવન મુશ્કેલીઓથી ભરાઈ જશે. આવા ભયને દૂર કરીને સદાય દઢતાપૂર્વક શુભ વિચારો અને ચિંતન કરવા જોઈએ. ભય એટલે પરાજય અને સાદસ એટલે વિષય આ તથ્ય પર વિચાર કરવાની જરૂર છે. ઈશ્વર આપણે હંમેશા ઇશ્વરનું સ્મરણ કરવું જોઈએ અને નિર્ભય બનીને આપણા લક્ષ્ય તરફ વઘવું જોઈએ.



## ଥରୀ-ପିଗ୍ରାଗ યુગગીતા-૩૦

# ચર્જ્ઞ વિતા લોક તથી તો પરલોક ક્યાંથી



ગતાંકમાં શ્રીમદ્ ભગવદ્ગીતાના ચોથા અધ્યાયના પચીસથી ત્રીસ શ્લોક સુધીની તેમજ બાર પ્રકારના યજ્ઞોની ચર્ચા કરી હતી. માનવીની આંતરિક ક્રિયાઓ તથા બાહ્યરંગી સંબંધો સાથે સંકળાયેલા બાર પ્રકારના યજ્ઞોની વ્યાખ્યાની સાથે માનવીએ પોતાનું જીવન યજ્ઞમય કેવી રીતે બનાવવું જોઈએ તે પણ સમજાવવામાં આવ્યું હતું. વિચારોને ઈશ્વર સમક્ષ રજૂ કરવા માટે, मनमंथन हरीने पोतानी पात्रता विहसित हरवा माटे तेमक अनंत साथे अनुसंधान हरवा માટેના યજ્ઞોના આ ત્રણ ઉદ્દેશ પણ સમજાવવામાં આવ્યા હતા. યજ્ઞભાવથી આચરેલાં કર્મ દિવ્યકર્મ બને છે. ગતાંકમાં આ બાર યજ્ઞોને વિસ્તારપૂર્વક સમજાવવામાં આવ્યા **હ**તાં. ઈશ્વર કહે છે કે યજ્ઞનો મર્મ સમજનાર સાધક યજ્ઞો હ્રારા પોતાના તમામ પાપોનો નાશ કરી શકે છે. હવે એકત્રીસમા શ્લોકને એક વ્યાપક પરિપ્રેક્ષ્યમાં સમજવાનો પ્રયાસ કરીએ.

યज्ञशिष्टामृतलुषो यांति બ્રહ્મ सनातनम् । નાચં લોકોકસ્તયજ્ઞસ્ય કુ**તોકન્યઃ <u>કુર</u>સત્તમ્** ॥ ''हे કુરુશ્રેષ્ઠ અર્જુન ! યજ્ઞમાં વઘેલા અમૃતનો અનુભવ કરનાર યોગીજન સનાતન પરબ્રહ્મ પરમાત્માને પ્રાપ્ત થાય છે અને યજ્ઞ નહિ કરનાર માનવી માટે તો આ મનુષ્યલોક જ સુખદાયી નથી તો પરલોક કેવી રીતે સુખદાચી નીવડે ?''

#### મહાયકૌશ્ય યકૌશ્ય

અહીં એક લઘુકથા પ્રસ્તુત છે, જે પૂજનીય! માતાજી ઘણીવાર 'મહાચજ્ઞ'ની વ્યાખ્યાના સંદર્ભમાં સંભળાવતા અને ઉપરોક્ત શ્લોકના ભાવાર્થને સ્પષ્ટપણે સમજાવતા. મહાભારતમાં રાજસૂય યજ્ઞની વાત આવે છે. તેમાં એક નોળિયાનો પ્રસંગ પણ વર્ણવ્યો છે. રાજસૂય યજ્ઞ ભગવાન શ્રીકૃષ્ણની હાજરીમાં ચોજવામાં આવ્યો હતો. આ યજ્ઞ યુધિષ્ઠિર સહિત પાંડવો હારા યોજાયો હતો. સૌ ગર્વ કરી રહ્યા હતા કે ''પ્રસંગ અમારા કારણે જ સફળ રહ્યો. અમે આટલું દાન લાવ્યા અને અમે આટલું ભોજન કરાવ્યું. અમે સત્તાવીસ અશ્વમેદ યજ્ઞ કરાવી ચૂક્યા છીએ અને વાજપેય યજ્ઞ પણ કરાવ્યો છે. હમણાં હમણાં એક અશ્વમેઘ યજ્ઞ તો અમે તિરુપતિમાં કરાવ્યો છે. ક્યારેક ક્યારેક તો અમને એમ લાગે છે કે આ બધું અમે જ કર્યું | છે.'' ગરુસત્તાના પ્રતાપ વડે જ જે કાર્ય સિદ્ધ અને સફળ કરીને જેવા એ લોકો ભોજન લેવા બેઠા કે ત્યાં જ એક થયું દોય તેમાં વળી અદંકાર શાનો રાખવાનો ? પણ ચાંકાલ આવ્યો. ચાંકાલે કહ્યું કે તેને ભૂખ લાગી છે તેથી આવું તો ઘણીવાર બનતું હોય છે અને પાંડવો સાથે મને પણ ખાવાનું આપો. બ્રાહ્મણે પોતાનું ભોજન

પણ આવું જ થયું. ભગવાન શ્રીકૃષ્ણને થયું કે ક્યાંકને ક્યાંક કોઈ ખામી જરૂર રહી ગઈ છે અને એટલે જ તો આ અહંકાર સર્જાયો છે અને એવું લાગે છે કે આ યજ્ઞ સંપૂર્ણ ભાવના-લાગણીથી નથી થયો. શ્રીકૃષ્ણ બઘાને યજ્ઞસ્થળ પાસે લઈ ગયા. ત્યાં બધાએ એક વિચિત્ર પ્રાણી જોયું. ત્યાં એક નોળિયો હતો જેનું અડધું શરીર સામાન્ય અને અડધું સોનાનું હતું. સૌ એ વિલક્ષણ પ્રાણીને જોઈ રહ્યા હતા. સૌ કોઈ ભગવાન શ્રીકૃષ્ણને પૂછવા માગતા હતા કે આ શું છે અને આવું કેવી રીતે બને. ભગવાને નોળિયા સાથે એની જ ભાષામાં વાત કરી. નોળિયાએ પણ એવી જ ભાષામાં વાત કરી જે માનવોને સમજી શકાય. એણે કહ્યું, ''પહેલાં મેં પણ આવા જ એક મહાચજ્ઞમાં ભાગ લીધો હતો. એનાથી મારું અડધું શરીર સોનાનું બની ગયું. અહીં પણ એ આશાએ આવ્યો છું કે મારું બાકીનું અડઘું શરીર પણ સોનાનું બની જાય. પરંતુ એવું બન્યું નથી.''

ભગવાન શ્રીકૃષ્ણએ નોળિયાને પૂછ્યું, ''પહેલાં એ જણાવ કે એ ચર્જ્ઞ કેવો હતો.'' નોળિયાએ જણાવ્યું, ''એક બ્રાહ્મણ પરિવાર અનુષ્ઠાન કરી રહ્યો હતો. ભયંકર દુષ્કાળ જેવી સ્થિતિ હતી. એવી આકરી સ્થિતિમાં તેઓએ નવ દિવસ પછી વધેલું ભોજન લિવાનો વિચાર કર્યો હતો. નવ દિવસ પછી પૂર્ણાહૃતિ

ચાંકાલને આપી દીધું. ભોજન લીધા પછી ચાંકાલે કરે અને એના જીવનને બ્રાહ્મણપ્રધાન કરી દે. કહ્યું, ''પેટ ભરાચું નથી, દજી પણ બદુ ભૂખ લાગી છે.'' બ્રાહ્મણના બે દીકરાઓએ તેમનો ખોરાક ચાંકાલને આપી દીદ્યો. ચાંકાલે બ્રાહ્મણને પૂછ્યું,''દે બ્રાહ્મણ, દવે તમે શું ખાશો ?" બ્રાહ્મણે કહ્યું, "કશું નહિ, પાણી પીને પારણાં કરી લઈશું. માની લઈશું કે ઈશ્વરની આ જ ઈચ્છા દુશે. અમારે ત્યાં આવેલા અતિથિ દેવ આમ ભૂખ્યા ચાલ્યા જાય તે કેવી રીતે ચાલે ?'' ચાંકાલે ભોજન પૂરું કરી લીધા પછી બ્રાહ્મણને આશીર્વાદ આપ્યા. પછી તેણે કોગળા કરીને ભોજનવૃષ્તિનો ભાવ પ્રકટ કર્યો. નોળિયાએ આશ્ચર્યચકિત પાંડવો અને શ્રીફષ્ણને આગળ જણાવ્યું, ''જે સ્થાન પર ચાંડાલે કોગળા ક્યાં હતા ત્યાં ખોરાકના કેટલાંક કણ પડ્યા હતા. હં ત્યાં જ આળોટ્યો અને તેથી માર્ચ અડધું શરીર સોનાનું બની ગયું. મેં એ પણ જોયું કે સાધુને નમન કરવા માટે બ્રાહ્મણ પરિવારના સભ્યો ઝૂક્યા અને સ્થિર થયા ત્યાં **कोयुं** तो ખૂદ तेमने नारायश हरिना हर्शन थया. બ્રાહ્મણ પરિવારની યજ્ઞવૃત્તિની પરીક્ષા કરવા માટે સ્વયં ભગવાન સાકાર પ્રગટ થયા હતા. પ્રતિકૂળ પરિસ્થિતિમાં પણ જેમની યજ્ઞવૃત્તિ જીવિત હોય, જે અર્પણની આશા રાખતું દોય, જેની ભાવનાઓ યથાર્થ હોય તે જ સાચા અર્થમાં દેવતા હોય છે અને દેવતાઓ હોય ત્યાં દુકાળ હોઈ જ ન શકે એવું શ્રી નારાયણ હરિના જણાવતા જ આકાશમાં ઘેરા વાદળો છવાયા અને થોડીવારમાં તો વર્ષા થઈ. આમ ઈશ્વરે દુકાળ દૂર કર્યો. આવો યજ્ઞ ફરી વાર થાય તેની પ્રતીક્ષા હું યુગોથી કરતો આવ્યો છું. મારું દુર્ભાગ્ય છે કે આ યજ્ઞમાં ઠાજર ઠોવા છતાં મારું બાકીનું શરીર સોનાનું બની શક્યું નથી. હવે મારે સોનાના અડધા શરીર સાથે જ પાછા જવું પડશે.'' આમ કહીને નોળિયો ચાલ્યો ગયો. શ્રીકૃષ્ણએ હતપ્રભ પાંડવોને કહ્યું, ''જોઈ લીઘો તમે તમારો પ્રતાપ ?'' પહેલાં યજ્ઞનો મર્મ સમજો અને તો જ તમે યજ્ઞના સાચા અર્થમાં યજમાન બની શકશો. પાંડવોનો અઠંકાર ઓગળી ગયો અને તેઓએ યજ્ઞમય જીવનનો અર્થ જાણ્યો.

ક્રિયતે તનુઃ'' યજ્ઞોમાં પણ મહાયજ્ઞ એવા કર્મને તિપ્તિ પ્રાપ્ત થાય છે ન તો મૃત્યુ પછી તેને શાંતિ મળે

બ્રાહ્મણત્વ એટલે મનુવાદની આલોચના કરી રહેલા જાતિ-વર્ણ પર વર્ગીકૃત થયેલા બ્રાહ્મણ નિંદ, પરંત્ જ્ઞાનસભર અને દેવતાઓની રીતિનીતિ અનુસાર જીવન જીવતા બ્રાહ્મણ. ચોથા અધ્યાયની પ્રારંભિક **ટિપ્પણીમાં ગુણ-કર્મ પ્રમાણે ચાર વર્ણોની ચર્ચા** (શ્લોક ૧૩) ભગવાને કરી છે. જો આપણે એ ચર્ચા સમજી શકીએ તો આપણે યજ્ઞ મહાયજ્ઞનો મર્મ પણ સમ્રજ શકીએ.

#### યજ્ઞાવશિષ્ટ પરમ પુણ્યદાયી

આ પૂર્વે ત્રીસમા શ્લોક સુધી જુદા જુદા માધ્યમથી 'યજ્ઞ'નો અર્થ સમજાવતા સમજાવતા ભગવાન ઉપરોક્ત કથાનો સાર આ પ્રમાણે વર્ણવે છે, ''યજ્ઞના શેષ અમૃતનો અનુભવ કરનાર યોગીજનને પરબ્રહ્મ પરમાત્માની પ્રાપ્તિ થાય છે.'' માનવજાતિની અને સમાજની સેવામાં કરેલાં કાર્યો જ સર્વોત્તમ યજ્ઞ છે. જેના પરિણામે જે આત્મસંત્રોષ, કીર્તિ અને ઐશ્વર્ય પ્રાપ્ત થાય છે તે જ શ્રેષ્ઠ યજ્ઞ છે. 'પ્રસાદ' પણ તેને જ કહેવાય જે આગળ સમજાવેલા બાર પ્રકારના યજ્ઞોનો કર્મકળ તરીકે પ્રાપ્ત થાય. શરત માત્ર એ છે કે આ બધા યત્ન કોઈપણ પ્રકારની લાલચ રાખ્યા વગર સંપન્ન કર્યા દોય. 'પ્રસાદ'નો સાચો અર્થ જાણવો જોઈએ. જે પદાર્થ અથવા તત્ત્વ માનસિક શાંતિ આપે, મનને તૃપ્ત કરે અને તૃષ્ટિ સંતોષે એને જ પ્રસાદ કહેવાય. આમ, યજ્ઞમય જીવન આપણી તમામ લાલચ અને વાસનાનો નાશ કરીને આપણને અવર્ણનીય શાંતિનો અનુભવ કરાવે છે. આજે આખું વિશ્વ જે શાંતિ ઝંખે છે તે યજ્ઞમય જીવન અપનાવવાથી જ મળી શકે. ઈચ્છાઓ, લાલચ અને વાસનાનો નાશ થતાં જ આપણે ઈશ્વરીય ચેતનામાં એકાકાર થઈ શકીએ.

ભગવાન આગળ સમજાવે છે. ''हે કુરુશ્રેષ્ઠ, યજ્ઞ નહીં કરવા માગતા લોકો માટે તો લોકનું હોવું પણ નહિવત્ (નાયં લોકોકસ્ત્યજ્ઞસ્ય) છે ત્યાં પરલોકની તો વાત જ ક્યાં કરવી (કુતોડન્યઃ) એક જ પંકિતમાં ભગવાન સત્યતાનો પરિચય કરાવે છે અને તે છે : જે વ્યક્તિ સમર્પણ (યજ્ઞ) ભાવથી કર્મ કરવા તૈયાર નથી શાસ્ત્ર કહે છે, ''મહાયફૌશ્ય યફૌશ્ય બ્રાહ્મી યં તિને ન તો આ સંસારમાં લાભ, સંતોષ અને પ્રસન્નતા-કહેવાય જે વ્યક્તિને બ્રાહ્મણત્વના પદ પર વિરાજમાન છે. સાચી પ્રસન્નતા જ સફળ જીવનની ચાવી છે.

યજ્ઞભાવ સાથે ઉધમપૂર્વક કર્મ કરતા રહેવું જોઈએ. ઉક્તિ પ્રમાણે જીવનમાં ત્યાગની ભાવના કેળવવી (કુર્વન્નેવેઠ કર્માણિ....ઉપનિષદ) જે સમાજ અથવા રાષ્ટ્રમાં માણસો વિલાસી, સ્વાર્થી, વિચારઠીન, ઉદ્ધત અને અતિ મહત્ત્વાકાંક્ષી હશે તે સમાજ અથવા રાષ્ટ્રની प्रगति ड्यारेय निह थाय. लगपान श्रीहरूश साइ શબ્દોમાં જણાવે છે કે આવા સમાજનો વિકાસ સંભવિત જ નથી. આવા સમાજને સબળ નેતૃત્વ પૂર્ પાડનાર શાસક જ ન મળી શકે અને તેથી શાંતિ સ્થાપી જ ન શકાય. ઔદ્યોગિકરણ, તકનીકી વ્રિકાસ અને આધુનિકીકરણ ત્રમે તેટલું થયું હોય, પરંતુ શાંતિ તો ન જ મળે.

જીવનમાં ત્યાચનું મહત્ત્વ છે, ભોગનું નહિ

ચોથા અધ્યાયના એકત્રીસમા શ્લોકમાં આજની સ્થિતિની કેટલી સચોટ ચર્ચા કરી છે. ભગવાન વારંવાર એક જ વાત કરે છે કે બાહ્ય સુખર્સા કોઈ શાંતિ નથી. તેમાં તો માત્ર અસંતોષ, અતૃપ્તિ અને બેચેની જે જોવા મળે છે. આજે સમગ્ર માનવસમાજ તારા (સ્ટ્રેસ) નામની મહાવ્યાધિનો ભોગ બનેલો છે. <u>જેને જોઈએ</u> તે દેખાવે તો સ્વસ્થ, પરંતુ અંદરથી સામસિક તણાવને કારણે અસ્વસ્થ જણાય છે. એક અજ્ઞાત ભય આપણને સતાવે છે. ભૌતિક જીવનમાં આપણને ભણે ગમે તેટલી સફળતા મળી હોય, પરંતુ આપણું આધ્યાત્મિક જીવન સાવ શુષ્ક બની ગયું છે. આપણા કર્મો ચફાદીન બની ગયાં છે તે જ આ પીફાદાયક પરિસ્થિતિનું કારણ છે. માત્ર ત્યાગની ભાવના જ સમાજ અને રાષ્ટ્રનું ઉચિત પુનઃ નિર્માણ કરી શકશે. એક સમગ્રે અત્યંત જાગ્રત, કર્મનિષ્ઠ અને જગતનો ગુરૂ ચણાતો ભારત દેશ આજે સાંસ્ફતિક દબ્ટિએ પરાધીન અને સૌથી ભ્રષ્ટ દેશ બની ગયો છે. એની કાર્યકુશળતાને જાણે કે કાંટ લાગી ગયો છે. યજ્ઞમય જીવનની ઉપેક્ષા, **પરમાર્થની ઉપેક્ષા**, સત્કાર્યોની ઉપેક્ષા અને એકાક્રી - સ્વાર્થી જિંદગી જીવવાની રીત-ભાતને કારણે આપણને સહન કરવાનો વારો આવ્યો છે. માત્ર શ્રીમદ્ ભગવદ્ગીતા જ આજની યુવાશક્તિને અને ભાવિ પેઢીને ચજ્ઞમથ જીવન અપનાવવાની સલાદ આપે છે. ગીતા આજની પેઢીને સંકેત આપે છે કે આ જીવનને સુખમય અને સંતોષજનક બનાવવું હોય તો અતૃપ્તિ, અસંતોષ અને વાસનાની મોદજાળમાંથી મુક્ત થવું પડશે. ''તેન त्यङतेन ભુ>୭ଥା'' (ઈશાવાસ્થोप्रविषट) नी आ तेओ यज्ञने विश्वलुं सर्वोत्तम दर्शन সভাবीने समજावे

જોઈએ. આજના પશ્ચિમ સમાજનું અનુકરણ કરી રહેલ અને કમ્પ્યુટર યુગમાં જીવી રહેલ પેઢીએ ખરેખર આનંદની અનુભૂતિ કરવી હોય અને માનસિક શાંતિ મેળવવી દોચ તો તેણે પોતાની જીવનશૈલી સમૂળગી બદલવી પકશે એવો સંદેશ આપણને ગીતામાંથી મળે છે.

परमपूष्य गुर्हेपे यज्ञपिज्ञानने पुनःप्रतिष्ठा અપાવી છે અને ચજ્ઞને એક મહત્ત્વના દર્શન તરીકે સ્થાપિત કર્યું છે એ સ્વીકારવામાં કોઈ અતિશયોક્તિ નથી. અંધકારયુગ હજારો વર્ષોથી ચાલતો આવ્યો છે. બુદ્ધ અને શંકરાચાર્યના આગમન પછી પણ યજ્ઞની માત્ર ઉપરછલ્લી પૂજા થતી રહી છે અને યજ્ઞરૂપી શબ્દનો અનર્થ થતો રહ્યો છે. ભારતીય સંસ્કૃતિના ષિતા સમાન યજ્ઞને પરમપૂજય ગુરૂદેવે લોકોની વિચારસરણીમાં, દૈનિક જીવનમાં અને ભક્તિયુક્ત શૈલીમાં સ્થાન અપાવ્યું કે જેથી સતયુગી વાતાવરણ સર્જાય. એમના જીવનના શુભારંભથી માંડીને અંત સુધી અને એમના મહાપ્રયાણ પછી પણ એમના દરેક તર્ક, વિચાર-નિર્ધારણમાં આપણને યજ્ઞનું તત્ત્વદર્શન સમાવિષ્ટ થયેલું જોવા મળે છે. પરમપૂજ્ય ગુર્દેવે અગ્નિને શિક્ષક સમાન ગણાવીને અગ્નિદોત્રનો સાચો અર્શ દરેકને સમજાવ્યો છે. અગ્નિહોત્ર એક માત્ર યજ્ઞ નથી, પરંતુ ચજ્ઞ એક મહાન અર્થમાં સમજી શકાય એવી પરિભાષા છે. આ સંદર્ભ પર તેમણે ગાયત્રી યજ્ઞ વિદ્યાન, યજ્ઞનું જ્ઞાન-વિજ્ઞાન વગેરે જેવી ગ્રંથમાળાઓ એવા સમયે લખી કે જયારે યજ્ઞના નામે આડંબર, પંકાવાદ અને લૂંટફાટ જેવા દુષ્કૃત્યો અને કુવિચારો પ્રવર્તતા હતા.

#### યુકા એક દર્શન

તેઓ અખંડ જ્યોતિ પત્રિકામાં લખે છે. ''જે રીતે યજ્ઞકુંડમાં અગ્નિ પ્રકાશિત હોય છે, તે જ રીતે અંતઃકરણમાં જ્ઞાનાઉન, ઇંબ્રિયોમાં તાપાઉન અને દે**દમાં કર્મા**ઉન પ્રજવલિત રહેવો જોઈએ, અને એ જ યજ્ઞનું આધ્યાત્મિક રૂપ છે. સંકુચિતતા, સ્વાર્થ અને અદમ્ને એવા દિવ્ય અગ્નિમાં હોમી દે છે. જેના બદલામાં દરેક જનને નારાયણનું પદ મળી શકે.'' (એપ્રિલ, ૧૯૮૧, પાન ૪૯). આ ક્રમમાં આગળ પરિશોધન અને આદર્શીની પ્રતિષ્ઠાનાં સશક્ત માધ્યમ છે. યજ્ઞમાં સમાવિષ્ટ વિચારધારામાં મનુષ્યને શ્રેષ્ઠ, ઉદાર અને ઉદાત્ત બનાવવામાં તમામ તત્ત્વ સમાચેલાં છે. વિવાદોથી મુક્ત અને બોધગમ્ય દર્શનની શોધ કરવી હોય તો તે યજ્ઞ-દર્શન હોઈ શકે.'' (અખંડ જ્યોતિ સપ્ટેમ્બર ૧૯૮૧, પાન ૪৩). તેઓ લખે છે, ''દાન, દેવપૂજન અને સમર્પણનું યજ્ઞીય દર્શન માણસને ઉદાર અને ઉદાત્ત બનાવવામાં દરેક દષ્ટિએ સક્ષમ છે. આ ત્રણ સિદ્ધાંતોમાં માનવીના વિકાસની અમર્યાદિત શક્યતાઓનો સમાવેશ થયો છે. '' (ઉપરોક્ત પાન ૪૯).

ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ આ પ્રકારે યજ્ઞનું મહત્ત્વ સમજાવતા પોતાના કથનને આ શબ્દોમાં વ્યક્ત કરે છે. જે યજ્ઞના અમૃતનો લ્હાવો લે છે તેને જ સનાતન બ્રહ્મ પ્રાપ્ત થાય છે. (યજ્ઞશિષ્ટામૃતભુજો ચાંતિ બ્રહ્મ સનાતનમ્). તેઓ કહે છે કે ચજ્ઞ જ વિશ્વનો નિયમ છે. યજ્ઞ વિના લોકમાં જ નિંદ, પરલોકમાં પણ કશું સિદ્ધ નિ થાય. યજ્ઞ વિના ન તો લોકમાં પ્રભુત્વ પ્રાપ્ત થશે કે ન તો પરલોકમાં સ્વર્ગ. ત્યાર પછી તેઓ કહે છે, ''વેદવાણીમાં અનેક પ્રકારના ચન્નોનું વર્ણન કર્યું છે. આ બધા યજ્ઞો મન, ઇંદ્રિય અને શરીરની ક્રિયાઓ વડે ઉત્પન્ન થાય છે તેમ માની લે. પરંતુ એ પણ જાણી લેજે કે પરમાતમાં ક્રિયાઓ-કર્મોથી ભિન્ન છે. આ સમજીને જ તું સંસારના બંધનોથી મુક્ત થઈ શકીશ.'' (શ્લોક ૩૨નો ભાવાર્થ)

એવં બદુવિધા ચજ્ઞા વિતતા બ્રહ્મણો મુખે ! **કર્મજા** निर्धे तान्सर्वानेयं ज्ञात्या विभोक्ष्यसे ॥ મુક્તિનો રાજમાર્ગ

એકત્રીસમાં શ્લોકની પરાકાષ્ટા બત્રીસમાં શ્લોકમાં પણ જોવા મળે છે. ભગવાન વિષ્ણુના અવતાર ભગવાન શ્રીકૃષ્ણના જણાવ્યા પ્રમાણે ઉપરોક્ત દર્શવિલ બધા યજ્ઞ બ્રહ્મમુખમાંથી અને અગ્નિ, કે જે દોમાચેલું બધું જ ગ્રદણ કરે છે, તેના મુખમાંથી સર્જાયા છે. સર્વવ્યાપી બ્રહ્મા બઘા જ યજ્ઞોમાં ઉપસ્થિત, પ્રતિષ્ઠિત હોય છે. સંસારના તમામ કર્મો ઈશ્વરના આદેશ પ્રમાણે યજ્ઞ બની જાય છે. દાખલા તરીકે આપણે એવું માનીને ભોજન લેવું જોઈએ કે બ્રહ્મને આદ્દતિ આપી રહ્યા છીએ અથવા જગતજનની

છે, ''યજ્ઞમાં સમાવિષ્ટ વિચારો અને પ્રેરણા જ શ્રદ્ધા મિદાકાલીને ભોજન કરાવી રહ્યા છીએ. રસ્તા પર ચાલતા જતા હોઈએ તો એવી કલ્પના કરવી જોઈએ કે જગતમાતાની પ્રદક્ષિણા કરી રહ્યા છીએ. કાચિક . વાચિક અને માનસિક- આ ત્રણ પ્રકારનાં કર્મો પ્રભુને પ્રસન્ન કરવા માટે બુદ્ધિપૂર્વક પ્રભુને અર્પણ કરવામાં આવે તો તે તમામ કાર્યો યજ્ઞમાં ફેરવાઈ જાય છે. આ શ્લોકનો ભાવાર્થ એ થયો કે યજ્ઞોનું પરિણામ ચિત્તશુદ્ધિ અને આત્મવિકાસ તથા જીવનમુક્તિના રૂપમાં મળે છે.

> સ્વામી વિવેકાનંદે આ બાબતમાં ઘણું કહ્યું છે. સ્વામીજીના શબ્દોમાં ગીંતાનો કર્મયોગ વૈજ્ઞાનિક પદ્ધતિએ કરેલાં કર્માનુષ્ઠાન જ છે. કર્મોનો ઉદ્દેશ છે -મનમાં રહેલી શક્તિને, એટલે કે આત્માને જાગ્રત કરવું. જે કંઈ કરો, જે કંઈ આઠાર કરો, જે કોઈ ઠવન કરો, જે કાંઈ તપ કરો -એ બધું જ મને અર્પણ કરીને શાંતિના અનુભવ કરીને રહો.

> સ્વામીજી જે ભાવની અભિવ્યક્તિ કરે છે તેવો જ जोध श्रीइष्ण तेमना शिष्य अर्षुनने डरापीने तेना મોક્ષનો માર્ગ તૈયાર કરે છે. તેઓ અર્જુનને સમજાવે છે કે, ''યજ્ઞોને કર્મથી ઉત્પન્ન થચેલાં માન પરંતુ એ પણ સમજ લેજે કે આ બધા યજ્ઞો ઈશ્વરની વિશાળ શક્તિમાંથી જન્મ્યાં છે અને ઈશ્વરની ઈચ્છા પ્રમાણે જ થઈ રહ્યાં છે. આ વાતને બરાબર સાંભળી-સમજી લઈએ તો મુક્તિ-લોભ-મોદ અને અદમ જેવા બંધનોમાંથી હંમેશ માટે મુક્તિ મળશે. (એવં જ્ઞાત્વા વિમોક્ચસે)''

> ગીતાના શ્લોક કાવ્યો શબ્દોથી સુસજ્જ અને સુંદર તો છે જ, પરંતુ જેમ જેમ તે વાંચતા જઈએ, સમજતા જઈએ તેમ તેમ તેની અંદર રહેલી ભાવના, સંકેત અને બોધ વધુને વધુ સ્પષ્ટ થતા જાય છે. આપણે એટલું જ સમજવાની જરૂર છે કે આપણે કાર્યો શા માટે કરવા છે, કોના માટે કરવા છે, યજ્ઞભાવથી કરેલાં કાર્યો એટલે શું અને જીવનના બંધનોથી મુક્ત થઈને સાચી મુક્તિનો માર્ગે કેવી રીતે શોદાય. તેત્રીસમાં શ્લોકમાં ભગવાન ષ્રવ્યમય યજ્ઞની અને જ્ઞાનમય યજ્ઞની વાત કરે છે. આ યજ્ઞોની વ્યાખ્યા અને તેમના મહત્ત્વની ચર્ચા આવતા અંકમાં.

> > 36 36 36

#### परभपूष्य गुरुहेवनी अभृतवाशी

#### क्थवन विद्या

# आर्ध्श परिवारनो विधास हेवी रीते थाय (ઉत्तरार्द्ध)

ગાયત્રી મંત્ર અમારી સાથે સાથે,

ॐ ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ તત્સવિતુર્વરેણ્યં ભર્ગો દેવસ્થ દીમહિ દિયો યો નઃ પ્રચોદયાત્ ।

મિત્રો, સંસ્કારી પરિવાર જ જીવનમાં પ્રગતિ કરે છે અને સુખાકારી ભોગવે છે. એટલે બાળકોને સંસ્કારી બનાવવા જોઈએ અને એમને પ્રેમ આપવો જોઈએ. આપે કુટુંબીજનોને સંસ્કાર આપવા જોઈએ. આપે આપના કુટુંબમાં રંગીન ઠાઠમાઠ રચ્યા વિના તેને સ્નેઠ આપવો જોઈતો હતો. આપે ભારે ભૂલ કરી છે. જેના કારણે આજે પરિવારો તૂટતાં જાય છે. આપે એ સમજવું જોઈએ કે પરિવારજનોની એક માત્ર માગણી છે - પ્રેમ,

#### આત્માને જોઈએ પ્રેમ

મિત્રો, જયારે આપનું પેટ કહે છે કે ભૂખ લાગી છે, ત્યારે તમે તેને ખાવાનું આપો છો. એ જ રીતે આપના પરિવારજનોને ભોજન કરતાં પ્રેમ અને સ્નેહની જરૂ છે. શરીરના અંદરના અવયવો સ્વયંસંચાલન માટે આઠાર માગે છે તથા આપણું બાહ્ય શરીર ઠંડક માગે છે અને ગરમીથી બચવા માગે છે. એ માટે આપણે પંખા, કુલર અને એરકંડીશન વસાવીએ છીએ. પરંતુ મિત્રો, સમજી લો કે આપણી અંદર એક અન્ય વસ્તુ પણ છે, તે છે ''આત્મા''. આપણો આત્મા પણ આપણી પાસે એક જ વસ્તુ માગે છે. શું છે એ ? એ છે પ્રેમ અને સ્નેદ, શું આપની પત્ની, આપના ઘરમાં ફક્ત ખાવા માટે, કપડાં માટે જ આવી છે? શું એના પિયરમાં એની ખોટ હતી ? એના ઘરમાં નોકરોથી કામ થતું હતું તો અહીં શા માટે તે આવી છે ? કામવાસનાની પૂર્તિ માટે ? ના, આપને ખબર નથી. તે આ માટે આવી નથી. તો શા માટે આવી છે ? તેનું એક જ ધ્યેય છે અને તે છે પ્રેમ.

મિત્રો, વ્યક્તિ પુરુષ હોય કે સ્ત્રી, તેની અંદર એક એવી ભૂખ છે, જેનું નામ છે પ્રેમ. તેઓ બન્ને એક એવા સાથીની શોધમાં હોય છે કે જે તેને સર્વાધિક પ્રેમ કરી શકે, તેની સાથે સ્નેહપૂર્વક જીવન જીવી શકે અને દુઃખ-

સુખમાં સાથે જ રહી શકે. દરેક ત્રુટિને બન્ને દળીમળીને દૂર કરે છે. આપ તો ફક્ત પત્નીની વાત કરો છો, પરંતુ અમે બાળકો વિશે પણ કહીએ છીએ. બાળકોને માતાનો પ્રેમ અને સ્નેહ તો મળે છે, પરંતુ પિતાનો પ્રેમ અને સ્નેહ ક્યાં મળે છે?

મિત્રો. પ્રેમ અને સ્નેહ વગર વ્યક્તિની પ્રગતિ શક્ય નથી. માતાએ બાળક માટે ખાવાનું બનાવી દીધું, તેના કપડાં ધોઈ નાખ્યાં અને તેને નવડાવી દીધું અને તેથી માતાનું કાર્ય પૂરું થઈ ગયું. પરંતુ પિતાનું કોઈ કર્તવ્ય નથી ? શું એને બાળકને પ્રેમ અને સ્નેહ પૂરા પાડ્યા છે? ના સાદેબ, પિતાએ તો બાળકને નૈનીતાલ કે દહેરાદુનની સ્કુલમાં દાખલ કરી દીધો અને ટ્યુશનમાં આવવા-જવા માટે સાયકલ અપાવી દીધી. એટલે શું એમનું કામ પૂરૂં થઈ ગયું ? નૈનીતાલ કે દહેરાદૂનની સ્કૂલમાં બાળકને મા-બાપનો પ્રેમ મળશે ? ના સાહેબ. ત્યાં આવો કોઈ પ્રેમ મળવાનો નથી. તો પછી બાળકનો વિકાસ કઈ રીતે થશે ? કદી વિચાર્યું છે ! મહિને પાંચસો રૂપિયા મોકલ્યા એટલે કામ પૂરૂં થઈ ગયું ? હા, એ વાત સાચી કે ત્યાંની સ્કૂલમાં ભણવાથી બાળક ''થૈંક્યૂ વેરી મચ'' બોલતા શીખી જશે. પરંતુ આનાથી શું થવાનું છે ? આવા બે-ચાર વાક્યો શીખી જવાથી બાળક સંસ્કારી બની જશે ? એને પ્રેમ અને સ્નેદ મળી જશે ? હું પૂછવા માગું છું કે ત્યાં કોઈ એવી માતા દશે કે જે બાળકને છાતીએ લગાવીને તેને પ્રેમ આપી શકે ? આપે નૈનીતાલ કે દહેરાદૂનની શાળાઓમાં બાળકને દાખલ કરાવીને શા માટે અનાથ બનાવી દીધો ? તમે માનતા હશો કે તમારા બાળકને સૈનિક સ્કૂલમાં દાખલ કરાવી દીધા પછી મોટો થઈને તે મોટો સાહેબ બની જશે. અમને ખબર નથી કે આપનું બાળક સાદેબ બનશે કે ઘુતારો ? શક્ય છે કે તે મોટો સાફેબ બને, પરંતુ તે ઈન્સાન તો નહિ જ બની શકે.

સાથીની શોધમાં હોય છે કે જે તેને સર્વાધિક પ્રેમ કરી મિત્રો, ઈન્સાન કે સંસ્કારી બનવા માટે બાળકને શકે, તેની સાથે સ્નેહપૂર્વક જીવન જીવી શકે અને દુઃખ- પ્રેમ અને સ્નેહની જરૂર હોય છે, જે આવી શાળાઓમાંથી

સમય આપવો જોઈએ. પરંતુ આપનો સમય તો ટી.વી. જોવામાં, પત્તા રમવામાં, મસ્તી કરવામાં અને કલબોમાં પૂરો થઈ જાય છે. તો પછી બાળકની પાછળ સમય કેવી રીતે કાઢશો ? એના કરતાં સાર્ર એ રહેશે કે બાળકને મારી નાંખો. એક બાજુ બિચારું બાળક બાપનો પ્યાર માગે છે અને બીજી બાજુ બાપ દારૂની બોટલ ઢીંચીને ઘરે આવીને મારપીટ કરે છે. એ દારૂડીયા પાસે પત્ની અને બાળકોને પ્રેમ કરવાનો સમય જ ક્યાં છે ? આ કારણોથી જ સમાજ અને પરિવારમાં ભંગાણ પડે છે. એવા ભંગાણથી ચેતતા રહેજો.

મિત્રો, શું તમે બાળકોને પ્રેમ કરો છો ? તેને બોધકથાઓ સંભળાવીને પ્રેરણા આપો છો ? ના. અમે તો બાળક માટે નોકર રાખી લીધો છે. અમારો નોકર તો એટલો સારો છે કે તે બાળકની સારી સંભાળ રાખે છે. તો પછી ખાવા માટે પણ નોકર રાખી લો ને, પૂજા કરવા માટે પણ એક નોકર રાખી લો ને. બોલો, મંદિરમાં નોકરથી કામ ચાલી જશે? તમે સમજતાં જ નથી. શું તમારા બાળકે તમારી નોકરાણીના પેટે જન્મ લીધો છે ? શું તમારા નોકરો અને નોકરાણીઓ તમારા બાળકને પ્રેમ આપશે ? દું માનું છું કે આપ આઠ કલાક નોકરી-ઘંઘો કરતા દશો, પરંતુ બાકીના સોળ કલાકનું શું ? એટલો સમય તો આપે આપના કુટુંબ પાછળ ખર્ચવો જોઈએ અને કુટુંબીજનોને સંસ્કારી બનવાનું શીખવવું જોઈએ.

#### કુટુંબ માટે સમય ફાળવો!

અરે ભાઈ, ફિલ્મો જોવા પાછળ સમય શું કામ વેડફો છો ? શું શીખવા મળે છે આ ફિલ્મો અને ક્લબોમાંથી ? એરે તારી પત્ની અને બાળકો પાછળ સમય આપવાનું શરૂ કર અને પછી ખરો સાંસારિક આનંદ માણ. તારા કુટુંબીજનો કરતાં વધુ સારા પાત્રો ફિલ્મમાં મળવાના ? એક વાર એકાદ ચાવીવાળું રમકડું લાવીને આપના બાળકને આપશો તો ખુશીથી એ ઉછળવા માંડશે અને બધાને કહેશે કે મારા પપ્પા મારા માટે સરસ મજાનું રમકડું લાવ્યા છે. પત્ની સાથે બે-ચાર મીઠી વાતો કરવાનો સમય કાઢો. આપના બાળકો બિલાડી-વાંદરાની વાર્તા સાંભળતા નથી? અરે આપના બાળકોને કમાવ, તે કુટુંબ પાછળ ખર્ચો. જે કંઈ તપ કરો તે માત્ર

કદી ન મળી શકે. એ માટે તો આપે બાળકની પાછળ વાર્તાઓ કહો કે જેથી એમને ખૂબ મજા આવે. આપે હજુ સુધી પ્રેમ કર્યો નથી કે નથી આપની કુટુંબીજનોને પ્રેમ કરવાની કોઈ ઈચ્છા. તો પછી આપે ઘર શા માટે વસાવ્યું છે? આપે તો બાળકોને કસાઈખાનામાં બંધ કરી દીધા છે. જો કુટુંબ વસાવવું હોય તો બાળકોને કસાઈખાનામાંથી છોડાવો અને તેમને ભૂખ્યાં રાખવાનું બંધ કરો. બાળકોને પ્રેમ કરો અને તેમને ભૂખ્યા મારવાનું બંધ કરો. આપે કોઈ નોકરાણી રાખી છે ? આપની પત્ની આપના માટે કોણ છે ? શું એ કોઇ કામવાસના પૂરી કરવાની મશીન છે ? તેને પ્રેમ નથી કરી શકતા ? અરે મશીનો અને રબરની બનાવેલી સ્ત્રીઓ તો વિદેશોમાં મળે જ છે. એ જ ખરીદી લાવો. એ આપની પાસે કશું નિ માગે. આપનું ખાવાનું બનાવવાનો ખર્ચ કેટલો છે ? સો રૂપિયા? તો પછી ખાવાનું બનાવવા માટે જ સ્ત્રીને શું કામ ઘરમાં રાખી છે ? આપે અર્થશાસ્ત્ર વાંચ્યું છે? સરવાળો-બાદબાકી અને ગુણાકાર-ભાગાકાર આવકે છે ? કાગળ કાઢો અને **હિસાબ માં**ડો, તો જણાશે કે પત્ની કરતાં નોકર રાખો એ સસ્તું પડશે.

> મિત્રો, માત્ર ખાવાનું બનાવવા માટે અથવા કામતૃપ્તિ માટે કે ઘરની ચોકીદારી રાખવા માટે જ ઘર વસાવ્યું હોય તો એ આપની સૌથી મોટી ભૂલ છે. લગ્ન-વિવાદનો આ દેતુ નથી. સમજો કે ઈન્સાનની અંદર એક આત્મા વસેલો છે. એના વિકાસ માટે જ માનવી કુટુંબ બનાવે છે અને ઘર વસાવે છે. પણ આપને તો આત્મા એટલે શું એ જ ખબર નથી. આત્મા સાથે આપનો કોઈ સંપર્ક જ નથી. એકાદ પંડિત આપના ત્યાં આવશે અને કહેશે કે આત્માનો સાક્ષાત્કાર કરો. આવી ફાલતુ સલાદ આપીને આપને લૂંટીને ચાલ્યો જાય છે.

> મિત્રો, આત્મા એ માનવીની આંતરિક સત્તા છે. જે ફકત પ્રેમ ઉપર નભે છે. આ એક જ જગ્યા એવી છે જયાં આપણું કુટુંબ વસે છે. આજે કશું કુદરતી રહ્યું નથી. બધું જ બનાવટી થઈ ગયું છે. આવા યુગમાં પ્રેમ અને આત્મીયતા ક્યાંથી મળશે? પ્રેમ પ્રાપ્ત થાય એવી એક જ ફેક્ટરી છે અને તે છે આપણું કુટુંબ. આપ જે કંઈ

કુટુંબ માટે કરો. આપ સંતની જેમ, મહાત્માની જેમ અને રાજા કર્ણની જેમ ત્યાગ કર્યો અને સહયોગ કર્યો છે. રાજા કર્ણ જે કંઈ કમાતા, તે સમાજની અને ધર્મની પાછળ ખર્ચી દેતાં. આપ પણ રાજા કર્ણ જેવા છો. કમાયેલું તમામ આપના કુટુંબ પાછળ ખર્ચી નાંખો છો. અમે કુટુંબને પ્રેમ કરીએ છીએ, સ્નેહ કરીએ છીએ, તેથી જ અમે અહીં પણ કટંબ-પરિવાર વસાવી દીધો છે.

મિત્રો, મેં "સુનસાન કે સહચર" નામનું પુસ્તક લખ્યું છે અને મને હિમાલયના ગાઢ જંગલો અને દુર્ગમ પહાડોમાં રહેવાનો મોકો મળ્યો છે. ત્યાં ઘાસ-પત્તા સિવાય કશું મળે નહિ. મેં વિચાર્યું કે એવા એકાંત અને સન્નાટામાં હું કેવી રીતે રહી શકીશ ? પરંતુ મેં કેટલાંક પ્રાણીઓ પાળીને એક કુટુંબ બનાવી દીધું. કુટુંબ વિના માનવી ક્યાંય રહી શકે ? માનવી એના ગુણોનો વિકાસ કુટુંબ વિના ક્યાંથી કરી શકે ? ઘર્મપત્ની સાથે પ્યાર અને આત્મા સાથે આત્માના મિલનનો સુખાનુભવ કુટુંબ વગર ક્યાંથી કરી શકાય ? આપ પત્નીના સહયોગ વગર સુખની પ્રાપ્તિ ક્યાંથી કરી શકાય ? એપ પત્નીના સહયોગ વગર સુખની પ્રાપ્તિ ક્યાંથી કરી શકો ? વેશ્યાઘરમાં જઈને વાસનાતૃપ્તિ તો સંતોષી શકશો, પરંતુ પ્રેમ અને સ્નેહ નહિ મેળવી શકો. મા-બાપનો પ્રેમ ક્યાંથી મેળવશો ? ક્યા બજારમાં તેમનો પ્રેમ અને સ્નેહ મળે છે ?

માતાનો પ્રેમ મેળવીને શિવાજીના અને લવ-કુશના આતમા ક્યાંથી ક્યાં પહોંચી ગયા. તેનો વિચાર કરો. શકુંતલાનો પ્રેમ મેળવીને ભરતનો આત્મા અમર થઈ ગયો. શું આપે માતાનો પ્રેમ મેળવ્યો છે ? ના. આપની માતા તો ઘરના ખૂણામાં પડી રહેતી એક વૃદ્ધા છે. આપ ક્યારેક ક્યારેક એને ફટકારો પણ છો. તે અહીંથી તહીં ભાગતી ફરે છે. એ આપની માતા ન હોઈ શકે. આપ તો સંતોષીમાતા અને શીતળામાતાની પૂજા કરો છો. ધિક્કાર છે આપને. દુર્ભાગ્ય છે કે આપ આપની જનેતાને સમજી જ નથી શક્યા. અરે માતાનો અર્થ સમજયા હોત તો આપ ઘન્ય બની જાત. આપ તો દુર્ભાગી છો કે માતાનો અર્થ સમજયા વગર દેવીઓની પૂજા કરતા રહ્યાં. માતાનો અર્થ સમજયા ન હો તો જાવ જદન્નમમાં.

આપની પત્ની જ આપની સાચી મિત્ર

મિત્રો, હવામાં ઉડવાનું બંધ કરો અને જમીન ઉપર ચાલવાનું શરૂ કરો. આપની પત્ની જ આપની સાચી મિત્ર છે. એને સંસ્કારી બનાવો. રામ-ભરતની જેમ રહો. પત્નીને પ્રેમભરી નજરે જુઓ. સ્ત્રી કોઈ કામિની નથી, તે એક ધર્મપત્ની છે. ધર્મપત્ની સાથે પ્રેમભરી વાતો કરો. કામવાસના ધિક્કારપાત્ર છે. પતિ-પત્ની વચ્ચેનો પ્રેમ અદ્ભિતીય અને સમર્પિત હોવો જોઈએ. તેઓ એકબીજા માટે જીવન જીવે છે. એકબીજાને જોઈને તેઓ પ્રસન્ન રહે છે. આપ પત્નીને પ્રેમ કરશો અને તેને સહકાર આપશો તો તે આપની સાચી મિત્ર બનશે. તે સીતામાતાની જેમ હંમેશા આપને સાથ આપશે. નળ

એકવાર આનંદસ્વામી પાસે એકે घनवान शेठ आच्या. डेटसांय डारजानांना માલિક હતા. એમના બઘા પુત્રો કામે લાગ્યા હતા. પત્નીનું મૃત્યુ પહેલેથી જ થઈ ગયું હતું. એમના વૈભવનો કોઈ પાર નહોતો પણ तेओ मनमां ने मनमां डोई मोटो અભाव અનુભવ કરતા હતા. એમની ભૂખ અને ઊંઘ ઇડી ગઇ હતી. પોતાની આ દુ:ખદ વાત એમણે મહાત્માછને સંભળાવી. મહાત્મા આનંદરવામીજએ કહ્યું - 'તમે જવનમાં કર્મ अने श्रमने महत्त्व आध्युं, भावनाने नहीं. सत्संग, डथा सांभणवाथी तो विश्वारोने પોષણ મળે છે. અંતરનો અભાવ દૂર કરવા માટે પ્રેમ, ઘન, શ્રમ ખર્ચવા તૈયાર થવું બેઈએ. બઘાંને પ્રેમ કરો, અનાથો, ગરીબો વચ્ચે જવો અને એમને સ્વાવલંબી બનાવો. પોતે પણ જેટલી મહેનત કરી શકો એટલી આ પુણ્યકાર્યમાં કરો. પછી જુઓ કે ભૂખ લાગે છે કે નહિ, ઊંઘ આવે છે કે નહિ'. શેઠે એ પ્रमापो डर्चु અने એવી शांति-प्रसन्नता भणी हे थे पहेलां श्रवनमां ज्यारेय नहोती અનુભવી.

રાજાની જેમ આપ તેને જંગલમાં એકલી છોડી દીધી હોત તો પણ તે આપને માફ કરીને આપની ઘર્મપત્ની હોત. પરંતુ આપે તેને ઘર્મપત્ની ક્યાં બનાવી છે ? ઘર્મપત્ની બનાવી નથી. જો આપ તેને ઘર્મપત્ની બનાવવાનો પ્રયત્ન કરત તો આ ઘર સ્વર્ગ બની જાત.

મિત્રો, કુટુંબ અને પરિવારનું મહત્ત્વ સમજાવવા માટે જ અમે આ શિબિર યોજયો છે. સ્વર્ગ વિશે અમે ઘણું સાંભળ્યું છે. એમ પણ સાંભળ્યું છે કે સ્વર્ગમાં પરીઓ હોય છે અને લોકો આનંદવિભોર જીવન જીવે છે. પરંતુ અમે એવું સ્વર્ગ જોયું નથી. અમે ત્યાં ગયા પણ નથી. ગયા હોત તો તમને ત્યાંનું વર્ણન કરી શક્યા હોત. પરંતુ એક સ્વર્ગ અમે ચોક્ક્સ જોયું છે, અને તે છે ગૃહસ્થ જીવન. આ પૃથ્વી પરનું સ્વર્ગ છે. આપ પણ આવું સ્વર્ગ સર્જી શકો. પરંતુ આપે ક્યાં એવો પ્રયાસ કર્યો છે? આપે તો સ્ત્રીને પાલતૂ પ્રાણી અને બાળકોને ભૂતપ્રેત બનાવી દીધાં છે. આપ તો માતાને ચૂકેલ અને ભાઈને હત્યારો સમજો છો. વિક્કાર છે આપને. અરે ભાઈ, જીવનમાં પ્રેમ અને સ્નેહથી જ કુટુંબ બને છે, એ યાદ રાખો.

અહીંથી એક નવી દષ્ટિ લઈને જાવ. કુટુંબને જંજાળ ગણશો નિ. આપનું કુટુંબ તો એક સુંદર બગીચા જેવું હોવું જોઈએ. આપ તે સુંદર બગીચાના માળી તરીકે રહેતા શીખો. ઈશ્વર આપની પરીક્ષા લેશે કે આપ કુટુંબરૂપી બગીચાનું જતન યોગ્ય રીતે કરી શકો છો કે નિ. આપની પત્ની નવમું ધોરણ પાસ થઈને આવી હતી. આપે તેને વધારે ભણાવી કે નિ ? માત્ર એટલું કહેવાથી નિ ચાલે કે ચાલ ખાવાનું બનાવ, બહુ મોઠું થઈ ગયું છે.

મિત્રો, દું આપને પૂછવા માગું છું કે શું જે.બી.મંગારામ આપને ગરમ ખાવાનું ખવડાવે છે? આ છ મહિના જૂના બિસ્કીટ ખાવામાં આપને બહુ મજા આવે છે. પરંતુ પત્ની આગળ દુકમ કર્યો કરો છો કે ગરમ ખાવાનું જ ખવડાવે. દિવસભર પત્નીનું લોહી પીઘા કરો છો. ગરમ ખાવાનો બહુ શોખ થાય છે ? તો લો, મોંમાં સળગતું લાકડું મૂકી દો. બીડી પીતા જાવ અને ખાવાનું ખાતા જાવ. શું આદતો પાડી છે! છોડો આ બધું. ગરમાગરમ વાનગીઓ જ ખાશો! થોડી વાર પહેલાં બનાવેલું ખાવાનું નિર્દ ખવાય? અરે આપની પત્નીનો વિચાર કરો. એટો સમયનો કેટલો ભોગ આપવો પડે છે. આપને ગરમાગરમ પીરસવામાં તેને ઓછી તકલીફ નથી પડતી. દું એ પૂછું છું કે આને દામ્પત્યજીવન કહી શકાય? આને સ્નેહ કહેવાય? આને સમર્પણ કહેવાય? અરે નાલાયકો, આવો વ્યવહાર તો માલિકો પણ તેમના જાનવરો સાથે નથી કરતા.

આપે પત્નીને ભણાવી કેમ નહિ ? આપને ખબર છે કે એ માત્ર નવમું ધોરણ પાસ કરીને આવી છે. તો પછી આપે એના આગળ અભ્યાસની વ્યવસ્થા કેમ કરી નહિ? આપ કહેશો કે સમય ના મળ્યો. આપને એની ઊંઘ ખરાબ કરવા માટે કકળાટ કરવાનો ચાર કલાકનો સમય મળી ગયો, પરંતુ એના વિકાસ માટે એક કલાક પણ ફાળવી શકાયો નહિ ? રોજ એક કલાક એને ભણાવી હોત તો એ કયારની બી.એ. થઈ ગઈ હોત. પરંતુ આપને તો એને નોકરાણી બનાવીને ઘરમાં રાખવી છે. આપે તો તેની પાંખો જ કાપી નાંખી છે. તેને ઉડવા જ નથી દીધી. એ આપનું પાળેલું કબૂતર હોય એવો વ્યવહાર આપ એની સાથે કરતા આવ્યા છો. આપે એને કદી સ્વાવલંબી બનવા જ નથી દીધી.

મિત્રો, આ આપનો અહંકાર, અસહકાર અને અવિશ્વાસ છે. શું શિક્ષણ ખરાબ ચીજ છે? શિક્ષણ ખરાબ ચીજ છે? શિક્ષણ ખરાબ હોય તો આપના દીકરા, દીકરી અને ભાઈને શું કામ ભણાવા નથી દેતા? શું એનો પણ વિકાસ નથી કરવાનો? આ હેતુ છે આપના દામ્પત્ય જીવનનો? આ જ આપનો દષ્ટિબિંદુ છે કુટુંબ ભાવના પાછળ? આપે તો તેના શ્રમ અને પસ્શ્રિમનો ફાયદો જ ઉઠાવ્યો છે. તેના સારા સ્વભાવનો અને ક્રમેનિષ્ઠતાનો ગેરફાયદો ઉઠાવવાનું જ કર્તવ્ય આપે ઉચિત માન્યું છે. આપે તેના સહયોગ, સન્માન અને શ્રહ્માનો લાભ ક્યારેય ઉઠાવ્યો નથી. આપે એને સાચી રીતે સમજવાનો પ્રયાસ ક્યારેય કર્યો નથી.

પૈસા નિદ, સંસ્કાર સાથે સંબંધ રાખો.

સળગતું લાકકું મૂકી દો. બીકી પીતા જાવ અને ખાવાનું મિત્રો, દું આપની સાથે ઘર-પરિવારની વાત કરી ખાતા જાવ. શું આદતો પાકી છે! છોકો આ બધું. રહ્યો છું. આપને સૌને કહેવા માંગુ છું કે આપના

સજજનતા શીખવો. તેમને સ્વાવલંબી અને ગુણવાન બનાવો. આપને ખૂબ પુણ્ય મળશે. તમે ઘરમાં પ્રવેશ કરશો તો ઘર સ્વર્ગ જેવું જણાશે. પરિવાર-કુટુંબમાં શાંતિ પ્રાપ્ત કરી શકશો. આપ સફળ ગૃહસ્થ બની શકશો. દેવતાઓની દુનિયામાં જીવી રહ્યાની લાગણી અનુભવશો. પૈસાનું રટણ કરશો નિ. પૈસાનું રટણ કર્યે રાખશો તો કેન્યાના આદિવાસી જેવી દશા થશે. ત્યાંના લોકો પાસે રહેવા માટે ઘર નથી અને પહેરવા માટે કપડાં નથી. પરંતુ તે લોકો હિંમતવાન જરૂર દોય છે. વાઘને પછાડીને તેને પૂંછડીથી પકડીને લાવી શકે છે. પરંતુ તેવી તાકાતનું કરવાનુંશું? ખેલ-કૂદમાં છ-સાત સોનાના ચંદ્રક એટલે કે ગોલ્ડ મેડલ તેઓ જતી લાવે છે. એટલે જ તો કાયદો બનાવવામાં આવ્યો છે કે તેમને ત્રણથી વધુ ગોલ્ડ મેડલ આપવા નહિ. બધા પૈસાની પાછળ પાગલ થઈ ગયા છે. પૈસાથી તાકાત વધારવા માગો છો. આપ માની બેઠા છો કે બાળકને કાજુ-પિસ્તા ખવડાવીને તાકાતવાન બનાવી દઈશું, ક્રીમ અને પાઉડર લાવીને તેનો ચહેરો સુંદર બનાવી દઈશું. અરે ધિક્કાર છે આવા પૈસાને. દું પૂછું છું કે આ સિવાય તબિયત સારી નહીં રાખી શકાય? માત્ર ભૌતિકતાથી બાળકોને સંસ્કારી નહિ બનાવી શકાય.

મિત્રો, લવકુશ મદર્ષિ વાલ્મીકિના આશ્રમમાં રહેતા દતા, જે સૂકા ઘાસ અને પાંદકાંનો બનેલો હતો. ત્યાં તો કોઈ શિક્ષક-અધ્યાપક હતો જ ક્યાં? ત્યાં કોણ ટ્યુશન આપવાવાળું હતું ? સ્વાદિષ્ટ ભોજન અને મોટરગાડી હતા ત્યાં ? ત્યાં સુખ-સુવિધાઓ હતી જ ક્યાં ? અને તોય એ બાળકો તકલીફો વેઠીને પણ અતિસંસ્કારી બન્યાં. એમના સંસ્કાર જુઓ. સંસ્કારી બનીને રામચંદ્રજીના દરબારમાં ગયા તો તેમના સંસ્કારો અને સદ્યુણો આગળ સૌ નતમસ્તક બની ગયાં. બાળકો આવા સંસ્કારી કેવી રીતે બની ગયાં ?

આજે આપ કહો છો કે પૈસાના જોર વકે બાળકોને સંસ્કારી બનાવી દઈશું. આવી નિરર્થક વાતો બંધ કરો. પૈસાથી આપ બદ્દ બદ્દ તો ઘરની સજાવટ કરી શકશો,

કુટુંબીજનો સાથે યોગ્ય વ્યવહાર કરો. આપ તેમને સજજનતા શીખવો. તેમને સ્વાવલંબી અને ગુણવાન બનાવો. આપને ખૂબ પુણ્ય મળશે. તમે ઘરમાં પ્રવેશ તેઓ આપનું ઘર સ્વર્ગ જેવું બનાવી દેશે, પછી ભલેને કરશો તો ઘર સ્વર્ગ જેવું જણાશે. પરિવાર-કુટુંબમાં શાંતિ પ્રાપ્ત કરી શકશો. આપ સફળ ગૃહસ્થ બની શકશો. દેવતાઓની દુનિયામાં જીવી રહ્યાની લાગણી અનુભવશો. પૈસાનું રટણ કરશો નહિ. પૈસાનું રટણ કર્યે બાદારૂપ નહીં નીવકે. સુમેળ વકે જ દારનું વાતાવરણ સ્વર્ગ જેવું બની રહેશે. આપ સંસ્કારનું મૂલ્ય અને મહત્ત્વ લોકો પાસે રહેવા માટે ઘર નથી અને પહેરવા માટે કપડાં સમજવાનો પ્રયાસ કરો.

આ સંદર્ભમાં અમે વિનોબાની માતાનું ઉદાહરણ આપવા માગીએ છીએ. તેઓ બહુ ગરીબ હતા. ઘઉં, જુવાર, બાજરા અને ચણાનો લોટ દળવાનું કામ કરતા. વિનોબાજી માતાની આજુબાજુમાં હોય ત્યારે જમીન પર પડેલાં દાણા વીણીવીણીને ખાતા. નાસ્તાની તો વાત જ ક્યાં થાય! વિનોબાજીના કુટુંબ જેવું ગરીબ કુટુંબ ભાગ્યે જ કોઈ હોઈ શકે. છતાં તેમની માતાએ ત્રણેય સંતાનોને સંત-મહાતમા બનાવી દીધા. વિનોબા અને તેમના ભાઈઓ બાલ્કોબા અને શિવોબાએ પોતાના જીવન દેશને સમર્પિત કરી દીધાં. આમ, વિનોબાની માતાએ સંતાનોમાં સંસ્કારનું સિંચન કર્યું.

મિત્રો, આપ તો બાળકોને સંત-મહાતમા બનાવવા ઈચ્છો છો જ ક્યાં ? આપ તો તેમને ઈન્કમટેશ ઓફિસર અથવા તો પોલીસ અધિકારી બનાવવા માગો છો, વકીલ બનાવવા માગો છો, જે નિર્દોષને ફસાવી દે અને દોષીને જીતાકી દે. આ જ કરવા માગો છો ને ? આપ તો ચાહો છો કે આપનું બાળક સિવિલ એન્જિનીયર બની જાય જેથી વેગનોના વેગનો ભરીને સિમેન્ટ અને લોખંડ

સજજનતાનાં ચરાગોમાં માથુ નમાવો, પાગ દુષ્ટતાનું માથું ફોડવા લાકડી સંભાળીને રાખો. ખાવા મળે, એકાદ વર્ષમાં સરસ મજાનું મકાન બની છિ તે ? શું કરશો ત્યાં જઈને ? બરબાદી નોંતરશો ? ત્યાં જાય, પત્ની માટે ઘરેણાં બની જાય અને બહેનના પૈસો કમાવા જ જવું છે? ત્યાંના લોકોને જરા ધ્યાનથી લગ્નમાં સારો એવો ખર્ચો કરી શકાય. તેનો માસિક પગાર તો ફક્ત અગિયારસો રૂપિયા જ છે. તો આટલા બધા નાણાં તે મેળવશે શી રીતે ? આપને ખબર છે એણે શું કર્યું ? રેલવેના પાટા નબળા બનાવી દીધા અને એવી તો કંઈ કેટલીય ગેરરીતિઓ આચરી. આપના બેટાએ તો દેશને બરબાદ કરી દીધો. આ જ જોવા માગો છો નેં આપ ? આપના જેવા ધિક્કારપાત્ર માણસો જ સંતાનોને કુમાર્ગે ચઢવાનું પ્રોત્સાદન આપે છે. એને સારો નાગરિક અને કર્તવ્યનિષ્ઠ શિક્ષક-અધ્યાપક ન બનાવી શકાય?

દષ્ટિકોણ બદલો, તાણમુક્ત બનો

મિત્રો, ફરીથી દું કહું છું કે મહત્ત્વાકાંકાઓ, ઘર, કુટુંબ અને અધ્યાત્મની બાબતમાં આપનો દષ્ટિકોણ બદલો. આપનું કુટુંબ આપની દથેળીની આંગળીઓની જેમ જ આપની સાથે જોડાયેલું છે. આપની ઉન્નતિ, પ્રગતિ, સમૃદ્ધિ, વિકાસ વગેરે આપના કુટુંબ સાથે જોડાયેલું છે. આપના વિચારો બદલીને જુઓ. માનસિક તણાવની ફરિયાદ છે ? તણાવ કે ટેન્શન કોને કહે છે ? મગજ પર ભાર હોવો, ચિંતાગ્રસ્ત રહેવું, સારી ઊંઘ ન આવવી આ બધાને ટેન્શન અથવા તણાવ કહે છે. આપના કુટુંબમાં શાંતિ, સહયોગ અને પ્રેમનો અભાવ છે એટલા માટે આવી સ્થિતિ સર્જાઈ છે. યુરોપમાં લોકોએ કુટુંબને બરબાદ કરીને ભયંકર ભૂલ કરી છે. ત્યાં તો માત્ર પતિ-પત્નીના સંબંધો જ બચી ગયા છે અને એ પણ લાંબો સમય ચાલતા નથી. સિદ્ધાંતો વગર સંબંધો ક્યાંથી ટકે? ત્યાં તો દર છ મહિને પતિ અથવા પત્ની બદલાતાં રહે છે. એ બધાએ કુટુંબોનો સર્વનાશ કરી દીધો છે. 'સેક્સ'ના જવરે તેમનો સર્વનાશ નોંતર્યો છે. ખૂબસૂરતી અને બનાવટી સોંદર્ચની ઘેલછાએ તેમની કુટુંબભાવનાને હણી નાખી છે. ત્યાંની સ્ત્રીઓ અને પુરુષો ભમરાની જેમ ભટક્યા કરે છે અને જયાં સુગંધ જણાય ત્યાં બરબાદી નોતરે છે. ત્યાંના લોકો દુર્ભાગી, પરવશ અને બરબાદ થઈ ગયા છે. તમારે તો ફોરેન જવું

જુઓ, કેવાં ખાલીખમ થઈ ગયાં છે.

भित्रो, आ दुनिया तो प्रेभ-स्नेहनी जनेली संहर દુનિયા હતી. તમે તેને કુરૂપ બનાવી દીધી છે. અહીં-તહીં નાહકના કાંફા માર્ચા કરો છો. આજે માણસ એકાકી બની ગયો છે. તે સાવ ભૂત-પ્રેત જેવો ભાસે છે. પતિને પત્નીથી અને પત્નીને પતિથી કર લાગી રહ્યો છે. તેમને હંમેશાં એવી ચિંતા સતાવતી રહે છે કે ક્યાંક તેઓ એકબીજાથી ચઢિયાતા ન બની જાય. આ રીતે તેમની ઊંઘ દરામ થઈ જાય છે. જુઓને, ફક્ત ઊંઘ લાવવા માટે દેશ-વિદેશમાં ઊંઘની ગોળીઓનું વેચાણ કેટલું વધી ગયું છે. આ વિદેશીઓને જુઓ. આખો દિવસ કોફી, રમ અને બીચર પીધે રાખે છે અને રાત્રે શરાબ-સુંદરીઓની સોબતે ચઢે છે. છોકરાને પૂછીએ કે તારા પિતા કોણ છે તો જવાબ આપે છે નંબર ૮, નંબર ૯. પત્ની પણ પાંચમા કે છકા નંબરની હોય છે. કેબરે ડાન્સ અને ક્લબોમાંથી જ ક્રસદ નથી મળતી. આજે યુરોપ-અમેરિકામાં કુટુંબના નામે શું બન્યું છે ? સેક્સ એટલે કે ભૂત. આજે લોકો લગ્નમાં છોકરીની 'ફિગર' જુએ છે અને કહે છે કે શોખથી લગ્ન કરીશું. આ જ પાશ્ચાત્ય બીમારી આપના ઘરમાં ઘૂસી જશે તો આપનું કચુંબર થઈ જશે. આપની છેલબટાઉ પત્ની આપને ઝેર આપવામાં જરા પણ ખચકાટ નહિ કરે. શું આપ સેક્સને જ આપના કુટુંબનો આધાર બનાવવા માગો છો? આવી ગૃહસ્થી અપનાવવી છે ! આવું કુટુંબ વસાવવું છે ?

મિત્રો, આવા કુટુંબ ન બનાવશો. આપ પ્રેમ, સ્નેદ, લાગણી અને સહકાર ધરાવતું કુટુંબ બનાવો, કે જેથી આપના જીવનમાં સુખશાંતિ છવાઈ જાય. આપના આત્માને તો જ શાંતિ મળશે અને તો જ તમારો વિકાસ થશે. ધરતી પર સ્વર્ગ માણવું હોય અને જીવન દેવતુલ્ય બનાવવું હોય તો આદર્શ કુટુંબ બનાવવું પડશે. આ કહેવા માટે જ આપને અહીં બોલાવ્યા છે. આજની વાત સમાપ્ત. 30 શાંતિ.



### શ્રીરામલીલામૃતમ્-૨)

#### ચેતનાની શિખર

ગતાંકથી શરૂ કરેલી આ ધારાવાહિક લેખમાળામાં આપણે સદ્યુણી ગુરસત્તાની એક અસમાપ્ત જીવનગાથા વાંચી-સમજી રહ્યાં છીએ આ અંકમાં પ્રસ્તુત છે ૧૯૧૧ના વર્ષના સંબંધમાં કંઈક વિશેષ.

સન ૧૯૧૧નું વર્ષ ભારત દેશના ઈતિહાસમાં મહત્ત્વનું સ્થાન ધરાવે છે. એના છ વર્ષ પહેલાં વાઈસરોય લોર્ડ કર્ઝને બંગાળનું વિભાજન કર્યું હતું. આ વિભાજને સમગ્ર રાષ્ટ્રને હચમચાવી મૂક્યું હતું. વાઈસરોયના આ નિર્ણયે લોકોમાં એટલો રોષ કેલાવી દીધો હતો કે લોકોએ અંગ્રેજી भावसामाननो, जास हरीने धंग्लेन्डमां जनता કાપડનો બહિષ્કાર કર્યો. આ જ દિવસોમાં 'વંદે भातरभ्'नो ध्वनि जुलंह जनतो गयो. हेशने અંગ્રેજોની ગુલામીમાંથી મુક્ત કરાવવા માટે અને દેશને માતૃભૂમિ અને માતાના સ્વરૂપમાં પૂજવા માટે વ્યાપક પ્રમાણમાં જનચેતના જાગૃત કરવામાં આવી. સરકારથી આ લોક આંદોલન અંગ્રેજોએ ન થઈ શક્યું. પડાવવાની કુટનીતિ અપનાવવાનું શરૂ કર્યું. આંદોલનકારીઓને દંડ થવા લાગ્યો. લોકોને અપાતી સુવિધાઓ ટૂંકાવાઈ અને નોકરી કરતા લોકોની આજીવિકા પર આકરા પ્રદાર કરવાની કુટિલ નીતિ અપનાવવાનું સરકારે શરૂ કર્યું. તે પછી પણ આંદોલન તીવ્ર બનતું ગયું તો જોરજુલમ અને ત્રાસ આપવાની નીતિ સરકારે અપનાવી.

આવા ત્રાસ અને જોરજુલમે લોકોનો રોષ વધારી મૂક્યો. સશસ્ત્ર વિરોધ અને ક્રાંતિકારી માર્ગ અપનાવવાનું લોકોએ શરૂ કર્યું. પ્રબળ લોક આંદોલન અને વિરોધને કારણે સરકારે ઝૂકવું પડ્યું અને છેવટે બંગભંગ ૧૯૧૧માં રદ કરવો

કે ભારતીય જનતાએ સૌ પ્રથમવાર પ્રબળ આફ્રોશ વ્યક્ત કર્યો. એ દિવસોમાં ભારતના વિવિદ્ય વિસ્તારોમાં ગુપ્ત સમિતિઓ બનવા લાગી. સૌનો ઉદ્દેશ એક જ હતો અંગ્રેજી હદ્દમતને જડમૂળથી ઉખાડી નાખવી. કકત બંગાળમાં જ નિંદ, પરંતુ પંજાબ અને મન્નાસ જેવા દૂરના વિસ્તારોમાં પણ વાતાવરણ અશાંત બની ગયું. સરકારના જૂલમી પગલાં પણ આંદોલનકારીઓને રોકી શક્યા નહિ. બંગભંગ દટાવી લેવાની માગણી સિવાય આંદોલનકારીઓને કશું ઓછું ખપત્ નहોતું. ૧૯૧૧માં દિલ્હી સભા વખતે સમ્રાટ જયોર્જ V અને ઇંગ્લેન્ડના સામ્રાફ્રીએ બંગાળના વિભાજનને રદ જાહેર કર્યો.

### એક મહત્ત્વનો કેરકાર

દિલ્ઠી સભામાં ભારતની રાજધાની કલકત્તાથી ખસેડીને દિલ્હી લઈ જવાનો નિર્ણય લેવામાં આવ્યો. બન્ને જાહેરાતો એકબીજાની પરક સાબિત થઈ. રાજધાની દિલ્હી ખસેડાતાં આંદોલનકારીઓનો રોષ થોડો ઠંડો થયો, પરંતુ એ રોષે વિસ્ફોટક સ્વરૂપ ધારણ કર્યું હોત તો સંભવ હતું કે સ્વાતંત્ર્ય જાગૃતિનું ભગીરથ કાર્ય પ્રભાવશાળી પદ્ધતિથી વધી શક્યું ન हોત. અંગ્રેજ સરકારને લાભ એ થયો કે તેને રોષનો શિકાર બનવું પડ્યું નહિ. જો કે બંગભંગ પાછો ખેંચી लेपाना मुद्दे तत्डालीन पाधसरोय लोर्ड हार्डिंगनी ઘણી આલોચના અને ટીકાઓ થઈ. બ્રિટનના લોકોએ અહીંના અધિકારીઓની ખૂબ ટીકા કરી, પડ્યો. ઈતિહાસકાર રમેશચંદ્ર મજૂમદાર લખે છે પરંતુ સમય જતા સાબિત થઈ ગયું કે એ નિર્ણય

પ્રથમ વિશ્વયુદ્ધ શરૂ થયું. ભારતના રાજા- વખતના હિંદત્વનું ઈસાઈપણાનું મહારાજાઓએ અને સમાજના અગ્રેસર વર્ગના સંસ્કરણ થઈ ગયું હતું.'' લોકોએ અંગ્રેજોને ખૂબ સાથ આપ્યો. યુદ્ધ વિદેશી આવરણની અંદર ભારતીય આત્મા સમાપ્ત થયા પછી અંગ્રેજ સરકાર પોતે આપેલાં ઘણાં વચનોમાંથી ફરી ગઈ અને તેથી પ્રગતિશીલ હિંદુત્વને અપૂર્ણ અને ખંડિત ભારતભરમાં આત્મવિશ્વાસ અને જાગૃતિનો જે બતાવ્યું. એમણે કેવળ વેદ, ઉપનિષદ અને વંટોળ ઊભો થયો હતો, તે વધુ તીવ્ર બન્યો.

અદયાત્મમાં વિશ્વાસ-શ્રદ્ધા વધુ પ્રબળ બન્યા. દેવેંદ્રનાથ ઠાકુર, મહાદેવ ગોવિંદ રાનકે, पश्चिमना लारतीय धर्म-संस्कृतिनो हे पिषय धर्मोधी વિભૂતિઓએ જાણ્યો-માણ્યો હતો.

પર નવી વિશ્વરચનાની કલ્પના પણ કરતા હતા, ભારતનું કોઈ ભવિષ્ય નથી.'' પરંતુ અહીંની કેટલીક ગતિવિધિઓથી એમને અવતાર માને છે અને પુરાણો-પંકિતોને છોકવા સંકળાયેલ છે. ગુઢ

ખરેખર સાચો જ હતો. એ પછી ત્રણ વર્ષ બાદ માટે તૈયાર જ નથી એનો શો જવાબ છે ? એ

એની બેસંટે ઔપચારિક અને કહેવાતા ગીતાના તત્ત્વજ્ઞાનનું જ વિવેચન નહિ. પરંત્ ૧૯૧૧ની રાજકીય ઘટનાઓ ભારતનું ભાવિ સ્મૃતિ, પુરાણ, ધર્મશાસ્ત્ર અને મહાકાવ્યોના નક્કી કરે તેમ હતી. સામાજિક અને સાંસ્કૃતિક આખ્યાનોનો પણ આરંભ કર્યો. તેઓ ઇંગ્લેન્ડમાં દિષ્ટિએ એ દિવસોમાં અતિ મહત્ત્વની ચળવળ જન્મ્યા અને ત્યાં જ તેઓએ શિક્ષણ મેળવ્યું. ચાલી રહી હતી. એ દિવસોમાં ભારતમાં ધર્મ અને તેમના મોઢે પુનર્જન્મ, અવતાર, દેવ, યોગ, જપ, તપ, અનુષ્ઠાન, સિદ્ધિઓ અને ચોર્ચાસી રાજા રામમોદનરાય, કેશવચંદ્ર સેન, મદર્ષિ લાખ યોનિઓની વાતો સાંભળીને ભારતના લોકો આશ્ચર્યમાં પડી ગયાં. આદ્યુનિક સુધારાવાદીઓના ગોપાલફુષ્ણ ગોખલે, લોકમાન્ય ટિળક વગેરે પ્રચારમાં વિશ્વાસ ધરાવતા લોકો પણ વિચારમાં नेताओ भारतपर्षना अतीत अने आंतरिङ पडी गया. सन १७१४मां એनी બેસંટે पोताना यैलपनो साक्षात्हार हरापी रह्या हता. भेडम अंड प्रपयनमां इह्यं, ''सनातन धर्मनी रक्षा વલેવંત્સ્કી, કર્નલ ઓલકોટ, એની બેસંટ વગેરે માત્ર ભારતવાસીઓ જ કરી શકે. મારા ચાલીસ જેવા યુરોપીય વિક્રાનો ભારતીય અધ્યાત્મના વર્ષના ગંભીર ચિંતન પછી દું એ નિર્ણય પર ગીતો ગૂંજાવી રહ્યા હતા. સ્વામી વિવેકાનંદે પહોંચી છું કે સનાતન ધર્મ જ વિશ્વભરના તમામ વઘ वैज्ञानिह. જાહેર કર્યો હતો તેનો વિજયોનમાદ અનેક આદ્યાત્મિકતાથી ભરપૂર ધર્મ છે. એનું રક્ષણ अहींना लोडो ४ डरी शहे. सनातन धर्मनो પશ્ચિમના વિદ્વાનો ભારતના ધર્મ-દર્શનની ઉદ્ધાર માત્ર તમારા દાથમાં જ છે. કોઈપણ અન્ય મુક્તકંઠે પ્રશંસા કરતા હતા અને એ જ આધાર પ્રકારની ભ્રમણામાં ન રહેશો. સનાતન ધર્મ વગર

એनी जेसंटे सनातन धर्मनुं के स्वउप ભારે રંજ હતો. કેટલીક ભારતીય વિભૂતિઓ પણ પશ્ચિમના વિક્રાનો અને એમના ભારતીય એ જ માર્ગે ચાલી રહી હતી. રામધારી દિનકર એ અનુયાયીઓને સમજાવ્યું હતું એના સ્રોત વેદ, સ્થિતિનું વર્ણન કરતાં લખે છે, ''આ લોકો માત્ર ઉપનિષદ, દર્શન, સ્મૃતિશાસ્ત્ર, રામાયણ, ઔપચારિક હિંદુત્વનું સમર્થન કરવા માગતા મહાભારત અને પુરાણગ્રંથો પર આધારિત હતું. હતા, પરંતુ ફક્ત ઔપચારિક હિંદુત્વ અને સંપૂર્ણ એમાં દેવી-દેવતા, સિદ્ધ આત્મા, અવતાર, દેવી હિંદુત્વ વચ્ચે શો સંબંધ ? સુધારકો અને શક્તિઓ અને ઈશ્વરના ગુણ-નિર્ગુણનો સમાવેશ પ્રગતિશીલ વિચારો હોવા છતાં સમગ્ર જનતા થાય છે. તીર્થ, આશ્રમ, દેવસ્થાન, મંદિર, પત્થરને પૂજે છે, રામ અને કૃષ્ણને ભગવાનનો દેવાલય જેવા પવિત્ર સ્થાનો સાથે એ સાહિત્ય ચિંતનથી માંડીને

બ્રિટનથી આવેલાં અને ભારતભક્ત બનેલા એની બેસંટે ૧૯૨૦ પછીની ભારતમાં ચાલી રહેલી स्वतंत्रतानी यणवणोने पण धणुं प्रोत्साहन पूर् પાડ્યું હતું. એમનું મૂળ યોગદાન સાંસ્કૃતિક બાબતોમાં હતું.

વારાણસીની સેંટ્રલ હિન્દુ કોલેજમાં એમણે તત્વનાન પર ચર્ચા કરતાં કહ્યું, "સનાતન ધર્મને પુનઃજીવિત કરવાના અને તેને સુદઢ, વિકસિત કરવાના કાર્યને ભારતનો મુખ્ય યજ્ઞ કહી શકાય. કાર્યની સાથે આત્મસન્માન. પ્રાચીનકાળનું ગૌરવ, ભવિષ્યનો વિશ્વાસ અને ભારતની સાથે સાથે નવા વિશ્વના નિર્માણના અભિગમો સંકળાયેલાં છે.'' આ ભાષણ તેઓએ ૧૯૧૧માં કર્યું હતું. અત્રે ઉલ્લેખ કરવો જરૂરી છે કે આ કોલેજની સ્થાપના ખુદ તેઓએ કરી હતી. તેની સ્થાપના અને વિકાસ માટે તેઓએ પોતાની તમામ મૂકી ખર્ચી નાખી હતી. આ કોલેજ આગળ યુનિવર્સિટી તરીકે लवारस हिंद વિશ્વવિખ્યાત બની છે. ગુરુ પંકિત મદનમોદન માલવીયાએ તેના વિકાસ અને ગૌરવ માટે જે કર્યું છે તેના મૂળમાં વિદેશી કુળના પરંતુ ભારતીય આત્મા ધરાવતા એની બેસંટનો અથાગ પરિશ્રમ રહેલો છે.

પરોક્ષજગતમાં આહ્વાન એક બેસંટની

લોકવિશ્વાસના વિવિધ રૂપો તેમાં પ્રકટ થાય છે. જાહેરાતનો ઉલ્લેખ કરવો જરૂરી છે. આ ઘોષણા 'થિયોસોકિકલ આમ તો સોસાયટી' 'ଖନ୍ଧାଦିଶା સમાજ'ના સ્થાપક મેડમ બ્લેવટ્સ્કીની છે. આ સોસાયટી અને સમાજના અનુયાયીઓ માને છે કે દ્વિમાલયના અનેક શરીરઘારી અને શરીર ધારણ ન કર્યું હોય એવા સિદ્ધ સંતો મેડમ બ્લેવટ્સ્કીના સંપર્કમાં હતા. એ સંતોની પ્રેરણાથી મેડમે રહસ્યસભર વાતો જણાવી છે. એમાં એક વાત **હતી કે હિમાલયના કેટલાંક સિદ્ધ** એવી આત્માઓએ ભારતને એની નિયતિનો સાક્ષાત્કાર કરાવવા માટે દઢ સંકલ્પ કર્યો હતો. આ અનુસાર કોઈ સમર્થ અને દિવ્ય આત્મા શરીર ઘારણ કરીને ભારતની નિયતિનો સાક્ષાત્કાર કરાવવામાં સિક્રિય રહેશે.

> મેડમ બ્લેવટ્સ્કીના સદયોગી ઓલ્કોટના મત પ્રમાણે એ દિવસોમાં જ ભગવાન બુદ્ધનો અવતાર યોગ્ય સમયે પ્રગટ થશે. જન્મ લેવા भाटे योग्य स्थितिनुं निर्भाश निह थाय तो तेओ કોઈનું શરીર પસંદ કરીને એ શરીરના માધ્યમથી કાર્યાન્વિત બનશે. એની બેસંટના માનવા પ્રમાણે સાર્વજનિક જીવનમાં ખાસ કરીને રાજનીતિક જાગૃતિનો પ્રચાર કરી રહેલ લોકો પોતાના ગૂઢ અનુભવોનો જનતા સમક્ષ એકરાર નથી કરતા, કેમ કે તેઓને પોતાની છાપ ખરડવાનો સંકોચ રહે છે. મહત્ત્વની એની બેસંટ આધ્યાત્મિક મહિલા હતા. જે સાચું

વૃદ્ધાવસ્થા શરૂ થતાં બુદ્ધ સ્વયં ભિક્ષા માટે વિદાર કરવા લાગ્યા. જનસંપર્ક દ્ધારો લોકોમાં રહેલી દયાભાવનાને બગૃત કરવી, ઘેર ઘેર જઈ સદ્જ્ઞાનનો લાભ મેળવવો તેમજ લોક્સેવા આ ત્રણે પ્રયોજન તેઓ ભિક્ષા વ્હારા પૂર્ણ કરતા હતા.

ભ્રમણ કરતાં કરતાં બુદ્ધ એક દિવસ તેમની જન્મભૂમિમાં આવી પહોંચ્યા. ઘરે ઘરે ભિક્ષા માંગતા તેઓ પોતાના ઘેર આવી પહોંચ્યા. તેઓની પત્ની યશોઘરા તેમની રાહ જેતી ઉભી હતી. બુદ્ધે તેને માતા શબ્દનું સંબોઘન કરી ભિક્ષા માંગી.

યશોઘરાને પુત્ર સ્વરૂપે રાહુલ એકમાત્ર સંતાન હતું. તેને તેણે પોતાના પતિના ચરણમાં સમર્પિત કરી દીધો અને કહ્યું, 'મારી પાસે ફક્ત આ એક જ નિજી સંપત્તિ છે. જેનો આપ સ્વીકાર કરો.'

બુદ્ધ પોતાના પુત્ર રાદુલને સાથે લઈ ગયા અને તેને પણ તેઓએ ઘર્મચક્ર પ્રવર્તન માટે યોગ્ય બનાવીને જનમાનસનાં બગરણ અર્થે પ્રવાસમાં મોકલ્યો.

તેમણે ઓસ્ટ્રેલિયામાં કેટલાંક સાધકોને એક દયાનપ્રયોગ સમજાવતાં જણાવ્યું કે તે પ્રયોગ સૂક્ષ્મજગતનો સંપર્ક કરાવે છે તે પ્રયોગ વડે દિવ્ય અને સિદ્ધ આત્માઓનું સાન્નિધ્ય પ્રાપ્ત થાય છે. એ પ્રયોગની સાધના વડે ફક્ત પોતાનો કે પોતાના हेशनो ४ नहि, परंतु समग्र विश्वना साक्षात्हारनो આભાસ થાય છે. એવા જ એક પ્રયોગ દ્વારા તેમણે અનુભવ કર્યો કે ૧૯૧૧માં એક બાળક જન્મ લેશે કે જેના આગમનની સૂક્ષ્મ જગતમાં કેટલાંચ વખતથી પ્રતીક્ષા થઈ રહી હતી. એ બાળક સામાન્ય બાળકની જેમ જ ઉછેરાશે. આગળ વધશે અને सिंहिय जनशे. हेम हेम ते सिंहिय जनशे. तेम तेम સનાતન ધર્મ પર છવાયેલાં કાળા ડિબાંગ વાદળો દૂર થઈ જશે. છેવટે એ વ્યક્તિ તેજસ્વી સ્વરૂપમાં પ્રગટ થશે.

શિબિરમાં કર્નલ ઓલ્કોટના વિદ્યાર્થીઓ તેમજ થિયોસોફીના સાહિત્યનું અધ્યયન કરી રહેલાં સાધકો હાજર હતા. હાજર રહેલામાંથી એક જણે જાણવા માગ્યું કે મહાત્માઓ તો એવું કહે છે કે બુદ્ધનો અવતાર પોતાના એવા લક્ષણો સાથે પ્રકટ થશે. જે પહેલાથી જ નિર્ધારિત હતા અને એ લક્ષણો દ્વારા જ એ અવતારની ઓળખ મળશે, તો તમે જે વાત કરો છો તે જરા જુદી લાગે છે, એમ કેમ ? એની બેસંટે જણાવ્યું કે ધ્યાનાવસ્થામાં મને જે અનુભવ થયો એ મેં તમને જણાવ્યો. અન્ય મहાનુભાવોની વાતોને રદિયો આપવાનો મારો કોઈ ઉદ્દેશ નથી. જો કોઈ વિરોધાભાસ જણાય તો તેનો અર્થ એવો ન કરાય કે સત્યમાં પણ વિરોધાભાસ છે, કારણ કે એક જ સત્યને જુદાં જુદાં દબ્ટિકોણથી જોઈ શકાય છે.

प्रज्ञापतारमा आगभनमो संहेत

એની બેસંટે અનેક પ્રસંગોમાં પોતાના અનુભવની વાત કરી. તેમની ચર્ચા સાધકો સાથે થતી. બૌધિસત્વ (બુદ્ધનો અવતાર) કોઈ શરીર ધારણ કરશે એમ માનીને કેટલાંચ સાધકો પોતાની જાતને ભગવાન ગણાવતા થયાં. કેટલીક વ્યક્તિઓમાં સાદુષ્ટિક વિલક્ષણતાઓ જણાય તો तेने साक्षात् धश्वर मानी-मनापी वेपानां पण

લાગે.અને જે અનુભવ થાય તે સ્પષ્ટપણે કહી દેતા. અનેક પ્રસંગો બન્યા. પરંતુ એની બેસંટની માન્યતા આવી અંધશ્રદ્ધાપૂર્વકની નહોતી. તેઓએ ક્યારેય ચમત્કારની વાત કરી જ નહોતી. રામ-કૃષ્ણની લીલાઓના કાવ્યાત્મક વર્ણનોની વાતો તેમણે ક્યારેય કરી નહોતી. તેઓ તો માત્ર એટલું જ માનતા અને સમજાવતા કે તેમણે દર્શાવેલા વર્ષમાં જન્મેલા એક બાળકનું આગળ જતા વ્યક્તિત્વ એટલું પાંગરશે કે લાખો-કરોડો આધ્યાત્મિક જીવનમાં નવી આશાઓનો સંચાર થઈ શકશે.

> એ બાળકનો જન્મ ક્યાં થશે ? ક્યા કુટુંબમાં થશે ? ક્યારે, કઈ તારીખે, ક્યા નક્ષત્રમાં તેનો **४**न्म थशे ? आ प्रश्नोनो तेम े ड्यारेय ઉत्तर न આપ્યો. એની બેસંટનો સંકેત આશ્વાસનપ્રેરિત હતો. એમના સંકેત પાછળ કોઈ ચમત્કાર થવાની ભવિષ્યવાણી નहોતી.

> એની બેસંટે સન્ ૧૯૧૧માં વારાણસીમાં જ એક પ્રવચનમાં કેટલીક વાતો કરી હતી. કદાચ એ ચોથી ફેબ્રુઆરી અને વસંતપંચમીનો દિવસ હતો. ત્યાં ઉપસ્થિત સાધકોને તેમણે જણાવ્યું, ''સનાતન ધર્મમાં અવતારરૂપી શક્તિના આગમનને ગ્રહ-नक्षत्रनी युतिने डारणे निह, तेना स्पलापने अने સદ્ગુણોને કારણે મહત્ત્વ આપવું જોઈએ. સનાતન ઘર્મ પર માત્ર ભારતનો જ નિદ, સમગ્ર વિશ્વનું ભવિષ્ય આધાર રાખે છે. સનાતન ધર્મ વડે જે કાર્યો सिद्ध हरपाना छे हे थपाना छे तेमां पडनारी અડચણોને દૂર કરવાનું કાર્ય કોઈ સામાન્ય આત્મા કે શરીર ન કરી શકે. ફક્ત વિશિષ્ટ આત્મા જ સનાતન ધર્મની ઊર્જા, શક્તિ અને પોષણ મેળવીને તેનું ધ્યેય-પ્રયોજન પૂરું પાડી શકે છે અને એ સમય દવે આવી ગયો છે.'' આપણા ચરિત્રનાયક અને અખિલ વિશ્વ ગાયત્રી પરિવારના સંરક્ષક-સંસ્થાપક-અદ્યષ્ઠાતા આચાર્ચ શ્રીરામ શર્માછનો જન્મ એ જ વર્ષમાં આશ્વિન કૃષ્ણ ત્રયોદશી (૨૦ સપ્ટેમ્બર, ૧૯૧૧)ના દિવસે આંવલખેડા ગામમાં પંડિત રુપકિશોરજી અને માતા દાનકુંવરિદેવીના ઘરે થયો. (ક્રમશઃ)

> > \*\*

# सुयोग प्राप्त हरावनारी नवरात्रिनी साध

પ્રાકૃતિક જગતમાં ઋતુઓ વર્ષમાં બે વાર ઋતુમતી થાય છે. શિયાળો અને ઉનાળો એ બે મુખ્ય ઋતુઓ છે. વર્ષાઋતુ એ બન્ને વચ્ચે સંતાકૂકડી રમે છે. જયારે પ્રકૃત્તિનું રજ તત્ત્વ પૂરબહારમાં હોય છે, એ બંને મુખ્ય ઋતુઓની અવધિ નવ-નવ દિવસોની હોય છે. જે સંધિકાળમાં આ બે ઋતુઓનું મિલન થાય છે તેને નવરાત્રિ કહે છે. કાળચકના જ્ઞાનીઓના મતાનુસાર પ્રકૃતિના અંતરમાં ચાલી રહેલાં વિશિષ્ટ ઉन्भाहने होतां ऋतुओना आ भिलन समयनी સંધ્યાઓને પવિત્ર માનવામાં આવી છે અને ચૈત્રી નવરાત્રિઓનાં સ્વરૂપમાં તેનું પોતાનું આગવું સ્વરૂપ હોય છે.

हिपस अने रात्रिना हिपसना भिसनने प्रातः डाण अने सांक्रना भिसनने संध्या डहेपाय छे. આ મિલનકાળને ઋષિ-મુનિઓએ અધ્યાત્મની દબ્ટિએ ખૂબ મહત્વનું આલેખ્યું છે. આ મિલનકાળ સમયે સર્વત્ર ઉલ્લાસની પ્રતીતી થાય છે. સૌ જાણે છે કે મિત્રમિલન, પ્રણયમિલન અને આકાંક્ષાઓ-સફળતાનું મિલન કેટલું સુખદ હોય છે. એના પરથી અનુમાન લગાવી શકાય કે આત્મા અને પરમાત્માનું મિલન પણ કેટલું સંતોષજનક અને આનંદપૂર્ણ હશે. જૂનું વર્ષ પૂરું થતાં જ નવાં વર્ષનું આગમન થાય છે. આ દિવસ ઉલ્લાસથી ઉજવવામાં આવે છે. કૃષ્ણપક્ષ અને શુકલપક્ષના પરિવર્તનના બે દિવસો અમાવસ્થા અને પૂર્ણિમાના નામે જાણીતાં છે. મોટાભાગના પર્વો આ સમયના સંધિકાળ દરમિયાન ઉજવવામાં આવે છે. દીવાળી, હોળી, ગુરુપૂર્ણિમા, રક્ષાબંધન, હરિયાળી અમાવસ્થા, શરદપૂર્ણિમા વગેરે જેવા મુખ્ય ઉત્સવો આ જ ઋતુસંઘ્યાઓમાં ઉજવવામાં આવે છે. એ જ રીતે નવરાત્રિની ઋતુસંધ્યાનું અનેરું મહત્ત્વ છે.

જયારે પણ ઋતુમાં પરિવર્તન થાય છે ત્યારે प्रइति अने परोक्ष ४२तमां सूक्ष्म हलनयलन होया

થાય છે અને અશ્વિનમાં ગરમીનું રૂપાંતર ઠંડીમાં થાય છે. આમ તો આ પરિવર્તન ઘીમી ગતિએ અને વધુ સમય લઈને થાય છે, પરંતુ આ નવ દિવસો દરમિયાન થતાં ઋતુગત ફેરફાર કોઈ વિશેષ પ્રક્રિયામાંથી પસાર થાય છે અને માનવશરીરમાં પણ કેરકાર થાય છે. શરીરમાં ભરતી-ઓટ જેવી સ્થિતિ સર્જાય છે. આપણી તમામ આંતરિક શક્તિ આપણા શરીરમાં જામી ગયેલી વિકૃતિઓનો નાશ કરવા માટે ઘણો સંઘર્ષ કરે છે. વૈદ્યો આને લાક્ષણિક પરિવર્તનકાળ કહે છે. મોટાભાગની બીમારીઓ આ समय हरमियान थपानी शह्यता रहे छे तथा तेनो શ્રેષ્ઠ ઉપચાર થઈ શકે છે. કાયાકલ્પના પંચકર્મ આ જ દિવસોમાં સંપન્ન કરવામાં આવે છે. લીમડા, ઇતકુમારી અને અશ્વગંધાનું સેવન આ દિવસોમાં કરવાથી રોગ નિવારી શકાય છે અને સ્વાસ્થ્ય સુધારી શકાય છે. ઉપચારોના મહત્તમ ફાયદા આ પરિવર્તન દરમિયાન જોવા મળે છે.

આધ્યાત્મિક દષ્ટિએ પણ નવરાત્રિના પર્વનું મુહૂર્તના સ્વરૂપમાં આગવું મહત્ત્વ છે. આત્મિક વિકાસ માટે આનાથી વધુ સારું મુદૂર્ત हોઈ ન શકે. નવરાત્રીઓના પ્રારંભમાં કરેલાં પ્રયાસો અને સંકલ્પો સાધકનું વર્ચસ્વ વધારે છે. આ સમયે પ્રાકૃતિક શક્તિ આત્મકલ્યાણ અને લોકકલ્યાણના કાર્યોમાં અચાનક જ રસ લેવાનું શરૂ કરે છે. સૂક્ષ્મજગતના આશીર્વાદથી દિવ્ય પ્રવાहોનું ઝડપી વદન પણ આ સમયમાં થતું જોવા મળે છે. માનવીય ચેતના પણ આ સમયમાં સ્ફરે છે. પ્રાણીઓમાં પ્રજનનની ઉત્તેજના આ સમયમાં વધે છે. પ્રાણીઓમાં આંશિક ગર્ભાઘાન પણ આ સમય દરમિયાન થાય છે, જે ઋતુના શેષ સમયમાં પૂર્ણ થાય છે. આ તમામનું સંચાલન એક અજાણ્યા મર્મસ્થળથી થતું હોય છે, જેને આપણે સૂક્ષ્મ અથવા પરોક્ષ જગત કહીએ છીએ. અધ્યાત્મના મળે છે. ચૈત્રમાં મોસમનું ઠંડીમાંથી ગરમીમાં રૂપાંતર ક્ષેત્રમાં તેથી જ આ ઋતુનું ઘણું મહત્ત્વ સમજવામાં

આવે છે. આમ, નવરાત્રીઓમાં કંઈક એવું વાતાવરણ સર્જાય છે કે જેમાં આત્મિક વિકાસ માટે જરૂરી પ્રેરણા, અનુકૂળતા અને શુભેચ્છા સર્જાતી જોવા મળે છે.

ભરતી-ઓટ દરરોજ નિંદ, અમાસ અને પૂર્ણિમા વખતે જ થાય છે. સૂર્યોદય અને સૂર્યાસ્ત સમયે સૂક્ષ્મજગત દ્વારા ઊર્જાનું સંચાલન થાય છે. નવરાત્રી દરમિયાન આપણી વિચારધારાને અને આપણા ઉમંગો-સંકલ્પોને જબરદસ્ત વેગ મળે છે. આ દિવસો દરમિયાન આપણા અંતરમાં એવાં ઉછાળા આવે છે કે તેને અનુસરવાથી માત્ર આત્મિક પ્રગતિની વ્યવસ્થા જ નિંદ, તેમાં સંપૂર્ણ સફળતાના માર્ગો પણ આપણને સિદ્ધ થાય છે, જાણે કે અદશ્ય અને સૂક્ષ્મ જગતમાંથી આપણા પર આશીર્વાદની વર્ષા થઈ રહી હોય.

નવરાત્રીના નવ દિવસો દરમિયાન આપણા શરીર અને મસ્તિષ્કમાં વહી રહેલાં સ્ત્રાવો આપણે દર્ષોલ્લાસથી ભરી દે છે. ઉપાસના, તપ, જપ, સાધના, વ્રત વગેરે આ દિવસોમાં ન કરવામાં આવે તો કેટલુંક નુકસાન પણ થાય છે. જેમ કે અપરાધવૃતિ પણ આ દિવસોમાં પાંગરે છે. દેવસંસ્કૃતિમાં નવરાત્રિ દરમિયાન કરવા જેવી ક્રિયાઓનો ઉલ્લેખ આપણા અંતઃકરણના ઉત્થાન માટે જ કરવામાં આવ્યા છે. આ ક્રિયાઓ અને તે પૂર્ણ કરવાના પ્રયોજન વડે આપણે ભક્તિભાવના અને આનંદની પરાકાષ્ટાનો અનુભવ કરી શકીએ છીએ. મહાલય, દુર્ગાષ્ટમી, પોંગલ જેવા પર્વો પણ આ જ વિશેષતાઓને કારણે ઉજવાય છે અને એટલા માટે જ ઋષિ-મુનિઓએ नपरात्रि हरभियान साधनानुं भहत्त्व समक्षव्युं छे અને એ વાત પર ભાર મુક્યો છે કે અન્ય સમય हरभियान साधनानी समय न मणे तो नपरात्री हरभियान तो तेना सुयोगनो साल अपश्य सेपो ४ જોઈએ.

આ प्रकृतिना जे ४ गुए छे - तम अने सत्. 'तम' येटले ४६ अने 'सत्' येटले येतन. परंतु आ जन्ना मिलनने '२४' हहे छे. ध्यछा-आहांक्षा, वृष्ति, आनंह, ઉद्यास, प्रतिस्पर्धा श्रेषा यित्तने हार्थान्यित अने हियाशील हरी हेनारा प्रवाहो '२४'

ગુણની જ પ્રતિક્રિયાઓ છે. સાઘના એટલે 'રજ' આ બંધનોથી શરીરની ચેતનાને મુક્ત કરાવવાનું કાર્ય કરવા માટે હોય છે. મન, બુદ્ધિ, ચિત્ત, અહંકાર વગેરેના યોગથી સર્જાયેલી જક-ચેતન મિશ્રિત જવચેતના હંમેશા અશાંત બની રહે છે અને એટલે જ તપશ્ચર્યા અને યોગસાઘના કરવામાં આવે છે અને આ માટે નવરાત્રિના સમય જેવો શ્રેષ્ઠ સમય હોઈ ન શકે.

હાનિકારક વિચારધારાને રોકવા માટે, આત્મિક વિકાસ માટે, રિદ્ધિ-સિદ્ધિ, વૈભવ અને કલાના સોપાનો સર કરવા માટે નવરાત્રિમાં અનેકવિઘ ઉપાસનાઓ કરવામાં આવે છે. એ દિવસોમાં રામભક્ત રામાયણના અખંડ પાઠ કરે છે, કૃષ્ણ ભક્ત ગીતાપારાયણ કરે છે. તંત્રવિજ્ઞાનના ઉપાસકો પણ તેને શ્રેષ્ઠ સમય માને છે. વામમાર્ગીઓ મંત્રસિદ્ધિ માટે એને શ્રેષ્ઠ સમય ગણાવીને એની પ્રતીક્ષા કરે છે. તંત્રસાધનામાં કુમારીપૂજા, શિવ સાધના, ગાયત્રીનું કુંડલિનીજાગરણ વગેરે જેવી સાધનાઓ આ દિવસોમાં કરવામાં આવે છે. દેવી ઉપાસકો દુર્ગ સપ્તશતીના પાઠ વિશેષ હેતુઓ માટે આ દિવસોમાં કરવામાં આવે છે.

नपरात्रि हैयोनो ઉत्सय छे. श्रेओ आ हियसोनुं भहत्त्य समक्रने सतई जने छे अने क्वियाशील रहे छे. तेओ अन्य मुहूर्तीनी तुलनामां आ मुहूर्तनो पधु

पराइम मनुष्योने ६तर पुतर हरे छे अने धरनाओ पेटा हरे छे, परंतु मनुष्यना भाव-संस्थानमां ६तथत ६८ पनन हरवी, िट शा जनाववी अने इंछथी इंछ जनावी टेवुं वाशी माहे ४ संभिवत छे. संसारमां ४ हती ६थतपाथतो थती रही छे तेमां वाशीनी मूमिहा मुज्य रहे छे. तेहता माहे तेने शिहत इहीने वर्शववामां आवे छे. आपशे छंखीओ तो तेनो सद्धपयोग हरीने स्वर्गनुं निर्माश हरी शहीओ छीओ अने दुरुपयोग हरीने नरहनुं. ते पूर्शतः प्रयोहता पर निर्मार रहे छे.

આભ્રિક લાભને રિદ્ધિ કહે છે. સંકટનિવારણ અને प्रगति भाटे सिद्धिनी ४३२ पडे छे. नपरात्रिने સિદ્ધિની અદિષ્ઠાત્રી કહેવાય છે. પરંતુ આ શુભ અવસર પર જીવનચર્ચામાં દેવત્વની વિભૂતિઓના પ્રવેશને જ સૌથી વધુ મહત્ત્વપૂર્ણ સફળતા ગણવામાં આવે છે. જેને આ સફળતા વધુ મળી, તેનું જીવન ઘન્ય બની ગયું સમજો.

યુગસંધિનો સમય ચાલી રહ્યો છે. યુગસંધિના આ વિષમ સમયે નવરાત્રિનું વિશેષ મહત્ત્વ છે. આમ તો એવું કહેવાય છે કે હવે પછીના નવ વર્ષનો એક એક દિવસ નવરાત્રિના એક-એક દિવસ સમાન હશે. હિમાલયના સૃક્ષ્મ શરીરધારી આત્માઓ તેમની તપ વકે મેળવેલી ઊર્જાથી સૌને લાભદાચી બનાવવા માગે છે, પરંતુ તેમના આ ભગીરથ પ્રયાસોમાં પણ નવરાત્રિનું પોતાનું આગવું સ્થાન છે.

નવરાત્રિમાં ગાયત્રી મહાશક્તિના પાઠના અધ્યયનને પણ સર્વોત્તમ માર્ગ ગણવામાં આવ્યો છે. આ સમય દરમિયાન કરેલ ગાયત્રી અનુષ્ઠાન આપણા સામર્થ્યને વેગ આપે છે. નવરાત્રિની સાધનાઓ સંકલ્પ પર આધારિત હોય છે. ''આધ્યાત્મિક સામર્થ્ય 'अज्ऽहाज' એટલે વિકસાવવા માટે કરેલાં સંકલ્પોને તપ અને વિશિષ્ટ ઉપાસના દ્વારા સંપન્ન કરવાનું કાર્ય.'' ચોવીસ દજાર જપની સંકલ્પિત ગાયત્રી સાધના માટે નવરાત્રિનો સમય શ્રેષ્ઠ કહી શકાય. કોઈપણ તપ-સાધનાનો કોઈ અર્થ નથી. લાંબા સમય સુધી વ્રત પાલન કરવા માટે અને કઠોર પુરશ્વરણ સાધનાઓ માટે સુદઢ मनोजन ४३री छे. डोई जहाने संहल्प तूटे अथवा માત્ર ચિદ્નપૂજા થાય એના કરતાં સંકલ્પ ભલે નાનો હોય, પરંતુ નિયમ અને વિવેકપૂર્વક સંકલ્પ કરવો જોઈએ. આ દષ્ટિએ જોવા જઈએ તો નવ દિવસની ચોવીસ હજાર જપની ગાયત્રી સાધના સગવડભરી પણ છે અને તે આપણી જરૂરિયાતોને પૂરી પણ પાડે છે. પ્રયોજિત દિવસોમાં નિશ્ચિત કરેલી જપસંખ્યા, આશીર્વાદનો સૌ કોઈલાભ ઉઠાવી શકે. બ્રહ્મચર્ચ વ્રતપાલન, આહારમાં ઉપવાસનો સમાવેશ,

લાભ મેળવી શકે છે. ભૌતિક લાભને સિદ્ધિ અને ભૂમિશયન, ઓછાં પહેરણમાં રહેવું ચર્મત્યાગ વગેરે તપની સાથે સાથે અંતિમ દિવસે દવનની પૂર્ણાદ્વતિ વગેરે અનુષ્ઠાનની સામાન્ય જરૂરિયાતો છે.

> ઉપવાસના નિયમોનું ચુસ્ત પાલન થવું જોઈએ કારણ કે ઉપવાસથી એક અનેરી શક્તિનો સંચાર થાય છે. આદારની અનિયમિતતાને કારણે શરીરના અંતઃસ્ત્રાવોનું સંતુલન ખોરવાઈ જાય છે અને મનની એકાગ્રતામાં વિક્ષેપ પડે છે. આ સમય દરમિયાન ફળ, દૂધ, છાશ અને નમક વગરનું સહેલાઈથી પચી શકે તેવું ભોજન લેવું જોઈએ. ગાયત્રી જપ માટે તુલસી કે ચંદનની માળાનો ઉપયોગ કરવો જોઈએ. દરરોજ ત્રણ કલાક (સૂર્યોદયથી બે કલાક પહેલાં અને સૂર્ચાસ્તથી એક કલાક પહેલાં) જપ કરવાથી ચોવીસ **હજાર જપની સંખ્યા પૂરી થાય છે. જેઓ દૈનિક** ઉપાસનાના અભ્યાસુ નથી અથવા તો ક્યારેક ક્યારેક જ પૂજા-પાઠ કરે છે તેમને પણ ભાર દઈને સૂચવવામાં आपे छे हे आ नप पित्र हिपसोमां तो नियमोन् પાલન કરો જ અને સાધના અવશ્ય કરો. મંત્રલેખન. ગાયત્રી ચાલીસા પાઠ અને પંચાક્ષરી જપની સરળ વ્યવસ્થા તેમના માટે જ તો છે. જ્યાં આવી સરળ વ્યવસ્થાઓ હોય ત્યાં સામૂહિક ઉપાસનાનો ક્રમ પણ સારો માર્ગ છે. એનાથી વિશિષ્ટ પ્રકારની ઊર્જા ઊદ્ભવે છે.

> અનાદિમંત્ર, ગુરૂ મંત્ર, ગાયત્રી જપ અનુષ્ઠાન વગેરે આ સમયે કરવામાં આવે તો તેનું વિશિષ્ઠ ફળ મળે છે. ત્રિપદાના રૂપમાં એની ત્રણ સિદ્ધિઓ અમૃત-ચિરચૌવન, પારસ-સત્સાહ્સ, કલ્પવૃક્ષ, પરિષ્કૃત थिंतन पंगेरेनी प्राप्तिनुं सीलाग्य प्राप्त थाय छे. आ વખતની નવરાત્રિના આયોજન દ્વારા ભારતભરમાં શક્તિ સ્થાપનાનું બીજારોપણ કરવાવાળા કાર્યક્રમો સાથે શુભારંભ થશે. દેતુ એ છે કે જયાં પણ અનુષ્ઠાનોની વ્યવસ્થા થઈ શકે ત્યાં વ્યક્તિગત અથવા સામૃદિક દોરણે અનુષ્ઠાનોની વ્યવસ્થા કરવી, જેથી પરોક્ષ જગતમાંથી પ્રાપ્ત દૈવી

> > \*\*

## ં આત્મીય અનુરોઘ ં ગાયત્રી તપોભૂમિ વિશેષ શિબિરોનું આયોજન

પૂજ્ય ગુરૂદેવે લખ્યું છે-જ્ઞાનયજ્ઞની આગમાં પકવી-પકવી સુજન માટે હાલના દિવસોમાં ઈંટ-ચૂનાની ભઠ્ઠી લગાવાઈ રહી છે. જેમાં જેવી પ્રખરતા આવી કે બીજા મોરચા ઉભા થઈ ગયા. અજ્ઞાન. અભાવ અને અશક્તિના ત્રણેય મોરચા પર આપણી સેના કમાન સંભાળશે. બૌધ્ધિક ક્રાંતિ એકલી નથી, તેની સાથે-સાથે નૈતિક તેમજ સામાજિક ક્રાંતિ પણ અવિચ્છિન્ન રૂપે જોડાયેલ છે. રાજનૈતિક સ્વતંત્રતા માટે લડાયેલ સંગ્રામ જેટલી જનશક્તિ અને સાધનોથી લડાયો. આપણો મોરચો તેનાથી ઓછામાં ઓછો ત્રણ ગણો હોવાના કારણે તેના માટે જનશક્તિ, શ્રમશક્તિ, ભાવશક્તિ તથા ધનશક્તિની જરૂર પડશે. જ્ઞાનયજ્ઞના વિસ્તારથી જ આ ઉપલબ્ધીનો હાથ આવશે. માટે આ આરંભિક ચરણ પર હાલના દિવસોમાં વધુ જોર આપવામાં આવી રહ્યું છે. આટલા સુધી સીમિત ન રહી શકાય. હાથ-પગમાં થોડી પણ ગરમી આવતા જ ધ્યેય તરફ વધુ તત્પરતાપૂર્વક કદમ ઉઠાવવા જાતે જ શરૂ થઈ જશે અને તે ત્યાં સુધી વધતા જ રહેશે. જયાં સુધી મનુષ્યમાં દેવત્વનો ઉદય અને ધરતી પર સ્વર્ગના અવતરણનું લક્ષ્ય પૂરું ન થાય. મથુરાથી સંગઠન અને આંદોલનનું સંચાલન થશે. હરિદ્રારથી પ્રકાશ, સ્નેહ અને અનુદાનનું વિતરણ થતું રહેશે અને આપણે શીત અને ગરમીની માફક વધુ વ્યાપક બનીને અદશ્ય પરંતુ દશ્યથી પણ વધુ સમર્થ બનીને દરેક સ્વજનને સ્પર્શ અને પ્રભાવિત કરતા રહીશું. ચાલ્યા ગયા પછી ત્રણ સ્થાનોમાં ત્રણ શક્તિઓ ત્રણગણું કામ કરશે અને પોતાની ત્રિવિધ ક્રિયા પધ્ધતિ દિવસે-દિવસે વધુ સમર્થ અને વધુ ગતિશીલ બનતી જશે. કોઈએ પણ નિરાશાની વાત વિચારવી ન જોઈએ. નિરાશા, અસફળતા અને અંધકારની વાત વિચારવી અમારા, આપણા માર્ગદર્શક અને તે ભગવાનના ઉપર અવિશ્વાસ કરવા બરોબર હશે. જેમણે આ મહાભિયાનને સફળ બનાવવામાં પોતાની પ્રતિષ્ઠાને દાવ પર લગાવી દીધી છે.

આપણને આપણી વર્તમાન ગતિવિધિઓ લાંબા સમય સુધી ચલાવતા રહેવાનો અવસર મળશે નહીં.

કોઈ મહાન શક્તિના માર્ગદર્શન તથા સંકેત પર અમારું અત્યાર સુધીનું જીવન ચાલ્યું છે. આગળ પણ આ શરીરની એક એક ક્ષણ તેની પ્રેરણાથી વીતશે. તે શક્તિ અમને વર્તમાન કાર્યક્રમોથી મુક્ત કરી બીજી દિશામાં નિયોજીત કરી દેશે. એવો આભાસ મળી ગયો છે. તેથી અમારો એ વિચાર યોગ્ય છે કે જે મહાન જવાબદારી અમારી પર છે. તેનો ભાર વહન કરવાની જવાબદારી કોના પર નાંખે, જે મશાલ અમારા હાથમાં થમાવી છે તે કોના હાથોમાં સોંપવી. એ દષ્ટિએ અમારે પોતાના ઉત્તરાધિકારીઓની શોધ કરવી પડે છે.

કોઈ ભૌતિક ધન-દોલત પાસે હોત તો અખંડ જ્યોતિના દરેક સદસ્ય પોતાને અમારા સાચા અનુયાયી તથા શિષ્ય બતાવતા અને જે તેને મળતું તેમાં ખુશી મનાવતા પણ જે ચીજ મળનારી છે તે આધ્યાત્મિક છે. પ્રત્યક્ષ દેખાતી નથી પણ તેના બદલામાં તૃષ્ણા અને વાસનાની પૂર્તિ થતી નથી. આટલેથી જ તે પાત્રતાની કસોટી પર પાર ઉતર્યા પછી જ મળી શકે છે. ઉત્તરાધિકારમાં મળનારી આ વસ્તુને લઈને કોઈ કરશે પણ શું ? આપણને જે મહાન પરંપરાનો ઉત્તરાધિકાર મળ્યો છે, તે એવો જ છે, જેમાં તૃષ્ણા-વાસનાની પૂર્તિ જેવું કશું જ નથી. શ્રમ અને માથાકુટ બહુ છે. તો પણ ગંભીરતાપૂર્વક જોવાથી એ જાણકારી થશે કે જે લોકો પૂરી જિંદગી ધન તથા ભોગ માટે કૂટાતા-પિટાતા રહ્યા પછી જે મેળવે છે, તેનાથી અમારી ઉપલબ્ધીઓ કોઈ પણ રીતે ઓછી નથી. ઠીક છે અમીરી જેવો ઠાઠ-માઠ ન બની શકે પણ જે કંઈ મળ્યું છે તે એટલું મોટું છે કે તેના પર પહાડો જેવી અમીરી ન્યોછાવર કરી શકાય છે. સામાન્ય બુધ્ધિ આ ઉપલબ્ધિનું મુલ્ય ઓછું ન કરી શકે પણ જે થોડી ગંભીરતાથી સમજી અને જોઈ શકે છે તે એ વિશ્વાસ કરશે કે અમીરીની તુલનામાં આ આધ્યાત્મિક ઉપલબ્ધીઓ પણ ઓછી મહત્વની નથી કે ઓછી કિંમતની નથી.

અમે જે મેળવ્યું છે તે અમારા પોતાના ઉત્તરાધિકારીઓ માટે છોડી જવા માંગીએ છીએ. અમને પણ આ પરંપરા અનુસાર મળ્યું છે દરેક પુત્રને પિતાની સંપત્તિમાં ભાગ મળે છે. જે અમારા નજીકના આત્મીય હશે, તેમને અમારી સંચિત પૂંજીનો લાભ મળવો જોઈએ અને મળશે જ.

સત્પાત્ર ઉત્તરાધિકારીઓના હાથમાં ઘણું બધું સોંપવા માંગીએ છીએ. તેમાંથી સોંપાનારી વસ્તુઓમાંથી એક યુગ નિર્માણ યોજનાની જાજજવલ્યમાન મશાલ પણ છે. જીવનને ધન્ય બનાવવા માંગતા મહત્ત્વાકાંક્ષીઓને અમે સાદર આમંત્રીત કરીએ છીએ. અમારો મહાન ઉત્તરાધિકાર સંભાળવા માટે જેમની ભાવનાઓ જીવીત હોય તે આગળ આવે અને પ્રાપ્ત કરે. જેને પ્રાપ્ત કરવાથી માનવ જીવનની સાર્થકતાનો લાભ મળે છે.

પૂજ્ય ગુરુદેવના વેદનાયુક્ત વિચાર ગંભીરતાપૂર્વક આપણા સૌ માટે ચિંતનીય છે, અનુકરણીય છે. હાલના દિવસોમાં પૂજ્ય પંડિતજી કેટલાક દિવસોથી આ વ્યથા-વેદનાઓમાં છે, કેમકે પૂજ્ય ગુરુદેવે પોતાના પત્ર તારીખ ૧૮-૮-૬૧માં પુજય પંડિતજીને લખ્યું હતું ''આપની ૠષિ આત્મા આ જીવનમાં પૂર્ણતાનું લક્ષ્ય પ્રાપ્ત કરે. તેના માટે અમારી આંતરિક અભિલાષા છે. અમારો પ્રયત્ન પણ એ દિશામાં ચાલી રહ્યો છે. આપનો આત્મા આ થોડા સમયમાં કેટલો ઊંચે ચઢી ચૂક્યો એ અમને પ્રત્યક્ષ દેખાય છે અને એ વિશ્વાસ દિવસે-દિવસે પાકો થતો જાય છે કે તમે હવે જીવનના પરમ સત્યને નિશ્ચિત રૂપે પ્રાપ્ત કરીને જ રહેશો. તમારી પ્રગતિ આગળ વધુ તીવ્ર ગતિએ વધશે.'' પ્જય ગુરુદેવે. પૂજ્ય પંડિતજીની પાત્રતા જોતાં તારીખ ૩૦-૯-૬૧ના લખ્યું હતું કે "તમે ડબરા રહેવા છતાં પણ આત્મિક દુષ્ટિએ મથુરામાં જ રહો છો. દસ વર્ષ વધુ અહીંયા રહેવાનું છે. **આ અવધિમાં આપને તે** સ્તર પર પહોંચાડવાનો અમારો વિચાર છે, જેના પર આજે અમે સ્વયં છીએ. આ જીવન આપનું પૂર્ણરીતે સફળ અને સાર્થક થાય એવી અમારી આંતરિક ભાવના છે.''

પૂજય ગુરુદેવ એક પત્રમાં લખે છે-ૠષિઓના વિચાર જ અમારી વાણી અને લેખની દ્વારા નીકળતા રહે છે. તેનો વિસ્તાર કરવો ૠષિ ૠણ ચૂકવવાનું છે. અમે અને તમે તે એક જ કાર્યમાં લાગેલા છીએ.

પૂજ્ય ગુરુદેવે તારીખ ૨૪-૧૦-૬૧ના પૂજ્ય વિક્રિનઓની જરૂર હતી, જે પોતાની ઉચ્ચ આંતરિક પંડિતજીને લખ્યું હતું-''ૠષિઓની વાણીનો તમે અને સ્થિતિના આધારે આ ભારે બોજને પોતાના પર ઉઠાવી

અમે બંને પ્રચાર કરી રહ્યા છીએ. તેનો મૂળ ઉદ્દગમ **ૠષિઓના આત્મા** છે. તમે અમે તો માત્ર લાઉડસ્પીકર છીએ. આપણે પોતાના બ્રાહ્મણ શરીરનો સદઉપયોગ આ રીતે પ્રચાર દ્વારા જ કરવો યોગ્ય હતો, જે થઈ રહ્યો છે એ સંતોષની વાત છે.'' પૂજ્ય ગુરુદેવે પૂજ્ય પંડિતજીની સાધના તથા સમર્પણની ભાવના પારખી લીધા પછી જ સ્વયં પોતાના પત્ર તારીખ ૯-૨-૬૩ના લખ્યું હતું-''ગાયત્રી તપોભૂમિ ટ્સ્ટમાં તમાર્ નામ વધારવાનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. તેથી તમે નીચેની બાબત લખી મોકલશો. પિતાજીનું નામ, આયુ, નિવાસનું સરનામું. રજીસ્ટ્રેશનમાં આ ત્રણેય બાબતોની જરૂર પડશે.'' જ્યારે કે આજકાલ પ્રજ્ઞા સંસ્થાનોમાં ટસ્ટી પદ માટે પડાપડી થઈ રહી છે. અહીંયા મહાકાળ સ્વયં આમંત્રિત કરી રહેલ છે. તા. ૧૪-૧૦-૬૬ના પુજય ગુરુદેવે લખ્યું હતું-<sup>44</sup>અમે અમારું સ્થાન ખાલી કરી રહ્યા છીએ. તેની પૂર્તિ **તમારે કરવાની છે.** ગાયત્રી પરિવારનું મોટું કામ છે. એને અત્યાર સુધી અમે સંભાળતા રહ્યા. હવે તેને તમે સંભાળનાર છો. અમારે આગળ બહુ મોટું કામ કરવાનું છે. તેથી વર્તમાન જવાબદારી બીજાના પર જવી જોઈએ. તે મજબૂત હોવા જોઈએ. તમારામાં એ મજબૂતી અમે જોઈ રહ્યા છીએ. અમારી પાછળ તેવો જ પ્રકાશ બની રહેવામાં નિશ્ચિત છીએ. બાળકોને તેમના પગ પર ઊભા રહેવા દો. જયાં સુધી તેઓ બરોબર આગળ ન આવે ત્યાં સુધી તેમની દેખરેખ કરવી જરૂરી છે. ત્યારબાદ તમે તરત મથુરા ચાલ્યા આવો અને તમારી જવાબદારી સંભાળી લો.'' ગુરુદેવે શ્રધ્ધા-સમર્પણ જોઈને આદેશ આપી દીધો. એ સૌભાગ્ય તથા પૂર્વ જન્મોના ઉચ્ચ સંસ્કારો તથા સાધનાનું પ્રતિફળ છે. તારીખ ૧-૧-૬૬ના તો પૂર્ણ આશીર્વાદ આપતા લખ્યું-''તમારો ૠષિ આત્મા પોતાના પૂર્ણ બ્રહ્મતેજ સાથે જન જાગૃતિનો વિશ્વ વ્યાપી પ્રકાશ ઉત્પન્ન કરશે, એવો અમને પૂરો અને પાકો વિશ્વાસ છે.''

ઓગષ્ટ ૧૯૬૭ યુગ નિર્માણ યોજનામાં પૂજ્ય ગુરુદેવે પૂજ્ય પંડિતજી વિષે લખ્યું છે કે-''હવે જયારે કે અમારો કાર્યકાળ સમાપ્ત થઈ રહ્યો છે, એવા વ્યક્તિઓની જરૂર હતી, જે પોતાની ઉચ્ચ આંતરિક સ્થિતિના આધારે આ ભારે બોજને પોતાના પર ઉઠાવી

શકે અને જે મહાન મિશનની મશાલ પ્રગટાવી તેને પુરી જવાબદારીથી પોતાના હાથમાં સાધી શકે. શ્રી **લીલાપતજીથી આપણો પૂરો પરિવાર સારી રીતે** પરિચિત છે. તેઓ ગાયત્રી તપોભુમિના ટ્રસ્ટી છે. કેટલીય મોટી-મોટી મિલોના સફળ મેનેજર પણ રહ્યા છે અને ઊંચું વેતન મેળવતા રહ્યા. હવે તેમણે તે સન્માનિત અને લાભદાયક પદ પર લાત મારી પોતાનું <mark>ભાવી જીવન યુગ નિર્માણ માટે સમર્</mark>પિત કરી દીધું. વેતનની જમા રકમ તેમના આદેશાનુસાર બતાવી શકાતી નથી, પણ જેની સંખ્યા હજારોમાં છે. તે **લાવીને આ મિશન માટે અર્પણ કરી દીધી. તેમના ઘરમાં વર્ષોથી અખંડ દીપ સળગે છે, હવે** તેની પૂર્ણાહુતિ ગુરુ પૂર્ણિમા પર કરી મથુરા આવી ગયા છે અને અમારા નિર્ધારિત કાર્યક્રમ અનુસાર દેશવ્યાપી યાત્રા પર નીકળી રહ્યા છે. આપના સચ્ચરિત્ર, પ્રતિભા, સજજનતા, સદ્ભાવના તથા સક્રિયતા એવા ઉચ્ચ છે કે તેની આગળ કોઈનુંય પણ મસ્તક શ્રધ્ધાથી નમી જાય છે.''

પૂજ્ય ગુરુદેવે વિદાય પહેલાં જ મે ૭૧માં અખંડ જ્યોતિમાં પોતાની જવાબદારી સોંપતી વખતે લખ્યું છે કે ''અમારો ત્રીજો પ્રત્યક્ષ આંદોલનાત્મક, પ્રચારાત્મક, સંગઠનાત્મક, સૃજનાત્મક તથા સંઘષાત્મક કાર્યક્રમ ગાયત્રી તપોભૂમિથી ચાલશે. ગાયત્રી તપોભુમિની કાર્યકર્તા ટીમનું નેતૃત્વ કરવા માટે અમે શ્રી લીલાપત શર્માને નિયુક્ત કર્યા છે. તપોભૂમિની વ્યવસ્થા, શાખાઓ, સંગઠનો તથા ક્ષેત્રીય કાર્યક્રમોને પણ તે સંભાળશે. તેમને અમારા પ્રતિનિધિ માનવામાં આવે. આ ફેંસલો અમે બહુ સમજી વિચારીને કર્યા છે અમને આશા છે કે સર્વત્ર તેમને મોટા ભાઈની માફક અમારા સંગઠનાત્મક ઉત્તરાધિકારીની જેમ જ સ્વીકારવામાં આવશે અને વ્યવસ્થાત્મક અનુશાસન રાખવામાં આવશે. યોજનાઓનું સંચાલન ગાયત્રી તપોભુમિથી જ થશે અને દેશવ્યાપી અમારા બધા પરિજન તેમને **પ્રેપ્રો સહયોગ કરશે.** અમે એ આશા અને વિશ્વાસ લઈને તથા સર્વસાધારણને આશ્વાસન આપી જઈ રહ્યા છીએ કે આગળના દિવસોમાં નવ નિર્માણનો પુણ્ય પ્રયાસ ઘટશે નહીં, વધશે જ . ગાયત્રી તપોભૂમિ સ્થિત યુગ નિર્માણ યોજનાનું કેન્દ્ર અમારી પ્રગટાવેલી રાખવામાં સમર્થ થશે. આ ઈશ્વરીય પ્રયોજન પાછળ ભગવાનનું, અમારા ગુરુદેવનું, અમારા તથા ઉત્તરાધિકારીઓના ભાવ ભરેલ પુરુષાર્થનું જે પ્રચંડ બળ છે, તે તેને પડવા-ઘટવા દેશે નહીં. અભિયાન ગતિશીલ હશે અને વિશ્વ માનવના ભવિષ્યને ઉજજવળ બનાવવામાં ઐતિહાસિક ભૂમિકા પ્રસ્તુત કરશે."

પૂજ્ય ગુરુદેવના આશીર્વાદ, સોંપેલ જવાબદારી તથા પૂજ્ય પંડિતજીની સમર્પણ ભાવના કારણે જ પૂજ્ય પંડિતજીના અંતરાત્મામાં હાલના દિવસોમાં ભારે બેચેની છે. ૯૧ વર્ષ થયા છે. ક્ષેત્રના પરિજન પોત-પોતાને ત્યાં બોલાવવાંનો આગ્રહ કરે છે. પૂજ્ય ગુરુદેવ-માતાજીના અંતરંગ સહયોગી-સહચર હોવાના કારણે તેમના વિષેના સંસ્મરણ તથા પરિચય જાણવાનો આગ્રહ રાખે છે. પોતાના લોકોના આગ્રહને ના પણ કહી શકાતી નથી. માટે પૂજ્ય ગુરુદેવના હાથથી લખેલ પત્રોના સંગ્રહ ''પત્ર પાથેય'' ''પ્રજ્ઞાવતાર અમારા ગુરુદેવ'' ગ્રંથમાં પુજય પંડિતજીએ લખ્યું છે. ચિરસ્મરણીય સંસ્મરણ જાણવાની પ્રત્યેક ભાઈ-બહેન, નવયુવક જેમણે ગુરુદેવ-માતાજીને જોયા નથી, તેમને ઈચ્છા થાય છે તે બધા માટે પૂજ્ય પંડિતજીએ ''પૂજ્ય ગુરુદેવના માર્મિક સંસ્મરણ'' પુસ્તકમાં લખ્યું છે. ઉપરોક્ત ત્રણેય અમૂલ્ય ગ્રંથ ધરોહરના રૂપમાં મિશનના મોટા ભાઈ દ્વારા લખાયેલ છે, મૂલ્ય માત્ર ૮૬/- રૂા. છે. જીજ્ઞાસુ ભાઈ-બહેન ૮૦/- રૂા. ના હિસાબે રકમ મોકલી ત્રણેય ગ્રંથ મંગાવી શકે છે. ટપાલ ખર્ચ સંસ્થા ભોગવશે. આત્રણે પુસ્તકોનો સેટ ગાયત્રી જ્ઞાનપીઠ જુનાવાડજ અમદાવાદ ૩૮૦૦૧૩ તા સરનામે **થી મંગાવશો.** બધા ભાઈઓ પોતાના ખાસ મિત્રોને ૧૦-૧૦ નવા પરિજનોને પણ વંચાવવાનો પ્રયાસ કરે. ગાયત્રી તપોભૂમિમાં પૂજપ ગુરૂદેવના પ્રવચનોને પુજય પંડિતજીએ પોતાની ડાયરીઓમાં નોંધ કર્યા હતા. તે પ્રવચનોને પૂજ્ય પંડિતજીએ કેટલાક પુસ્તકોમાં પ્રકાશિત કર્યા છે. આ પુસ્તકોની સૂચી મંગાવી પુસ્તકો મંગાવી શકો છો.

લઈને તથા સર્વસાધારણને આશ્વાસન આપી જઈ રહ્યા પૂજ્ય પંડિતજી ''આત્મીય અનુરોધ'' સ્તંભના છીએ કે આગળના દિવસોમાં નવ નિર્માણનો પુણ્ય અંતર્ગત પોતાના અંતરંગમાં ઘુમરાતી દરેક વાત, દરેક પ્રયાસ ઘટશે નહીં, વધશે જ. ગાયત્રી તપોભૂમિ સ્થિત વિચારણા પરિજનો સામે વ્યક્ત કરી રહ્યા છે, જેથી યુગ નિર્માણ યોજનાનું કેન્દ્ર અમારી પ્રગટાવેલી તેમના જીવનની કોઈ વાત દબાયેલી-છુપાયેલી ન રહે. મશાલને ભવિષ્યમાં અમારાથી સારી રીતે સળગતી જે વાતો સાર્વજનિક રૂપે બધાની સામે કહેવી યોગ્ય

હતી. બધા પર લાગુ પડતી હતી, તેને જ આ સ્તંભના અંતર્ગત લખવું. છપાવવું સંભવ બની શકયું છે. એના સિવાય વ્યક્તિગત પક્ષ એવો રહી ગયો છે. જે અલગ વ્યક્તિઓથી અલગ-અલગ જ કહેવું-સાંભળવું પડે છે. આપણો પરિવાર મોટો છે. તેમાં અનેક સ્તરના વ્યક્તિ છે. તેમની સ્થિતિ અલગ-અલગ છે. વિચાર કરવાનું ક્ષેત્ર તથા આકાંક્ષાઓ અને દિશાઓ પણ લોકોની અલગ-અલગ છે. લક્ષ્ય એક હોવા છતાં પણ થોડા-થોડા અંતરના લીધે સ્થિતિમાં બહુ અંતર પડી જાય છે. તેના લીધે વ્યક્તિગત વિચાર વિમર્શની જરૂર પડે છે. ભાષણો અને લેખોની એક સીમા છે, તેમાં એ જ વ્યક્ત કરવામાં આવશે, જે એક સામાન્ય સ્તરવાળા માટે સમાન સ્તરનો પ્રકાશ આપે છે, પણ દરેક વ્યક્તિનું સ્તર ભિન્ન છે. તેના વિચાર અને માર્ગદર્શન અલગ ઢંગના હોય છે. તેથી આ જરૂરીયાત વ્યક્તિગત વિચાર વિમર્શથી જ પૂરી થઈ શકે છે. આપણા વિશેષ પરિજનોને વ્યક્તિગત રૂપે ઘણું બધું કહેવાનું તથા સાંભળવાનું છે. શારીરિક સ્થિતિ હવે યાત્રા કરવામાં Aસમર્થ નથી. તેથી યોજના એ છે કે મે-જૂનમાં ૪-૪ે દિવસની શિબિર લગાવવામાં આવે. આ શિબિર શ્રૃંખલા વ્યક્તિગત વાતો પૂછવા વ્યક્તિગત વેદના વ્યક્ત કરવા તથા વ્યક્તિગત રીતિ-નીતિ નિર્ધારિત કરવાના વિચાર-વિમર્શ કરવા માટે જ થશે. ભાષણ તો થતા જ રહેશે, આખો દિવસ ચર્ચા વિચારણાનો જ ક્રમ ચાલતો રહેશે. તેમની પાસે હજી પણ-ઘણું બધું અપાય તેવું છે. વ્યાકુળતા એ રહે છે કે તે કોને આપવામાં આવે. શું તે લેવાનો અધિકારી મળી શકે તેમ છે. બહુમુલ્ય વસ્તુઓ કેવળ માંગવા કે ઈચ્છવાથી જ નથી આપી કે લઈ શકાય છે, તેના માટે પાત્રતા અનિવાર્ય બની રહે છે. આ શિબિરોમાં પાત્રતા શોધીશું અને જે તેમની પાસે છે, તેને આપવાનો પ્રયત્ન કરીશું. આ પ્રમાણે અલગ-અલગ સ્તર અને સ્થિતિના લોકોને તેમની પરિસ્થિતિઓ ને અનુરૂપ વધુ ઝડપથી આગળ વધવાનું માર્ગદર્શન આપીશું. આ શિબિરોમાં કેવળ એમણે આવવું જોઈએ. જે પોતાને પંડિતજીની સાથે જોડાયેલા સમજે છે અને આગળ પણ તે સંબંધ જાળવી રાખવાની જરૂરિયાત-ઉપયોગીતા સમજે છે. ટિકિટ ભાડુ તથા સમયનો ખર્ચ તેમણે જ કરવો જોઈએ, જે પંડિતજીના આશીર્વાદ અને માર્ગદર્શનનું મૂલ્ય

સમજે છે. તેમજ ઉપયોગીતા સમજે છે. જ્યાં અવાંછનીય ભીડને આ શિબિરમાં આવવા માટે નિરુત્સાહિત કરવામાં આવે છે ત્યાં દરેક પ્રબુધ્ધ પરિજનને આગ્રહપૂર્વક એ કહેવાનું છે કે પૂજ્ય પંડિતજીને મળવાનું અને મન ભરીને પોતાની અંતઃભાવનાઓને વ્યક્ત કરવાનો અવસર કોઈ પણ રીતે ચુકશો નહીં. નિર્બળ, વૃધ્ધ, બાળકો, સહેલાણીઓ, દર્શનાર્થીઓને શિબિર સમયમાં આવવાની અનુમતિ નથી. એક વિનંતી એ છે કે નિર્ધારિત શિબિરોમાં કઈ શિબિરમાં કેટલા પરિજન આવી રહ્યા છે તેની સ્વીકતિ પત્ર દ્વારા મંગાવી લેશો. સ્વીકૃતિ મેળવીને જ આવશો. વગર સ્વીકૃતિની સંખ્યા વધી જવાથી વ્યવસ્થા ખોરવાઈ જાય છે. સ્વીકૃતિ મંગાવતા સમયે પોતાના દ્વારા થઈ રહેલ કાર્યોનું વિવિરણ પણ લખવું. નીચે શિબિરોની તિથિઓ આપવામાં આવી છે. પહેલા દિવસની સાંજ સુધીમાં ગાયત્રી તપોભૂમિમાં અવશ્ય આવી જવું. છેલ્લા દિવસે સવારે ૧૦ વાગે ભોજન પછી વિદાય થઈ જશે. બે શિબિર કેવળ વિદ્યાર્થીઓ માટે આયોજિત કરી રહ્યા છીએ. મિશનના કાર્યકર્ત્તાઓએ પોતાના પુત્રોને આ શિબિરોમાં મોકલવા જોઈએ. પોતાના પરિચિતોને પણ તેમના પુત્રો મોકલવા માટે પ્રોત્સાહિત કરવા જોઈએ.

દ્ગારિકા પ્રસાદ ચૈતન્ય વ્યવસ્થાપક વિચારક્રાંતિ અભિયાન, ગાયત્રી તપોભૃમિ, મથુરા-૩

### ગાયત્રી તપોભૂમિમાં શિબિરોનો કાર્યક્રમ

- 🌘 પ્રથમ સત્ર-૧૨ થી ૧૫ મે
- દ્વિતીય સત્ર-૧૮ થી ૨૧ મે
- તૃતીય સત્ર-૨૪ થી ૨૭ મે
- ●ચતુર્થ સત્ર-૩૦ મે થી ૨ જૂન
- પંચમ સત્ર-૫ થી ૮ જૂન
- ●ષષ્ઠમ સત્ર-૧૧ થી ૨૦ જૂન કેવળ વિદ્યાર્થીઓ માટે •સપ્તમ સત્ર-૨૧ થી ૩૦ જૂન કેવળ વિદ્યાર્થીઓ માટે /

### પરમ પુજરા ગુરુદેવની અમૃતવાણી જન-જન સુધી પહોંચાડવા પરિજનોએ ઉત્સાહપૂર્વક પ્રચાસ કરેલ છે. તેમને સંસ્થા તરફથી હાર્દિક અભિનંદન

સરત-ગાયત્રી શક્તિપીઠ (મોટા બહુચરાજી) ઊંઝા-ગાયત્રી પરિવાર ટ્રસ્ટ જૂનાગઢ-લક્ષ્મણભાઈ ચુડાસમા સરદાર કૃષિનગર(બ.કાં.)-ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ

દ્યાનેરા-દલપતભાઈ આચાર્ચ ભરૂચ-ભૂપેન્દ્રભાઈ શ્રીરામ હિમતનગર-ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ દ્યોળકા-ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ તલોદ-ગાયત્રી પરિવાર શાખા રાણીપ( અમદાવાદ )-ગાયત્રી ਪ੍ਰਗ਼ਮਾਂ ਵਿਦ

નિર્ણયનગર( અમદાવાદ )-શંકરભાઈ પટેલ

ભૂજ-ગાયત્રી શક્તિપીઠ રાજકોટ-વિશ્વ ગાયત્રી પરિવાર નરોડા( અમદાવાદ )-શાંતિભાઈ પટેલ નારણપુરા( અમદાવાદ )-કનુભાઈ પટેલ

અમરેલી-સુરેશભાઈ જાની કારઠ-ગોપીચંદ ભૂરિયા

૨૫૦ થી વધુ :

બીલીમોરા-ગાયત્રી શક્તિપીઠ આદિત્યાણા-ના. રા. મોઢા આણંદ-પી. એન. ઠાકર थराह-डेशवलाल पुरोहित નવસારી-ગાયત્રી શક્તિપીઠ વડોદરા-એન. પી. નાયક નડિયાદ-ચંદુલાલ એમ. પટેલ લાડોલ-ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ હિમતનગર-ગાયત્રી પરિવાર મહેતાપુરા શાખા

વડગામ-કરશનજ સોલંકી વ્યારા-ગાયત્રી શક્તિપીઠ કોડીનાર-ગાયએ પરિવાર શાખા સંતરામપુર-ગાયત 🕡 કેતપીઠ

૪૦૦૦ થી વધુ યુગ શક્તિ ગાયત્રી

ગોંડલ-ગાયત્રી પરિવાર શાખા મહેસાણા-ગાયત્રી શક્તિપીઠ ૨૦૦૦ થી વધુ :

ઇન્ય છે :

પત્રિકાના સભ્ય બનાવનાર

शक्ति हेन्द्र

ડીસા-ગાયત્રી શક્તિપીઠ વીસનગર-ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ કલોલ-ગાયત્રી શક્તિપીઠ બાયડ-ગાયત્રી શક્તિપીઠ ભાવનગર-હરિશંકર પંડચા દ્યોડાસર( અમદાવાદ )-પ્રવીણભાઈ

૧૦૦૦ થી વધ્ :

માંડવી (કચ્છ)-સી. એસ. ગોર પાટણ-ગાયત્રી શક્તિપીઠ ભાવનગર-ગાયત્રી પરિવાર ટ્રસ્ટ પાલનપુર-ગાયત્રી શક્તિપીઠ મોરબી-ગાયત્રી પરિવાર શાખા ભૂજ-ભગવાનદાસ આહુજા વલસાડ-ગાયત્રી પરિવાર સંગઠન રાંદેર (સુરત)-ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ રાજકોટ-ગાયત્રી શક્તિપીઠ જામનગર-ગાયત્રી શક્તિપીઠ અમદાવાદ-ગાયત્રી પરિવાર ङातिङ्ग

ગાંધીનગર-ગાયત્રી શક્તિપીઠ વીજાપુર-ગાયત્રી શક્તિપીઠ ઓઢવ( અમદાવાદ )-ગાયત્રી પરિવાર ટ્રસ્ટ

રાંદેર (સૂરત) મોહનભાઈ શાસ્ત્રી ૫૦૦ થી વધુ :

અમરેલી-ગાયત્રી શક્તિપીઠ સુરત-ગાયત્રી શક્તિપીઠ (બાલાજી) રાદ્યનપૂર-ગાયત્રી શક્તિપીઠ મોડાસા-ડૉ. મથુરભાઈ પટેલ

સુરેન્દ્રનગર-ગાયત્રી શક્તિપીઠ ગાંધીનગર-હેમંતકુમાર ત્રિવેદી વડોદરા-સુધાકરભાઈ ત્રિવેદી ભાભર-કાંતીલાલ ઠક્કર સુરત-જે. ચુ. મહીડા છાપરા-રામભાઈ પટેલ વડોદરા-અમૃતલાલ પટેલ ઝાલોદ-પશ્નાલાલ પટેલ સરીબુજરંગ-ચંચળબેન ગાંધી ઉદ્યના-મોહનભાઈ જરીવાલા વડોદરા-દત્તપ્રસાદ પાઠક વડોદરા-ચંદ્રકાન્ત પટેલ કપડવંજ-જગુભાઈ પ્રજાપતિ બારડોલી-સન્મુખભાઈ પટેલ ગોમતીપુર(અમદાવાદ)-ગાયત્રી પરિવાર શાખા , (ઢાકેજી )

જામજોદાપુર-સી. જે. સાપરિચા સથરા-ગાયત્રી પરિવાર શાખા ચરાડા-પુંજીરામ પટેલ મોર-મધુબાળા પટેલ ગાંદીનગર-આર. એમ. ભાવસાર વડોદરા-૨ણછોડભાઈ દરજી વડોદરા-ગાયત્રી પરિવાર ન્યૂ સમા

બાપુનગર( અમદાવાદ )-ગાયત્રી

કડી-અમૃતભાઇ પ્રજાપતિ વડોદરા-ભરતભાઈ ત્રિવેદી હિંમતનગર-પ્રેરણા પ્રજ્ઞા મંડળ પાનન્દ્યો-જે. વી. પટેલ વડોદરા-મહેશભાઈ વૈદ્ય ગાંધીધામ-ગાયત્રી પરિવાર ટ્રસ્ટ ધમડાછા-કાંતિભાઈ મહેતા આદિપુર-નરેન્દ્રભાઈ જોષી કોડીનાર-સુધીરભાઈ બારડ પાલીતાણા-ગાયત્રી પરિવાર ટ્રસ્ટ માદ્યાપર-ગાયત્રી શક્તિપીઠ



- વાસ્તવમાં તે જ વ્યક્તિઓ શ્રેષ્ઠ છે, જેના હૃદયમાં હંમેશા દયા અને ધર્મ સમાયેલ છે,
  જે અમૃતવાણી બોલે છે તથા જેમનાં નેત્ર નમ્રતાપૂર્વક નીચા રહે છે.
- શ્રમની પૂજા કરો. તે એવો દેવતા છે જે ચતુર્મુખ બ્રહ્મા-ચતુર્ભુજ વિષ્ણુથી વધી ને શક્તિશાળી છે તેની (શ્રમ દેવતા)ની પૂજા કરનાર ત્રિકાળમાં કપારેય નિરાશ થતો નથી.
- અશ્લીલતાનાં કીટાણું સત્યના પ્રકાશથી જ નાશ પામે છે, આંખોથી છૂપાવવાની નીતિથી તે અંધકારમાં વધુ તીવ્ર બને છે. બૂરાઈઓ અંધારામાં ફેલાય છે માટે જીવનમાં પ્રકાશરૂપી જ્ઞાન વધારો, કુટેવો દૂર ભગાવો.
- સત્યના ત્રણ ભાગ છે. પ્રથમ જીજ્ઞાસા જે તેની આરાધના છે, દ્વિતીય જ્ઞાન જે એની
  ઉપસ્થિતિ છે અને તૃતીય વિશ્વાસ જે એનો ઉપયોગ છે.
- પરમેશ્વર સત્ય છે એવું ન કહેતા "સત્ય જ પરમેશ્વર છે" એમ કહેવું ઉપયુક્ત છે.
- પુષ્પ-ચંદનની સુગંધ વિપરીત હવા તરફ ફેલાતી નથી, પરંતુ સાચા સંતની વાણી-યશ ચારે દિશામાં ફેલાય છે.
- પૂર્ણ મહાત્મા અને,સજ્જનો સાથેનો સત્સંગ લોખંડને સ્વર્ણ બનાવી દે છે.
- સન્માર્ગ તરફ ચાલતા લોકો તમારી ટીકા કરે તો એની ચિંતા ન કરો-પરંતુ કુમાર્ગના સોર્ટ કટથી વાહવાહી ન લૂટો. સન્માર્ગ જ સર્વ શ્રેષ્ઠ છે.
- કોઈ ધ્યેયની સફળતા માટે માનવની પૂર્ણ એકાગ્રતા અને સમર્પણ જરૂરી છે.