

### www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

## Yug Shakti Gayatri - May, 2001



| અનુક્રમણિકા                                   |    |                                                   |    |
|-----------------------------------------------|----|---------------------------------------------------|----|
| ૧. વાસનાઓ અને તૃષ્ણાઓનો ત્યાગ કરો             | 9  | ૯. ભારતભૂમિ સ્વર્ગાદપિ ગરીયસી                     | ૨૧ |
| ર. દુ:ખોનું સમાધાન ભગવાનના મુખે               | ર  | ૧૦, ૨૧મી સદીમાં સૂર્યદેવતાની કોપદષ્ટિ             | २४ |
| 3. ગ્રામીણ ઊર્જાના સ્વાવલંબી સોત-છાણ અને બળદ  | 8  | ૧૧. સાચી સફળતા માટે કેટલીક અનિવાર્ય શરતો          | ૨૭ |
| ૪. માતૃશક્તિ જ ઉપ્દાર કરશે                    | ٢  | ૧૨. આપણો ચહેરો આપણા મનોભાવનું દર્પણ               | 39 |
| ૫. જ્ઞાનયજ્ઞને વધુને વધુ વ્યાપક બનાવવામાં આવે | १० | ૧૩. મારો જન્મ અને મારું કર્મ દિવ્ય છે.            | 33 |
| ૬. હે પ્રભુ! રક્ષા કરો, રક્ષા કરો             | 93 | ૧૪. શરીરનાં જ ડમૂળ સ્વસ્થ હોય તો રોગ આવે શું કામ? | 36 |
| ૭. ઉજજવળ ભવિષ્યનું શુભ ચિદ્ધ                  | १४ | ૧૫. ત્યાગ-બલિદાનની સંસ્કૃતિ દેવસંસ્કૃતિ-૫         | ४० |
| ૮. હીરક જ્યંની વર્ષમાં દીપયજ્ઞોની શ્રૃંખલા    | ૧૭ | ૧૬. આત્મીય અનુરોધ                                 | ৫৩ |

# ચુગ નિર્માણ વિદ્યાલચમાં પ્રવેશ મેળવો.

પૂજ્ય ગુરુદેવની ક્રિયાઓ વર્તમાનમાં થતી હતી, પરંતુ દષ્ટિ ભવિષ્યમાં રહેતી હતી. તેમની દૂરદષ્ટિએ પહેલેથી જ સમજી લીધું કે દેશમાં શિક્ષા વૃધ્ધિની સાથે-સાથે બેરોજગારીની પણ ગુણાત્મક વૃધ્ધિ થશે. ભવિષ્યમાં આજીવિકાનો આધાર સ્વાવલંબન હશે. આ એક પ્રકારે રાષ્ટ્રની પ્રગતિમાં સહાયક થશે.

યુગ નિર્માણ વિદ્યાલયમાં સંચાલિત વ્યાવસાયિક પ્રશિક્ષણમાં પ્રીટીંગ પ્રેસ, વિદ્યુત ફીટીંગ, રેડિયો, ટ્રાંઝીસ્ટર, ટી.વી. તથા નાના ઘરેલૂ વિદ્યુત યંત્રોની મરામત, ધોવાનો પાઉડર, ધૂપબત્તી, મીણબત્તી, અગરબત્તી, દંતમંજન, રબ્બર સ્ટેમ્પ, ફોટો ફેમીંગ, સ્ક્રીન પ્રીટીંગ, મધુમાખી પાલન, ચ્યવનપ્રાશ નિર્માણ આદિ ક્રુટિર ઉદ્યોગ શીખવાડવામાં આવે છે. બેંક, પોસ્ટ ઓફિસ, રેલ્વે, પ્રાથમિક ઉપચાર અને પોલીસ સંબંધીત સામાન્ય જાણકારી વિભાગીય ઉચ્ચ અધિકારીઓ દ્વારા આપવામાં આવે છે.

આ પ્રશિક્ષણો સિવાય આ વિદ્યાલયની સૌથી મોટી વિશેષતા છે, વિદ્યાર્થીને આપવામાં આવતું સંગીત, અભિનય, વાક્કૌશલ, વાર્તાલાપ, શિષ્ટાચાર, સંભાષણ, લોકવ્યવહાર, પૌરોહિત્ય, કર્મકાંડ, ધર્મતંત્રથી લોક શિક્ષણ તથા યુગ નેતૃત્વનું વિલક્ષણ પ્રશિક્ષણ આ સાથે વિદ્યાર્થીને શીખવવામાં આવે છે સંયમિત, સુવ્યવસ્થિત, અનુશાસિત જીવન જીવવાની અભૂતપૂર્વ કળા, જેના અંતર્ગત પ્રાતઃ બ્રહ્નમુહૂર્તમાં જાગરણ સાથે વંદના, ધ્યાન-ધારણા, યોગાસન, પ્રાણાયામ આદિ.

પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવે ૧૯૬૫માં યુગ નિર્માણ વિદ્યાલયનો શુભારંભ કર્યો. આજે પ્રારંભિક સત્રોના અનેક બાળકોએ ઔદ્યોગિક ક્ષેત્રમાં એટલી પ્રગતિ કરી છે કે તેને ઉલ્લેખનીય કહી શકાય. આ વિદ્યાલયનું આગલું સત્ર ૨૦૦૧-૨૦૦૨ શરૂ થઈ રહ્યું છે. આ સત્ર માટે પ્રવેશપત્ર યુગ નિર્માણ વિદ્યાલય ગાયત્રી તપોભૂમિ મથુરાના સરનામે પત્ર લખી મંગાવી લેશો. ૧૫ જૂન સુધીમાં પ્રવેશપત્ર ભરીને મથુરા પહોંચી જવું જરૂરી છે. પસંદ થયેલા વિદ્યાર્થીઓને બોલાવવામાં આવશે.

પ્રશિક્ષણ કાળમાં વિનમ્ર, અનુશાસિત, સારું ચરિત્ર અને વ્યવહારનું આશ્વાસન પ્રતિજ્ઞા પત્ર પર વિદ્યાર્થી અને વાલી બંનેએ આપવું પડશે. એ વાતનો પૂરો પ્રયાસ કરવામાં આવે છે કે બાળકોને માત્ર ઉદ્યમ જ નથી શીખવાડાતા પરંતુ તેનું વ્યક્તિત્વ પણ સુધારવામાં આવે. પરંતુ એ ત્યારે સંભવીત છે, જ્યારે બાળક સ્વયં પણ આશ્રમ જીવનની મર્યાદાઓનું પાલન કરવામાં અભિરૂચિ લે.

અહીંયાથી માર્ગ વ્યય આપવાનો કોઈ નિયમ નથી. ઓઢવા-પાથરવાનો બિસ્તરો તથા વાસણ સાથે લાવવા પડે છે. આવાસ, પ્રશિક્ષણ, યંત્રો, વિદ્યુત, પાણી આદિની વ્યવસ્થા નિઃશુલ્ક છે. દર માસે અઢીસો રૂપિયા ભોજન ખર્ચ આપવવાનું હોય છે. એક જોડી પીળું ધોતીયું, ઝભ્ભો, ખાખી ચડી-ખમીસ તથા પી.ટી. શૂ પોતાના ખર્ચે બનાવવાના હોય છે. વિદ્યાલયમાં પ્રવેશની ઓછામાં ઓછી યોગ્યતા કક્ષા ૧૦ પાસ તથા આયુ ૧૬ થી ૨૦ વર્ષ સુધી જોઈએ. ઓછા અભ્યાસક્રમ અને વધુ ઉંમરવાળા વિદ્યાર્થી માટે આગ્રહ ન કરવો. જે વિદ્યાર્થી ૨૦૦૧ ની કક્ષા ૧૦ની પરીક્ષામાં બેસી રહેલ છે, તે પ્રવેશપત્ર મંગાવી શકે છે. પ્રવેશ પાસ થયા પછી જ આપવામાં આવશે. ભાષા, પ્રાંત, જાતિ, વર્ગ વગેરેનો કોઈ ભેદભાવ નથી, પણ અનુશાસનમાં કોઈને પણ ઢીલ આપવામાં નહીં આવે. વારે-વારે ઘેર જવાની રજા નહીં મળે એ સ્પષ્ટ સમજીને જ પ્રવેશપત્ર ભરે.



ૐ ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ તત્સવિતુર્વરેષ્ટ્યં ભર્ગોદેવસ્ય ધીમહિ ધિયો યોનઃ પ્રચોદયાત યુગ શક્તિ ગાયત્રી

## વાસનાઓ અને તૃષ્ણાઓનો ત્યાગ કરો કામનાઓ પુરી થવા છતાં સંતોષ થતો નથી, પરંતુ પદેલા કરતા વધુ તૃષ્ણા બગે છે. કદેવાય છે કે મનુષ્ય અપૂર્ણ છે. છતાં બે તે પોતાની વાસનાઓ છોડી દે, તો આ જીવનમાં જ પૂર્ણ થઈ શકે છે. તૃષ્ણા એક બંધન છે. જે આત્માને જીવન-મરણની બળમાં જકડી રાખે છે. જેમને દરેક વખતે સાંસારિક વસ્તુઓની તૃષ્ણા સતાવતી રદે છે, તેઓ ભલા ભવબંઘનોથી કેવી રીતે પાર શઇ શકશે ? જ્યાં સુઘી પ્રાણીને વિભિન્ન પ્રકારની ઇચ્છાઓ બાંધી રાખે છે, ત્યાં સુધી જ પ્રપંચનો દ્વેરો છે. જેમને મુક્તિની આકાંક્ષા છે, જેમને પૂર્ણ સત્યની શોદ્ય કરવી છે, તેમને માટે સર્વોત્તમ સાઘના એ છે કે પોતાની ઇચ્છાને વશમાં કરી લે. આ સંસારમાં સંતોષથી વધીને બીજું કોઈ ઘન નથી. સ્વર્ગમાં પણ કોઈ સંપદા એની સમતા કરી શકતી નથી. કોઈ મનુખ્ય દેખાવમાં ગમે તેટલો સ્વાઘીન કેમ न लागतो होय, परंतु ते जियारो पास्तपमां એક डेटी સમાન છે જેના મનમાં તૃષ્ણાએ ઘર બનાવી લીઘું છે. તે ગમે તેટલો ઘનવાન કેમ ન હોય, તેની તુલના એક ભિખારી સાથે જ કરી શકાય છે. બે તમે સંસારમાં કંઇક શ્રેષ્ઠ કરવા માગતા હો, તો તૃષ્ણા અને વાસનાઓનો પરિત્યાગ જરૂરી છે. કર્મ કરો, પોતાના કર્તવ્યમાં કસર न राખो, परंतु इण माटे तरसता न इरो. थे डरशे तेने મળશે. છતાં જે તેને પ્રાપ્ત કરવા માટે વ્યાકુળ થઈને કરશે. તેને આપત્તિઓના પઠાડ માથે ઉપાડવાં પડશે. સ્વર્ગનું રાજ્ય પગ નીચે પડેલું રહે એવી જેને ઇચ્છા **દોય તેણે તુષ્ણાનો પરિત્યાગ કરી દેવો બે**ઈએ.

ઃ સંસ્થાપક / સંરક્ષક ઃ વેદમૂર્તિ, તપોનિષ્ઠ યુગદષ્ટા પં. શ્રીરામ શર્મા આચાર્ય અને માતા ભગવતી દેવી શર્મા ઃ સંપાદક ઃ

પં. લીલાપત શર્મા

ઃ સહ સંપાદક ઃ ઘનશ્યામ પટેલ ઃ કાર્યાલય ઃ ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરા - ૨૮૧ ૦૦૩

ઃ ટેલિફોન ઃ (૦૫૬૫) ૭૩૦૩૯૯, ૭૩૦૧૨૮

વાર્ષિક લવાજમ : ૫૫ રૂપિયા આજીવન લવાજમ : ૭૦૦ રૂપિયા વિદેશનું લવાજમ વાર્ષિક ૧૦ પાઉન્ડ / ૧૫ ડૉલર રૂા. ૬૦૦=૦૦ આજીવન : ૧૦૦ પાઉન્ડ / ૧૫૦ ડૉલર ભારતીય મુદ્રામાં રૂા. ૭૦૦૦-૦૦ વર્ષ - ૩૨ અંક - ૫ પ્રકાશન તિથિ ૨૫-૪-૨૦૦૧ મે - ૨૦૦૧



## हुः भोनं समाधान लगवानना मुभे

શ્રી સત્યનારાયણ વ્રતકથા

વ્યાસજીએ કહ્યું-એકવાર નૈમિષારણ્ય નામના પવિત્ર સ્થળમાં શૌનક વગેરે ઋષિઓએ મહાન પૌરાણિક શ્રી સૂતજી આગળ પોતાની જિજ્ઞાસા પ્રગટ કરી. ઋષિ-મુનિઓ સમય વિસ્તારપૂર્વક સમજ્રવો. સમય પર આ રીતે એકઠા થઈને મનુષ્ય માત્રનાં દુઃખોના નિવારણનો અને સુખની વૃદ્ધિનો ઉપાય શોધ્યા કરતા હતા.

ઋષિઓએ પૂછયું~એવું કયું વ્રત છે કે જેને કરવાથી બધા લોકો ઇચ્છિત ફળ મેળવી શકે છે ? આ વિષય અમને સારી રીતે સમજાવવાની કૃપા કરો.

સૂતજી બોલ્યા-એક વાર દેવર્ષિ નારદે પણ ભગવાનને પરલૌકિક શાંતિ અવશ્ય પ્રાપ્ત થાય છે. આવો જ પ્રશ્ન પૂછયો હતો. એ પ્રસંગ હું કહું છું. આપ ધ્યાનપૂર્વક સાંભળો. એકવાર નારદજી લોકકલ્યાણની ભાવનાથી જુદા જુદા લોકોમાં ફરતા ફરતા મૃત્યુલોકમાં પહોંચ્યા.

ત્યાં તેમણે મોટાભાગના મનુષ્યોને પોતાનાં જ દુષ્કર્મોના અવશ્ય છુટકારો મેળવી શકે છે. પ્રભાવથી જુદા જુદા પ્રકારના કષ્ટો ભોગવતાં જોયાં. તેમના મનમાં કરુણા ઉત્પન્ન થઈ અને પ્રાણીઓનાં કષ્ટો તથા દુઃખો|હે પ્રભુ ! કૃપા કરીને સ્પષ્ટ કહો. કેવી રીતે દૂર થાય એનો વિચાર કરતા કરતા તેઓ વિષ્ણુ લોકમાં જઈ પહોંચ્યા. ભગવાન વિષ્ણુની સામે પહોંચીને કિવા પ્રકારનું આચરણ કરે ? એ સમજાવો. તેમણે જગતપાલકની સ્તુતિ કરી. સ્તુતિ સાંભળીને ભગવાને નારદજીને તેમના આવવાનો ઉદ્દેશ્ય પૂછયો.

છો ? આપ મનની વાત સંકોચ રાખ્યા વિના કહો. હું આપની સત્ય શબ્દોના વશમાં થતું. જેનાથી ધર્મની રક્ષા અને શંકાનું સમાધાન જણાવીશ.

નારદજી બોલ્યા-હે પ્રભુ ! મૃત્યુલોકમાં પ્રાણીઓ પોતાનાં પાપકર્મોના ફળરૂપે જાતજાતની હલકી પરિસ્થિતિઓમાં વિવેક, સંયમ, સેવા અને સાહસ, સત્યના સાધકે આ શ્રેષ્ઠ જન્મીને અપાર કષ્ટો વેઠી રહ્યાં છે. કૃપા કરીને આપ કોઈ|ગુણોને સતત વ્યવહારમાં લાવતા રહેવું જોઈએ અને એમને એવો ઉપાય જણાવો કે કર્મફળનો નિયમ પણ ન તૂટે અને|ધીરે ધીરે વધારે સફળ બનાવતા જવું જોઈએ. તેણે પ્રાણીઓનાં દુઃખો પણ દૂર થાય.

ઘણો સુંદર પ્રશ્ન કર્યો તેથી મને પ્રસન્નતા થઈ. હું તમને એવું નેઈએ નહિ.

વ્રત બતાવું છું કે જેનાથી આ દુવિધા દૂર થાય. 'સત્યનારાયણ વ્રત' એવું વ્રત છે કે એને વિધિ વિધાનપૂર્વક કરવાથી આ લોકમાં સુખ અને અંતમાં સદ્દગતિ પ્રાપ્ત થાય|ધૈર્યપૂર્વક નિરંતર લાગેલો રહે. સત્યવ્રત વાળો પ્રત્યેક વિષયને છે.

નારદજીએ પૂછયું-હે પ્રભુ ! આ વ્રતની શું વિધિ છે, શું ફિળ છે અને પહેલાં એ વ્રત કોણે કર્યું હતું એ બધું મને

ભગવાન બોલ્યા-સત્ય જ ભગવાનનું સ્વરુપ છે એવું સમજીને જે વ્યક્તિ સત્યવ્રતને અપનાવે છે તે પ્રભુની કૃપાનો લાભ અવશ્ય મેળવે છે. ન્યાયકારી, સમદર્શી અને કર્મને મુખ્યતા આપનારા સત્ય રૂપી પ્રભુ સત્યના સાધનાથી પ્રસન્ન થાય છે અને તેમની કૃપાથી સાધકોને લોકિક સુખ અને

ભગવાન બોલ્યા-હે નારદ ! મૃત્યુલોકમાં સત્યધર્મની ઉપેક્ષાને કારણે જ મનુષ્યો અતિશય કષ્ટો ભોગવી રહ્ય છે. જો તેઓ માત્ર શબ્દોથી નહિ, પરંતુ **આગ્યરણથી પણ** સત્યધર્મના પાલન માટે તત્પર થઈ **જાય તો તેઓ દુ** ખોમાંથી

નારદજીએ પૂછયું-સત્યધર્મનું વ્યવહારિક સ્વરૂપ શું છે ?

નારદ બોલ્યા-સત્યવ્રત ધારણ કરનાર વ્યક્તિ સંસારમાં

ભગવાન બોલ્યા-હે નારદ ! સત્યવ્રતીએ સત્યવ્રતનો મર્મ સારી રીતે સમજવો જોઈએ અને એ જ પ્રમાણે આચરણ કરવું ભગવાન બોલ્યા-હે નારદ ! આપ કયા ઉદ્દેશ્યથી આવ્યા જોઈએ. માત્ર વચનથી સત્યનું પાલન ઘઇ જતું નથી અને નથી પ્રાણીમાત્રનું હિત થાય એ જ વાસ્તવમાં સત્ય છે.

ધર્મરૂપી વૃષભનાં ચાર ચરણ કહેવામાં આવ્યા છે-આત્મર્ચિતન, આત્મશ્રદ્ધિ, આત્મનિર્માણ અને ભગવાને કહ્યું-નારદછ, આપે લોકહિતની ભાવનાથી|આત્મવિકાસના ક્રમમાં કોઈપણ પ્રકારની ઢીલ આવવા દેવી

> સત્યવ્રતીનું કર્તવ્ય છે કે તે ઉદારતાપૂર્વક પછાત લોકોને ઊંચા ઉઠાવવાનો પ્રયત્ન કરે અને આ કાર્યમાં સાહસ તથા વિવેક અને ન્યાયની કસોટી પર કસે છે અને યોગ્ય વાતનો જ



છતાં પણ નિષ્પક્ષતા અને ન્યાયનું પાલન કરે છે.

વ્યવહાર અને શુભ કર્મ કરવાં એ જ ભગવાનની સાચી પૂજા ભગવાનની પરમ કૃપાનો અધિકારી બની જાય છે. છે. તે આ સમસ્ત જગતને ભગવાનનું જ વિરાટરૂપ માને છે. એટલે બધાં પ્રાણીઓની સેવા અને તેમનું હિત-ચિંતન જ તેને ડરીને ભાગી જાય છે. તેઓ વિઘ્નો વિનાનું જીવન જીવે છે. ભગવાનની સાચી ભક્તિ અને અર્ચના જણાય છે. આવો મનુષ્ય પોતાના સુખની ચિંતા કરતો નથી, પરંતુ સમાજની|સ્વર્ગના દેવતાઓની જેમ સુખ અને સંતોષનું છવન છવે છે. અભિવૃદ્ધિનું સૌથી પહેલાં ધ્યાન રાખે છે.

આ સેવાકાર્યને યોગ્ય રીતે સંપન્ન કરવા માટે તે પોતાના સુધી આ ઉત્તમ વ્રતનો સંદેશો પહોંચાડી દો. શરીર અને મનના આરોગ્યને પણ સ્થિર રાખવાનું પુરૂં ધ્યાન રાખે છે. આહાર-વિહારની નિયમિતતા તથા નિરીક્ષણ દ્વારા|આચરણમાં એને લાવવાથી તેમના સમસ્ત કષ્ટો અવશ્ય દૂર ઈન્દ્રિયોને યોગ્ય કાર્યોમાં લગાવી રાખે છે. એમને ભટકવા|થઈ જશે. નારદજી ભગવાનનો અનુગ્રહ માનતા તેમનાં દેતો નથી. સત્યવ્રતીને ચિંતા, નિરાશા, ઉદ્વેગ, ભય વગેરે|આચરણોમાં પ્રણામ કરીને આ મહાવ્રતનો સંસારમાં પ્રસાર મનોવિકારો ભ્રાંતિમાં નાખી શક્તા નથી.

દઢતા, સંતુલન, દૂરદર્શિતા, નિર્ભયતા, પ્રસન્નતા અને ઉજ્જ્વળ ભવિષ્ય પર દઢ વિશ્વાસ એ સત્યવ્રતીના સ્વાભાવિક ગુણો હોય છે. જે દોષોને દૂર રાખીને વ્યક્તિત્વને શ્રેષ્ઠ બનાવે છે. તેની વાણી, નગ્રતા, સજ્જનતા, સત્ય તથા પ્રેમથી યુક્ત મધુર અને પ્રિય લાગે એવી હોવાની સાથે સાથે બીનનું હિત સાધવામાં પણ સમર્થ હોય છે.

તે કર્તવ્યોની તુલનામાં સુખોને તુચ્છ માને છે અને મોટામાં મોટાં પ્રલોભનો પણ તેને કર્તવ્યપાલનમાંથી ડગાવી શકતાં નથી. શ્રમ અને ન્યાયપૂર્વક કમાવું અને કંજૂસાઈ તથા અપવ્યયથી દૂર રહીને ધનનો યોગ્ય વ્યય કરવો એ સત્યવ્રતીનાં લક્ષણ છે. તે ધન, જ્ઞાન વગેરે વિભૂતિઓને ઈશ્વરની પવિત્ર અનામત માને છે અને એમને કેવળ સ્વાર્થમાં જ ન લગાવી રાખીને જનહિત માટે લગાવતો રહે છે.

આવી વ્યક્તિ પોતાના પરિવાર અને સમાજને એક બાગ માનીને કર્તવ્યનિષ્ઠ માળીની જેમ એની શુદ્ધિ, પોષણ અને વૃદ્ધિ કરતી રહે છે. તેને બધાંના હિતમાં જ પોતાનું હિત દેખાય છે તથા પોતાને ખરાબ લાગનારો વ્યવહાર તે બીજાઓ સાથે કરતો નથી તે આળસ અથવા પ્રમાદી હોતો નથી, પરંતુ સત્યકાર્યમાં શ્રમ કરવા સદા તત્પર રહે છે. એક ક્ષણ પણ વ્યર્થ ગુમાવતો નથી.

તે બીજાંઓમાં જ દોષ શોધવાના સ્વભાવથી મુક્ત રહે

સ્વીકાર કરે છે. આવી વ્યક્તિ સારી રીતે જાણી લે છે કે છે, બીજાની નિંદા કરતો નથી તથા ઈર્ષા, દ્વેષ. ચાડી, મદ, સત્યરૂપી ભગવાન સર્વત્ર ઉપસ્થિત છે અને દયાળુ હોવા|મત્સર વગેરે દોષોથી દૂર રહે છે. આ રીતે જે મનુષ્ય સત્ય રૂપી ભગવાનને પોતાના હ્રદયમાં સ્થાપે છે અને આચરણમાં એટલે સત્યવ્રતીને નિશ્વય હોય છે કે સંસારમાં સદા ઉત્તમ|નિષ્ઠાપૂર્વક તેમનો સમાવેશ કરી લે છે, તે નિઃસંદેહ

> સત્યવ્રતી પાસેથી સંસારનાં બધાં કષ્ટો, બધી આપત્તિઓ તેમને ભવબંધનોમાંથી મુક્તિ મળી જાય છે અને તેઓ એટલે હે નારદ ! તમે મૃત્યુલોકમાં જઈને જલદીથી મનુષ્યો

આ વ્રતને સાંભળી, એમાંથી પ્રેરણા લઈને પોતાના કરવા તરત નીકળી પડ્યા.

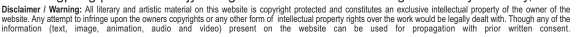
### + + +

🗷 નથી પગતળેની જમીન ઓછી કે નથી માથા પર છવાયેલું આકાશ નાનું. નાનું તો ફક્ત મગજ છે. જે સ્વાર્થો વિશે જ વિચારે છે. જો તે हृहराने अधीन थई शहे. तो डोईने डोई વસ્તૂની કમી નથી.

🗷 સहાનુભૂતિ બીજાઓનું પ્રેમ પ્રાપ્ત કરવાનો સર્વોત્તમ ઉપાય છે અને આત્મસંતોષનું સર્વસૂલભ સાથન છે.

🗷 સામર્શ્ય હોવા છતાં જે પરમાર્શના કાર્યો डरतो नथी, ते निंहनीय छे, परंतू के બીજાઓને પણ વોતાના જેવી કૃપણતા અપનાવવાની સલાહ આપે છે તે તેના કરતા પણ વધુ નિંદનીય છે.

🗷 અભિમાન એક પ્રકારનો તાવ છે. જેને ઉતાર્થા વિના આઘ્યાત્મિક સ્વાસ્થ્યનો લાભ મળી શકતો નથી.







## शामीण बीकीम स्वायसंगी સીત-છાપ અને બળદ

## ૧. દેશની આજકાલની ઊર્જા-સ્થિતિ :

ઉપયોગમાં વપરાતી ઊર્જાના મુખ્ય સાધનો પેટ્રોલિયમ પદાર્થો આંખો નબળી પડી જાય છે, પરંતુ આ બળતણના ઉપયોગથી પર આધાર રાખે છે. આ ક્ષેત્રમાં ઊર્જાની વપરાશમાં સતત વૃદ્ધિ આ રોગોથી મુક્તિ મળે છે. થઈ રહી છે તથા ઘરગથ્થુ કાચા તેલના ઉત્પાદનથી આત્મનિર્ભરતાનો સ્તર સતત ઘટતો જઈ રહ્યો છે. આપણે ૧૯૮૪ થી ૧૯૮૫ના વર્ષ દરમિયાન કુલ જરૂરિયાતની ૭૦ ટકા માંગ પૂરી કરવા માટે આત્મનિર્ભર હતા, પરંતુ ૧૯૯૭-૯૮ દરમિયાન આ આત્મનિર્ભરતા ઘટીને માત્ર ૩૫ ટકા જ રહી ગઈ છે કરી શકાય. આ રીતે ગૅસ દ્વારા જનરેટરમાં માત્ર ૨૦ ટકા ડીઝલનો અને કપ ટકા કાચા તેલ માટે આપણે વિદેશો પર આધાર રાખીએ ઉપયોગ થાય છે, જે ઓછા પ્રમાણમાં પ્રદૂષ**ણકા**રી છે. જનરેટર છીએ. આ પરાવલંબન આગામી નવી યોજનાના અંતમાં ૭૦ થી જ્ય ટકા સુધી પહોંચાવાની સંભાવના છે. પરાવલંબનની સાથે આ તેલ સળગાવાથી જે ધુમાડો નીકળે છે, તેનાથી પ્રદૂષણ અંગેની ચલાવી શકાય. વિદ્યુત ટેક્નૉ<mark>લો</mark>જી પર જે આટલું દબાણ થઈ રહ્યું વિકરાળ સમસ્યા પેદા થઈ રહી છે.

ગ્રામીણ ક્ષેત્ર માટે વૈકલ્પિક સ્રોત-છાણ અને બળદ :

ઉપરોક્ત સંદર્ભમાં ગ્રામીણ ક્ષેત્ર માટે ઊર્જાનો એકમાત્ર મદદ થશે. નૈસર્ગિક સ્રોત આપણાં પશુ છે, એમાંય વિશેષતઃ ગોવંશ એનાથી વિભિન્ન ઉપયોગો માટે કેવળ ઊર્જ જ નહીં પરંતુ ડીઝલ અને કીટનાશકોના ઉપયોગથી થતા પ્રદૂષણથી પણ બચી શકાય છે અને ખેતીને પણ ટકાઉ આધાર આપી શકાય છે. પશુધન ઊર્જાને મુખ્યત્વે બે ભાગોમાં વહેંચી શકાય છે :

<u>પશુધન ઊર્જાને મુખ્યત્વે બે ભાગોમાં વર્હેચી શકાય છે :</u>

ગોવંશ ગ્રામ્ય શક્તિનું અનંત સ્રોત છે : શક્તિના સ્રોત રૂપે છાણ :

ગોબર ગૅસ યંત્ર દ્વારા ગૅસનું ઉત્પાદન :

કહેવાતા બિનઉપયોગી ગોવંશના છાણાથી ગોબર ગેસ પ્લાન્ટ બનાવી શકાય, જે આજે કતલખાને જઇ રહ્યો છે. આ ગેસના ઘણા લાભો છે.

(ક) આ ગેસનો ઉપયોગ ઇંધણ તથા પ્રકાશ માટે કરી <u>ગોવંશ ગ્રામોઘોગ/ફ્ટીર ઉદ્યોગોનો આધાર છે</u> : શકાય.

વિસ્તાર-પ્રચલનથી બળતણ માટે કરવામાં આવતું જંગલોના એવું નથી કે જે બિનઉપયોગી અથવા પ્રકૃતિને પ્રતિકૂળ હોય. છેદનને ઓછું કરી શકાય છે, જેના દ્વારા પર્યાવરણ રક્ષણની ગોવંશના શરીરનો પ્રત્યેક અંગ, તેનું દૂધ અને ઉત્સર્જન આપણા સંભાવના વધી જાય છે.

(ગ) ગામડાઓના લોકોને ધુમાડા રહિતનું સ્વચ્છ બળતણ આપણા દેશમાં ખેતી, વ્યાપાર ધંધામાં તથા ઘરગથ્થ મળે છે કે જેના અભાવે તેમને આંખના રોગો થતા હોય છે,

> (ઘ) ગોબરગૅસ મશીનમાંથી નીકળતા પાતળા છાણનો ઉપયોગ કરી શકાય, જે ખેતી માટે વધારે અસરકારક છે. ગોબર ગેસ દ્વારા વીજળી પેદા કરી શકાય :

> ગોબર ગૅસના પ્લાન્ટ દ્વારા જનરેટર ચલાવી વીજળી પેદા દ્વારા પેદા કરવામાં આવતી વીજળીથી વીજળી દ્વારા ચલાવવામાં આવતા સાધનો જેવા કે <mark>મોટર તથા પંખા</mark> વગેરે છે તે ઓછું થઇ કોઈપણ ગ્રામ્ય ઔદ્યોગિક **વિકાસ મા**ટે **એ**ટલી જ વીજળી કામમાં લાવી શકાય, જેનાથી **દેશની આર્થિક સમૃદ્ધિ**માં

## **ઊર્જા માટે છા**ણાનો ઉપયોગ :

ગામડાઓમાં છાણમાંથી બનેલા છાણાં પણ શક્તિનું એક ઘણું મોટું સાધન છે. અનાજ રાંધવા, દૂધ ગરમ કરવા, આયુર્વેદિક ઔષધિઓ તૈયાર કરવા, બાળકોને શેક કરવા, પૂજા, યજ્ઞ તથા અગ્નિસંસ્કારમાં મોટા પ્રમાણમાં **છાણાનો** ઉપયોગ થાય છે.

## બળદ ઊર્જાના મુખ્ય સ્રોતરૂપે :

ગામડાઓમાં ખેતીવાડીનાં તમામ કાર્યોની સાથે સાથે વજન ખેંચવા, વાહન-વ્યવહાર માટે બળદ જ મુખ્ય સાધન છે. આજે એવાં કેટલાંય સંશોધનો છે જે પ્રગતિ કરી રહ્યાં છે કે જેમાં પશુઊર્જા (animal power)ને મિકેનિકલ પાવરમાં બદલવામાં આવી રહી છે.

આર્થિક દષ્ટિએ ગોવંશનું મૂલ્યાંકન કરીએ, તો નિષ્કર્ષ નીકળે (ખ) બળતણરૂપે ગૅસના ઉપયોગથી તથા ગૅસ પ્લાન્ટના છે કે જન્મથી મૃત્યુ સુધી ગોવંશનો કોઈપણ અંગ અથવા કાર્ય છવન માટે અત્યંત ઉપયોગી છે. રોગોપચાર માટે અનેક



આયુર્વેદિક દવાઓથી માંડીને રોજિંદા જરૂરિયાતોના કેટલાક ઉત્પાદનો એના આધારે બની રહ્યા છે, જે ગ્રામોદ્યોગ/કુટીર|છાણ આપે છે. અર્થાત્ રપ કિલો છાણ (રપ ઘનકૂટ ગૅસ) માટે ૧ ઉદ્યોગો દ્વારા સ્વાવલંબી માળખું ઊભું કરવા માટે ચમત્કારિક ગાય અને બળદ પ્રરતા છે. આ રીતે ૪ થી ૫ સભ્ય ધરાવતા ભૂમિકા નિભાવી શકે છે. તેમને લોકોની જાણમાં અને પ્રચલનમાં ફિટુંબ માટે ૩ ઢોર દ્વારા રાંધવાની તથા પ્રકાશની વ્યવસ્થા થઈ લાવવાની જરૂર છે. ગોમય-ગોમૂત્રમાંથી ખાતર, કીટનાશક, [શકે છે. સાબુ, શેમ્પૂ, દંતમંજન, મલમ, અગરબત્તી તથા વિભિન્ન રોગોની દવાઓ બને છે, જેની વિસ્તૃત જાણકારી પાછલા લેખોમાં આપવામાં આવી છે. મૃત ગાયના અહિંસક ચામડાથી બનેલાં જૂતાં, પર્સ વગેરે પર અહિંસક ચર્મ ઉદ્યોગ ચાલે છે. શિંગડાં, ખૂર વગેરેમાંથી રમકડાં તથા સજાવટી સામાન|(જુદા જુદા માપ અનુસાર ક થી૮ હજાર રૂપિયા) આવે છે. બનાવવામાં આવે છે. ગાયના હાડકાઓને જમીનમાં દાટીને ઓર્ગેનિક ખાતર બનાવવામાં આવે છે, જે રાસાયણિક ખાતર રગડો બનાવી પછી તેને બાયોગૅસ પ્લાન્ટમાં નાખવામાં આવે છે. **કરતા વધુ સ્થાયી ઊપજશક્તિ આપે છે તથા હા**ડકાંના ભૂકાનો અહીં એ વાત યાદ રાખવી જોઈએ કે છાણ તથા પાણી ઉપયોગ અન્ય ઉદ્યોગોમાં પણ થાય છે.

તેથી સ્પષ્ટ છે કે હાલના અનેક ક્ષેત્રોની સમસ્યાઓ જેવી કે-ક ષિ. ઉદ્યોગ. ઊર્જા. પર્યાવરણ તથા સ્વદેશી વગેરેના દષ્ટિકોણથી ગોવંશનું સૌથી વધુ મહત્ત્વ છે. બાયોગૅસ, ઊર્જા, જેવિક ખાતર, રાસાયણિક વિષાકતતાથી મુક્ત કીટનાશક, શુદ્ધ આયુર્વેદિક ઔષધિઓની ઉપલબ્ધતા તથા બીજોને ગુણવત્તાવાળા અને શુદ્ધ કરવાની વિધિઓનો આધાર છાણ અને / ૪૦ દિવસનો જે તેનો સામાન્ય અઠકાવી રાખવાનો સમય રિટેંશન ગોમૂત્ર છે. ગોરસ-ગોમયના મહત્તમ ઉપયોગથી ગોધન પર આધારિત પ્રદૂષણપુક્ત, સ્વાવલંબી તથા સ્વદેશી|જશેતોગૅસનહીંબનીશકે. અર્થવ્યવસ્થાને સાકાર રૂપ આપીને ગોપાલનને લાભકારી ઉદ્યોગ <mark>બનાવી વધુ ખર્ચ વિના આપણા</mark> દેશની ગરીબ જનતાની ગરીબી દૂર કરવા ત<mark>થા લાખો બેરોજગારોને કામ અપાવીને</mark> બેરોજગારી દૂર કરવાનું કાર્ય થઈ શકે છે તથા રાષ્ટ્રની સમૃદ્ધિનો આધાર ઊભો કરી શકાય છે.

ગોબરગૅસ ઊર્જા (બાયોગૅસ) પર એક દષ્ટિ :

૧. એક પુખ્તવયની વ્યક્તિ માટે એક દિવસનો આહાર રાંધવા તથા ઘરમાં પ્રકાશ માટે ત્રણ ચાર કલાક લેમ્પ સળગાવવા સરાસરી ૮ ઘનકૃટ ગૅસ પૂરતો છે અર્થાત્ ૪ થી ૫ સભ્યો ધરાવતા કુટુંબ માટે ૧ ઘન મીટર (૩૫ ઘન ફૂટ) ગૅસ પૂરતો છે.

૨. બાયોગૅસ પ્લાન્ટમાં છાણને એવી રીતે નાખવું જોઈએ કે યોગ્ય સમય (૪ દિવસનો રિટેશન પીરીયડ) સુધી સડતું રહે તો ૧ કિલો છાણમાંથી ૧.૩ ઘન ફૂટ ગોબર ગેસનું ઉત્પાદન થાય. અર્થાત્ ૩૫ ઘનફૂટ ગેસ માટે દરરોજ ૨૫ કિલો છાણની જરૂરિયાત છે.

૪. ૧ ઘનમીટર થી ૮૫ ઘનમીટરની શક્તિ ધરાવતા બાયોગૅસ પ્લાન્ટ લગાવી શકાય. પરંતુ એક સામાન્ય કુટુંબ માટે ૧ થી ૪ ઘનમીટર (૩૫-૧૪૦ ઘનફ્ટ) શક્તિ ધરાવતો પ્લાન્ટ જોઈએ.

૫. ગોબરગૅસ પ્લાન્ટ લગાવવાનો સરાસરી ખર્ચ ૮૦૦૦ રૂ.

ક. સરખા પ્રમાણમાં છાણ તથા પાણી એકઠું કરી તેનો આપોઆપ એક બીજા સાથે ભળી જતા નથી એટલા માટે તેનો ઘોળ-રગડો બનાવી નાખવો પડે છે. અગર ને પહેલાં છાણ નાખી પછી તેની ઉપર પાણી નાખવામાં આવે તો ઇચ્છીએ તેવું પરિણામ આવતું નથી.

૭. સામાન્ય રીતે છાણની સડવાની ક્રિયા ૩૦ દિવસમાં આરંભ થઈ જાય છે. અર્થાત છાણને એવી રીતે નાખવું જોઈએ, કે પિરિયડ છે, ત્યાં સુધી તે ત્યાં પડ્યું રહે. અગર જો તે બહાર આવી

ર. પશુજન્ય ઊર્જા :

ગામડાંઓમાં લગભગ ખેતીનાં તમામ કાર્યો જેમ કે ખેડાણ, વાવણી, કાપણી, નીંદામણ, સિંચાઈ, શેરડીની રોપણી, સરસવની રોપણી વગેરે બળદ દ્વારા થતાં હોય છે. આવાગમન તથા માલસામાન વહનનું તમામ કાર્ય બળદ ગાડા દ્વારા કરવામાં આવે છે. ડૂક અને ટૂંક્ટરો જેટલો સામાન ખેંચે છે, તેના કરતાં

વિપત્તિઓમાં ધૈર્ચ, વૈભવમાં ક્ષમા, સભામાં વાદ્દુશળતા, યુદ્ધમાં વીરતા, શાસ્ત્રોમાં વ્યસન જેવી બાબતો સજ્જનોમાં સ્વભાવથી જ હોય છે. ક્ષણભર સત્સંગને પણ ભવસાગર પાર કરવા માટે નીકા સ્વરૂપ સમજો. મનુષ્યની બુદ્ધિ તો મગજમાં રહે છે, પરંતુ કીર્તિનું સ્થાન ત્યાં છે, જ્યાં તે ઊઠે-બેસે છે.



ટેકરાંવાળા રસ્તાઓ ઉપર પણ ચાલી શકે છે તથા ઘરના દરવાના <mark>ક</mark>ારા ચલાવી શકાય તેવું ત્રણ પૈડાવાળું એક ટ્રેક્ટર બનાવ્યું છે. સુધી સામાન પહોંચાડી શકે છે. એક અનુમાન અનુસાર ઢોરોની એનો ઉપયોગ એ છે કે, ખેડૂત ટ્રેક્ટરની જેમ તેની ઉપર <mark>બેસી</mark> ઘટતી જતી સંખ્યાની ચિંતાજનક સ્થિતિમાં આપણા દેશમાં આજે પણ ૪ કરોડ, ૬ લાખ ૭૦ હજાર હળ તથા ૧ કરોડ, ૩૦ લાખ બળદગાડા છે. આ નિર્વિવાદ સત્ય છે, કે દેશના ગ્રામ્ય કરતાં ર થી ૩ ઘણું વધારે કાર્ય કરી શકે છે. વિસ્તારમાં બળદની ઊર્જાન માત્ર વ્યવહારિક છે, પરંતુ સામાયિક પણ છે અને રહેશે પણ પ્રશ્ન એ છે કે, જે ખેડૂતોને કઠોર મહેનત કરવી પડે છે, તેનાથી તેમને કેવી રીતે બચાવી શકાય તથા બળદોની શક્તિ અને ઉપયોગ પણ કેવી રીતે વધારી શકાય. આ ક્રમમાં બળદની ઊર્જાની શક્તિ વધારવા તથા બળદની ઊર્જા પર આધાર રાખતા સાધનોને સરળ બનાવવા માટે અને મહત્ત્વનાં કાર્યો કરવામાં આવ્યાં છે તથા અત્યારે ભવિષ્યના ગર્ભમાં અનેક સંભાવનાઓ છુપાયેલી પડી છે.

## ૧. બળદ દ્વારા ચાલતું ટ્રેક્ટર :

ફારમિંગ મિકેનિકલ રીસર્ચ ઈન્સ્ટિટપૂટે બળદની માલ વ<mark>હનની</mark>

તમે પોતાનાં મનમાં જેવા વિચાર કરો છો તેવા જ બની બવ છો, તેશી તમે જેવા બનવા માગો છો તેવા વિચાર કરો. મનની ભાવનાઓની અસર જવનના કાર્થો પર અને તે કાર્થોની અસર શરીર પર પડે છે. બે તમે પોતાના શરીરને ઉન્નત બનાવવા ઇચ્છતા હો. જીવનની ગતિવિધિઓમાં મહત્ત્વપૂર્ણ પરિવર્તન લાવવા ઇચ્છતા હો, તો પાંદડે-પાંદડે ભટકવાનું છોકી મૂળની શોઘ કરો. જીવનની સંપૂર્ણ સંપદાઓનો આધાર મન છે અને વિચાર કરવો તે મનનું કાર્ય છે. નબળી પરિસ્થિતિ હોય તો પણ કંઈ વાંદ્યો નથી. વિચારો ઉચ્ચ રાખો. સ્વાર્થ, કપટ, ઢોંગ અને દિંસાના વિચાર મનુષ્યના સૌથી મોટા શત્રુ છે. સિંહ અને સાપની જેમ તેમનાથી દૂર રહો.

પોતાનું હૃદય પરોપકાર, પ્રેમ, દયા અને ત્યાગના શુભ વિચારોથી ભરેલું રાખો. કોઈની સક્રિય સહાયતા ન કરી શકો તો પણ બે ટીપાં સહાનુભૂતિના આંસુ વહાવી દો. તમારા વિચારો જેટલા પવિત્ર બનતા જશે, તેટલું જ હૃદય વિશાળ બનતું જશે અને પરમાત્મા વ્હારા વઘુ વિભૂતિઓ ભરી દેવામાં આવશે.

બળદગાડા દ્વારા વધુ વજન ખેંચવામાં આવે છે. તે ખાડા શિક્તિ વધારવા તથા ખેડૂતોની મહેનત ઓછી કરવા માટે બળદો બળદ દ્વારા થતા ખેતીનાં તમામ કાર્યો જેમ કે ખેતરનું ખેડાણ, વાવણી, **નીંદા**મણ સુધીનાં તમામ કાર્યો કરી શકે છે. તે હળ

## <u>૨. પંચર રહિતનાં ટાયરોવાળાં બળદગાડા :</u>

આજ સુધી બળદગાડાનાં પૈડાં લાકડાંમાંથી બનાવવામાં આવતાં રહ્યાં છે અને તેની ઉપર લોખંડનો વાટો રીંગ ચઢાવવામાં આવતી હતી. થોડાંક વર્ષ પહેલાં ડનલોપ કંપનીએ મોટર. ખટારાની જેમ આ બળદગાડાનાં પૈડાં ઉપર ટાયર ટચૂબ લગાવ્યા. પરિણામે નિઃશંક બળદની ભાર ખેંચવાની શક્તિમાં વધારો થયો અને બળદને ગાડું ખેચવું <mark>હળવું બની ગયું</mark>. પરંતુ તેને આશા રાખવામાં આવી હતી તેટલી સકળતા ન મળી શકી. એનું મુખ્ય કારણ એ છે કે, જ્યારે ગાડાના પૈડામાંથી **લ્વા** નીકળી ભોપાલ મધ્યપ્રદેશના નબીબાગ ખાતે આવેલા સેન્ટ્રલ જઈને પંક્ચર બની જાય ત્યારે બિચારો ખેડૂત નિ:સહાય બની જાય છે. આ મુશ્કેલીને દૂર કરવા માટે ભારત સરકારના ભોપાલ ખાતેના સેન્ટ્રલ ફારમિંગ મિકેનિકલ રીસર્ચ ઈન્સ્ટિટ્યૂટે બસ તથા <u>ડૂકોનાં જૂનાં ટાયરો લઈને તેમાં નાળિયેરના છોતરાં ભર્દી તેને</u> પંક્ચર વગરના બનાવી દીધાં.

## ૩. બળવાન બળદગાડું :

સાંગલી (મહારાષ્ટ્ર) કસ્ટમરી સાયંસ ઈન્સ્ટિટ્યૂટે પરંપરાગત ચાલ્યા આવતાં બળદગાડાને વિકસિત કરી <mark>એક બળવા</mark>નના નામથી એ જૂના બળદગાડાને નવું સ્વરૂપ આપ્યું છે. તેની નીચે મુજબની ખાસિયતો છે.

(૧) આ વિકાસ કરવામાં આવેલ બળવાન નામના ગાડાનો આખો ફરમો અર્થાત્ તેનું માળખું લોખંડનું બનેલું છે. તદ્દન નવી રીતથી બનાવવામાં આવેલાં આ <mark>બળદગાડાનો પૈડાનો</mark> વ્યાસ હાલમાં વપરાતાં બળદગાડા જેટલો જ છે. પરંતુ તે ગોળાકાર ધરીથી જોડાયેલાં દાંતાઓથી બનાવવામાં આવ્યું છે. બંને પૈડાની ધરી અલગ અલગ છે.

(૨) બળવાન નામના આ મૉડલમાં સામાન લાદવા માટે ૩૦ ચોરસ ફૂટ જેટલી જગ્યા રાખવામાં આવી છે. જ્યારે પરંપરાગત ગાડાઓમાં માત્ર ૧૦ ચોરસ ફટની જગ્યા હોય છે.

(૩) આ નવા મોડલમાં ચેસિસની નીચે બેરિંગ બ્લોક લગાવવામાં આવ્યો છે. જે આસાનીથી આંચકા સહન કરી લે છે. તેમાં સ્ટબ એક્સલનો ઉપયોગ કરવામાં આવ્યો છે. આ ગાડાનો



ફરમો એવી રીતે બનાવવામાં આવ્યો છે, કે તેને ગાડાની અનેક પ્રકારના ગ્રામોદ્યોગ ચલાવી શકાય છે. જેમાં મુખ્યત્વે ઘાસ લંબાઈના હિસાબથી વ્યવસ્થિત કરી શકાય.

લગાવવામાં આવ્યાં છે. જેથી આ સપોર્ટર સીધા જ મોટા બાંધવાનું કામ વગેરે કરી શકાય છે. માગનું વજન પોતાના ઉપર વહન કરી લે છે.

(૫) આ ગાડામાં બ્રેકની પણ વ્યવસ્થા રાખવામાં આવી છે.

(૬) આ નવા ગાડામાં વજન ખેંચવાની શક્તિ પરંપરાગત ચાલ્યા આવતા ગાડા કરતાં બે ગણી વધુ છે.

(૭) એનો સમારકામનો ખર્ચ પણ નહિવત આવે છે.

(૮) ગાડાની ગતિ વધારવા માટે તેના પૈડાં પર રબર ચઢાવવામાં આવ્યું છે. તેનાથી રોડ-રસ્તાને કોઈ નુકસાન થતું નથી. ખેડૂતો માટે આ બળદગાડું ખૂબ જ ઉપયોગી તથા સાવધાન થઈ જવું બેઈએ. ફાયદાકારક સાબિત થયું છે.

## <u>૪. ગ્રામ્યલક્ષ્મી બળદગાડું :</u>

હમણાં તાજેતરમાં ગ્રામ્યલક્ષ્મી નામનું વિકાસ કરવામાં આવેલું એક નવું ગાડુ અસ્તિત્વમાં આવ્યું છે. પાછલાં દિવસોમાં ભારત સરકારના વહાણ બાંધકામ ખાતાની પ્રેરણાથી સંપૂર્ણ રૂપે લોખંડમાંથી બનાવવામાં આવેલા આ ગાડાનું બૅંગલોરની સાયન્સ એન્ડ ટેકનૉલોજી શાખા તથા ઈન્ડિયન મેનેજમેન્ટ ઈન્સ્ટિટચૂટે યોજેલા એક મેળામાં પ્રદર્શન કરવામાં આવ્યું હતું. તેની અંદર બે બળદના બદલામાં માત્ર એક બળદ દ્વારા કામ ચલાવી શકાય છે. આ ગાડામાં બ્રેકની પણ વ્યવસ્થા રાખવામાં આવી છે. જે બે ગણું વજન અને સામાન ખેંચી શકે છે.

## પ. રેંટ દ્વારા વીજળીનું ઉત્પાદન :

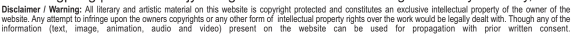
મુંબઈની નેશનલ ઇન્સ્ટિટચૂટ ફોર ટ્રેનિંગ ઈન્ડસ્ટ્રીયલ એન્જિનિયરીંગે નાઇટી નામનું એક એવું મશીન બનાવ્યું છે, કે જ્યારે બળદ વડે રેંટ ફરતો હોય ત્યારે તેનાથી વીજળીનો પ્રવાહ પેદા થાય છે. આ મશીન વડે બે બળદ દ્વારા સતત એક હોર્સપાવર અર્થાત ૭૮૬ વોલ્ટ વીજળી પેદા કરી શકાય. બળદની શક્તિનો અન્ય ઉપયોગ :

સરકારી આંકડાઓ અનુસાર આખા વર્ષમાં બળદનો ઉપયોગ માત્ર ૫૦ થી ૧૦૦ દિવસ જેટલો કરી શકાય છે. બાકીના દિવસો ખાલી રહેતાં હોય છે. એનો ઉપયોગ વધારવા માટે ભોપાલમાં આવેલી સંશોધન સંસ્થાએ એક એવું સાધન બનાવ્યું છે, કે જેના દ્વારા એક જ જગ્યાએ ફેરવવાથી ૮૦૦ થી ૧૦૦૦ આંટા જેટલી ગતિ મળી જાય છે. આ ગતિ અને શક્તિ વડે અનેક પ્રકારના વીજળી વગરના અને ડિઝલ વગેરેના ખર્ચ કર્યા વગર

કાઢવું, અનાજ કાપવું, લોટની ઘંટી ચલાવવી, દાળની ઘંટી (૪) આ ગાડાના પૈડામાં ખાસ પ્રકારના સપોર્ટરો ચલાવવી, સંઘાડિયાનું ખરીદવાનું કામ તથા ઘાસની ગાંસડી

> અર્થાત એ વાત ચોક્કસ છે, કે ભારતમાં અન્ય ક્ષેત્રો પર જેટલું ધ્યાન આપવામાં આવે છે એટલું જો બળદની શક્તિ તથા છાણની ઉર્જા ઉપર ધ્યાન આપવામાં આવે તો આશ્ચર્યજનક લાભ મેળવી શકાય તથા આ ગામડાંઓનું એવું કયું કાર્ય છે કે, જે વીજળી તથા ડિઝલ વગર જાનવરોની ઊર્જા વડે પૂરું થઈ શકતું નથી. આજની ઊર્જાની દયાજનક સ્થિતિમાં એના સિવાય બીજો કોઈ વિકલ્પ પણ નથી. આપણે સમય રહેતાં એના પ્રત્યે

બે ક્રકોરોમાં ગાઢ મિત્રતા થઈ ગઈ. તેઓ સાથે સાથે પ્રવાસ કરતા. એમાંથાં એક દુર્બળ અને બીજો કપ્ટપુષ્ટ હતો. જે દુર્બળ હતો તે બે–ત્રણ દિવસ સુધી ઉપવાસ કરતો અને જે હપ્ટપુષ્ટ હતો, તે દિલસમાં ગ્રણ લખત ખાતો. દૈલયોગે બન્નેતે જસૂસ સમજ એક નગરના ફ્રાટક પર કેદ કરી લેવામાં આવ્યા અને કોઠડીમાં કેદ રાખવામાં આવ્યા. જે કોઠડીમાં તેમને રાખવામાં આવ્યા હતા. તેનો દરવાજો પણ માટીંથીં બંધ કરીં દેવામાં આવ્યો. પંદર દિવસ બાદ તેમને નિર્દોષ જાહેર કરવામાં આવ્યા અને દરવાજો ખોલીને બહાર કાઢવામાં આવ્યા. એમાંસી જે જાડો અને તાજો હતો તે મરેલો મળ્યો અને જે દુબળો–પાતળો હતો, તે જલિત મળ્યો. આ ઘટનાથાં લોકોને ઘણું આશ્ચર્ય થયું. એક દર્કામે કહ્યું–જો જાડો માણસ જીવતો રહ્યો **હોત અને દુબળો મર્શ જાત તો લધુ આશ્ચ**ર્યની લાત થઈ હોત, કેમ કે જે માણસ ખાઉધરો હતો, તે ઉપવાસ કરી શકે તેમ ન હતો. જે માણસ દુર્બળ હતો, તે ઉપવાસનો અભ્યાસી હતો. અને પોતાની કાયાને બચાર્વોને રાખી શકતો હતો, તેથીં બચી ગયો. જે મનુખ્યને થોડું ખાવાની આદત હોય છે, તે સુખેથી સંકટ સહીં લે છે, પરંતુ જે સુખના દિવસોમાં નાક સુધી ઠાંસી–ઠાંસીને ખાય છે, તેને ટેવને કારણે ડૂબી મરલું પડે છે.







માનવશક્તિથી બધા ભયભીત રહેતા હતા.

એક દિવસ દેવ-માનવોએ સૃષ્ટિકર્તા બ્રહ્માજી પાસે|આગળ વધે છે. ફરિયાદ કરી, ''આપે મનુષ્યને એટલો સશક્ત બનાવ્યો કોઈપણ સમાજનું સાંસ્કૃતિક તથા આધ્યાત્મિક સ્તર છે કે તે બધાને ભયભીત રાખે છે, તેની શક્તિ આગળ/તે સમાજમાં નારીઓની સ્થિતિ પર ન**ક્કી થાય છે**. કોઈનું ચાલતું નથી. ધરતીનો સમગ્ર વૈભવ તેના હાથમાં ઈતિહાસ અને પુરાણને વ્યાપક દષ્ટિકો**ણથી ન્નેવાથી** છે. અમે ફક્ત તેના આશ્રિત રહી ગયા છીએ. અમને પણ જિણવા મળે છે કે નારીના અંતરની માતૃત્વ નિર્માણ તથા એ અધિકાર આપો, જેથી અમે સ્વતંત્ર રીતે જીવી નેતૃત્વની શક્તિઓ જ પુરુષનો શારીરિક, માનસિક, શકીએ, મનુષ્યથી ડરવાની વાતનો અંત આપ જ કરી ભૌતિક તથા આધ્યાત્મિક વિકાસ કરતી ર**હી છે**, શકો છો."

જ્યારે પણ મનુષ્ય સાથે લડવાનો અવસર મબ્યો ત્યારે ચિંતનવૃત્તિ પુરુષને નારીએ જ આપી છે. ગયા.

આવ્યો હતો. મેઘનાદે એવું ભયંકર યુદ્ધ કર્યું કે રીંછ અને રાખીને સ્વાભિમાન સાથે અમર રહે છે. વાનરોની સેના વ્યથિત અને વ્યાકુળ થઈ ઉઠી. રામે વિભીષણ સાથે મંત્રણા કરી. વિભીષણે બતાવ્યું, ब्रह्मापरं युज्यतां ब्रह्म पूर्व ब्रह्मान्ततो मध्यतो ब्रह्म सर्वतः । સુલોચનાની શક્તિને કારણે અજેય છે. જ્યાં સુધી તેને એ શક્તિ મળતી રહેશે, ત્યાં સુધી મેઘનાદને કદાપિ છતી ન શકાય.''

જ્યારે સૃષ્ટિનો આદિ ક્રમ શરૂ થયો હતો, ત્યારે દેવ વાર્તાઓ છે, તે બધાનું રહસ્ય એ જ છે કે માતૃશક્તિથી અને દાવનો કરતા પણ મનુષ્યની શક્તિને પ્રબળ વધીને મનુષ્ય પાસે બીજી શક્તિ નથી. નારીનો સ્નેહ, માનવામાં આવતી હતી. દરેક ક્ષેત્રે માનવી તેમનાથી નારીનું સમર્પણ, નારીનો વિશ્વાસ, નારીનું વાત્સલ્ય, આગળ હતો. વિદ્યા, બળ, બુદ્ધિ, વૈભવ બધામાં મનુષ્ય નારીનો સમભાવ અને નારીની સેવા એવી શક્તિઓ છે, જ અગ્રણી હતો. તે જ્યારે ઇચ્છતો ત્યારે દાનવોને કચડી જેમને પ્રાપ્ત કરી મનુષ્ય અમોઘ અને અક્ષય શક્તિશાળી નાખતો અને દેવોને હરાવી નાખતો હતો. તે દિવસોમાં બની જાય છે. જેની પીઠ પર માતાનો, સ્ત્રીનો હાથ હોય છે, તે અજેય બની સંસારમાં સફળતા પ્રાપ્ત કરે છે તથા

મનુષ્યને જીવનપથ પર આગળ વધારતી રહી છે.

બ્રહ્માજીએ વિચાર્યું અને ઉત્તર આપ્યો, ''જ્યાં સુધી સ્ત્રી શાંતિસ્વરૂપ અને પૂજ્ય છે, તે પરિવારની શોભા માનવીને માનવીની 'નારી' શક્તિ મળતી રહેશે, તે અજેય છે, દેવી છે, જ્યોતિ છે. તેની જ્યોતથી સંપૂર્ણ પરિવાર છે, અજેય રહેશે, અમે તે માટે કશું કરી શકતા નથી." પ્રકાશિત થતો રહે છે, તેના અભાવમાં ઘર સૂનું લાગે છે. દેવ-દાનવો પાછા વળી ગયા, પરંતુ એ રહસ્ય જાણી|તે ઘરનો પ્રાણ છે. પ્રાણીમાત્રના દુ:ખદર્દને સ**મજ**વાની ગયા કે મનુષ્યને કેવી રીતે હરાવી શકાય છે ? તે પછી અને સ્વાર્થને પરમાર્થમાં તબદીલ કરવાની વિરાટ

સૌપ્રથમ એમણે નારી શક્તિને પરાસ્ત કરી, ત્યારે મનુષ્ય 🦳 સામાજિક સંગઠન અને પ્રગતિની પ્રેરક પણ તે જ શક્તિહીન થતો ગયો અને દેવ તથા દાનવો પ્રબળ થતા છે. રાષ્ટ્રનું યશ, સૌભાગ્ય અને લક્ષ્મી પણ તે જ છે. જે દેશ અને જાતિમાં નારીનું પૂજ્ય સ્થાન હોય છે, એ જ એકવાર આવો જ એક પ્રસંગ ભગવાન રામ સમક્ષ દેશ અને જાતિઓ ગૌરવ પ્રાપ્ત કરે છે, માથું ઊંચું

અથર્વવેદ કહે છે -

''ભગવન ! મેધનાદ તેની પતિવ્રતા અને સાધ્વી પત્ની अनाव्याधां देवपुरां प्रपद्य शिवा स्योना पति लोके विराज ॥ અથર્વ ૧૪/૧/૬૪

''હે મનુષ્યો ! પત્નીની પાછળ બ્રહ્મ (ઉચ્ચતા, મહાનતા) હો, આગળ બ્રહ્મ હો અને અંત સુધી બ્રહ્મ હો. આ રીતે

આવી બીજી પણ સેકડો અલંકારિક પૌરાણિક સર્વત્ર બ્રહ્મથી ઘેરાયેલી તે પતિના હૃદયમાં રાજ્ય કરે."

(10

કે તેને ચતુર્વિધ ઉચ્ચતા અને મહાનતાના વાતાવરણમાં આવે છે. દુર્ગા શક્તિનું પ્રતીક છે. નારીમાં શક્તિની રાખવી. કન્યાના રૂપમાં તેને સૌથી વધુ પ્રેમ અને વારસો હક આટલી સુંદર કલ્પના બીજે ક્યાંય થઈ નથી. એનામાં પણ મળવો જોઈએ. તેને શિક્ષણ, સ્વાસ્થ્ય અને સામાજિક પણ પુરુષો જેવું ચૈતન્ય તત્ત્વ ભરેલું પડયું છે, આજે તેને વ્યવહારનું યોગ્ય તથા પૂર્ણ વાતાવરણ પણ મળવું જોઈએ. જગાડવાની જરૂર છે. નારીઓના શરીર સજાવવામાં, મધ્ય એટલે કે તે પતિગૃહની નિવાસી બને ત્યારે તે ઘરની રૂપપરાયણ કે ભોગપરાયણ બનાવવામાં નહીં, પરંતુ તેમને સામ્રાજ્ઞી, રાણી તથા સત્તાધારી બનીને રહે. તેની આજ્ઞાથી|શક્તિ, સરસ્વતી અને સાધ્વી બનાવવામાં આપણું ગૌરવ ઘરની સંપૂર્ણ સ્થિતિનું સંચાલન થાય. સહચરત્વની ઉપેક્ષા છે. નારીમાં એ નિષ્ઠાઓનો વિકાસ થવો જ જોઈએ, કરવામાં ન આવે. તેની અનુમતિ વિના પતિ પણ કોઈ કાર્ય જેમનો પડછાયો આપણે ભાવિ સંતતિ અને સમાજમાં ન કરે. બીજા જ નહીં, પુરૂષ પોતે પણ પત્નીના અનુશાસનમાં જોવા ઇચ્છીએ છીએ. રહે.

તેની ઉચ્ચતા સિદ્ધ કરે. સેવા-સુશ્રુષા દ્વારા સન્માનિત ભાવ આપણી માતાઓમાં જગાડવામાં આવે, જેથી તેઓ થયેલી માતાનો સ્નેહ અને વાત્સલ્ય એવી મોટી શક્તિ આ ગુણ ભાવિ સંતાનોને આપી શકે અને તેમનામાં એવી છે કે તે પરમાત્મા પણ આપી શકતો નથી. ભારતમાં જ રીતે તેજસ્વિતા, મનસ્વીતા, વીરતા, સમર્થતા, પરમેશ્વરની પૂજા પિતા સમાન જ નહીં, માતાસમાન થાય મેઘાના ભાવો ભરાતાં જાય અને અતીત કાળનો ગૌરવ છે. માતાનો શબ્દ અહીં સૌથી વહાલો અને નિકટના એકવાર ફરીથી સ્પષ્ટ થાય. સંબંધ વિશે માનવામાં આવ્યો છે. જ્યારે કોઈ કષ્ટ થાય છે અને માથે મોટું દુઃખ આવે છે ત્યારે આપણે જેટલું આધાર છે. નારી વિધેયાત્મક શક્તિ છે. પુરુષ જે કામ માતાને દૃદયના ઊંડાણથી યાદ કરીએ છીએ, તેટલું શક્તિપ્રદર્શન દ્વારા કરે છે, તેને નારી સહજ સ્નેહ, પરમાત્માને પણ યાદ કરતા નથી. તે સમયે આપણને સરળતા અને સૌમ્યતાથી પૂર્ણ કરી લે છે. યુગ જાણ થાય છે કે માતા કરતા વધુ સંવેદનશીલ, પરિવર્તનનું મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રયોજન પૂર્ણ કરવા માટે સંપૂર્ણ કરુણામય, દયાવાન અને સહાયક બીજું કોઈ હોઈ ન|ભાવથી નારીને જગાડવી જોઈએ, તેને જ આગળ શકે. આવી શક્તિ તો સાચે જ સન્માનનીય અને વધારવી જોઈએ અને વિશ્વશાંતિ માટે યોગ્ય વાતાવરણ પુજનીય છે.

સુધી ઘરની બધી વ્યવસ્થા તેના હાથમાં જ રહી છે, ઉદ્વાર ન થઈ શકે. આગળ પણ રહેશે. બાળકોનું પ્રજનન અને પાલન જ નહીં, પોષણ પણ તેના જ હાથમાં છે. બાળકોને માતા દ્વારા બાળપણમાં જે સંસ્કાર આપવામાં આવે છે. તેથી વધુ સંસ્કાર સંપર્કમાં આવનાર બીજી કોઈ વ્યક્તિ છવનભરમાં વિકસાવી શકતી નથી. મિત્રો, પડોશીઓ| અને કુટુંબીઓને પણ અસર થાય છે, પરંતુ બાળપણની શરૂઆતમાં જ જો માતા ભક્તિવાન અને શ્રદ્ધાવાન હોય, તો તેના દ્વારા જે સંસ્કારો બાળકોને મળે છે, તે સૌથી વધુ બળવાન હોય છે. જીવનમાં વિકાસના ચક્રોને સંસ્કારો જ ઝડપથી ખેંચી શકે છે.

આગળ, પાછળ અને મધ્યમાં બ્રહ્મ હોવાનો અર્થ એ છે 🦳 આપણા દેશમાં દેવી દુર્ગાનો ઘણો મહિમા ગાવામાં

લજ્જા, ભય કે સંકોચ સ્ત્રીના ગુણો નથી, પરંતુ તે જ્યારે માતા બને ત્યારે તેની આજ્ઞાનું પાલન કરી|વિનય, આત્મશ્રદ્ધા, નિર્ભયતા, શુચિતા, આત્મસૌંદર્યનો

માનવી શક્તિનું જગરણ જ વિશ્વ પરિવર્તનનો બનાવવાની તેની પાસે જ યાચના કરવી જોઈએ. સમાજમાં નારી એક બહુ મોટી શક્તિ છે. આજ નારીતત્ત્વને પ્રતિષ્ઠિત અને પૂજ્ય બનાવ્યા વિના આપણો

કોયલના બે બચ્ચાઓમાં વાર્તા શરૂ थઈ. જે नानो हतो ते भोटी-भोटी पातो કરતો હતો, ''હું મોટો થઈને બેજ બાવરા, તાનસેન તથા વિષ્ણુ દિગંબર પુલિસ્કર જેવો સંગીતજ્ઞ બનીશ.'' માતા આ સાંભળીને બોલી, ''બેટા! આ તો પછી શીખી લેજે, પહેલાં આપણાં ઘરમાં બોલાતી મીઠી વાણીનો અભ્યાસ કર."

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org



## દિશા બોધ 🛛 ज्ञानयज्ञने વધુને વધુ

## વ્યાપક બનાવવામાં આવે

ગઈ છે. જે રીતે સમસ્યાઓ પર વિચારો કરવો જોઈએ. અવસર મળી શકે. તે રીતે કરતા નથી. જે રીતે વિચારવું એઈએ, તે રીતે| પોતાના સંપર્કના વિચારતા નથી. આજકાલ કંઈક એવો બુદ્ધિભ્રમ ઉત્પન્ન પ્રયત્નપૂર્વક વિવશ કરવાની એક નાની સાધના થઈ ગયો છે કે આપણે દિશા ભૂલીને લક્ષ્યથી સાવ આપણામાંથી દરેકે અનિવાર્ય રૂપે કરવાની છે. યુગ ઊંધી દિશામાં ચાલી નીકળ્યા છીએ. પરિણામે જે નિર્માણ યોજનાની અંતર્ગત જે સાહિત્યનું સર્જન મળવું જોઈએ, તે મળી રહ્યું નથી અને જે મળી રહ્યું કરવામાં આવી રહ્યું છે, તે અભિનવ અને અદ્ભુત છે. છે, તેની નથી જરૂર કે નથી ઉપયોગિતા. આ બુદ્ધિભ્રમે ધર્મ, સદાચાર, અધ્યાત્મ વગેરેના નામે આમ તો ઘણાં જ આપણને ભુલભુલામણીમાં ભટકાવ્યા છે અને વિચાર અને ઘણું સાહિત્ય ઉપલબ્ધ છે, પરંતુ યુગ જંજાળમાં અટવાઈ દીધા છે. આ ગુંચવાડામાંથી નિર્માણના વિચારો તેના મૌલિક **વિચારો છે. તેની** નીકળવા માટે બુદ્ધિભ્રમના નિરાકરણ સિવાય બીને કોઈ અંતર્ગત યુગની દરેક સમસ્યા પર સુક્ષ્મ વિવેચન માર્ગ નથી.

આવશ્યકતા છે. ઊલટા વિચારોને ઉલટાવીને યોગ્ય વિદ્યમાન છે. વિચાર કરવાનું સાહસ સામાન્ય જનોમાં પેદા કરવો. એ સર્વોપરિ જરૂરિયાત અને સાધના છે.

ચરણ એ જ છે કે આપણે જે ઉત્કષ્ટ સંભાવનાઓના લાવવાનો પૂરેપૂરો પ્રયત્ન કરવાનો છે. જેઓ ભણેલા સ્વપ્ન જોઈએ છીએ તેમનું બીજારોપણ વિચારક્રાંતિ છે, તેમને અનુરોધપૂર્વક અને આગ્રહપૂર્વક આ દ્વારા જ શક્ય છે. આપણો જ્ઞાનયજ્ઞ આ પ્રયોજનની વિચારપદ્ધતિને વાંચવા-સમજવા માટે પ્રોત્સાહિત કરવાં પૂર્તિ માટે જ છે. આ પુષ્ટય પ્રયોજનમાં સામેલ-|જોઈએ અને જેઓ વાંચતાં નથી, તેમને સંભળાવવા

મનુષ્યનું સરળ, સુખદ અને ઉલ્લાસપૂર્ણ છવન|ભાગીદાર થવા સમાજના સમસ્ત પ્રાણવાન પરિજનોનું બીજા કોઈ કારણે નહીં, પરંતુ કેવળ તેના વિકૃત એ માટે આહ્વાન કરવામાં આવ્યું છે કે તેઓ અગ્રણી દષ્ટિકોણને કારણે જ કષ્ટદાયક, વિક્ષુબ્ધ અને બનીને નવપ્રભાતનો એવો સંચાર કરે કે જેથી આગલી અભાવગ્રસ્ત બનેલું છે. આપણી વિચારપદ્ધતિ ઊંધી થઈ ક્ષણોમાં દરેકને પ્રખર પ્રકાશિત, લાભાન્વિત થવાનો

લોકોને વિચારશદ્ધ માટે કરવામાં આવ્યું છે અને એ રીતે સમાધાન રજૂ કરવામાં જે દિવસે આપણે યોગ્ય રીતે વિચારવાનું, યોગ્ય આવ્યું છે કે જેને અનેડ કહી શકાય છે. પ્રચલિત નિંધ આધારોને અપનાવવાનું શરૂ કરીશું તે જ દિવસથી માન્યતાઓ પર ડગલે ને પગલે પ્રહાર કરવામાં આવ્યા આપણી શારીરિક, માનસિક, આર્થિક, કૌદુંબિક, છે અને નીર-ક્ષીર વિવેકની એક સ્વસ્થ દષ્ટિ સામાજિક, રાષ્ટ્રીય અને આંતરરાષ્ટ્રીય સમસ્યાઓનું લોકમાનસને પ્રદાન કરવામાં આવી છે. આ વિચારો ખૂબ સરળતાથી સમાધાન થઈ જશે. સ્વસ્થ વિચારો દરેકના મગજ તથા મનને હચમચાવી નાખવા સક્ષમ સ્થાપીને જ સમર્થ વ્યક્તિ અને સમર્થ સમાજની રચના છે. આ વિચારોમાં વ્યક્તિને બદલવાની તથા તેના કરી શકાય છે. આ યુગની આ જ સૌથી મોટી|વિચારો અને કાર્યોને પલટાવવાની પરિપૂર્ણ ક્ષમતા

તેથી. જ્ઞાનયજ્ઞની અંતર્ગત આપછે પોતે જ અમારી એ વિચારક્રાંતિનું સ્વરૂપ છે, જે નવયુગનું, સ્વાધ્યાયશીલ બનવાનું છે. યુગ સાહિત્ય અને નવી વ્યક્તિનું તથા નવા સમાજનું નવનિર્માણ કરવામાં માસિકને ખૂબ ધ્યાનપૂર્વક વાંચવું જોઈએ, જેથી આપણા સમર્થ થઈ શકે છે. ટુંકમાં વિચારક્રાંતિ જ આ યુગની અંતરંગ અને બહિરંગ જીવનને સુદઢ આધારે નિર્મિત કરવાની પ્રેરણા મળી શકે. એ સાથે જ કુટંબના દરેક યુગનિર્માણ યોજનાનું પ્રથમ સર્જન અને પ્રથમ શિક્ષિત અને અશિક્ષિત સભ્યને આ વિચારોના સંપર્કમાં



માટે પરિવાર ગોષ્ઠિનું આયોજન કરવું જોઈએ. નિબંધ, જેમની સમજમાં જ આ તથ્ય આવ્યું નથી તેમને જીવનચરિત્ર, કથા-સાહિત્ય તથા પોકેટ બુક્સ બધામાં આર્થિક તંગી કે સમય ન મળવાનું બહાનું બતાવીને રોચકતા છે. જો તેને પ્રતિદિન વંચાવવાનો ક્રમ સારી જૂઠો આત્મવિશ્વાસ કરી લેવામાં સંકોચ નહિ થાય. રીતે ગોઠવી લેવામાં આવે, તો કુટુંબની દરેક વ્યક્તિ વધુ તેઓ આને ઝંઝટ પણ સમજશે અને બેકાર પણ સંભળાવવા માટે આગ્રહ કરશે. પરિવારના સભ્યોના માનશે. યુગ શક્તિ ગાયત્રીના વાચકોની મનોભૂમિ વિચાર બદલવાથી જ આપણું વિચાર પરિવર્તન સમગ્ર એટલા નીચલા સ્તરની ન હોઈ શકે. તેથી એમની માની શકાય છે, અન્યથા એક ઘરમાં રહેનારાઓની પાસેથી એવી સહજ અપેક્ષા રાખી શકાય કે જ્ઞાનયજ્ઞમાં દિશાઓ જ જ્યારે જુદી-જુદી હોય ત્યારે એક સાથે ભાગીદાર બની પોતાનું, પરિવારનું અને પોતાના રહેવું એક વિડંબના માત્ર રહી જશે. જ્યારે બધાના|મિત્રોની ભાવનાનું સ્તર ઊંચે ઉઠાવવામાં નિશ્ચિતપણે વિચારો એકસરખા હોય અને એ એકતામાં પણ તિત્પર રહેશે અને આ મહાન પ્રયોજન માટે એક ઉત્કૃષ્ટતા સમાયેલી હોય, ત્યારે પરિવારમાં આનંદ છે. કલાકનો સમય તથા રોજ પચાસ પૈસા ખર્ચવામાં સંકોચ આવા પરિવારોમાં જ સ્વર્ગીય આનંદ રહે છે. કરશે નહીં. એ ખુશીની વાત છે કે આ પ્રક્રિયાને જ્ઞાનયજ્ઞના દરેક અધ્વર્યુએ પોતાના પરિવાર સાથે આ મોટાભાગના વાચકોએ અપનાવી લીધી છે, જેઓ બાકી પ્રકારનો પ્રયત્ન કરવો જ જોઈએ. જે રીતે ઘરના લોકો છે તેઓ યુગચેતનાના અવતરણના હીરક જયંતી વર્ષમાં માટે ભોજન, વસ્ત્ર, દવા, શિક્ષણ, મનોરંજન વગેરેની અપનાવી લેશે, એવી આશા સહજ રાખી શકાય છે. વ્યવસ્થા કરીએ છીએ, તેવી જ રીતે તેમના જ્ઞાનયજ્ઞનું આ વ્યક્તિગત સ્વરૂપ થયું. આને હજી ભાવનાત્મક ઉત્કર્ષ માટે ઉત્કૃષ્ટ વિચારો ઉપલબ્ધ મોટું સ્વરૂપ આપવું જોઈએ. દરેક કેન્દ્રીય સ્થળેથી અને કરવાની વ્યવસ્થા કરવી જોઈએ.

કામની અને કામ વિનાની ઘણી વાતો થાય છે. આ બુદ્ધિથી આ મહાન કાર્યમાં પોતાનો પૂરો સમય આપવા સંદર્ભમાં જ યુગ નિર્માણના વિચારોની ચર્ચા, પ્રશંસા/લાગે. સવારથી બપોર સુધી અથવા ત્રીજા પ્રહર સુધી પણ કરી શકાય છે, તેમજ તેમનામાં ઉત્સુકતા પેદા કરી એમણે પોતાનું ઝોલા પુસ્તકાલય લઈને તેમના વિસ્તારના તેવા પુસ્તકો વાંચવા આપી શકાય છે. આ કાર્ય લુખું|શિક્ષિત લોકો પાસે જેવું જોઈએ અને યુગ નિર્માણ અને ઝંઝટ જેવું લાગે છે પણ વાસ્તવમાં વ્યવહારમાં સાહિત્યનું મહત્ત્વ સમજાવી એમનામાં વાંચવાની અતિ સરળ અને આકર્ષક છે. બે-ચાર અંકો કે પોકેટ ઉત્સુકતા પેદા કરવી જોઈએ. જે વ્યક્તિની જેવી બુક્સ મન લગાવીને વાંચ્યા બાદ મિત્રોની ચર્ચાનો મનોભૂમિ હોય તેને અનુરૂપ પુસ્તક વાંચવા આપવું વિષય એ જ બની જાય છે અને પછી વાતચીતનો જોઈએ. મનુષ્યની રૂચિ, પ્રવૃત્તિ અને આવશ્યકતાને મુખ્ય વિષય પણ એ જ રહે છે. આ રીતે દિશા અનુરૂપ સાહિત્ય આપવાનું મનોવિજ્ઞાન જેને સમજ્રઈ વાળવામાં પોતાનો, મિત્રોનો અને સમગ્ર સંસારનો લાભ ગયું તે ઘર-ઘરમાં ઉત્સુક રહેનાર વાચક પેદા કરી દેશે. છે. થોડો પ્રયત્ન કરવામાં આવે તો કોઈપણ તેના જે આ ન સમજી શક્યો, રૂચિ વિરૂદ્ધ સાહિત્ય વર્હેચવા મિત્રોમાં નવનિર્માણના વિચારોનો પ્રવેશ ખૂબ|લાગે, તે અસકળ રહેશે. તેની ઉપેક્ષા ચશે અને મહેનત સરળતાથી કરાવી શકે છે અને કરવો જ જોઈએ.

જેમણે ઉત્કૃષ્ટ વિચારોનું મહત્ત્વ અને તેના દ્વારા|સાહિત્ય વંચાવવાની સ્થિતિ લાવવી જોઈએ. શિક્ષક, ઉત્પન્ન થતા મહાન સત્પરિણામોને બરાબર સમછ|શિક્ષિકાઓ, ઉંમરલાયક વિદ્યાર્થી અને વિદ્યાર્થીનીઓ આ લીધું છે તેમને માટે રોજ પચાસ પૈસા આ પ્રયોજન|સાહિત્યના સારા વાચક હોઈ શકે છે. આ વર્ગમાં માટે કાઢતા રહેવામાં જરાપણ મુશ્કેલ લાગશે નહીં. હા, પહોંચવા માટે વિશેષ રૂપથી પ્રયત્ન થવો જોઈએ. યુવા

દરેક કસ્બામાંથી એક એવી રીટાયર્ડ સુશિક્ષિત અને મિત્રો અને પરિચિત લોકો સાથે મળવાનું થાય છે. સ્વાધ્યાયશીલ વ્યક્તિનું નિર્માણ થવું જોઈએ, જે પરમાર્થ વ્યર્થ જશે. તેથી વાચકની રૂચિ પાછળથી ધીરે-ધીરે બધું



સમાજમાં આ સાહિત્ય વધુ લોકપ્રિય થાય છે.|આવક મેળવવાની ઇચ્છા રાખનારાઓને એમાં કોઈ વિચારશીલ બુદ્ધિજીવીઓ પણ આને ઘણું પસંદ કરે છે. આકર્ષણ નથી, પરંતુ જે લોકો લોકમંગલની, જેમને વાંચવામાં રૂચિ નથી અને જેમની ઉંમર આમ જ માનવતાની અને પરિષ્કારની દષ્ટિએ આ કાર્ય કરશે, વીતી ગઈ એવા લોકોમાં ઉત્સુકતા ઉત્પન્ન કરવાનું તેમને આત્મસંતોષ વધારે મળશે. જે કાંઈ થોડી ઘણી મુશ્કેલ તો છે, પરંતુ અસંભવ નથી.

પુસ્તકાલય ખભે લટકાવીને નીકળે અને લોકોના વગેરેના સંબંધે પત્રવ્યવહાર કરી શકે છે. સુવિધાના સમયને ધ્યાનમાં રાખી તેમને મળે. પુસ્તકો 🔰 જ્યાં પૂરો સમય આપતા પ્રચારકો ન મળી શકે, ત્યાં વાંચવા આપવા તથા પાછા લેવાનું કામ કરે. સાંજના સામાન્ય પુસ્તક વિક્રેતા અથવા બીજા દુકાનદારો પોતાને સમયે કોઈ મંદિર, પાર્ક, ચાર રસ્તા, ઘાટ કે બજારમાં ત્યાં આ સાહિત્ય પણ વેચાણ માટે રાખી શકે છે, પરંતુ જ્યાં રૂચિ ધરાવતા લોકો આવ-જ વધુ કરતા હોય ત્યાં એનું ધ્યાન રાખવું પડશે કે આ સાહિત્ય વિના પ્રયાસે એક નક્કી કરેલ સ્થાને પોતાની દુકાન લગાવી દેવામાં|ઓછું જ વેચાશે. જ્યાં એને રાખવામાં આવે છે ત્યાં આવે. દુકાનની ચારે બાજુ આકર્ષક બોર્ડ લાગેલાં હોય, આકર્ષક રંગના કાચના કબાટો વગેરેમાં સજ્તવીને જે સાહિત્યનું મહત્ત્વ દર્શાવતા હોય. સુસજ્જનું ધ્યાન રાખવામાં આવે. ગ્રાહકોને તેનું મહત્ત્વ સમજાવવામાં આવે રાખવાથી આકર્ષણ વધે છે અને લોકોનું ધ્યાન ખેંચાય તેમજ તે ખરીદવા અને વાચવાનો અનુરોધ કરવામાં આવે, છે, આ તથ્યને જે કોઈ ધ્યાનમાં રાખશે, તે વધુ ગ્રાહક ત્યારે જ તેને લોકોના ગળે ઉતારી શકાય છે. જેમનામાં પ્રાપ્ત કરશે. જે પુસ્તક જુએ તેને આવશ્યક માહિતી આવી પ્રતિભા છે, કક્ત તેઓ જ આ પ્રકારના વેચાણની આપતા રહેવાથી ગ્રાહકને વધુ પુસ્તકો વેચી શકાય છે. વાત વિચારે. સીધાસાદા, સંકોચી, વાતચીત કરવામાં શક્ય હોય ત્યાં દુકાન પણ ખોલી શકાય છે. ચાર સંકોચ રાખનારાઓ તથા જેમણે આ સાહિત્ય પૂરું વાંચ્યું ન પૈડાંવાળી હાથલારી પર પણ દુકાન લગાવી શકાય છે. હોય, તેઓ પ્રચારક બનવાનું ન વિચારે. એમને સફળતા જ્યાં જેવી સુવિધા હોય, તે મુજબ કરવું નેઈએ. દરેક નહીં મળે, કેમ કે આ સાહિત્ય જનતાની પસંદગીનું નથી, સ્થળે એક પ્રશિક્ષિત પ્રચારક એવો હોવો જેઈએ, જે આને તો કોઈ રીતે લોકોના ગળે ઉતારવાનું છે. જેમનામાં યુગ નિર્માણનું સત્સાહિત્ય લોકો સુધી પહોંચાડવામાં આવી ચતુરાઈ હોય, તેઓ જ આ મુશ્કેલ કાર્યમાં સફળ પોતાનું બધું સામર્થ્ય લગાડી દે. ઝોલા પુસ્તકાલય દ્વારા થઈ શકે છે. મક્ત પુસ્તક વાંચનારાઓ પણ ઘણીવાર પસંદગીના જ્ઞાનયજ્ઞને વધુ ને વધુ વ્યાપક બનાવવું જોઈએ. પુસ્તકો ખરીદતા રહે છે. એમનામાંથી જે વધુ પ્રભાવિત આપણામાંથી પ્રત્યેક વ્યક્તિએ વ્યક્તિગત રૂપે આ થયા હોય તેમને ખર્ચ ઓછો કરીને પોતાના ઘરમાં યુગ પુણ્યકાર્યમાં એક કલાકનો સમય અને પચાસ પૈસા રોજ નિર્માણ પુસ્તકાલય રાખવાની પ્રેરણા આપી શકાય છે. વાપરવા જ જોઈએ. સાથે જ દરેક જગ્યાએ સામૃહિક આ રીતે પણ ઘણું સાહિત્ય વેચાતું રહી શકે છે.

ક્ષેત્રમાં સુવિધાપૂર્વક સાહિત્ય પહોંચાડવાનું શક્ય બનશે. રૂપે કામ કરે તો સમજવું જોઈએ કે વિચારક્રાંતિની આથી દરેક જગ્યાએ ઓછામાં ઓછો એક પ્રચારક દિશામાં એક ઘણું મોટું પરિવર્તન થઈ રહ્યું છે અને ઉત્પન્ન કરવાનો પ્રયત્ન કરવામાં આવે. તેમને માટે|નવનિર્માણનો પાયો મજબૂતાઈ સાથે નંખાવાની કમિશનની જોગવાઈ પણ રાખવામાં આવી છે. જેથી વ્યવસ્થા થઈ ગઈ છે. રોજિંદા ખર્ચ માટે થોડી આવક પણ મળતી રહી શકે છે. આમ આ કાર્ય કોઈ મોટા લાભનું કાર્ય નથી, વધ

આવક થશે, તેને પણ એક દિવ્ય પ્રસાદ સમજીને સંતુષ્ટ પ્રચારક સવારે આ પ્રકારના પુસ્તકોનું ઝોલા રહી શકશે. જેમને આ કાર્યમાં રૂચિ હોય તેઓ કમિશન

પ્રચારકાર્યની વ્યવસ્થા પણ થવી જોઈએ. એક નાની ભવિષ્યમાં આ સાહિત્ય પ્રચારકોના માધ્યમથી દરેક દુકાન અને એક રિટાયર્ડ પ્રચારક દરેક સ્થળે નિયમિત



(14



જ્યારે જ્યારે પૃથ્વી પર અત્યાચાર, અન્યાય, વાતાવરણમાં ફેલાય છે, જે સર્વ લોકોના હૃદયમાં સદ્દભાવ સ્વાર્થીપણું, સંકુચિતતા, મારકાપ, વ્યભિચાર ખૂબ જ વધી અને જનમાનસમાં સદ્દવિચારોની વૃદ્ધિ કરે છે. આધ્યાત્મિક જાય છે, ત્યારે આ અત્યાચારોને કારણે પૃથ્વી કંપી ઊઠે સાધનાના ક્ષેત્રે પ્રાર્થનાનું અતિ મહત્ત્વનું સ્થાન છે. પ્રાર્થના છે. વિજ્ઞાનની શોધોએ એ સિદ્ધ કરી દીધું છે કે જ્યારે મોટા ઈશ્વર સાથે વાર્તાલાપ કરવાની એક આધ્યાત્મિક પદ્ધતિ છે. પ્રમાણમાં જીવોની હત્યા કરવામાં આવે છે, પછી તે પ્રાર્થનામાં હૃદય બોલે છે અને વિશ્વહૃદય સાંભળે છે. મનુષ્યની હોય કે પશુપક્ષીઓની હોય, તેનાથી જે વેદના પરમાત્મચેતનાને જ્યાં ક્યાંય અને જ્યારે પણ શ્રદ્ધાયુક્ત, ઉત્પન્ન થાય છે, તેના જ ઈ.પી. તરંગો (આઈન્સ્ટાઈન પેન ભાવભરેલી અભિવ્યક્તિ મળે છે ત્યારે તેની પ્રત્યક્ષ કે વેવ્જ) પેદા થાય છે અને આ તરંગોમાં એવી જબરદસ્ત અપ્રત્યક્ષ સહાયતા મબ્યા વિના રહેતી નથી. આપણી શક્તિ હોય છે કે પૃથ્વી કંપી ઊઠે છે, જેને બોલચાલની પ્રાર્થના પુરુષાર્થનું એક અંગ હોવું જોઈએ, ભીખ નહીં. ભાષામાં ભૂકંપ કહેવામાં આવે છે. આ કારણે જ આપણા પરમાત્માને પ્રસન્ન કરવા માટે પ્રાર્થના સૌથી સરળ સાધન ધર્મગ્રંથોમાં જીવહત્યાને સૌથી મોટું પાપ બતાવવામાં આવ્યું છે. એક ચોક્કસ સમયે પવિત્ર તન-મનથી તેને છે અને ગાય વગેરે પવિત્ર અને પૂજ્ય પશુઓની હત્યાને વિહ્વળતાથી યાદ કરી પીડાયુક્ત વાણીથી આર્ત સ્વરે સૌથી ધ્રુણાસ્પદ, હલકું અને બ્રહ્મહત્યાનું પાપ બતાવવામાં પ્રાર્થના કરવી જોઈએ. રોમ-રોમમાં, કણ-કણમાં, અણુ-આવ્યું છે. આજે વિશ્વના કેટલાય દેશો ગાય જેવા શુદ્ધ અણુમાં શ્રદ્ધાની અખંડ ધારા ભરી લો અને પછી પ્રાર્થનાનો શાકાહારી પશુઓનું માંસ મોટેભાગે ખાદ્યસામગ્રીના રૂપમાં પ્રારંભ કરો. શ્રદ્ધાથી ભરેલી પ્રાર્થના ''ઇચ્છા કલ્પતરૂ'' છે,

ગાયોની સામૂહિક કતલ કરવામાં આવે છે. વિશ્વના પ્રાર્થનાની શક્તિને સમજીને જ ગાયત્રી તપોભૂમિ મોટાભાગના દેશો પૈસાની લાલચમાં નિત્ય નવા-નવા મથુરામાં દરરોજ સામૂહિક પ્રાર્થના શરૂ કરવામાં આવી છે. કતલખાના ખોલીને માંસ નિર્યાતમાં વિશ્વ રેકોર્ડ તોડવાની પ્રકૃતિના પ્રકોપથી જીવમાત્રની રક્ષા માટે પ્રાર્થના કરવાની હરીફાઈ કરી રહ્યા છે અને એમાંથી એક દેશ ભારત પણ છે. દરેક શક્તિપીઠ, પ્રજ્ઞાપીઠ, પ્રજ્ઞામંડળ અને છે. ક્તલની હરીફાઈમાં લાગેલા આ દેશો એ જાણતા નથી કે મહિલામંડળોમાં સવાર-સાંજ પ્રાર્થના અને ગાયત્રી જપ શરૂ આ દુષ્પ્રયાસ સમગ્ર માનવતા માટે કેટલો ખતરનાક સાબિત કરવાં જોઈએ. જે ભાઈબહેનના જે ઇષ્ટ હોય, તે પોતાના થઈ શકે છે. બધા પ્રાણીઓમાં આત્મા છે, તેની હત્યાથી ઇષ્ટનો જપ કરે. અન્ય ધર્મના લોકો મસ્જુદ, ચર્ચ, આપણું કલ્યાણ ન થઈ શકે. જો આ રીતે અત્યાચારો અને ગુરૂદ્વારામાં નિયમિત પ્રાર્થના કરે. બહેનો બપોરે બે વાગ્યાથી હત્યાઓ થતી રહેશે તો મનુષ્યની દુર્બુદ્ધિ વિશ્વને પ્રલય સુધી ચાર વાગ્યા સુધી મહોલ્લા, કોલોનીમાં એકત્રિત થઈને પહોંચાડી દેશે. આવા સમયે પ્રજ્ઞા અવતારનું અવતરણ થયું પ્રાર્થના, જપ અને કીર્તન કરે. કાર્યકર્તા ભાઈઓએ ગામેગામ છે. પ્રજ્ઞા અવતાર કોઈ વ્યક્તિ નથી, એ દૂરદર્શિતા, જઈને પ્રાર્થના, જપ અને કીર્તનની શરૂઆત કરવી જોઈએ. વિવેકશીલતા અને સમજદારીનો અવતાર છે. આજે સંપૂર્ણ પ્રત્યેક ભાઈબહેન સવારે કામ પર જતી વખતે પ્રાર્થના કરીને વિશ્વમાં અજ્ઞાન ફેલાયેલું છે. અજ્ઞાનને લીધે જ અત્યાચાર, ઘરેથી નીકળે. આ માધ્યમથી જ આપણે ભવિષ્યમાં દુરાચાર અને હત્યાઓ થઈ રહી છે. જ્ઞાનના અભાવમાં આવનારી દેવી આપત્તિઓથી પોતાને અને માનવતાને જ્ઞાનનો અવતાર થયો છે. જ્યારે માનવીય પુરુષાર્થ નિષ્ફળ સુરક્ષિત રાખી શકીશું. મુખપૃષ્ઠ એપ્રિલ અંકમાં પ્રાર્થના અને કમજોર સિદ્ધ થાય છે, ત્યારે પ્રાર્થનાનો જ એકમાત્ર આપવામાં આવી છે. દરેકે એકલા કે સામૂહિક રૂપથી નિત્ય

ઉપયોગ કરે છે. તેની પૂર્તિ માટે દરરોજ હજારો-લાખો જેના બળે મનુષ્ય મનવાંછિત ફળ મેળવી શકે છે. રસ્તો રહી જાય છે, જેના માધ્યમથી આત્મબળમાં વધારો પ્રાર્થના કરવી જોઈએ. થાય છે. પ્રાર્થનાથી પેદા થતા સદ્દભાવના તરંગો

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

z



िन्द्रवाण ताविष्यनुं शुता चिकि

પ્રાપ્ત કરવા માટે કેવળ જપ, ધ્યાન, પૂન્ન, ઉપવાસ, હવન કોપાયમાન પણ થાય છે. વગેરે પર્યાપ્ત નથી, પરંતુ એ પણ જરૂરી છે કે પોતાનું જીવન એમાં લોકસેવાનું યોગ્ય સ્થાન રહે.

ગાયત્રી પરિવ્યર પ્રગતિશીલ ધર્મસેવી સત્પુરુષોનું સંગઠન મુંબઈના તાજમહેલ હોટલમાં, કાશ્મીરમાં, ફ્રાંસમાં જઈને છે. તેઓ મિશનનું માસિક વાંચીને માત્ર વાંચનનો શોખ પૂરો મોજમજા કરવા ઇચ્છે છે, તો બીજો સ્વર્ગ અને જન્નતમાં કરતા નથી, પરંતુ સ્વાધ્યાય દ્વારા આત્મનિર્માણ કરીને|લહેર કરવાના સપના જુએ છે. આજે અધ્યાત્મક્ષેત્રમાં પણ છવનને સફળ બનાવવાનો રસ્તો શોધવાનો પ્રયત્ન કરે છે. મોટાભાગના જપ-તપ કરનારા સ્વાર્થી લોકો કામનાઓ અને આ પરિવારના દરેક સભ્યના અંતઃકરણમાં એ તથ્ય સારી વાસનાઓ માટે જ ઉત્સુક રહે છે. જપ-તપને વાસનાઓની રીતે જામી ગયું છે કે ભગવાનની કૃપા પ્રાપ્ત કરવા, સ્વર્ગીય|પૂર્તિનો એક ઉપાય માત્ર સમજીને તેઓ ચાલે છે. જો તે શાંતિનું રસાસ્વાદન કરવા, જીવનમુક્તિનો આનંદ લેવા તથા કામનાની પૂર્તિમાં બાધા કે વિલંબ થતો દેખાય તો સાધના આત્માને પરમાત્મામાં લીન કરવા જેવા આધ્યાત્મિક લક્ષ્યને છોડી દે છે, એટલું જ નહીં, પરંતુ તેને વ્યર્થ સમજીને

એ ખુશીની વાત છે કે ગાયત્રી પરિવારના ધર્મપ્રેમી સદ્વિચારો તથા સત્કાર્યોથી પરિપૂર્ણ બનાવવામાં આવે અને પરિજનો આવી હલકી શ્રેણીના નથી, આટલા વર્ષો સુધી ઉચ્ચકોટિના તત્ત્વજ્ઞાનના માસિકનું **અધ્યયન કર્યું** છે, વ્યક્તિગત સ્વાર્થોની પૂર્તિ જ જેના જીવનનો દષ્ટિકોણ પરિણામે તેમની એ માન્યતા સુદઢ થઈ ચૂકી છે કે છે, તે ચોક્કસપણે ખૂબ જ હલકો અને તુચ્છ માણસ છે. પરમાત્માનો સાચો અનુગ્રહ પ્રાપ્ત કરવા માટેના બે માધ્યમો-સંસારમાં એવી અસંખ્ય વ્યક્તિઓ છે, જેમનું મગજ સ્વાર્થના સાધનાથી સેવાનું મહત્ત્વ કોઈ રીતે ઓછું નથી. આ બેમાંથી જ વિચારોથી ભરાયેલું રહે છે. તેઓ સ્વાર્થ સિવાય બીછ એકને છોડી દેવામાં આવે તો લક્ષ્ય તરફ પ્રગતિ થઈ શક્તી વાત વિચારી જ શકતા નથી. તેમના કાર્યોમાં સ્વાર્થ જ સ્વાર્થ નથી. વીજળીની ધારા વહેતી કરવા માટે બે તારોની જરૂર ભરાયેલો રહે છે. તેમને પરમાર્થની, લોકહિતની, જનસેવાની હોય છે, જે એક તૂટી જાય તો વિદ્યુતપ્રવાહ રોકાઈ જશે. કોઈ ઉપયોગિતા તથા આવશ્યકતા સમજાતી નથી. આને ઈશ્વરીય કૃપાની વિદ્યુતધારા અંતઃકરણમાં લાવવા માટે તેઓ વ્યર્થ વાત સમજે છે. જે કાર્યથી સ્વાર્થ સિદ્ધ ન થતો/સાધના અને સેવાના બન્ને તારોની જરૂર છે. એકના હોય તે કાર્ય તેમના દષ્ટિકોણમાં નકામું લાગતું હોય છે. આવા અભાવમાં પ્રગતિ રોકાઈ જશે. ફક્ત સાધના કરનારાઓ સ્વાર્થી લોકો તેમની સ્વાર્થપૂર્તિ માટે ખરાબમાં ખરાબ કાર્ય|તેમના સ્વાર્થીપણાને કારણે ઈશ્વરની દષ્ટિમાં ખુબ જ હલકાં કરવામાં સંકોચ રાખતા નથી. અધ્યાત્મના ક્ષેત્રમાં પણ આવા અને સ્વાર્થી લાગશે. આવા લોકો ગમે તેટલી વિનવણીઓ લોકોની કમી નથી. પોતાની જાતને ધર્માત્મા સમજતી અને|કરે, માથાં પછાડે, સ્રોતપાઠ અને પ્રાર્થનાઓ કરે તો પણ એ કહેવડાવતી અનેક વ્યક્તિઓ પણ આવા જ સ્વાર્થમાં ડૂબી|અંતર્યામીની દષ્ટિએ સ્વાર્થી જ હશે; તેમને ક્યારેય પ્રભુનો જતી જોવા મળે છે. મને સ્વર્ગ-મુક્તિ, રિદ્ધિ-સિદ્ધિ, દેવકૃપા સાચો પ્રેમ મળી ન શકે. એ જ રીતે જેઓ ફક્ત સેવાકાર્યોમાં અને વરદાન પ્રાપ્ત થાય અને તે ઉપલબ્ધ કરીને હું પોતે આ જ વ્યસ્ત છે, પરંતુ તેમના આત્મામાં જો ઈશ્વર પ્રત્યે શ્રદ્ધા લોક કે પરલોકમાં ખૂબ મોજમન કરું, એ જ એમનો દષ્ટિકોણ નથી, તો તેમના સેવાકાર્યોમાં મુખ્યત્વે સાંસારિકતા જ રહેશે. હોય છે. જે રીતે ધન કમાવા માટે માણસ રાતદિવસ આવક|આજકાલ જે રીતે અનેક રાજનૈતિક પાર્ટીઓ તેમજ મેળવવાના ગોરખધંધામાં લાગેલો રહે છે. તે જ રીતે આ સામાજિક સંસ્થાઓના કાર્યકર્તાઓ અને નેતાઓમાં સ્વાર્થ આધ્યાત્મિક કે ધાર્મિક કહેવાતા લોકો પણ જે જપ-તપ કરે માટે સંઘર્ષ જોવા મળે છે. તે પરથી સ્પષ્ટ થાય છે તેમની સેવા છે તો તેના મૂળમાં એમનું સ્વાર્થીપણું જ મુખ્ય હોય છે. આ ફિક્ત બાહ્ય સ્તરે આધારિત છે. જો તેમણે આ સેવાનું લક્ષ્ય બન્ને સ્વાર્થી પરમાત્માની દષ્ટિએ એકસમાન છે. અંતર ફક્ત આધ્યાત્મિક તથા ધાર્મિક સ્તરે અપનાવ્યું હોત, તો એ કાર્યક્રમ અને યોજનાનો જ છે, બન્નેનું લક્ષ્ય એક છે. એક|ખેદજનક વાતો તેમના ચરિત્રમાં જોવા ન મળત જેને કારણે



ત્યારે કોઈપણ દયાળુનું દુઃખી થવું સ્વાભાવિક છે. આજે ગાયત્રી પરિવારનું લક્ષ્ય તથા દષ્ટિકોણ ખૂબ જ સ્પષ્ટ|દાનતત્ત્વની આવી જ દુર્ગતિ થઇ રહી છે. લોકો દાનપુણ્ય

ગાયત્રી પરિવાર વિચારશીલ, વિવેકવાન અને દૂરદર્શી છે. સાથે જ યોગ્ય માત્રામાં વિવેક પણ મોજૂદ છે. તેથી એ સ્વાભાવિક જ છે કે જ્યારે પણ બધા ભેગા મળીને કોઈ ચાલી શકીએ છીએ. આ પરિવારનું નિર્માણ થયે ચાળીસ વર્ષ થઈ ગયા. પાછલા ૩૨ વર્ષોથી યુગ શક્તિ ગાયત્રી માસિક સભ્યોએ તેમના વ્યક્તિગત જીવનમાં ભારે પરિવર્તન કર્ય છે. આપણામાંથી જેમના ફોટાઓ તથા ભાષણો છપાય છે એવા

પ્રશંસા અને વિજ્ઞાપનોથી બચીને નક્કર ધર્મસેવા કરવામાં

તેમનું સંપૂર્ણ સેવાકાર્ય એક રીતે વ્યર્થ જ સિદ્ધ થઈ રહ્યું છે.

અને સ્વચ્છ છે. એનો દરેક સભ્ય અનુભવે છે કે સેવાને બહુ કરે છે, પરંતુ પાત્ર-કુપાત્રનો અને કાર્ય-અકાર્યનો છવનમાં યોગ્ય સ્થાન આપ્યા વિના આધ્યાત્મિક લક્ષ્ય વિચાર કર્યા વિના તેનો ઉદ્દેશ જ વિકૃત બની જાય છે. કદાપિ પૂર્ણ ન થઈ શકે. તે જપ–તપની અનિવાર્યતાને પણ સારી રીતે જાણે છે, પરંતુ સાથે જ એ પણ જાણે છે કે જો|લોકોનું સંગઠન છે. એમાં શ્રદ્ધા ઠાસીઠાસીને ભરવામાં આવી જનસેવાની ઉપેક્ષા કરવામાં આવે તો ઈશ્વરને પ્રસન્ન કરવાનું અને પોતાના અંતઃકરણને દેવભૂમિકામાં વિકસિત કરવાનું કદાપિ શક્ય નથી. ''બધા પ્રાણીઓમાં પોતાના આત્માને વ્યવસ્થિત આધ્યાત્મિક આયોજન કરે ત્યારે બધા સ્વજનો અને પોતાના આત્મામાં બધા પ્રાણીઓને જોવાં'' એ જ તિનું યોગ્ય સ્વાગત કરે. પરિજનોની વિચારધારા એક અધ્યાત્મનો તાત્પર્ય છે. જ્યાં આવી દષ્ટિ હશે ત્યાં સેવા નિર્ધારિત લક્ષ્ય તરફ નિયમિત પ્રવૃત્તિથી પ્રવાહિત થાય છે. કરવાની વૃત્તિ અનિવાર્યપણે વિકસિત થશે. દાન અને દયા તેને લીધે આપણે સૌ કદમથી કદમ મિલાવીને સહજતાથી આ બે ગુણોને અધ્યાત્મનું મુખ્ય ચિદ્ધ માનવામાં આવ્યા છે. દયાને કારણે બીજાના કષ્ટો જોઈ જે વેદના ઉત્પન્ન થાય છે. તેનું પ્રાગટચ દાનના રૂપમાં થાય છે. ભૌતિક વસ્તુઓના પ્રકાશિત થતું રહ્યું છે. આ લાંબી અવધિમાં આ પરિવારના અભાવમાં દુઃખ ભોગવતા લોકોને અન્ન, જળ, વસ્ત્ર, ઔષધિ તથા શારીરિક સેવા કરીને તેમની મદદ કરવામાં આવે છે. આ અજ્ઞાન અને પાપની પીડાથી કણસતા નિતાઓ ભલે ન હોય, પરંતુ ઉજ્જ્વળ ચરિત્ર, આદર્શવાદ, દીનદુઃખીઓની તકલીફો દૂર કરવા માટે એ સદ્દજ્ઞાનની જરૂર સેવાભાવના તથા સાચી ઈશ્વરપરાયણતાની દષ્ટિએ અતિ છે, જેનાથી છવનક્રમમાં સતોગુણની વૃદ્ધિ થાય અને સ્થાયી ઉચ્ચકોટિના હજારો મહાપુરુષોનું નિર્માણ થયું છે. જો ક્યારેય સુખશાંતિનો માર્ગ પ્રશસ્ત થાય. અધ્યાત્મવાદી વ્યક્તિઓ/આ સંસ્થાના આદર્શવાદી તથા ધર્મપરાયણ લોકોનો ઇતિહાસ પોતાની સાધના કરે છે, સાથે જ સદ્દજ્ઞાનનું સદાવત પણ લિખવાનો અવસર આવે અને તેની નિકટ ભવિષ્યમાં વર્હેચે છે. તેમના અંતરાત્મામાંથી દયા છલકાય છે, પરિણામે|સંભાવના પણ છે, તો સમગ્ર સંસાર જાેશે કે આદર્શવાદી તેઓ દાન કરવા માટે વિવશ થઈ જાય છે. દાનોમાં|પરંપરાને કાયમ રાખવામાં આ સંસ્થાના પરિજનો કેટલા જ્ઞાનદાનને સૌથી શ્રેષ્ઠ માનવામાં આવ્યું છે. આ મહાદાનનો અગ્રગામી રહ્યા છે. સંયોજક બ્રાહ્મણ આ દષ્ટિએ જ લોકોમાં પૂજ્ય ગણાય છે. બ્રાહ્મણત્વનું અનિવાર્ય કર્તવ્ય જ્ઞાનદાન છે. હિંદુ ધર્મગ્રંથોના આસ્થા ધરાવતા ગાયત્રી પરિવારના સભ્યો પાછલા વર્ષોમાં દરેક પૃષ્ઠો દાનની મહત્તાથી ભરાયેલાં છે, પરંતુ ખેદની વાત જે કાર્ય કરી ચૂક્યા છે, તે માટે ભારતમાતા ગર્વ અનુભવી શકે છે કે આપણા અન્ય ઘણા આદર્શો માત્ર રૂઢિ બની જવાથી|છે. અમારા આ અગ્રગામી પગલાં મંદ થવાના નથી. અત્યાર જે રીતે દુર્ગતિ થઈ રહી છે, તેવો જ ભારે દુરુપયોગ સુધી વણથંભી ગતિએ આપણે બધા આગળ વધતા રહ્યા દાનતત્ત્વનો થયો છે. જ્યારે માનસમાંથી નીકળેલું ધર્મશ્રદ્ધાનું છીએ. આ પ્રગતિ મંદ નહીં થાય. આગળ બમણા ઉત્સાહથી ઝરણું કુપાત્રો, ગણ્યાગાઠયા સ્વાર્થીઓ, વ્યસની અને આપણે આગળ વધીશું. આ ભારતભૂમિને પ્રાચીનકાળ જેવી પાખંડીઓના એશોઆરામનું નિમિત્ત માત્ર બનીને રહી જાય ઋષિભૂમિ બનાવવાનું, આ દેશમાં દેવપુરૂષોની અધિકતા છે, ત્યારે અધ્યાત્મનો આત્મા રડી ઊઠે છે. જે પવિત્ર કરવાનું, નૈતિક તથા સાંસ્કૃતિક પુનરુત્થાનનું જે લક્ષ્ય જળધારાથી સિંચાઇને ધર્મરૂપી ઉદ્યાનને લીલાછમ નંદનવનની નિર્ધારિત કર્યું છે, તે અધૂરો રહેવા દેવામાં નહિ આવે. તે પુરો તુલનામાં વિકસિત થવું જોઈતું હતું, તે ધારા ગંદા સ્થળોમાં થવા જઈ રહ્યો છે, પૂર્ણ થઈને રહેશે. શ્રેષ્ઠ પુરુષોની એ કાદવ વધારવાનું અને ઉત્પન્ન કરવાનું નિમિત્ત બની જાય છે, વિશેષતા પ્રસિદ્ધ છે કે તેઓ કોઈ કદમ ઉઠાવતા નથી, પરંતુ

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org



ઉઠાવે છે ત્યારે મંજિલ સુધી પહોંચીને રહે છે. ગાયત્રી ભારરૂપ બિનજરૂરી ધનને કોઈ વધુ માત્રામાં આપી પણ શકે પરિવારે જે યુગ નિર્માણ માટે સંકલ્પ કર્યો છે, તેને એ અધૂરો છે. તે અનીતિથી કમાયેલું પણ હોઈ શકે છે, પરંતુ સમયને છોડી શકતો નથી.

પરિવારના સભ્યોએ ખૂબ હર્ષ અને ઉત્સાહ પ્રગટ કર્યો છે, કેમ|સદ્જ્ઞાનના પ્રસાર માટે સમયદાન કરવું તે ત્રિવિધ સંયોગની કે આ યોજનાથી તેમના કેટલાય મનગમતા લક્ષ્યો એકસાથે પુષ્ટ્યની મહાન ત્રિવેણી છે, જેમાં સ્નાન કરનાર સાધક પૂર્ણ થાય છે. આત્મકલ્યાણ, આધ્યાત્મિક ઉન્નતિ, જીવનમુક્તિનું લક્ષ્ય તેનાથી પૂરું થાય છે, કેમકે સર્વશ્રેષ્ઠ ઉપાસના 'ગાયત્રી'નો આશ્રય લેવાથી આત્મા પર ચઢેલા/ઉપાસના અને સેવાનો પૂરો સમન્વય તથા સંમિ<mark>શ્રણ</mark> છે. આ દોષદુર્ગુણો છૂટે છે, પવિત્ર આત્મામાં ઈશ્વરીય પ્રકાશનો|આંદોલનમાં યુગ નિર્માણની જે મહાન સંભાવના છે તેને તત્કાળ આવિર્ભાવ થાય છે અને પરમાત્માની સમીપતાનો સમયનો સૌથી મોટો પોકાર કહી શકાય છે. નૈતિક બુરાઈઓ, માર્ગ અતિ સરળ બની જાય છે. આ આંદોલનમાં ભાગ લેનાર દુષ્પ્રવૃત્તિઓ અને કુરીતિઓથી આજે વાતાવરણ એવું ગંદું પ્રત્યેક પરિજન માટે ગાયત્રી ઉપાસના અનિવાર્ય છે. આ અને વિષમય બની રહ્યું છે કે એમાં સાસ લેતી વખતે સાસ સંકલ્પમાં સામેલ થવાથી ઉપાસનાની ઢીલ દૂર થઈ જાય છે. ઘ્રિંટાય છે. જો આ વાતાવરણને બદલવામાં ન આવ્યું તો ખભા ઉપર નિયમિત ઉપાસનાનું કર્તવ્ય આવી જવાથી જેવી આપણું ભવિષ્ય બધી રીતે અંધકારમય જ બની જશે. ભગ્રત રીતે પરીક્ષાનું લક્ષ્ય રાખનાર વિદ્યાર્થીને વાંચવાનો રંગ **ચ**ઢી ધર્માત્માઓ પર એ જવાબદારી છે કે જનસમાજને કુમાર્ગે નય છે તેવી જ તત્પરતા આવી નય છે. આંદોલનકારીનો જવાથી રોકે અને સન્માર્ગની પ્રેરણા આપે. શ્રેષ્ઠ પુરુષોના સંકલ્પ એક રીતે પરીક્ષાનું ફોર્મ ભરવા સમાન છે, જેની સત્પ્રયત્નોથી પહેલા પણ યૂગ બદલાયા છે, **હવે પણ બદ**લી પ્રેરણાથી તેને ઉપાસના કરવી જરૂરી બની જાય છે. આત્મબળ શકે છે. ગાયત્રી પરિવારનું શક્તિશાળી સંગઠન **જે તન્મય**તા તથા જીવનના લક્ષ્યને ભેદવા માટે તેનો પ્રથમ સંકલ્પ ખૂબ જ અને તત્પરતાપૂર્વક યુગ નિર્માણના સંકલ્પને પૂર્ણ કરવા ઊભું સહાયક સિદ્ધ થાય છે. સાધનામાં પ્રેરણા આપવા માટેનો આ થાય તો આજે જે અનૈતિકતાના કાળા વાદળાં ચારે તરફ અત્યંત સરળ તથા પ્રભાવશાળી રસ્તો છે.

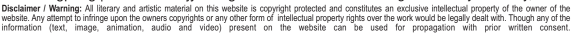
દયાભાવ ચરિતાર્થ કરી તેમને સદ્જ્ઞાનનું દાન કરવાની શકીએ છીએ, તે લાવવા માટેનું જ આ આંદોલન છે. પ્રતિભા આ આંદોલન સાથે ન્નેડાયેલી છે. કોઈને સન્માર્ગ પર ચાલવાની પ્રેરણા આપવાથી વધારે બીને કોઈ ઉપકાર થઈ સમજી અને સ્વીકારી છે, એ આપણા શુભ ભવિષ્યનું ચિદ્ધ શક્તો નથી. સમયનું દાન સૌથી મોટું દાન છે. ધનદાન તો|છે. પરિજનો આ યોજનાને સફળ બનાવવા માટે જે ઉત્સાહ ઉપેક્ષાપૂર્વક પણ કરી શકાય છે. જેમની પાસે ધન વધુ છે, અને નિષ્ઠા સાથે અગ્રેસર થઈ રહ્યા છે, તે જેતાં એવો વિશ્વાસ તેઓ કોઈ કાર્યમાં વધુ પૈસા પણ આપી શકે છે, પરંતુ સમય|દિવસે-દિવસે દઢ થતો જાય છે કે ભારતભૂમિમાં ઘાર્મિક બધાની પાસે સમાન છે. જેટલી સાચી શ્રદ્ધા હોય તેટલો જ તે ચિતનાની જે મહાન પરંપરા અનાદિકાળથી ચાલતી આવી આપી શકાય છે. શ્રદ્ધાના અભાવમાં સમયદાન થઈ શકતું|રહી છે, તે મૂર્છિત ભલે થઈ ગઈ હોય, પરંતુ મરી નથી. હવે નથી. યુગ સૈનિક માટે સદ્જ્ઞાનના પ્રસાર અને ધર્મ-ફેરી માટે એ મૂર્છા પણ સમાપ્ત થવા જઈ રહી છે. નવચેતનાનો, સમયદાનની જે શરત રાખવામાં આવી છે તેની પાછળ|ધર્મનગૃતિનો, સંયમ અને સદાચારનો, નૈતિક તથા સાચી સેવાનું અને સાચા દાનનું તત્ત્વજ્ઞાન છુપાયેલું છે. આ સાંસ્કૃતિક પુનરુત્થાનનો સુવર્ણકાળ હવે અતિ નિક્ટ છે. ધર્મસેવાથી જ કોઈ સાધક ઈશ્વરને પ્રસન્ન કરી શકે છે અને પરિવારના પરિજનોનો ઉત્સાહ એ જ ઉજ્જવળ ભવિષ્યના અક્ષય પુણ્યનો ભાગીદાર બની શકે છે. ધનનું દાન તુચ્છ છે, શિભ શુકન છે. કારણ કે તે તુચ્છ સંયોગથી પણ કમાવી શકાય છે અને

આ એકેય વાત લાગુ પડતી નથી. જ્યારે કોઈ વ્યક્તિમાં પૂરી યુગ નિર્માણ આંદોલનની રૂપરેખા સામે આવે ત્યારે ગાયત્રી|નિષ્ઠા હશે, ત્યારે જ તે સમયદાન કરશે. નિષ્ઠાપૂર્વક પેઢીઓ સમેત તરી જાય છે.

આ આંદોલનમાં આત્મકલ્યાણની બન્ને સાધનાઓ, ગરજતા દેખાય છે, તે ફાટી શકે છે, હટી શકે છે. આપણે અજ્ઞાન અને પાપથી પીડાતા માનવપ્રાણીઓ પ્રત્યે સાચો|ફરીથી ભારતીય સંસ્કૃતિની પ્રખરતાનો પુણ્ય પ્રવા**હ લા**વી

ગાયત્રી પરિવારના સભ્યોએ આ આંદોલનની મહાનતા

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org



18

### દીરક જ્યંતી વર્ષમાં દીપયજ્ઞોની શ્રૃંખલા 🖾 $\langle \rangle$

ધરતી પર યુગ ચેતનાના અભ્યુદયનું આ હીરક વર્ષ છે. રૂપમાં ઉજવવાની ઘોષણા કરી છે. આ સાત આંદોલનોમાં ધરતી પર સત્યુગી ઉલ્લાસ પ્રગટ થવાની પ્રક્રિયાને હવે કોઈ એક આંદોલન નારી જાગરણ પણ છે. આ એક જ આંદોલન રોકી નહીં શકે. ગાયત્રી પરિવારની લાલ મશાલ આ જ દિવ્ય એવું છે, જેની સાથે વિશ્વની લગભગ સિત્તેર ૮કા વસ્તી (૫૦ જ્યોતિનું પ્રતીક છે. તેથી વસંત પર્વ ૨૦૦૧થી વસંત પર્વ/ટકા મહિલાઓ અને ૨૦ ટકા બાળકો)ને સીધો સંબંધ છે. ૨૦૦૨ સુધીના એક વર્ષને યુગચેતનાના અવતરણના હીરક|દરેક ક્ષેત્રે મહિલા મંડળ-મહિલા સંગઠન એટલા સક્ષમ બને કે જ્યંતી વર્ષના રૂપમાં ઉજવવામાં આવી રહ્યું છે. હીરક જ્યંતી|તેઓ સાધનાના બળે બધા આંદોલનોને પોતાને માટે પસંદ વર્ષ માત્ર કોઈ ઔપચારિકતા નથી. તે ઉચ્ચસ્તરીય સાધનાની|કરે અને પોતાની રીતે ચલાવવા લાગે. એ માટે દરેક ક્ષેત્રમાં નવી કસોટીઓ તથા નવસર્જનના નવા પડકારો લઈને આવ્યું|એવી નાની-નાની દીપયજ્ઞોની શ્રૃંખલાઓ શરૂ કરવામાં છે. જેઓ પોતાની જીવનસાધના અને સર્જનના પુરુષાર્થને વધુ|આવશે, જેનું સંપૂર્ણ સંચાલન દેવીઓ જ કરશે. પુરુષપ્રધાન પ્રોઢ અને તેજસ્વી બનાવવાની સમજદારી, સાહસિકતા તથા સમાજને કારણે પુરૂષ તેમને ફક્ત અપ્રત્યક્ષ મદદ કરતો રહે. કુશળતા બતાવી શકશે તેમને માટે જ એ સ્વીકારવાનું શક્ય નિવા ક્ષેત્રોમાં પ્રચાર કરવા તથા સાધના-સ્વાધ્યાય સાથે બનશે.

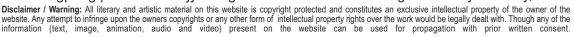
વિસ્તારની સાથે ઉત્પાદનની જવાબદારી ઉપાડવાની છે. આપવાના પ્રયાસ કરે. વિસ્તારના વિભૂતિવાનોને પ્રેરિત યુગઋષિના સંદેશવાહકોમાંથી જ હવે યુગસૈનિક તૈયાર|કરીને કોઈ સંગઠનના માધ્યમથી સર્જન આંદોલનોની થવાના છે. સમયને અનુરૂપ વ્યક્તિત્વ બનાવવાનાં છે. જવાબદારી લેવા માટે તૈયાર કરે. યુગની સૌથી મોટી માંગને સર્જનશીલ સંગઠનો ચલાવવાના છે. સર્જનનિષ્ઠ આંદોલનો પૂરી કરતું પરમપૂજ્ય ગુરુદેવનું વિચારકાંતિ અભિયાન યુગની જગાડવાના છે. વિભૂતિવાનોને સર્જન આંદોલનોમાં યજ્ઞીય|અભૂતપૂર્વ મહાક્રાંતિ છે, જે વિશ્વમાનવની યુગપીડા સાથે ભાવના સાથે જોડવાના છે. વિકૃત અહંકારથી પેદા થતી સઘન તાદાત્મ્ય સ્થાપતી યુગઋષિની પ્રચંડ તપસાધના, સંકુચિત બંધનોની સીમાઓ તોડવાની છે. ઉદાર આત્મીયતા|ગહન અધ્યયન, અન્વેષણ અને યૂગમંથનમાંથી ઉદ્દભવી છે. સાથે પરિષ્કૃત સૂત્રોને જોડવાનું છે. સંકુચિતતાના આધારે/આ જ યુગના સંકટનું મૂળ સમાધાન છે, જે વ્યક્તિના ચિંતન બનેલી જૂયબંધીઓ સમાપ્ત કરવાની છે તયા ઉત્કુષ્ટ|અને ચેતનાને દિશા આપી નવનિર્માણનો આધાર રજૂ કરશે. આદર્શોના આધારે બનેલા યુગસેના સંગઠનોને વિકસિત અને પૂજ્ય ગુરૂદેવે લખ્યું છે, ''આજના સમયે જે વ્યાપક પુષ્ટ બનાવવાના છે. આ બધા કાર્યો સાધકોના સહકાર અને પરિવર્તનની આવશ્યકતા છે, તે પાછલા બધા પરિવર્તનો પુરુષાર્થ દ્વારા ઋષિઓના માર્ગદર્શન અને અનુશાસનમાં તથા ક્રાંતિઓ કરતા મહત્ત્વની છે. ઊંધા વિચારોને પલટાવી ઈશ્વરીય યોજના તથા શક્તિના અનુદાનોના સુસંયોગથી પૂરાં યોગ્ય વિચાર કરવાનું સાહસ જનમાનસમાં પેદા કરવો, એ જ થશે.

પૂજ્ય ગુરૂદેવે એ વાતને વારંવાર દોહરાવી છે કે તથા નવા સમાજનું નિર્માણ કરવામાં સમર્થ થઈ શકે છે.'' એકવીસમી સદીમાં નારી તેના તેજસ્વી સર્જનશીલતાના રૂપમાં બહાર આવશે અને દરેક ક્ષેત્રમાં મહત્ત્વની ભૂમિકા|સત્સંકલ્પને સમજી શકાય છે. જેની ઘોષણા ૧૯૬૧માં થઈ. વિશેષરૂપે ઉજવવાનું છે. ઋષિ ચેતનાના સૂક્ષ્મ પ્રભાવથી સાથે સત્સંકલ્પ દોહરાવવા-પાઠ કરવાની વાત કહી છે. આ ભારત સરકારે પણ આ વર્ષને ''નારી શક્તિ જાગરણ વર્ષ''ના સિત્સંકલ્પને જ એકવીસમી સદીનું સંવિધાન કહ્યું છે.

જોડવાના પ્રયાસ કરે. જૂના ક્ષેત્રોમાં સંગઠનને પુષ્ટ, પ્રામાણિક પ્રચારાત્મક ક્રમ એક લક્ષ્ય સુધી પહોંચી ચૂક્યો છે. હવે બનાવી જરૂરિયાત તથા સામર્થ્યને અનુરૂપ આંદોલનોને ગતિ એ વિચારક્રાંતિનું સ્વરૂપ છે, જે નવયુગનું, નવા વ્યક્તિત્વનું

વિચારક્રાંતિના સારસૂત્રોના રૂપમાં યુગ નિર્માણ નિભાવશે. શક્તિસ્વરૂપ વંદનીય માતાજીના અવતરણના ૭૫ પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવ એના પ્રત્યેક સૂત્રને યુગ નિર્માણ સનિશ્ચિત વર્ષ પૂરાં થવાથી હીરક જ્યંતી વર્ષને નારી ઉત્કર્ષ માટે કરનાર વિચારબીજ માનતા હતા. એમણે નિત્ય ઉપાસના

Yug Shakti Gayatri - May, 2001





કોના હૃદયમાં સળગવા લાગી. કોણે અમારા પ્રાણોથી દ્વારા દીપયજ્ઞોના માધ્યમથી ચાલશે.'' સીંચેલા સંગઠનને મજબૂત બનાવવાનો સંકલ્પ લીધો ?''

પૂજ્ય ગુરૂદેવ સમજાવતા રહ્યા કે અજ્ઞાન સદ્દભુદ્ધિથી મરશે, 💆 🚲 સમૂહભાવનાથી મરશે. અજ્ઞાનથી પેદા થયેલી આસુરી વૃત્તિઓ અને આસરી કર્મો જ્ઞાનની અસંખ્ય જ્વાળાઓથી બળશે, માટે અભિયાન તથા આયોજિત દીપયજ્ઞમાં ઉદ્દબોધન આ બન્ને દરેકજણના મનમાં આ જ્વાળાને પ્રગટાવી દો. પ્રજ્ઞા સંતાનો જ્ઞાનયજ્ઞ કરો. જ્ઞાનયજ્ઞ જ મહાકાળની સેવા છે. તેથી પોતાની પોતપોતાના વિસ્તારમાં વધુ ને વધુ જ્ઞાનયજ્ઞ આયોજનો પૂરી શક્તિ સાથે જ્ઞાનયજ્ઞ કરો અને મહાકાળના આશીર્વાદ દીપયજ્ઞોના માધ્યમથી કરવામાં લાગી જાય. જો કોઈ તથા સંરક્ષણ મેળવો.

પૂજ્ય ગુરુદેવની પ્રેરણાથી જ હીરક જ્યંતી વર્ષમાં વિરાટ મગાવી શકે છે. જ્ઞાનયજ્ઞ અભિયાનનો સંકલ્પ લીધો છે. જેને બે લાખ પ્રચારકોના માધ્યમથી બે લાખ જ્ઞાનયજ્ઞ પ્રધાન દીપયજ્ઞોના માધ્યમથી કરવાનો છે. ઉપરોક્ત બધા કાર્યક્રમોનું સંચાલન|જાગૃત મહિલાઓ, સમયદાનીઓ, શક્તિપીઠો, પ્રજ્ઞાપીઠોના દીપયજ્ઞોના માધ્યમથી જ્ઞાનયજ્ઞ કરતા રહી સરળતાથી સંચાલકો પોતાના વિસ્તારના કોલોની, મહોલ્લા, વાર્ડ તથા થઈ શકે છે. આ આયોજન જનસહયોગ દ્વારા સાદાઈથી નજીકના ગામોનું કાર્યક્ષેત્ર અંદરોઅંદર વિચારવિમર્શ કરીને કરવાનું છે.

કોઈની પ્રજ્ઞા અભિયાનમાં, તેના સૂત્રસંચાલક પ્રત્યે વાસ્તવિક પછી જ્યાં યજ્ઞ કરવાનો છે, ત્યાં વિચારશીલ ધાર્મિક ભાવના બનાવવામાં આવે અને સંપર્ક વિસ્તારમાં યુગચેતનાનો વ્યવસ્થાઓ કરવાની છે ? તેની તૈયારીની જવાબદારી પાંચ આલોક જગાડવામાં આવે. ઘર–ઘરમાં નવ પરિવર્તનનો|ભાઈબહેનોની એક આયોજન સમિતિ બનાવીને સોંપી અલખ જગાડવા માટે કટિબદ્ધ થઈને નીકળવામાં આવે.''

જગાડવાનો છે. પ્રજ્ઞાયુગના ચાર આધાર હશે-સમજદારી, વિતરણ કરવાનું લક્ષ્ય નક્કી કરવાનું છે. એક સેટના છ ઈમાનદારી, જવાબદારી અને બહાદુરી. આ બધી વાતો માટે|રૂપિયાના હિસાબે ત્રણ હન્નર રૂપિયા તથા ૧૦૦ સાધકો દ્વારા દરેક મનમાં ગુંજાશ પેદા કરવાની છે અને પ્રચલનના નામે આ દીપયજ્ઞ સંચાલન વ્યવસ્થા માટે પાંચસો રૂપિયા મળીને દિશામાં જે અનર્થ અને અવિવેક છવાયેલો છે, તેને નાબૂદ|ઓછામાં ઓછા કુલ પાંત્રીસો રૂપિયા જનસહયોગથી એકઠા નીતિને અનુરૂપ ચાલશે અને નર ઔર નારી એકસમાન, ઉપયોગ અન્ય વિષયોનું યુગચેતના સાહિત્ય મગાવીને લોકોને બનશે. આજે નૈતિક, બૌદ્ધિક અને સામાજિક ક્ષેત્રે અનેક|ગયા બાદ દરેક ઘરમાં જઈને યજ્ઞના ભાગીદાર ઉપાસક

પૂજ્ય ગુરુદેવે લખ્યું છે, ''અમારી આત્મીયતાની એક જ અનીતિઓ પ્રચલિત છે. તેમના વિરુદ્ધ જનમત અને આક્રોશ કસોટી છે કે અમારું દર્દ કોની નસોમાં કેટલા પ્રમાણમાં ઊતર્યું પણ જાગૃત કરવાનો છે. એ માટે જનસંપર્ક સાધવાની જરૂર અને અમારી આગની કેટલી ચિનગારીઓ કેટલા અંશોમાં, પડશે. આ પ્રચાર પ્રરસ્પર વાર્તાલાપ દ્વારા નાની ગોષ્ઠિઓ

# વિરાટ જ્ઞાનયજ્ઞ અભિયાન સાથે દીપયજ્ઞ પણ કરવાનો

બધા પ્રાણવાન કાર્યકર્તાઓને આપણું વિરાટ જ્ઞાનયજ્ઞ પુસ્તકો મોકલવામાં આવ્યા છે. બધાને અનુરોધ છે કે ભાઈઓને પુસ્તકો ન મબ્યા હોય, તો તેઓ પત્ર મોકલીને

## આયોજન આ રીતે કરવાનું છે :

બધા વરિષ્ઠ પ્રાણવાન પરિજનો, પ્રજ્ઞાપુત્રો, વાનપ્રસ્થી, પસંદ કરી લે અને હીરક જ્યંતી વર્ષમાં તેઓ કેટલા જુલાઈ ૧૯૮૫માં પૂજ્ય ગુરૂદેવે હીરક જ્યંતી ઉજવવા આયોજનો કેટલા ગામોમાં અને સ્થળોએ કરાવવાનો સંકલ્પ વિશે લખ્યું હતું કે ''હીરક જ્યંતીનો એક જ સંદેશો છે કે જો લે છે તેનો નિર્ણય કરી લે. પોતપોતાની ટોળી બનાવી લે. તે શ્રદ્ધા હોય, તો તેના વખાણ કરીને નહીં, પરંતુ પોતાના ધરાવતા ભાઈબહેનોની વિચારગોષ્ઠિ કરે. દીપયજ્ઞ-જ્ઞાનયજ્ઞ પ્રભાવક્ષેત્રમાં દીપકની જેમ પોતાને દીપકનું પ્રતીક કરાવવાનો ઉદ્દેશ શું છે ? કેવી રીતે કરવાનો છે ? કઈ દેવાની છે. દરેક દીપયજ્ઞમાં મિશનના ઘોષણાપત્રની ફેબ્રુઆરી ૧૯૮૬માં ગુરુદેવે લખ્યું છે, ''દેશના ગામેગામ જાણકારી આપવા માટે યુગચેતના સાહિત્ય અંતર્ગત યુગ યુગચેતનાનો સંદેશ સંભળાવવાનો છે, દરેકના મનમાં અલખ નિર્માણ સત્સંકલ્પના ન્યૂનતમ ૫૦૦ સેટ (૨૦ પુસ્તક)નું પણ કરવાનો છે. આ કાર્ય અમે બદલીશું, યુગ બદલાશેની કરવાના છે. વધુ દાનની રકમ એકત્રિત થઈ જાય તો તેનો જાતિવંશ સબ્ય એક્સમાનનો આદર્શ હૃદયંગમ કરવાથી શક્ય દીપયજ્ઞના પ્રસાદરૂપે વિતરીત કરી દેવાનું છે. સમિતિ બની



પ્લેટમાં પાંચ ઘીના દીવા, પાંચ અગરબત્તી અને માચિસ આવે. લઈને યજ્ઞમાં ભારતીય વેશભૂષામાં નક્કી કરેલા યજ્ઞસ્થળે આવવાનું છે. આવા સો–સો સાધક દરેક વિસ્તારમાં આત્મબળમાં વૃદ્ધિ કરીને પોતાની અંદરના દોષદુર્ગુણો દૂર બનાવવાના છે.

પોતાના વિસ્તારના ઉદાર, દાની ભામાશાહો પાસેથી, કોઈ નિય છે. આ દષ્ટિએ જ સૌપ્રથમ સાધનાપ્રધાન દીપયજ્ઞ-વ્યક્તિ દ્વારા અથવા સામૂહિક સ્વેચ્છાએ પણ પ્રાપ્ત કરી સેટ મંગાવવા માટે પચીસો રૂપિયા ગાયત્રી જ્ઞાનપીઠ, દાનદાતાઓને વિતરીત કરી દેવું, જેથી તેઓ પોતે જન-જનમાં વિતરીત કરી શકે. ઉપર્યુક્ત કાર્ય પૂરું થયા બાદ બધાની સહમતિથી યજ્ઞસ્થળ નક્કી કરીને યજ્ઞની તિથિઓની ઘોષણા કરી દેવી. આજે દરેક શાખામાં, જિલ્લામાં, દીપયજ્ઞ સંપન્ન કરાવતા યજ્ઞાચાર્ય, પ્રવચનકર્તા, સંગીત આપતા ભાઈબહેન તથા આવવા-જવા માટે પ્રચારવાહન છે. તથી જે જિલ્લાઓમાં સક્રિય બહેનો તથા મહિલામંડળ હોય, થઈ જાય તો વાહન દ્વારા ટોળી મોકલવાની વ્યવસ્થા કરીશું. પ્રત્યેક દીપયજ્ઞમાં ૨૫૦૦ રૂપિયાના ૧૦,૦૦૦ પુસ્તકો જન- ચિલાવવામાં સક્રિય સહયોગ મિશનને મળી શકે. જે શરૂ કરવાની છે.

જાય. અમારા પછી આપ શક્તિવાન હશો.

દીપયજ્ઞ પૂરું થયા બાદ પ્રજ્ઞામંડળનું ગઠન કરીને થવું જ જોઈએ.

બનાવવાનું કાર્ય શરૂ કરીને સો સાધકો તૈયાર કરવાના છે. સાધકોની વિચારગોષ્ઠિ કરવી અને સાત આંદોલનો શરૂ ગાયત્રી મંત્રલેખન કરાવવામાં આવે અથવા ચાલીસા પાઠ કરવાની ચર્ચા કરવી. દરેક આંદોલનની વિસ્તૃત જાણકારી અથવા પોતપોતાના ઇષ્ટમંત્રનો નિયમિત જપ કરવાનો|આપીને કયા-કયા ભાઈઓ કયા આંદોલન ચલાવવામાં રુચિ સંકલ્પ કરાવવાનો છે તથા દીપયજ્ઞમાં પોતાની થાળી કે ધરાવે છે, તેમને તે જ આંદોલનનો સંચાલક બનાવી દેવામાં

> સાધના દરેક આંદોલનનો પ્રાણ છે. સાધના દ્વારા પોતાના કરીને આંદોલન ચલાવવાની ક્ષમતા પ્રાપ્ત કરી શકાય છે.

દીપયજ્ઞ માટેની ૩૫૦૦ રૂપિયાની રકમ આયોજન સમિતિ સાધનારહિત આંદોલનકારી શીધ્ર નિરાશ થઈને પાછળ હટી જ્ઞાનયજ્ઞ આયોજનોની શ્રૃંખલા શરૂ કરવામાં આવી છે. તે એકત્રિત કરી શકાય છે. યુગ નિર્માણ સત્સંકલ્પના પાંચસો|ઉપરાંત જ સાધકોને આંદોલનકારી બનાવવાના છે અને યુગસૈનિક બનાવીને આંદોલન ચલાવવાનું છે. પ્રત્યેક અમદાવાદ મોકલી મંગાવી લેવું. દાનની રકમના હિસાબે|આંદોલનની વિચારધારાને અનુકૂળ જનમાનસ બનાવવાની દષ્ટિએ પછીના દરેક આંદોલનના દીપયજ્ઞ શરૂ કરાવવામાં આવે.

## <u> ભગુત બહેનોને અનુરોધ :</u>

મિશનની દરેક શાખામાં હવે મહિલામંડળ છે. જાગૃત બહેનો અને કાર્યક્રમનું સંચાલન કરતા બહેનોની કમી નથી. દીપયજ્ઞમાં ઉદ્બોધન પ્રવચનમાં શું કહેવાનું છે તે અહીંથી તેઓ સ્વતંત્રરૂપે પોતપોતાના વિસ્તારમાં ઉપરોક્ત કાર્ય મોકલી જ દીધું છે. ને આ વ્યવસ્થાઓ ન થઈ શકતી હોય કરવાના પ્રયાસમાં લાગી નય, જેથી પુરુષવર્ગના પ્રજ્ઞામંડળ તો મથુરા દ્વારા ટોળી મોકલવાની વ્યવસ્થા પણ કરવાનો|તથા આપના મહિલામંડળનું દરેક ગામ અને વિસ્તારમાં પ્રયાસ થઈ રહ્યો છે. એક જિલ્લામાં દસ દીપયજ્ઞોની તૈયારી|બરાબર ગઠન થતું રહે તથા મહિલા સંગઠન બની ગયા બાદ મહિલાઓ દ્વારા પણ પરિવાર નિર્માણ અને બધા આંદોલનો જન સુધી પહોંચાડવાં અનિવાર્ય છે. જો પોતાના જિલ્લામાં જિલ્લાઓમાં હાલ મહિલામંડળ નથી, ત્યાં પ્રજ્ઞામંડળ જ કાર્ય પોતે જ વ્યવસ્થા બનાવી લો તો કાર્યક્રમોની જાણકારી માટે કરે. પ્રજ્ઞામંડળમાં જે બહેનો હોય તેમને જગૃત કરવામાં આવે અમને પણ તિથિઓ મોકલી આપશો, જેથી આયોજનોની અને સક્રિય બનાવીને શક્ય તેટલો સહકાર આપીને સૂચિમાં લખી શકાય. આપણે બધાએ યુદ્ધ સ્તરે આ શ્રૃંખલા મહિલામંડળ સંગઠિત કરવાનો પ્રયાસ કરવો જોઈએ, જેથી યુગ નિર્માણનું કાર્ય વ્યાપક રૂપથી થઈ શકે. મહિલામંડળની

પૂજ્ય ગુરુદેવની આકાંક્ષા હતી કે લાખો ગામડાઓ સ્થાપના કેમ, કેવી રીતે કરવાની છે ? તે માટે '**'જે દેશની** અત્યાર સુધી અમે જોયાં નથી ત્યાં આ વખતે જવાની અમારી નારીઓ જાગી જાય.'' પુસ્તક મંગાવીને કાર્યક્રમની શરૂઆત ઇચ્છા છે. તેની વ્યવસ્થા આપ કરો. અમાર કહેવું એ છે કે કરે. મહિલા જાગરણ સાહિત્ય મગાવીને શિક્ષિત બહેનોએ એક ગામમાં એક યજ્ઞ થાય. અમારો સંકલ્પ અધૂરો ન રહી સંગઠિત થઈ પોતાના વર્ગનું ભવિષ્ય ઉજ્જ્વળ બનાવવા માટે મહિલા સંગઠન માટે પૂરા મનોયોગ સાથે કાર્ય કરવા અગ્રેસર



સુગઠિત હાર યુગ ચેતનાની મહાશક્તિના ગળામાં પહેરાવી સિવાય જેમને બીજું કશું જ દેખાતું નથી, સૂઝતું નથી તેમની શકાય. યુગ નિમંત્રણ પહોંચાડીને આવા સુસંસ્કારીઓની|વાત જુદી છે, પરંતુ જેમનામાં ઉદાર દૂરદર્શિતાના બીજાંકુર શોધ થઇ રહી છે, જેઓ જીવિત હશે તેઓ પાસું ફેરવીને વિદ્યમાન છે, તેમણે તૃષ્ણાઓ પર અંકુશ લગાડવા તથા યુગ ઊઠીને ઊભા થશે અને સંકટકાળમાં શૌર્ય પ્રદર્શિત કરતા નિમંત્રણ સ્વીકારવા માટે આગળ આવવું જ જોઈએ. એ માટે સેનાપતિઓની જેમ પોતાને વિજયશ્રી અપાવવાના હકદારના આજ કરતા બીજો સારો મુહૂર્ત ફરી આવવાનો નથી. હીરક રૂપમાં રજૂ કરશે. કંજૂસ અને કાયરો જ કર્તવ્યનો પોકાર જયંતી વર્ષમાં દીપયજ્ઞોના આયોજનોને જ્ઞાનયજ્ઞ સાથે સાંભળી કંપે છે, ગભરાય છે અને કોઈ કોતરમાં પોતાનું મોદું સંપન્ન કરાવવા માટે એક વર્ષની પ્રવજ્યા માટે વરિષ્ઠ છુપાવવાની વિડંબના રચે છે. એક દિવસ તો તેઓ પણ મરે પરિજનોને કહેવામાં આવી રહ્યું છે. મિશનમાં જે પણ છે, પરંતુ ખેદ અને પશ્ચાતાપના કલંકની કાલિમા માથે લઈને અનુભવી પ્રવચનકર્તા, દીપયજ્ઞ સંચાલનકર્તા અને સંગીત મરે છે.

વેળાએ અમારા પ્રિય પરિજનોને બે જવાબદારીઓ સોંપીને સ્થિતિમાં હોય તેઓ પોતાના પૂર્ણ પરિચય અને અનુભવો જઈ રહ્યા છીએ.''

પાછળ ન રહે.

ભાગે આવેલા કાર્યોથી વિમુખ ન થાય.

મમતા અને આત્મીયતા રાખતા હોય તેઓ આ બન્ને વાતો અંતરાત્માની સહયતિ તથા પરિસ્થિતિ પર આધારિત છે. નોંધી લે. અમે એ કસોટીએ જ દરેક પરિજનની વાસ્તવિકતો કસીને પારખતા રહીશું.

રહે કે અદશ્ય, લોકમાં રહે કે પરલોકમાં, તેનાથી કશું બનતું કે અનુભવી પ્રજ્ઞા પરિજનોના સમયદાનની સૌથી વધુ બગડતું નથી. વાત કક્ત મિશનની પ્રગતિમાં સહકાર આવશ્યકતા છે. આપવાની છે, જે અમે કોઈપણ સ્થિતિમાં રહીને સતત કરતા રહીશું. અમારા ગયા બાદ ત્રણ સ્થળોએ, ત્રણ શક્તિઓ ત્રણ|ભવન બની રહ્યું છે. નવયુગનો પાયો રચવામાં આવી રહ્યો ગણું કાર્ય કરશે અને અમારી ત્રિવિધ કાર્યપદ્ધતિ દિવસે-દિવસે વધુ સમર્થ અને વધુ ગતિશીલ થતી જશે. નિરાશા, નિષ્ફળતા અને અંધકારની વાત વિચારવી તે અમારા તથા અમારા માર્ગદર્શક અને એ ભગવાન ઉપર અવિશ્વાસ કર્યા બનીને બાધા નાખશે, તેઓ માત્ર દુર્ગતિ જ સહન કરશે.'' બરાબર હશે કે જેમણે આ મહાઅભિયાનને સફળ બનાવવા માટે પોતાની પ્રતિષ્ઠાને હોડમાં મૂકી દીધી છે.''

સૌથી મોટી આવશ્યકતા છે. પ્રસ્તુત સમસ્યાઓનું એકમાત્ર**|સૂત્ર નધી.** એની પાછળ મહાકાળનો પ્રબળ સંકલ્પ રહેલો છે. સમાધાન લોકમાનસનો પરિષ્કાર છે. દુષ્પ્રવૃત્તિ હટાવવા અને અને પ્રતિભા પરિષ્કારના રૂપમાં ચરિતાર્થ થતો જોઈ શકાશે. સત્પ્રવૃત્તિ વિકસાવવા માટે કઠોર શૌર્ય અને સાહસ

આજકાલ એવા મણિમુક્તકોની શોધ થઈ રહી છે, જેનો અપનાવ્યા વિના બીજી કોઈ ગતિ નથી. સંકુચિત સ્વાર્થીપણા આપવામાં અનુભવી **હોય તેઓ** પોતાનો ન્યૂનતમ એક માસ પૂજ્ય ગુરુદેવે વિદાય સમયે કહ્યું હતું, ''આ વિદાયની અને અધિકતમ સ્વેચ્છાએ પરિસ્થિતિ મુજબ બહાર જવાની સાથે ક્યારે-ક્યારે સમય આપી શકશે તેની શીધ્ર સહમતિ (૧) જ્ઞાનયજ્ઞમાં સતત આહુતિ આપતા રહેવામાં કોઈ મોકલી આપે. જેમની બહાર અન્ય જિલ્લાઓમાં જવાની સ્થિતિ ન હોય. તેઓ પોતાના જિલ્લાઓમાં અને પોતાની (૨) યુગ પરિવર્તન માટેના અનિવાર્ય સંઘર્ષમાં પોતાના શાખાઓમાં પણ સમયદાનની સહમતિ મોકલી શકે છે. પ્રત્યેક સમયદાનીએ ન્યૂનતમ ૨૪ દીપયજ્ઞ-જ્ઞાનયજ્ઞ કરવાનો જેઓ અમને પ્રેમ કરતા હોય, અમારા પ્રત્યે સાચે જ <mark>સંકલ્પ</mark> લેવો જ <mark>જોઈએ. વધારાના સંકલ્પ</mark> આપના

એક વર્ષની પ્રવજ્યા માટે નિર્વાહ ખર્ચ આપવાની વ્યવસ્થા કરવામાં આવી છે. હીરક જ્યંતી વર્ષ ઘણી દષ્ટિએ પૂજ્ય ગુરૂદેવે આશ્વાસન આપ્યું છે કે ''અમારી સત્તા દશ્ય અતિ મહત્ત્વનું છે. એમાં પ્રતિભાશાળી, ભાવનાશીલ તથા

> ''આપણામાંથી દરેકે ગાંઠ બાંધી લેવી જોઈએ કે નવું છે. આ થઈને રહેશે, પછી ભલે તે માટે કૃપણોનો સહયોગ ન પણ મબ્યો હોય. એ યાદ રાખવું જોઈએ કે આવનાર સમય ઉજ્જ્વળ ભવિષ્ય સાથે જોડાયેલો છે. જેઓ એમાં અવરોધ

વિશ્વાત્માએ, પરમાત્માએ જ્યારે સર્જનના સંકલ્પ કરી લીધાં છે, તો એનાં પૂર્ણ થવામાં શંકા રાખવી જ ન જોઈએ. <u> બગૃત આત્માઓનું સમયદાન જ આવનાર સમયની એકવીસમી સદી એટલે ઉજ્જ્વળ ભવિષ્યનો ઉદ્દઘોષ ખાલી</u>

 $\diamond \diamond \diamond$ 

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - May, 2001

22



આપણને બાળપણથી જ પ્રાચીન ઈતિહાસ દ્વારા એ જ્ઞાન ભારતમાં પ્રવેશ કર્યો. ત્યાં તે સમયે એક હજાર વર્ષોથી પણ વધારે સમયથી સિંધુ ઘાટીની સભ્યતા ફ્લીફાલી રહી હતી, આ સભ્યતાને રોળી નાખી અને દ્રવિડોને દક્ષિણ તરક હાંકી કાઢયા. પછી થોડી સદીઓમાં તેમણે વેદોની રચના કરી, સમગ્ર ભારતમાં સંસ્કૃતનો પ્રચાર કર્યો અને મહાન ગંગાની સભ્યતાનું નિર્માણ કર્યું.

પરંતુ ભારત વિરોધી યુરોપીય શાસકો, મિશનરીઓ તથા ઈતિહાસકારો દ્વારા કલ્પિત ષડ્યંત્રનો એક ભાગ હતો. એટલી જ પ્રાસંગિક છે.

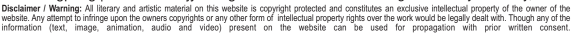
સાચું તો એ છે કે આર્યો વિદેશી આક્રમકો હોવાનો મત સત્યશોધકોની શોધ, નિષ્કર્ષોના પ્રવાહોથી જમીનદોસ્ત થઈ હોવાના નિર્ણય પર પહોંચ્યા. તેમના કહેવા મુજબ દ્રવિડ ગયો છે. આર્યો પરદેશથી આવેલ બર્બર (જંગલી) ક્રિયાપદો (VERBES) ઈન્ડો-આર્યન શબ્દોના હતા. જે હોતાં નૈતિક અને આંતરિક ગુણનો પરિચાયક છે.

ત્યારબાદ સ્વામી વિવેકાનંદે, પોતાની દિવ્યશક્તિથી આપવામાં આવે છે કે આપણા પૂર્વને આર્યન્નતિના ભટકતા દિશવાસીઓને પોતાના ભૂતકાળના ગૌરવ-ગરિપાથી વાકેફ જંગલી જાતિના (અર્ધ સભ્ય) લોકો હતા અને તેઓ મધ્ય કર્યા. તેમને માત્ર ભારતીય ગ્રંથોનું અનુભૂત જ્ઞાન જ ન હતું, એશિયાના રહેવાસી હતા. તેમણે ઉત્તર-પશ્ચિમ ભાગમાંથી પણ પાશ્ચાત્ય ઈતિહાસ અને ધર્મનું પણ ઊંડું જ્ઞાન હતું. તેમને આર્યોના સંદર્ભમાં પશ્ચિમની કુટિલતા સમજતાં વાર ન લાગી. તેથી જ તો અમેરિકામાં એક ભાષણમાં કટાક્ષ કરતા તેમણે જેના નિવાસી મૂળરૂપે દ્રવિડો હતા. આક્રમણકારી આર્યોએ કહ્યું હતું, ''તમારા પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનો આર્યોએ વિદેશી ભૂમિમાંથી આવી આદિવાસીઓની ભૂમિ છીનવી લઈ તેમને ભગાડી ત્યાં જ નિવાસ કરનાર હોવાની વાત કરે છે. આ બધો નર્યો બકવાસ છે, મૂર્ખતાપૂર્ણ-નાદાન વાતો છે. આશ્ચર્ય તો એ વાતનું છે કે અમારા ભારતીય વિદ્વાનો પણ આપણા પૂર્વજોનું વિદેશથી આવનાર આ બર્બર, જંગલી આંખ મીંચીને આવી વાત સ્વીકારે છે.'' સ્વામીજીએ બહ અને અસભ્ય રૂપ એક પણ નક્કર સત્ય પર આધારિત નથી, દુઃખી થઈને કહ્યું કે આ બધાં ભયંકર જૂઠાણાં અમારાં બાળકોને ભણાવવામાં આવે છે.

આગળ ચાલતાં શ્રી અરવિંદે પોતાના ગ્રંથ 'સિંક્રેટ ઑક આ છદ્મ જાળથી સાવધાન રહેવાની ચેતવણી આપતાં ધી વેદાઝ'માં દેશવાસીઓને વેદના સંદર્ભમાં યુરોપીય સ્વતંત્રતાનો મંત્ર આપનાર બંકિમચન્દ્ર ચેટર્જએ દેશવાસી- |વિદ્વાનોની દુર્ભાગ્યપૂર્ણ ખોટી ધારણાઓથી સાવધાન અને ઓને કહેલું, મારે તમને લોકોને મારી ચેતવણી કડક શબ્દોમાં સિચેત કર્યા છે અને ઉત્તર-પશ્ચિમથી આર્ય આક્રમકોના કહેવી છે, કેમકે તમને લોકોને પ્રમાણપત્ર આપનાર યુરોપીય|સિદ્ધાંતને નિરાધાર અને અનિશ્ચિત તથ્યો પર આધારિત વિદ્વાનોની સામાન્ય બુદ્ધિ આપણા ભૂતકાલીન ઇતિહાસને જણાવ્યા છે. તેમના કહેવા મુજબ આનો વેદોમાં ક્યાંય લાંછન લગાવવાની છે. તેની ગૌરવમય સ્મૃતિઓને તમારા ઉલ્લેખ નથી. આ રીતે આર્યો અને દ્રવિડોની ભિન્નતા પણ <mark>મગજમાંથી ભૂંસી નાખવાની છે અને તમને લોકોને વિપરીત|ભ્રામક તથ્યો પર આધારિત છે. તમિલના ગહન અધ્યયન</mark> દિશામાં ધકેલવાની છે. વિદેશી ચડામણીમાં આપણા ઉપરાંત શ્રી અરવિદે સંસ્કૃત અને તમિલની વચ્ચે ગાઢ સંબંધ ગૌરવભર્યા અતીતને ભુલાવી દેવાની આ વાત આજે પણ જોયો અને બન્ને ભાષાઓને એક લુપ્ત આદિવાસીની બે શાખાઓના ૩૫માં જોઈ.

શ્રી અરવિંદનાં ૧૦ વર્ષો પછી ગણિતજ્ઞ અને ભાષા-ક્યારેય પણ કોઈ નક્કર સત્ય પર આધારિત રહ્યો નથી.|શાસ્ત્રી આર. સ્વામિનારાયણ અય્યર પણ દ્રવિડ ભાષાઓની જૂઠના આધાર પર ઊભેલો તેમનો વૈચારિક મહેલ આજે ઊંડી શોધના આધારે તમિલ અને સંસ્કૃત વચ્ચે ગાઢ સંબંધ આક્રમણકારી હતા; ભારતના મૂળ નિવાસી નહિ-આ મતને સમય જતાં બહુ વિકૃત બની ગયા અને તેથી ઓળખવા બહુ સ**વંપ્રથમ પડકાર્યો સ્વામી દયાનંદ સરસ્વતીએ. તેમણે સ્પષ્ટ**|મુશ્કેલ બન્યા. દક્ષિણ ભારતના ભાષાવિદ્દ અને ગણિતજ્ઞ કર્યું કે વેદમાં ઉલ્લેખાયેલ 'આર્ય' શબ્દ કોઈ જાતિસૂચક ન એન.એસ. રાજારામ પણ પોતાના શોધ-સંશોધનના નિર્ણયોના આધારે કહે છે કે દ્રવિડ ભાષાઓ સંસ્કૃતની જેમ

Yug Shakti Gayatri - May, 2001





સંસ્કૃતના પ્રાચીન સ્વરૂપને હિન્દી જેવી ઉત્તર ભારતીય સ્થળોએ પણ એવાં જ સ્થાન મળી આવ્યાં. જે આ ભાષાઓ કરતાં વધારે સારી રીતે સુરક્ષિત રાખી છે.

પોતાના વેદોના અભ્યાસ-અધ્યયન પછી એ નિર્ણય પર સભ્યતાનું નામ આપવામાં આવ્યું હતું, પરંતુ ત્યાર બાદની પહોંચ્યા હતા કે આર્યો આક્રાંતા હોવાનો મત એક એવું શોધો અનુસાર આ સભ્યતા મુખ્યત્વે સરસ્વતી નદીને સંશોધન છે જે તથ્ય પર આધારિત નથી. આ સિદ્ધાંત પૂર્વ કિનારે વસી હતી. તેથી તેને સિંધુ-સરસ્વતી સભ્યતા કલ્પનાઓ પર આધારિત છે, જેમાં તથ્યોને મારી મચડીને કહેવી વધારે ઉચિત લેખાશે. આ ૩૫૦૦ થી ૧૯૦૦ ઈ.પૂ. તેને સિદ્ધ કરવા માટે પ્રયોજવામાં આવ્યાં છે. વેદોમાં 'આર્ય' સુધી કૂલીફાલી. અત્યાર સુધી સંશોધિત ૧૫૦૦ સ્થાનોના નામની જાતિ વિશે કોઈ ઉલ્લેખ નથી. વેદોમાં આર્ય જાતિ આધારે આ પૂર્વે અનુમાન કરેલી સીમાઓથી લગભગ દ્વારા ભારત પર આક્રમણ થયાનું પણ કોઈ પ્રમાણ મળતું કિટલાય ગણી વ્યાપક હતી. તેનો વિસ્તાર પશ્ચિમમાં નથી. ભારતના મૂળ નિવાસીઓ દાસ-દસ્યુઓ પર વિજય,|ઇરાનની સરહદો સુધી, ઉત્તરમાં કાશ્મીર અને હિંદુકુશ આર્ય અને દાસ-દસ્યુઓની વચ્ચે જાતિભેદ જેવી કોઈ પર્વતથી આગળ તુર્કમાનિયા (તુર્કસ્તાન) બેક્ટ્રિયા, ચીજનું પ્રમાણ નથી કે નથી તેમની વચ્ચે રંગભેદ જેવી કોઈ|તન્નકિસ્તાનના પામીર પર્વતોની તળેઠી સુધી, દક્ષિણમાં વાતનો ઉલ્લેખ. માનવશાસ્ત્ર (Anthropology) એક|ગોદાવરી નદી સુધી તથા પૂર્વમાં દિલ્હીથી પણ આગળ વિજ્ઞાન છે, જે જાતિનું નિર્ધારણ કરવામાં સહાયક છે તો સુધી લગભગ ૨૦ લાખ વર્ગ કિ.મી. ક્ષેત્રોમા હતો. જે તેની શોધ એ સિદ્ધ કરે છે કે બ્રાહ્મણ અને અછૂત એક જ સમકાલીન મિસરની અને મેસોપોટેમિયાની સભ્યનાથી પણ **બતિના છે. જો** બ્રાહ્મણ આર્ય છે, તો અછુતો પણ આર્ય છે. પૂબ મોટી હતી. તે નિઃસંદેહ મહાનતમ સભ્યતાઓમાંની ને બ્રાહ્મણ દ્રવિડ છે, તો અછૂતો પણ દ્રવિડ છે.

આર્યોના સંદર્ભમાં, વેદમાં કે અન્ય સંસ્કૃત ગ્રંથોમાં ભારતની બહાર કોઈ મૂળભૂત ગૃહભૂમિનો ઉલ્લેખ આવ્યો શોધોમાંથી એવું કોઈ પ્રમાણ મળ્યું નથી. જે આર્યોને બહારથી નથી. હકીકતમાં આર્યોની ભૂમિના સંદર્ભમાં આવેલાં બધાં આવવાની વાતને સમર્થન આપે. અહીંના વાસણો, હથિયાર, સ્થાનો જેવાં કે સપ્તસિંધુ, આર્યાવર્ત, ભારતવર્ષ બધાં લિપિ, કલા, મૂર્તિઓ આદિ આ બાબતની પૃષ્ટિ કરતાં નથી. ભારતીય ભ્રમિદ્વીપમાં જ છે. રામાયણ, મહાભારત અને આથી ઊલ્ટું, આ સભ્યતાનું વૈદિક સ્વરૂપ જ પ્રમાસિત થાય છે. પુરાણોમાં પણ ઉચ્ચસ્તરીય વિકસિત સભ્યતાની ચર્ચા ભારતમાં જ છે, જે કેટલીય સહસ્રાબ્દીઓ સુધી ચાલી.

પોતાના પુસ્તક 'રિટર્ન ઓફ ધ આર્યન્સ'માં આ ઐતિહાસિક સભ્યતા સાથે સામ્ય ધરાવે છે અને મધ્ય એશિયામાંથી વિશ્વાસનું ખંડન કર્યું છે કે યુરોપીય મૂળના આર્યોએ ઉત્તર- આવનાર સાથે તેનો કોઈ સંબંધ સ્થાપિત થતો નથી. આ હતી. શ્રી ગિડવાણીનો નિષ્કર્ય ભારત, યુરોપ અને વ્યવસ્થા હતાં જેનાં સ્તરો યુરોપમાં ૨૦૦૦ વર્ષો બાદ જેવા એશિયાના લગભગ ૨૦ દેશોના લોકોમાં યુગોથી પ્રચલિત મળે છે. તેના વિદેશોમાં ઓમાન, બહરાન, સુમેર જેવા મંથનમાંથી તારવ્યો છે. તેમનો તો દઢ વિશ્વાસ છે કે આર્યો સર્વપ્રથમ ગોદીવાડો (Dockyard) અને ભરતી અવરોધક મૂલતઃ ભારતવર્ષના જ નિવાસી હતા.

સમરૂપતા પર પ્રકાશ પાડે છે. કેટલેક અંશે દ્રવિડ ભાષાઓએ પ્રકાશ પાડચો છે. તે પછીનાં વર્ષોમાં કેટલાંય અન્ય સભ્યતાની વ્યાપકતા જ નહીં, પરંતુ તેના વિકસિત સ્વરૂપ ભારતીય સંવિધાનના નિર્માતા વી. આર. આંબેડકર પણ પર પણ પ્રકાશ પાથરે છે. આ સભ્યતાને સિંધુ ઘાટીની એક હતી.

સિંધુ-સરસ્વતી ક્ષેત્રમાં થયેલ તમામ પુરાતત્ત્વીય ઋગ્વેદમાં કેવળ જહાજરાની અને સમુદ્રી વહાણોનો જ માત્ર ઉલ્લેખ નથી, પરંતુ નગરોથી માંડીને વ્યાપાર અને. બહચર્ચિત લેખક ભગવાન એસ. ગિડવાણીએ પણ|ઉદ્યોગોનો પણ ઉલ્લેખ છે. જે બધા સિંધુ-સરસ્વતીની પશ્ચિમથી ભારતમાં ઘૂસીને હડપ્પા સભ્યતાને નષ્ટભ્રષ્ટ કરી સભ્યતાની સૌથી મોટી વિશેષતા તેનો નગરવિકાસ અને આર્યોનાં ગીતો, પુરાતાત્ત્વિક અને ઐતિહાસિક પ્રમાણોનાં દિશો સાથે વ્યાપારી સંબંધો હતા. તેના 'લોથલ'ને વિશ્વનું (Tidal Lock) બનવાનું ગૌરવ પ્રાપ્ત થયું છે.

૧૯૨૦-૨૨માં ભારતીય પુરાતત્ત્વ વિભાગ દ્વારા હડપ્પા અહીંથી મળેલી મુદ્રાઓથી ધાર્મિક પ્રચલનોનું વૈદિક અને મોર્કેન્નેદડોમાં થયેલા ખોદકામે આ વિષય પર ઊંડો સ્વરૂપ ઊપસી આવે છે. દેવતાઓની મૂર્તિઓ યોગમુદ્રામાં

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - May, 2001



સ્થિત બેઠી અને ઊભેલી મળી આવી છે. અગ્નિ પૂજા, શક્તિ અને અંતે ઈ.પૂ. ૨૦૦૦ સુધીમાં પૂરેપૂરી સુકાઈ ગઈ. ઉપાસના, નંદી, પશુપતિ, શિવ આદિ રૂપોમાં વૈદિક સભ્યતાનાં સબળ પ્રમાણો મળે છે. યોગ-આસનમાં|તપ-સાધનાનું આ કેન્દ્ર સ્થાન રહ્યું. ઋગ્વેદ કાળમાં તે ધ્યાનસ્થ યોગીની મુદ્રા, તે સમયની યોગ સાધના પર પ્રકાશ પોતાના પૂર્ણ વેગથી પ્રવાહિત થતી હતી. આર્યો તેને કિનારે પાડે છે. સેંકડો મુદ્રાઓથી ઉપલબ્ધ રહસ્યમયી સિંધુ લિપિનો|રહેતા હતા અને તેના વિવિધ અનુદાન વરદાનોથી પ્રભાવિત સંસ્કૃત સાથેનો સંબંધ જાણી શકાયો છે.

પોતાના વ્યાપક રૂપમાં સિંધુ-સરસ્વતી સભ્યતા વૈદિક માતા અને શ્રેષ્ઠ નદીના રૂપમાં કરવામાં આવી છે. રૂપની હતી એટલે કે જેની સાંસ્કૃતિક પ્રષ્ઠભૂમિ વેદ સાથે **ન્નેડાયેલ હતી. ૬૦૦૦ વર્ષો જૂની માટીમાંથી ખોદકામમાં એવું** કાંઈ હાથ લાગ્યું નથી જે (આજે હિંદુ ધર્મના રૂપમાં) પ્રચલિત સ્થિતિનું જ્ઞાન, તેના તટ પર વસેલાં તીર્થસ્થાનોના રૂપમાં વૈદિક સભ્યતાથી કોઈ રીતે ભિન્ન હોય. આર્ય આક્રાંતા થાય છે. ઋગ્વેદમાં લખ્યું છે કે આ મહાન નદી પર્વતથી દર્શનના પ્રબળ સમર્થક જોન માર્શલ પણ 'મોર્હેજોદડો એન્ડ સાગર સુધી વહે છે. મહાભારતમાં, રણપ્રદેશમાં તે લુપ્ત થઈ ધી ઇન્દુ સિવિલાઈઝેશન'માં એમ કહેવા મજબૂર બન્યા છે કે જવાની વાત કહેવાઈ છે. આર્યો વિદેશી આક્રમણકારો હોવા સિંધુ ઘાટીના લોકોનો ધર્મ એટલો ભારતીય છે કે તેને|વિશેનો મત આ બધા ગ્રંથોને ઈ.પૂ. ૧૦૦૦ પછીના કાળના વર્તમાન હિન્દુ ધર્મથી કોઈપણ રૂપે અલગ ગણી શકાય નહિ. બતાવે છે. અર્થાત્ સરસ્વતી નદીના સુકાઈ જવાનાં ૧૦૦૦ મોર્હેનેદડો અને હડપ્પા બન્ને સ્થળોની સભ્યતા આરંભિક વર્ષો પછીની વાત કરે છે જે સંપૂર્ણપણે નિરાધાર પુરવાર સભ્યતા નથી. એક પરિપક્વ સભ્યતા છે. જેની પાછળ/થાય છે. સહસ્રાબ્દીઓનો માનવશ્રમ નિહિત છે.

સ્પષ્ટ થાય છે કે વચ્ચે સદીઓ સુધી લાંબા દુષ્કાળ પડ**યા, સ્વર્ગથી પણ મહાન** બનાવી. જેને કારણે સરસ્વતી કેટલાય ભાગોમાં વિભાજિત થઈ ગઈ

વૈદિક કાળમાં ઋષિ-મુનિઓ (આર્યોના)નાં ક્રિયાકર્મો, થઈને તેની સ્તુતિ કરતા હતા. ઋગ્વેદમાં તેની સ્તુતિ શ્રેષ્ઠ

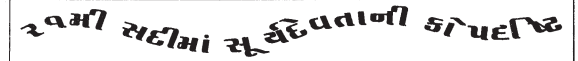
## (ઋગ્વેદ ર.૪૧/૧૬)

ઋગ્વેદ, મહાભારત અને અન્ય પુરાણોથી નદીની

પુરાતત્ત્વવેત્તાઓએ તેના સૂકા તળની સાથે જુદા જુદા સિંધુ-સરસ્વતી સભ્યતાની મુખ્ય નદી સરસ્વતીનું આજે|આકારનાં ૭૦૦ સ્થાનો શોધ્યાં છે, જ્યારે સિંધુ નદીને કિનારે ભલે કોઈ અસ્તિત્વ ન હોય, પરંતુ પુરાતત્ત્વીય શોધોથી તેના એવાં ૧૦૦ સ્થાનો મબ્યાં છે. આના આધારે પણ જીવનદાત્રી પુરાતન અસ્તિત્વની જાણ થાય છે. ઉપગ્રહીય ચિત્રો દ્વારા સરસ્વતીને આ સભ્યતાનું ગુરુત્વ કેન્દ્ર માનવું ન્યાયસંગત આ બાબત પ્રમાણિત થઈ ચૂકી છે. તે હિમાલયની તળેટીમાં રહેશે. આ સેંકડો સ્થાનો એક બીજી બાબત પ્રસ્થાપિત કરે શિવાલિક પહાડીઓમાંથી વહેતી હતી. પંજાબમાં અંબાલા છે. સૂકી નદીની વચ્ચે રહેઠાણનાં સ્થળોનું અસ્તિત્વ તે સિદ્ધ પાસે મેદાનોને સ્પર્શતી હતી. સિન્ધુ નદીની લગભગ સમાંતરે|કરે છે કે સરસ્વતી નદી ઈ. ૩૦૦૦ વર્ષ પૂર્વે સુકાવા લાગી વહેતી રાજસ્થાનના રણપ્રદેશમાં થઈને અંતે ગુજરાતના|હતી, જ્યારે તે ઋગ્વેદ કાળમાં પૂરા વેગથી વહેતી હતી. ઈ.પૂ. કચ્છના રણમાં વહેતી હતી અને અરબ સાગરને મળતી હતી.|૧૨૦૦થી ૧૯૦૦ના સમયગાળાના ભયંકર દુષ્કાળમાં આ ત્રણથી દસ કિ.મી.ની પહોળાઈવાળી વિશાળ નદી હતી. સરસ્વતી નદીનો અંત આવ્યો. આનાથી બીજાં પણ કેટલાંક એક સમયે સતલજ અને યમુના નદી પણ આની જ શાખાઓ ક્ષેત્રો પર અસર થઈ હતી. મેસેપોટેમિયાની સુમેર સંસ્કૃતિ પણ હતી. તેનો પ્રવાહ ૧૦૦૦૦ ઈ.પૂ. માં સમાપ્ત થયેલ અંતિમ આમાં જ ક્ષત-વિક્ષત થઈ ગઈ હતી. સિન્ધુ-સરસ્વતી હિમયુગમાં હિમાલયના ગ્લેશિયર અને હિમશિલાઓના|સભ્યતાના પતનની સાથે ત્યાંના રહેવાસી પહેલાં યમુનાના પીગળવાના કારણે અખંડિત હતો. વિસ્તૃત સંશોધનથી એ|નવા પ્રવાહ તરફ વબ્યા અને પછી ગંગા તરફ આવ્યા. અહીં હકીકત ઊપસી આવી છે કે સરસ્વતી નદીએ કેટલીય વાર તેમણે નવી સભ્યતા વિકસાવી, જે આપણને સૌને વારસામાં પૂર અને ભૂકંપને કારણે પોતાનો પ્રવાહ બદલ્યો, *જેનાથી* મળી છે, જેના આધારે આપણે ગૌરવ સાથે કહી એમ શકીએ સતલજ નદી સિંધુ નદીની તરફ અને યમુના પૂર્વની તરફ છીએ કે અમારા 'આદિ પૂર્વજ' આર્યો ભારતવાસી જ હતા, પોતાનું વહેણ બદલીને વહેવા લાગી. પ્રમાણોથી એ પ**ણ જેમણે** પોતાની આ ભારતભૂમિને 'स्वर्गादपि गरीयसी'







માણસને જગાડીને ઈષ્ટ કાર્યમાં પ્રવૃત્ત કરે છે. સૂર્ય કિરણો રૂપે સૂર્યની બહાર નીકળે છે. સૂર્ય પ્રત્યેક અચરનો આત્મા માનવામાં આવ્યો છે. આ સમસ્ત ઉત્સર્જિત કરે છે. ભૂમંડળ પર સુર્ય સર્વત્ર ગૃઢ વિચરણ કરીને જીવો પાછલાં પાંચ અબજ વર્ષોથી સૂર્ય પોતાના વાયુને અને મનુષ્યોની ગતિવિધિઓ નિહાળે છે. ગ્રીક|ઊર્જાશક્તિમાં પરિવર્તિત કરતો રહ્યો છે. ઊર્જાની ભાષામાં સૂર્યને 'હેલિયસ' કહ્યો છે. આ શબ્દનો ખપત પણ તેને અનુરૂપ થાય છે. તેની સપાટી પરનું અર્થ છે, તેએમય. સૂર્યનું આ તેજ તેમાં ઉત્પન્ન જે તાપમાન છે તે સમગ્ર સપાટી સ્તર પર એકસરખું અનંત ઊર્જાનું પરિણામ છે. આ ઊર્જાને કારણે નથી. સૂર્યના ફોટોસ્ફીયરમાં ૬૦૦૦ ડિગ્રી સેન્ટિગ્રેડ પ્રથ્વીમાં પ્રાણનો સંચાર થાય છે. વૈજ્ઞાનિકોના તાપમાન હોય છે. તેમાં અનિયંત્રિત વાયુનું એક પડ મતાનુસાર પૃથ્વી પરથી આગળના ગોળા રૂપે દેખાતા∫ફોટોસ્ફીયર હોય છે. આ બન્નેની વચ્ચે એક પડ સૂર્યમાં પણ હલચલો થાય છે, જે સૌરજવાળા અને હોય છે. તેનું તાપમાન ૪૫૦૦ ડિગ્રી સેન્ટિગ્રેડ હોય કાળા ધાબાના રૂપમાં જોઈ શકાય છે.

પોતાની આકાશગંગામાં એ પણ એક નાનકડો તારો|રૂપે જોઈ શકાય છે. છે. સૂર્ય અને પૃથ્વીની વચ્ચે ૧૪ કરોડ ૯૬ લાખ 🦷 સૂર્યના જે સપાટી સ્થાન પર તાપમાન ઓછું કિલોમીટરનું અંતર છે. તો પણ માત્ર આઠ જ હોય છે અને અંધારું તથા ઠંડક માત્ર હોય છે, તેને મિનિટમાં સૂર્યના કિરણો આ લાંબુ અંતર કાપે છે. 'સન સ્પોટ' કહેવામાં આવે છે. સન સ્પોટનું સૂર્યનો વ્યાસ ૧૩ લાખ ૯૨ હજાર કિલોમીટર છે. તાપમાન પોતાના નિકટવર્તી ગેસના તાપમાનથી જ્યારે પૃથ્વીનો વ્યાસ લગભગ ૧૨ હજાર ૭૫૬ ૨૦૦૦ સેન્ટિગ્રેડ ઓછું હોય છે. તે ફોટોસ્ફીયરમાં કિ.મી. છે. પૃથ્વીથી કેટલાય ગણો મોટો અને ભારે ચાલીસ હજાર વચ્ચેની હોય છે. આ ઘબ્બા સૂર્ય એક સળગતો પિંડ છે એ કલ્પના કરવી પણ એકબીજાની જોડમાં કે સમૂહમાં ભ્રમણ કરે છે તથા સરળ નથી.

નથી. તેની સપાટી પરનું તાપમાન લગભગ ૬૦૦૦ શોધી કાઢવાનું શ્રેય મહાન વૈજ્ઞાનિક ગેલીલિયોને ફાળે ડિગ્રી સેલ્સિયસ છે. સુર્યની રોશની અને ગરમીની જાય છે. પાછળ સૌરઊર્ન કામ કરે છે. આ ઊર્ન પૃથ્વીનો સૂર્ય કદી શાંત નથી હોતો. તેની ભીતર હલચલો પ્રાણ છે. આ પ્રાણથી જ પૃથ્વીમાં જીવનનો વિકાસ પેદા થતી રહે છે. આ હલચલો ક્યારેક એટલી તીવ્ર સંભવિત બન્યો છે. આ ઊર્જા સૂર્ય કેન્દ્રમાં ન્યૂક્લિયર હોય છે કે સૂર્યની સપાટી પર ઊંચી ઊંચી ક્રિયાથી ઉત્પન્ન થાય છે. આને પરિણામે,|જ્વાળાઓ ફટી નીકળે છે. અમેરિકી ભૌતિકવિજ્ઞાની હાઈડ્રોજન ગેસ હીલિયમમાં પરિવર્તિત થતો રહે છે. યૂનીન નારમન પાર્લરના જણાવ્યા મુજબ હાઈડ્રોજન સૂર્યના કેન્દ્રમાં ૫૬૪૦ લાખ ટન હાઈડ્રોજન એક અને હીલિયમની આયનીત ગેસથી બનેલી એક ધારા સેકંડમાં ૫૬૦૦ લાખ ટન હીલિયમમાં બદલાઈ જાય સતત અને નિરંતર સૂર્યમાંથી પ્રવાહિત થતી રહે છે.

સૌરમંડળમાં સૂર્ય મુખ્ય છે. વેદ અનુસાર સૂર્ય છે. તેનાથી ૪૦ લાખ ૮ન હાઈડ્રોજન જેટલી ઊર્જા ઊર્જા અંતરિક્ષમાં

છે. આ સૂર્યનો સૌથી ઠંડો પ્રદેશ છે. તેને જો કે સૂર્ય સૌરમંડળની મુખ્ય ઘરી છે, પરંતુ સૂર્યગ્રહણની શરૂઆતમાં અને અંતમાં મૈગ્નેટા ફ્રીઝના

તેમનો જીવનકાળ થોડા દિવસોથી માંડીને થોડા તેના બધા જ ભાગોનું તાપમાન એકસરખું હોતું મહિનાઓ સુધીનો હોય છે. આ ધબ્બા સૌ પ્રથમ



આ પ્રવાહમાં પ્રોટોન અને ઈલેક્ટ્રોનની સંખ્યા સરખી પ્રક્ષેપણ ગતિ દસગણી વધારે છે. આ કિરણોમાં બીટા હોય છે. આને જ સૌર વાયુના નામે ઓળખવામાં અને ગામા કિરણોનો પણ સમાવેશ છે. આવે છે. સૌર વાયુની ગતિ કલાકના ૧.૨૬ થી|ખગોળવિષયક ર.૮૮ મિલીયન કિલોમીટરની હોય છે.

નીકળે છે. તે ભારે માત્રામાં સૌર વાયુમાં કર્ણોને સૂર્યમાંથી નીકળનાર ઉચ્ચ ઊર્બકણોને વિચલિત કરી દે વિખેરી નાંખે છે. જે ક્યારેક ઘરતીની સીમા છે. આ વખતે પણ આવી જ કોઈ ઘટના બની અને ઓળંગીને આવી જાય છે. આ ઊર્જાકણો ઘરતીમાં પ્રથ્વી એક બહુ મોટા સંકટમાંથી બચી ગઈ. જબરદસ્ત ચુંબકીય ક્ષેત્રનું નિર્માણ કરે છે. આનાથી પૃથ્વી પર તોફાનનું વિધ્વંસક રૂપ તો ક્યારેક ધરતીનાં સંચાર માધ્યમો સંપૂર્ણપણે ઘરાશાયી થઈ ક્યારેક જોવા મળે છે, પરંતુ સૂર્ય પર તો તેથીય શકે છે. સૌરજ્વાળા અંતરિક્ષમાં સેંકડો માઈલના વિકરાળ, ભયંકર અને તીવ્ર તોફાન હંમેશા થતાં રહે વિસ્તારમાં ફેલાઈ નય છે. અત્યાર સુધીમાં છે. આ તોફાનને કારણે સૂર્ય પર વિદ્યમાન સૌરજ્વાળાઓ અત્યાધિક ઉગ્ર રૂપમાં ૨૮ ફેબ્રુઆરી સૌરકલંકની સક્રિયતા દર ૧૧ વર્ષે પોતાની ચરમ ૧૯૪૨, ૧૯ નવેમ્બર ૧૯૪૯, ૧૩ સપ્ટેમ્બર ૧૯૭૧ સીમાએ પહોંચે છે. તેનાથી સૂર્યના આભામંડળના તથા એપ્રિલ ૧૯૯૦માં નેવા મળી હતી.

ર૦૦૦માં સૂર્યની હલચલ ફરીથી પોતાના પ્રચંડ રૂપમાં ક્ષેત્રની નજીકનું <u> એવા મળી. ગત વર્ષ ઇ.સ. ૨૦૦૦ના માર્ચની ત્રીજ</u> સરખામણીમાં ઓછું હોય છે. બીજી બાજુના ચુંબકીય અને ચોથી તારીખે સુર્યની બહારની સપાટી પર સો ક્ષેત્રમાં અત્યાધિક તાપમાન પર ઇલેક્ટ્રોન, પ્રોટોન મેગાટન ક્ષમતાના કરોડો હાઈડ્રોજન બોમ્બ જેટલી અને પરમાણવિક આયન સમરૂપ વિદ્યુતકણ અત્યંત શક્તિના વિસ્ફોટો થયા હતા. આનાથી પૃથ્વીની જટિલ માર્ગ પર ભ્રમણ કરે છે. સૂર્યની સક્રિયતાનું અંદર ઘાતક પારજાંબલી કિરણોનું ભીષણ તોફાન ૧૧ વર્ષીય ચક્ર ચાલતું રહેવાનું આ જ કારણ છે. પ્રવેશી ગયું. પ્રસિદ્ધ અંતરિક્ષ ભૌતિકશાસ્ત્રી આર. દર ૧૧મા વર્ષમાં આ સક્રિયતા પોતાની ચરમ સીમા એસ. શ્રીવાસ્તવના મતાનુસાર આ ઘટનાથી પૃથ્વી પર હોય છે. ૨૪ એપ્રિલ, ૧૯૯૦ના દિવસે આ સૌર પર એક (X Rays) કિરણો તથા પારજંબલી હલચલ દરમિયાન સૂર્યના ઉત્તર-પશ્ચિમ ભાગથી વિકિરણની વર્ષાના કારણે દિવસના અગિયાર સૂર્યના કેટલાક પદાર્થો અત્યંત વેગથી અલગ પડી વાગ્યાથી દોઢ વાગ્યા સુધીનો સમય ખૂબ ખતરનાક|જતા જેવા મળ્યા હતા. તે પદાર્થો સૂર્યથી ૧૦ લાખ હતો.

અમેરિકાના જે. એમ. ફ્રીઝ અને ડૉ. શ્રીવાસ્તવના કથન અનુસાર સૂર્યના કોરોના ક્ષેત્રમાં બે બિંદુઓ છે. પૃથ્વી પર બહુતરંગી ઘ્રુવીય જ્યોતિ પ્રગટ થાય છે. આ બિંદ્દઓને ૮૮૮૨ અને ૮૮૮૧ની સંજ્ઞાથી ઓળખવામાં આવે છે. વર્તમાન સમયમાં આ બન્ને બિંદુઓ અચાનક જ અતિશય સક્રિય બની ગયા છે. આ બન્ને સ્થાનોમાંથી ૨૦ કરોડ ૮ન કોરોના ઢવ્યનો આવેશિત કિરણપૂંજ બહાર નીકળી રહ્યો છે. તેની ગતિ સેકંડે ૩૦૦૦ કિલોમીટરની છે. તેની દિશા ગમે ત્યારે| પુથ્વી તરફ વળી શકે છે. સામાન્ય રૂપે તેની આ

આ ઘટનાઓના સંદર્ભમાં દિલ્હી વિશ્વવિદ્યાલયના વૈજ્ઞાનિક પ્રોકેસર વિષ્ણ ભાટિયાએ 'સૌર્ય જ્વાળા' સન સ્પોટમાંથી ઊર્જા રૂપે કટી સ્પષ્ટ કર્યું છે કે ક્યારેક ક્યારેક પૃથ્વીનું ચુંબકીય ક્ષેત્ર

આકાર અને આકૃતિમાં સમયે સમયે પરિવર્તન થતું ર૦મી શતાબ્દીના છેવટના તબક્કામાં ઈ.સ. રહે છે. આ સૌરકલંકના તીવ્ર સંવેદનશીલ ચુંબકીય તાપમાન બાકીના ક્ષેત્રની કિ.મી. દૂર સુધી ફેલાઈ ગયા હતા.

સૌરકલંકની અધિકતમ સક્રિયતાને કારણે ઘણું ખરં

ભલાઈનો પુરસ્કાર મેળવવામાં અને બુરાઈનો દંડ ભોગલવામાં વાર નથી લાગતી. આત્માના સંતોષ અને પશ્ચાત્તાપના રૂપમાં તે હાથોહાથ મળે છે.

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org



આ જ્યોતિને ઉત્તર ધ્રુવમાં 'અરોરા બોરિયાલિસ' વિસ્ફોટ અને તેના કારણે આવનારાં કિરણોનું ઘાતક તથા દક્ષિણ ધ્રુવમાં 'અરોરા આસ્ટ્રિયાલિસ' કહે છે. વિનાશક તોફાન પૃથ્વીથી એક લાખ પચાસ હજાર સૌર કલંકોમાંથી ઉદ્દભવતાં ચુંબકીય તોફાનોનાં કિલોમીટર દૂરથી પસાર થઈ ગયું, આને એક દેવી વિદ્યુત્તકૃત કણોને પૃથ્વીનું ચુંબકીય ક્ષેત્ર શોધી લે છે. ફિપા જ કહેવી જોઈએ. નહીં તો અંતરિક્ષમાં સ્થાપિત આના પરિણામે પૃથ્વીના ઉત્તર અને દક્ષિણ ધ્રુવ પર મોટાભાગના બધા કૃત્રિમ ઉપગ્રહો અને તેના પર પ્રકાશના મનહર સુંદર દશ્યો દષ્ટિગોચર થાય છે.

જ્યાં સુધી વિશ્વમાં ક્યાંય પણ અન્યાય પ્રવર્તે છે, ત્યાં સુધી વીરતા પ્રગટ કરવાનો સમય પુરો થતો નથી.

કિરણો પૃથ્વીના અયનમંડળ સુધી પહોંચી જાય છે. સંપૂર્ણપણે બદ્દલાઈ જશે. આ બાબતને ૨૧મી આનાથી પ્રથ્વીનું ભૂ-ચુંબકીય ક્ષેત્ર પણ પ્રભાવિત સદીમાં થનાર યુગપરિવર્તનના રૂપમાં પણ જોઈ થયા વિના રહેતું નથી. સૌર હલચલની અધિક્તમ શકાય. તીવ્રતા પૃથ્વીના આયનોસ્ફીયરમાં ઊથલપાથલ મચાવી દે છે. આને કારણે ધરતીમાં ચુંબકીય તોફાન આવવાની સંભાવનાઓ વધી જાય છે. આનાથી રેડિયો સંચારમાં અવરોધ <mark>પેદા થાય છે</mark> અને વિદ્યત આપૂર્તિની વેરવિખેર થવાની આશંકા રહે છે. આપણી પૃથ્વી કેટલીય વખત આ ઘટનાઓનો કડવો અનુભવ લઈ ચૂકી છે. આ ખગોળવિષક ઘટનાઓથી અનેક દેશોમાં વિદ્યુત વ્યવસ્થા ધ્વસ્ત થઈ ગઈ હતી. આ જ કારણે કેનેડાના હાઈડ્રોક્યૂબિક વિદ્યુત યંત્રો પણ નષ્ટ થઈ ગયાં હતાં અને કેનેડા તથા અમેરિકાનાં કેટલાંય શહેરો કલાકો સુધી અંધકારમાં ડૂબી ગયાં હતાં.

વર્તમાન સૌરકલંકો વધવાની શરૂઆત ૧૯૯**૬થી** શરૂ થઈ અને માર્ચ, ૨૦૦૦માં પોતાની ચરમસીમાએ પહોંચી. સૂર્ય પર જ્યારે ચુંબકીય સક્રિયતા વધારે હોય છે ત્યારે તેના આભામંડળમાં સમરૂપતા રહે છે, પરંતુ જ્યારે તેના પર ચુંબકીય સક્રિયતા ઓછી હોય છે ત્યારે તેના આભામંડળમાં અનેક જ્યોતિઓ નજરે ચડે છે, જે અંતર્ગ્રહીય અંતરિક્ષમાં દૂર સુધી પ્રવેશી જાય છે. અમેરિકાના 'નેશનલ ઓશનિક એન્ડ એટમોસ્ફેરિક એડમિનિસ્ટ્રેશન'ના ઋતુ વૈજ્ઞાનિક ગૈરી હેકમેનનું કહેવું છે કે આ વખતે સૌરચક્રમાં થનારા

આધારિત આધુનિક ઉદ્યોગ એક મોટી દુર્ઘટનાનો શિકાર બની બત.

સુર્યમાં થનારી આ બધી હલચલો વ્યાપક પરિવર્તનની પરિચાયક છે. વૈજ્ઞાનિકોનું એમ માનવું છે કે આ હલચલોના પરિણામે આવનારા સમયમાં ધરતી પર મોટા સ્વરૂપે પરિવર્તન થશે. તેમનું કહેવું સૌરકલંકમાં બનનારી અભિક્રિયાઓથી નીકળનાર છે કે પૃથ્વીની આકૃતિ તો એ જ રહેશે, પરંતુ પ્રકૃતિ

## $\diamond \diamond \diamond$

સલોચનાએ જીવનભર પતિવ્રતની કઠોર સાધના હારા મેઘનાદને એવું બળ પ્રદાન કર્ય હતું કે તેની આગળ દેવતાઓ પણ ટકી શકતા ન હતા. આવા અપરાજિત યોદ્ધાને મારનાર મહારથી લક્ષ્મણને પણ આવું સૌભાગ્ય તેમની મહાન પતિવ્રતા ઊર્મિલાએ જ પ્રદાન કર્ય હતું. ઊર્મિલા ભારતીય નારીના ગૌરવમય ઈતિહાસનો ચન્દ્ર, જેણે ચૌદ વર્ષો સુધી પોતાના પતિની અનુપસ્થિતિમાં આંખ ઊંચી કરીને કોઈ પુરુષના દર્શન પણ કર્યાં ન હતાં. તેણે રાજ્ય-ભોગ, આભૂષણ-ઘરેણાં, અને સ્વાદિષ્ઠ ભોજનનો ફક્ત એટલા માટે ત્યાગ કર્યો હતો કે તેના પતિ વનવાસી હતા. આવી નિષ્ઠા ભારતીય સમાજને એ શક્તિ પ્રદાન કરે છે જેની યશગાથા આજે પણ વિશ્વ ઇતિહાસના આકાશમાં સૂર્યની જેમ દેદીપ્યમાન છે.



# સાથી સફળતા માટે કેટલીક અનિવાર્થ શરતો

પરિણામ છે. નીતિને માર્ગે ચાલવાથી જ સાચી સફળતા જ હોય છે. મુશ્કેલીઓથી ભાગી છુટવું ન જેઈએ. પ્રાપ્ત કરી શકાય છે. આ માર્ગે મળતી નિષ્ફળતા પણ એટલા માટે તો કહેવાયું છે, 'શાંત સમુદ્રમાં નાવિક કદી ખેટલી જ પ્રશસ્ય અને શ્રેષ્ઠ છે. અસફળતા એક કુશળ બની શકતો નથી.' **અનુભવ છે. સફળતા કોઈ રહસ્ય નથી, પરંતુ બુનિયાદી** સાચી સફળતાનો માપદંડ છે યોગ્ય કાર્ય યોગ્ય રીતે નિયમોનું સતત પાલન કરવાનું સુખદ પરિણામ છે. પૂર્ણ કરવું અને પોતાના ધ્યેયને સિદ્ધ કરવું. બીજાની આથી ઊલ્દું, નિષ્ફળતા કોઈ ભૂલોનું સતત પુનરાવર્તન સરખામણીમાં આપણે શું કરી રહ્યા છીએ તેના પરથી કરવાનું પરિણામ છે.

લક્ષ્યની સતત પ્રાપ્તિનું નામ સફળતા છે.'' સફળતા મમતાની તુલનામાં શું કરીએ છીએ. સફળ વ્યક્તિ સતત પ્રયાસનું નામ છે. સફળતા એક યાત્રા છે, મંજિલ પોતાની જાત સાથે ઝઝૂમે છે. તેઓ પોતાનાં કાર્યોમાં નથી. મંજિલ પર પહોંચ્યા પછી કે લક્ષ્યસિદ્ધિ બાદ સદાય સુધારો કરતા રહે છે અને પ્રગતિ કરે છે. પ્રાપ્ત અટકી જવું એટલે સફળતાનો અંત. ધ્યેય સિદ્ધ થતાં ઊંચાઈ એ સફળતાનો માનદંડ ન બની શકે. પરંતુ સુખાનુભૂતિ થાય છે. સફળતા આ જ અનુભૂતિનો આપણે પડીને કેટલી વાર ઊભા થઈએ છીએ તેના વિષય છે. અંતરથી તેની પ્રતીતિ થાય છે. સફળતાની પરથી તે નિર્ણીત થાય છે. પડીને વારંવાર ઊભા યાત્રા ધ્યેયના મૂલ્યના મહત્ત્વ પર નિર્ભર છે. જે લક્ષ્ય થવાની શક્તિ જ સકળતાની કેડી કંડારે છે. ઉત્કષ્ટ હોય તો સફળતા પણ એટલી જ મહાન અને સફળતાનો પંથ મશ્કેલ નથી. તો સરળ પણ નથી. પવિત્ર હશે. આ જ સફળતાની કથની છે, પરંતુ આ આ માર્ગે અનેક મુશ્કેલીઓ આવે છે. મુશ્કેલીઓ છે-કથની પૂર્ણતા અને સંતોષ વિના અધુરી છે.

કશુંય નથી જેને સુધારી કે સુગ્રથિત બનાવી ન શકાય. અભાવ, આર્થિક અસલામતી, અસહ્ય કૌટુંબિક પૂર્ણતાની પ્રાપ્તિ અસંભવિત નથી. હા, મુશ્કેલ લક્ષ્ય જવાબદારી, દિશાહીનતા, એકલતાની પ્રતીતિ, બધો જરૂર હોઈ શકે, પણ શ્રેષ્ઠતા તો પ્રાપ્ત કરી શકાય છે. બોજ પોતે જ ઉપાડવો. શક્તિથી વધારે પોતાને શ્રેષ્ઠતામાં સફળતા સમાયેલી છે. આ હેતુની સિદ્ધિ માટે સાંકળવા, પ્રશિક્ષણ, દઢતા અને પ્રાથમિકતાની ઊણપ. સંઘર્ષ આવશ્યક છે. સંઘર્ષ કર્યા વિના સફળતા પ્રાપ્ત આ મુશ્કેલીઓ પાર કર્યા પછી જ સફળતાનો સાફો શિરે થઈ શકતી નથી. સંઘર્ષ વિના જીવનમાં કશુંય પ્રાપ્ત બંધાય છે.

**યતું નથી. સંઘર્ષ મુશ્કેલીઓ સામે ઝગ્રૂમવાની કલા! સફળતા માટે દઢ મનોસ્થિતિ આવશ્યક છે. કોઈપણ** કરે છે અને તેમના પર વિજય મેળવે છે. મુશ્કેલીઓ છીએ તેનાથી આપણી સફળતા નક્કી થાય છે.

સફળતા માત્ર સંજોગનું નામ નથી. તે દષ્ટિકોણનું સફળતા છે. દરેક બાબત સરળ હોવા પહેલાં તો અઘરી

છવનની સફળતા આંકી ન શકાય. આપણી સફળતા અર્લ નાઈટિંગેલના મંતવ્ય અનુસાર ''મૂલ્યવાન તો એ તથ્ય પર આધારિત છે કે આપણે આપણી

અહંકાર, સફળતા-અસફળતાનો ડર, યોજનાની ઊણપ, શ્રેષ્ઠતાનો પ્રયાસ જ સફળતા છે. આ જગતમાં એવું ચિયનો અભાવ, છવનમાં પરિવર્તન, વિશ્વાસનો

શીખવે છે. માણસમાં આત્મવિશ્વાસ ત્યારે જ જગૃત સ્થિતિમાં આપણે આપણી જાતને કેવી રીતે સંભાળી થઈ શકે, જ્યારે તે મુસીબતો કે મુશ્કેલીઓનો સામનો લઈએ છીએ અને પરિસ્થિતિ મુજબ જાતને ઢાળીએ અને કઠણાઈઓ જીવનનું અનિવાર્ય અંગ છે. તેની સામે અસફળતા બે પ્રકારની હોય છે-તેઓ કાર્ય કરે છે પણ ગ્રૂઝતા રહેવું એ સંઘર્ષ છે. વિજેતા કદી ઉદાસ કે વિચારતા નથી. બીજા જેઓ વિચારે જ છે, પરંતુ કશું હતાશ થતો નથી. તે સંઘર્ષરત રહે છે. સંઘર્ષ જ કરતા નથી. વિગ્રારશક્તિનો ઉપયોગ કર્યા વિના જવન



છવવું એટલે નિશાન વિના તીર તાકવું.

પડકારનો સામનો કરતાં અચકાવું તે એક કારણ છે. નિયમ છે. દરેક પ્રગતિ એક ફેરફાર છે, પરંતુ દરેક જીવનમાં જોખમ આવે જ છે. તેનાથી ડરી જવું એ ફિરફાર એક પ્રગતિ નથી. તેથી પરિવર્તનને કે ફેરફારને સફળતા માટે ઘાતક છે. જેખમ ઉઠાવનાર હંમેશાં સમજી પરખીને સ્વીકારવાં જોઈએ. અસફળતાનાં જગૃત અને સતર્ક હોય છે અને નિષ્ફળતા તેમની પાસે કારણોમાં **યોજના બનાવવાની અને તૈયારી કરવાની** ફરકતી નથી. અવિરત પ્રયત્ન-પુરુષાર્થના અભાવમાંથી અનિચ્છાનો પણ સમાવેશ થાય છે. આ પરિપ્રેક્ષ્યમાં નિષ્ફળતા જન્મે છે. મુશ્કેલીઓ ભારે હોય ત્યારે વિંસ લિંબાર્ડીનું કથન બહુ જ યથાયોગ્ય જણાય છે. પલાયન એ સૌથી સરળ માર્ગ છે. વિજેતા વ્યક્તિ તેમના મંતવ્ય મુજબ જીતવાની ઇચ્છા તો બધામાં હોય વારંવારની નિષ્ફળતા પછી પણ હાર નથી સ્વીકારતી. છે, પરંતુ છતવા માટે તૈયારી કરવાની ઇચ્છા બહુ થોડા મોટાભાગના લોકો જ્ઞાન અને પ્રતિભાની ઊણપથી લોકોમાં હોય છે. બિલકુલ સાચું અને લગભગ સાચું એ પરાજિત થતા નથી, પરંતુ ભાગી જવાથી તેઓ હારી બેની વચ્ચે અંતર છે, તેવું અંતર સફળતા અને નય છે. સફળતાનું રહસ્ય છે સતત પ્રયાસ અને નિષ્ફળતાની વચ્ચે છે. વિરોધ. રાલ્ફ વાલ્ડો ઈમર્સનના શબ્દોમાં કહીએ તો કોઈપણ ક્ષેત્રમાં સફળતા પ્રાપ્ત કરવા માટે પૂરી કોઈ વ્યક્તિ બીજાઓ કરતાં વધુ બહાદૂર હોવાને કારણે તૈયારી કરવી આવશ્યક છે. આને માટે જરૂરી છે ઉદ્દેશ, નેતા નથી બનતી, પરંતુ બીજાઓની તુલનામાં તે સિદ્ધાંત, યોજના, અભ્યાસ, સતત પ્રયાસ, ધીરજ અને પોતાની બહાદુરી દસ મિનિટ વધુ દાખવે છે તેથી નેતા ગર્વ. આનાથી જ પૂરી તૈયારી થાય છે. તૈયારીનો અર્થ બને છે.

પ્રાથમિકતાની ઊણપ, કામચોરી, સ્વાર્થ અને લાલચ. સ્વીકાર. ભૂલને વળગી ન રહેતાં તેમાંથી શીખવું, તેને લાલચનો અંત નથી. સ્વાભિમાનની ઊણપથી લાલચ બેવડાવવી નહિ, વધારવી નહિ કે બીજા પર દોષારોપણ જન્મે છે. લાલચ મિથ્યાભિમાન, દંભ, પ્રદર્શનવૃત્તિ કરવું નહિ. બહાનાં, તકને ઓળખવાની અણઆવડત, અથવા દેખાદેખીની આદતના રૂપમાં દેખાય છે. સ્વાર્થી ડર, શિસ્તની ઊણપ, કમન્નેર-સ્વાભિમાન, જ્ઞાનનો અને લાલચ વ્યક્તિઓના જીવનમાં સાચી સફળતા કદી અભાવ. પ્રારબ્ધવાદી દષ્ટિકોણ, ઉદ્દેશની ઊણપ. આવતી નથી. વિશ્વાસનો અભાવ પણ અસકળતાનું એક સાહસનો અભાવ પણ અસકળતાનાં કારણો છે. આ કારણ છે. તે સાહસ અને આત્મવિશ્વાસના અભાવનું કારણોને દૂર કરીને જ સફળતાનું સૌભાગ્ય પ્રાપ્ત કરી દ્યોતક છે. આવા લોકો બીજાઓની સ્વીકૃતિ પામવા શકાય. નથી, પરંતુ તેને સાકાર કરે છે. આ જ કારણે હેનરી જ જરૂર છે. અસકળતાની કથાઓ

ઈશ્વરના નિયમોને સમજવાનો અભાવ પણ અસકળતાનું સફળ ન થઈ શકવા પાછળ ઘણાં કારણો છે. કારણ બની શકે છે. પરિવર્તન અને ફેરફાર પ્રકૃતિનો

છે પોતાની ભૂલોમાંથી શીખવું. કોઈપણ ત્રુટિ કે ભૂલને અસફળતાનાં કારણોમાં છે-ત્વરિત ઇચ્છાપૂર્તિ, સુધારવાનો સૌથી સારો ઉપાય છે ભૂલનો ત્વરિત

માટે બીજાઓની સાથે ચાલે છે. તેઓ બીજાઓની અસફળતાના ગર્ભમાંથી જ સફળતારૂપી શિશુનો નજરમાં સારા બની રહેવા માટે જાણી જોઈને ખોટાં જિન્મ થાય છે. આથી જ ટામ વૈટરસન કહે છે. કામો કરતા રહેવા મજબૂર બને છે. શ્રદ્ધામાંથી દઢ ''જ્યારે પણ અસફળતાનો આંક બમણો કે તેથીય વિશ્વાસ નીપજે છે. આસ્થા વિનાનું દરેક કામ વધારે થતો જય ત્યારે સમજવું કે સફળતા મળવાની જ દિવાસ્વપ્ન જેવું છે. શ્રદ્ધા ચમત્કારની પ્રતીક્ષા કરતી છે.'' બસ, સફળતા સામે ઝૂઝવા માટે સાહસ કરવાની ભારે ફોર્ડે કહ્યું છે, 'ને આપ વિચારતા હો કે આપ કરી શકો|નિષ્ફળતાઓની કથાઓ પણ છે. અમેરિકાના રાષ્ટ્રપ્રમુખ છો અથવા આપ એમ વિચારતા હો કે આપ નહીં કરી અબ્રાહમ લિંકને અસફળતાના તપ્ત રણમાં સફળતારૂપી શકો તો આપ બન્ને રીતે સાચા છો. પ્રકૃતિ અથવા ભવ્ય મહેલ ઊભો કરી દીધો હતો. લિંકન હજાર વાર નિષ્ફળ ગયા, પરંતુ તેમણે હાર ન માની.

શોધ કરી. આ શોધ પૂર્વે તેમને વારંવાર અસફળતા|પૂરી પાડે છે. વ્યક્તિએ હંમેશાં કઠોર પરિસ્થિતિઓથી મળી અને ધોખાબાજી જેવા સખ્ત આરોપ પણ મુકાયા. ઉપર ઊઠીને જીવતાં અને જીતતાં શીખવું જોઈએ. ૧૦ ડિસેમ્બર ૧૯૦૩ના ન્યૂયોર્ક ટાઈમ્સના સંપાદકીય સફળ થવા માટે કેટલાય ગુણોની જરૂર પડે છે. દઢ લેખમાં 'રાઇટ બ્રધર્સ'ની સમજણ પર સવાલોનાં તીર|ઇચ્છાશક્તિથી સફળતા પ્રાપ્ત કરવાની પ્રેરણા મળે છે. વરસ્યાં, પરંતુ તેઓ આ ઉપાલંભ તથા નિષ્ફળતાથી નૈપોલિયન હિલનું કહેવું છે કે માણસ જે વિચારી શકે છે નિરાશ થયા નહોતા અને વિમાનની શોધ કરી. ૬૫ અને જેમાં વિશ્વાસ મૂકે છે તે પ્રાપ્ત પણ કરી શકે છે. વર્ષની ઉંમરમાં કર્નલ સૈંડર્સની પાસે એક જૂની મોટર પ્રતિબદ્ધતા સફળતાનો આવશ્યક ગુણ છે. નિષ્ઠાઓ અને અને સોશ્યલ સિક્યૂરિટીમાંથી પ્રાપ્ત માત્ર ૧૦૦ ડોલર બુદ્ધિમત્તા પ્રતિબદ્ધતા બનાવવા માટેના બે દઢ આધારો છે. જ હતા. તેનાથી તેમને કશુંક કરવાની ઇચ્છા થઈ. અહીં નિષ્ઠાનો અર્થ છે-નુકસાન કે ક્ષતિ હોવા છતાં હજારો લોકોનાં દ્વાર ખટખટાવ્યાં ત્યારે માંડ તેમને|પોતાનું કાર્યપૂરું કરવું. બુદ્ધિમત્તાનું તાત્પર્ય છે આવાં ખોટાં પહેલો ગ્રાહક મળ્યો. નિષ્ફળતાની આ હારમાળા છતાં|કાર્યો જ ન કરવાં. તેઓ કદી નિરાશ કે હતાશ ન બન્યા. આને જ પરિણામે આજે કેંટુકી, 'ફ્રાયડ ચિકન'ના નામે પ્રખ્યાત છે.

યુવાન કાર્ટૂનિસ્ટ વાલ્ડ ડિસ્નીનાં કાર્ટૂનોને અત્યંત| નિમ્ન કોટિનાં ગણવામાં આવતાં હતાં. તેઓ હિંમત હાર્યા નહિ અને તેમણે મિની હાઉસની પરિકલ્પના કરી. મહાન વૈજ્ઞાનિક થોમસ એડીસનના જીવનમાં હજાર વાર અંતહીન અસકળતાઓ આવી હતી, પરંતુ તેની સામે તે ઝૂકી ન ગયો, સંસારને રોશની આપનાર વીજળીનો બલ્બ તેની જ શોધનું પરિણામ છે.

સકળ નીવડેલ વ્યક્તિઓ નાનાં-નાનાં કાર્યોને જ કુશળતા અને ધીરજપૂર્વક કરે છે. તેઓ કોઈ મહાન કાર્યની પ્રતીક્ષામાં બેસી રહેતા નથી. હેનરી કોર્ડે જે પહેલી મોટર બનાવી હતી તેમાં 'રિવર્સ ગિયર' નાખવાનું ભૂલી ગયા હતા. પછી ૪૦ વર્ષની ઉંમરમાં તેઓ દેવાળિયા બની ગયા હતા. તેમણે સફળતા મેળવવા માટે અથાક પરિશ્રમ અને ધૈર્ય ટકાવી રાખ્યાં અને સફળતા મેળવી. યુવાન બીથોવનને કહેવામાં આવ્યું કે તેનામાં સંગીતકારની પ્રતિભા નથી. આ જ બીથોવને સંગીતની સર્વોત્કૃષ્ટ રચનાઓ કરીને વિશ્વને આશ્ચર્યચકિત કરી દીધું. જીવનમાં અસફળતાઓ તો સાચી સહિયર છે. તેમને આવકારવી જોઈએ. અસફળતાઓ વિનપ્રતા, સંયમ અને ધૈર્યનું શિક્ષણ

|આપે છે. કષ્ઠ કઠણાઈમાં મળતાં સાહસ અને વિશ્વાસ ઈ.સ. ૧૯૧૩માં છ.ડી. ફોરેસ્ટએ દ્રાયોડ ટપૂબની|અસફળતા સામે ઝૂઝવામાં અને પાર ઉતરવામાં સહાય

जीनी લોકોનાં મોટાં କାଖ

ભગવાન બુદ્ધનું અભિયાન થોડાક જ બૌદ્ધ ભિક્ષુઓએ ચલાવ્યું અને એક દિવસ એ સમગ્ર ભારત તથા એશિયામાં છવાઈ ગયું. કંસ નિર્દય હતો. બાળકોમાં કૃષ્ણએ દૂધ-દર્હી માટે સત્યાગ્રહ જગાડચો અને સક્રિય બન્યા તો ચેતન શક્તિએ તેનો સંહાર કરી બતાવ્યો. જુલ્મી રાવણ પ્રત્યે દેવોનો કોધ સંયુક્ત ઉત્સાહરૂપે વધ્યો તથા વાનર જૂથોએ ચેતન શક્તિની મદદથી તેનો સંહાર કરી નાખ્યો. થોડા લોકોના પ્રયત્નોથી મળેલી સફળતાને ઈસ્વરીય જ ગણવી જોઈએ.

માનવીય પુરુષાર્થ જ્યારે યોગ્ય દિશા મેળવીને પોતાના કામે લાગી જાય છે ત્યારે આપમેળે જ એવી પરિસ્થિતિઓ સર્જાય છે જેને 'યુગ પરિવર્તન' નામથી ઓળખવામાં આવે છે. ગાંધીજીનું ઉદાહરણ આપણી સામે જ છે. દાંડીકુચ, મીઠાના કાયદાનો ભંગ, ખાદી આંદોલન, વિદેશી વસ્તુઓનો બહિષ્કાર આવા નાના સરળ કાર્યક્રમોમાં તેમણે ઉત્સાહી આગેવાનોને ગોઠવી દીધા. નાના લગતાં આ કાર્યોના પરિણામે જ આખરે સ્વતંત્રતા મળી. મહામાનવોની આ જ કાર્યપદ્ધતિ છે, જે સૂક્ષ્મ સત્તા દ્વારા સંચાલિત તથા પ્રેરિત થતી રહે છે.



સારા ચારિત્ર્યવાળી વ્યક્તિ જવાબદારીઓ સ્વીકારે છે. કરી શકે છે. તેઓ પોતાનો નિર્ણય પોતે જ લે છે અને પોતાના છવનની દિશા પણ પોતે જ નક્કી કરે છે. સફળતા માટે છે નહિ કે હારવા માટે. હંમેશા બીજાઓની એટલી સરળ અને સહજ નથી કે એમ જ અનાયાસ બૂલોમાંથી શીખવું, ચારિત્ર્યશીલ વ્યક્તિઓ સાથે સંબંધ સંજોગવશાત મળી જાય. તેના માટે તો સખ્ત મહેનતની બાંધવો, મેળવવા કરતા આપવાનું વિચારવું અને કશું જરૂર છે. મહેનત સ્વયં આરંભ છે અને અંત પણ છે.|આપ્યા વિના ક્યારેય કાંઈ મેળવવાનો પ્રયત્ન ન કરવો. સખ્ત મહેનત સફળતાની ચાવી છે. 'પેરેડાઈઝ લૉસ્ટ' દ્રિગામી વિચારણા, વિવેક અને સાહસ સાથે ડગલાં લખવા માટે મિલ્ટન દરરોજ સવારે ચાર વાગે ઊઠી ભરવાં અને ડગલું ભર્યા પછી કદી પાછા ન હટવું, આ જતા. તેમણે વર્ષો સુધી આવો પરિશ્રમ કર્યો. નોહા સફળતાનાં સૂત્રો છે. સફળતા પ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છુક વૈબસ્ટરને 'વૈબસ્ટર ડિક્શનરી'નું સંકલન કરવામાં ૩૬ વ્યક્તિએ પોતાની પ્રામાણિકતા સાથે ક્યારેય પણ વર્ષો લાગ્યાં. ચાર્લ્સ ડાર્વિને પોતાની પ્રખ્યાત કૃતિ બાંધછોડ કરવી ન જોઈએ. 'ઓરિજીન ઓફ સ્પિશીજ' વીસ વર્ષોના કઠોર પરિશ્રમ પછી પૂર્ણ કરી હતી.

'ચરિત્ર' એ સફળતાનો અનિવાર્ય ગુણ છે. વ્યક્તિનાં નૈતિક મૂલ્યો, વિશ્વાસ અને ખાનદાની મળીને ચારિત્ર્ય ઘડાય છે. જ્યોર્જ વોશિન્ગટન કહે છે, હું આશા રાખું છું કે મારામાં સદા એટલી દઢતા અને ચારિત્રિક ગુણો હોય કે હું એક પ્રામાણિક વ્યક્તિ રૂપે ઓળખાઉં. સંસારના કોઈપણ મહત્ત્વપૂર્ણ પદ કે પ્રતિષ્ઠા કરતાં મારા માટે આ ચડિયાતી બાબત છે. ચિંતનની ઉત્કુષ્ટતા સફળતાનું અંગ છે. એક સાચી વિચારશક્તિનો ભરપૂર ઉપયોગ કરવામાં તે સહાયક બને છે. સાચો વિશ્વાસ આ વિચાર કરતાં કેટલાય ગુણો ધરાવે છે. સાચો વિશ્વાસ આત્મવિશ્વાસ હોવાનો દષ્ટિકોણ છે. તે વ્યાપક તૈયારીઓથી જ ઉપલબ્ધ થાય છે.

સાચી સફળતા માટે શરત એ છે કે જેટલું પ્રાપ્ત કરીએ તેથી વધારે પ્રદાન કરીએ. આપનારનો કોઈ પ્રતિસ્પર્ધી હોતો નથી. તે પોતે જ પ્રતિસ્પર્ધી બની રહે છે. તેમાં ઈર્ષા-દ્રેષ તિરસ્કારનો ભાવ પાંગરતો નથી અને તેનાં આગળ વધતાં કદમોનો કોઈ પ્રતિકાર પણ કરતું નથી. આ ગુણ કોઈપણ પદવીથી ક્યાંય વધારે મહત્ત્વપૂર્ણ છે. આ સિવાય સાહસનું બળ, પ્રભ સમર્પિત કર્મ, સતત જિજ્ઞાસાભરી પ્રવૃત્તિ સફળતાનાં સૂત્રો છે. આ સુત્રો દ્વારા વ્યક્તિ સફળતાના દરવાન

સફળતા માટેની જવાબદારી પણ હોવી જોઈએ. ખખડાવી શકે છે અને સફળતાના ભવ્ય ભવનમાં પ્રવેશ

સફળતાના કેટલાક મુખ્ય ઉપાયો છે-જિંદગી જીવવા

## $\diamond \diamond \diamond$

## માની સાચી શિખામણ

એક સાધ બારણે બેઠેલા ત્રણ ભાઈઓને ઉપદેશ આપી રહ્યો હતો-વત્સ ! સંસારમાં સંતોષ જ સખ છે. જે કાચબાની જેમ બધી બાજુથી હાથ-પગ અંદર ખેંચી લઇ આત્મલીન થઈ જાય છે, તેવા નિરૂદ્યોગી પુરૂષ માટે સંસારમાં કોઈ પ્રકારનું દુઃખ રહેતું નથી. ધરની અંદર કચરો વાળી રહેલી માના કાને સાધુની આ વાત પડી તો તે ચોંકી ઊઠી. તે તરત જ બહાર આવી અને ત્રણેય છોકરાઓને ઊભાકરીને સૌથી નાનાને કહેવા લાગી-''લે આ ઘડો પાણી ભરીને લઈ આવ.'' વચલાને કહ્યું-'આ સાવરણી લે અને ઘર બહારના ભાગમાંથી કચરો કાઢી નાખ. છેલ્લા ત્રીજા પુત્રને ટોપલી આપીને કહ્યું-''તું જો બધો કચરો ટોપલીમાં ભરીને બહાર ફેંકી આવ.'' પછી અંતે સાધુ તરફ નેઈ એ કર્મવતીએ ઉપદેશ આપ્યો-''મહાત્માજી ! નિરૂઘોગી મેં ઘણાય જોયા છે. પડોશમાં જ કેટલાય બીમારીથી પીડાતા, દેવાના ભારથી દબાયેલા શેતાનની દુકાન ખોલીને પડચા છે, હવે મારા પુત્રોને એ ઝેર દારૂ પીવડાવવાના બદલે આપ જ નિરૂધોગી રહો અને તેમને કંઈક કરવા દો.' જ્ઞાનને કર્મનો સહયોગ ના મળે તો જ્ઞાન ગમે તેટલું ઉપયોગી હોવા છતાં નિરર્થક છે.





જ બાહ્ય જગતમાં દષ્ટિગોચર થાય છે. સંસારની દરેક ઉપર પ્રસન્નતા કે દુઃખની ઝલક ઉપસાવે છે. આ જ વસ્તુ કે વ્યક્તિની સુંદરતા-અસુંદરતા સાથે પણ આ જ કારણથી મનોચિકિત્સિક માત્ર ચહેરો જોઈને જાણી લે છે તથ્ય જોડાયેલું છે. વસ્તુઓ જડ પરમાણુઓનો સમૂહ માત્ર કે વ્યક્તિને કઈ વ્યથા છે. છે. પણ તેમનાં રૂપ, રંગ, નામ અને ગુણ અનેક છે, આમ છતાં તે પ્રાણીઓની સમકક્ષ ન ગણાય. તેમનો પૂરેપૂરું જકડી લે છે અને તેને તનાવગ્રસ્ત બનાવી દે છે. નિશ્ચિત આકાર-પ્રકાર હોવા છતાં એમનામાં એવું કશું|આની અસર મનુષ્યના સૌંદર્ય પર પણ પડે છે અને સ્થૂળ નથી હોતું જેનાથી તેઓ પોતાની ભાવનાત્મક પ્રતિક્રિયા રીતે સ્વસ્થ દેખાવા છતાં વ્યક્તિ કુરૂપ લાગવા માંડે છે. વ્યક્ત કરી શકે. મનુષ્યની આ પોતાની અંગત માન્યતા હકીકતમાં આ મનની જ કુટિલતા છે, જે અંદરની ઝેરી છે, જે તેની સાથે સારા-નરસાનું આરોપણ કરે છે અને|પ્રવૃત્તિઓને ઢાંકી દેવાનો પ્રયત્ન કરે છે. પરિણામે વ્યક્તિ પ્રિય-અપ્રિયની મહોર મારે છે. પોતાના-પરાયાની આ જ|બાહ્ય જગતમાં કૃત્રિમ ચહેરો બનાવી ફરે છે, પરંતુ ભાવના કોઈને પ્રિય બનાવે છે. તો કોઈએ અયોગ્ય અને|ઊંડાણથી દષ્ટિપાત કરતાં એ સ્પષ્ટ થાય છે કે તણાવપૂર્ણ તિરસ્કાર પાત્ર બનાવે છે.

સ્વનિર્મિત અને સ્વનિર્ધારિત છે. જેમાં તે એકને ભલો અને બીજાને ભૂંડો દર્શાવે છે. માણસ જેને ચાહે છે તેનાથી પ્રભાવિત થઈને પોતાપણું-આત્મીયતા વધારે છે, ઘનિષ્ઠતા કેળવે છે અને તેમાં રાગ-દ્વેષનું આરોપણ કરે છે, ધ્રષા કે પ્રેમ કરે છે. જ્યારે હકીકતમાં આવું નથી. બધાં પ્રાણીઓ અને વસ્તુઓ નિયતિ-નટીના કોઈ મહાન ઉદ્દેશની પરિપૂર્તિ માટે રચવામાં આવ્યાં છે. તેની પોતપોતાની વિશિષ્ટતા અને મહત્તા છે. મનુષ્યને આ જ સત્ય લાગુ પડે છે. દષ્ટિકોણનું પરિવર્તન મનોસ્થિતિને પણ બદલી નાખે છે. માન્યતાઓ બદલાતાં જ ધુણાની જગ્યાએ પ્રેમની રસાનુભૂતિ થતાં વાર લાગતી નથી.

સર્વત્ર જોવા મળતી વ્યથા-વેદનાઓનું કારણ મનુષ્યની પોતાની સ્વનિર્મિત માન્યતાઓ જ છે. કઈ વસ્તુઓ અને વ્યક્તિઓ તરફ કોઈનો રાગ-દ્વેષ, કેટલો તીવ્ર છે તે તેના ચહેરા પર અથવા આંખોમાં જોવાથી સ્પષ્ટ થાય છે. કારણ કે મનની પ્રસન્નતા-અપ્રસન્નતા, પ્રિયતા-અપ્રિયતા વ્યક્ત કરવા માટે આ બન્નેય દર્પણની ભૂમિકા ભજવે છે. તે પોતાના હાવભાવની પાછળ ગૂઢ રહસ્યોને ગોપવીને| બેસે છે. મનોવેજ્ઞાનિકો આ સત્યને સુપેરે જાણે છે અને કહે છે કે મન અને શરીર સહજીવી જેવાં છે. બન્નેને

મનુષ્યને પોતાના અંતરની પ્રસન્નતા અને અપ્રસન્નતા એકબીજા સાથે ધનિષ્ઠ સંબંધ છે અને બન્ને મળીને ચહેરા

વિકૃત દષ્ટિકોણ ધીમે ધીમે મનને પોતાની પકડમાં માંસપેશીઓ વિશેષ પ્રકારની સ્થિતિમાં ગંઠાઇને કઠોર બની કોઈક સાચું જ કહ્યું છે કે ભ્રાંતિઓ મનુષ્ય દ્વારા|ગઈ છે. હોઠ અને તણાયેલી ભ્રમરો અંતે તો સાબિત કરે

> એક યદ્દી અભણ દતો સાથે ગામડિયો પણ. પ્રાયશ્चित्तना પર્વ પર બધાને પ્રાર્થના કરતા જોઈને તે પણ ત્યાં બેસી ગયો અને બારાખડીના અક્ષરોનો પાઠ કરતાં ભાવના કરવા લાગ્યો, 'ઠે પ્રભુ! મને તો કોઈ મંત્ર યાદ નથી. આ અક્ષરોને સાંકળીને તમે જ મંત્ર રચી લેજો. દું તો તમારો સેવક છું, પૂજા માટે નથીન ભાવો ઠું કયાંથી હાવું ?' જ્યાં સુધી બીજા લોકો પ્રાર્થના કરતા રહ્યા, તે તો એમ જ ભગવાનનું ધ્યાન કરતો રહ્યો.

> સાયંકાળે જ્યારે બધા સામૂદિક પ્રાર્થનામાં ભેગા થયા ત્યારે ધર્મગુરુ રબીએ તે ગામડિયાને લક્તોની આગળની દરોળમાં બેસાડચો. આ જોઈને સાથીએ વિરોધ નોંધાવ્યો. 'શ્રીમાનજી. આને તો મંત્ર પણ બરાબર યાદ નથી.'' रभीओ गणगणा स्वरे उह्यं, 'तो शुं धर्म गयुं ? આની પાસે ભારતે શબ્દો નથી, ભાવ તો છે !'



છે કે વ્યક્તિ કોઈ વિશિષ્ટ મનોસ્થિતિમાં ગૂંચવાયેલ છે.

ઝડપી બનવાથી નવા નવા કુવિચારો ઝડપથી જાગે છે, જ્યારે શાંત અને સ્થિર મન તટસ્થ ચિંતન કરે છે. આવી|ઉપયોગિતા પર ધ્યાન દઈએ તો એવો માનસિક કાયાકલ્પ સ્થિતિમાં ભાવનાઓ, વિચારો સાત્ત્વિક રીતે નિસ્સૃત થાય|થઈ શકે, જેનાથી વિશ્વમાં ક્યાંય પણ કુરૂપતાનું દર્શન ન છે અને તેનું આરોપણ જે કોઈના પર થાય છે તેમાં|થાય. પોતાપણાના તરંગોનો પ્રવાહ ફટી નીકળે છે. આવી સ્થિતિમાં પોતાને પ્રસન્નતા થાય છે, સ્નાયુમંડળને વિરામ મળે છે અને વિરોધી આકાંક્ષાઓ ભાવનાઓ મટી જાય| છે. મન અને તેની શક્તિઓ વેરવિખેર થતી અટકે છે. આ 🥊 જ શક્તિઓ મૂળ સ્રોત પર પહોંચીને ઘનીભૂત બને છે અને તન-મનને સ્વસ્થ બનાવે છે.

ચિંતા અને ધૃણાથી મુક્ત થયેલું મન ઘનીભૂત શક્તિઓ સહિત અનંત ચેતન સત્તાથી, વિરાટ બ્રહ્મની સાથે જોડાઈને વ્યાપક પ્રેમની અનુભૂતિ કરાવવામાં સક્ષમ બની જાય છે. આનાથી મનોભાવનાઓ શુદ્ધ અને પવિત્ર તો બને જ છે, સમગ્ર વ્યક્તિત્વ પણ પ્રભાવિત-પરિવર્તિત થયા વિના રહેતું નથી. આ જ ક્રિયા અંતરને, દેવત્વની કક્ષાનું બનાવે છે.

🕈 અર્જુનને કૃષ્ણનો ઠપકો 🅈 યુદ્ધની અશીએ અર્જુનના હાચમાંથી ગાંડીલ છૂટતું તથા મુખ સુકાતું બેઈ કૃષ્્ ખીજાઈ ગયા હતા. કચની અને કરણીમાં ભિન્નતા, મોહ તથા દ્વિધા એમનાથી સહન ન ચયાં. ભવાં ચઢાવીને તેઓ ગર્જ્યા---

''કતસ્ત્વા કશ્મલમિદં ਕਿ ਪ ਮੇ સમુપસ્થિતમુ''–હે અભાગી ! આ વિષવેળાએ આંખો ખૂલી અને ઊભરાતા ઉત્સાહે ગાંધીવધારી અર્જુનને મહાભારતમાં विषयनुं श्रेय અપાव्युं. डार्य तो ઇश्वरीय ચેતનાએ જ કર્યું પણ જાગૃત અને ભરતીએ ચડેલા સત્સાહસે જ પૂર્વભૂમિકા પૂરી પાડી.

વાસ્તવમાં આ સંસારમાં કોઈપણ વસ્તુ કે વ્યક્તિ અસુંદર નથી. સર્જનહારની આ ધરતી પર કશુંય કુરૂપ નથી. આપણે જેનો તિરસ્કાર કરવા લાગીએ છીએ તે જ

આપણે માટે અસુંદર બની જાય છે. જો આપણો પોતાનો ઈર્ષા, વેર, ધૃણાની સ્થિતિમાં મનના ઊંડાણમાં કંપન|દષ્ટિકોણ બદલીને આત્મીયતા-પોતાપણાનો પ્રકાશ પાથરીએ અને સંસારના સૌંદર્યને વખાણીએ, તેની

## **X** 성 <u>શિવાજને વુદ્ધાની શિખામણ</u>

એ દિવસોમાં શિવાજી મોગલોની સામે ગેરીલા યુદ્ધ લડી રહ્યા હતા. રાત્રે યાક્યા-પાક્યા તેો એક વનવાસી 🤅 ઝૂંપડીમાં જઈ પહોંચ્યા અને કંઈક ખાવાપીવાનું માગ્યું. વૃદ્ધાના ઘરમાં કોદરા હતા. તેણે પ્રેમપૂર્વક ભાત રાંધ્યો 🖗 અને શિવાજીને પતરાળમાં પીરસ્યો. શિવાજી ખૂબ ભુખ્યા હતા. તેથી ઝડપથી ભાત ખાવાની ઉતાવળમાં આંગળીઓ દાઝી ગઈ. મોંથી ફૂંક મારીને બળતરા શાંત તે કરવી પડી. વૃદ્ધાએ આંખો પહોળી કરીને જોયું અને 🤅 બોલી-''સિપાહી, તારો ચહેરો શિવાજી જેવો લાગે છે અને સાથે-સાથે એમ પણ લાગે છે કે તું એના જેવો જ <u>મ</u>ુર્ખ પણ છે.''

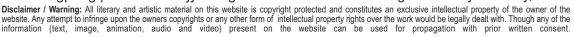
.

શિવાજી સ્તબ્ધ થઈ ગયા. તેમણે વૃદ્ધાને પૂછ્યું, ''માતાછ, શિવાછની મૂર્ખતા બતાવો અને સાયે સાયે મારી પણ."

વુદ્ધાએ કહ્યું-'તેં છેડે છેડેથી યોડો યોડો ઠંડો ભાત ખાવાને બદલે વચ્ચેના ભાગમાં હાય નાખ્યો અને આંગળીઓએ દાઝ્યો, શિવાજી પણ આવી મૂર્ખતા કરે 🤉 છે. તે દૂર છેડા પર વસેલા નાના કિલ્લાને સહેલાઈયી જીતીને શક્તિ વધારતા જવાના બદલે મોટા કિલ્લાઓ • પર હુમલા કરે છે અને માર ખાય છે.'' શિવાજીને • પોતાની યુદ્ધનીતિની નિષ્ફળતાનું કારણ સમજાયં. તેમણે • વૃદ્ધાની શિખામણ માની અને પહેલાં નાના કિલ્લાઓને 🕯 પોતાનું લક્ષ્ય બનાવ્યા. નાની સફળતાઓ મળવાયી તેમની શક્તિ વધી અને અંતે મોટો વિજય મેળવવામાં 🖁 સફળ થયા.

શુભારંભ હંમેશાં નાનાં નાનાં પગલાંથી થાય છે, પરંતુ 🕻 યથાર્યતાનાં પ્રકાશ કિરણો એટલા માત્રથી જ એક વ્યક્તિની જીવનધારા બદલી નાખે છે.

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org





CODIGIOCA 💠 માશે જન્મ અને માર્ટ્સ કર્મ દિવ્ય છે. 💠 ~@~A (ગીતાના ચતુર્થ અટચાયના જ્ઞાનકર્મસંન્યાસયોગની ત્યાખ્યાની ત્રીજી કડી)

એક બહુ જ મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રકરણ 'અવતારવાદ' પર પ્રારંભિક ચર્ચા આગલા અંકમાં કરી હતી. ભગવાન કહે છે, જે પોતાની વાસનાઓને કારણે જન્મ લે તે નર અને જે પોતાની અંતર્નિહિત માયા લારા તેના પર આરૂઢ થઈને પોતાની જાતને પ્રગટ કરે, તે અવતાર નારાયણ. હકીકતમાં લોકશિક્ષણ માટે જ મહાકરુણાનો ભાવ ધારણ કરીને અવતાર પ્રગટે છે. આ સંદર્ભમાં અમે લખ્યું હતું કે ગુરુદેવ સ્વયં કહેતા હતા, ''મને ધકેલવામાં આવ્યો છે-સુષ્ટિની સંચાલક સત્તાઓ દ્વારા ધરતી પર વિશેષ કાર્ય કરવા માટે.'' ધર્મની હાનિ અને અધર્મની વૃદ્ધિ થતાં ભગવાન પોતે પ્રગટ થાય છે. દરેક યુગમાં તેમના પ્રગટ થવા પાછળ એક જ લમ્ય હોય છે-સાધુ પુરુષોની રક્ષા તથા પાપકર્મ કરનારાનો વિનાશ. સાથોસાથ ધર્મની સારી રીતે સ્થાપના. આ બાબત સાતમા અને આઠમા આ બે શ્લોકોની વ્યાખ્યા દારા સમજાવી હતી. આજે જે પ્રકારની પરિસ્થિતિ છે તેમાં અવતારના પ્રગટીકરાગની કેટલી અનિવાર્ય આવશ્યકતા છે તે આ વ્યાખ્યાથી સમજી શકાય છે. ત્રી અરવિંદે અવતારના પ્રગટીકરણની વ્યાખ્યા પોતાની રીતે કરી છે જે અનન્ય છે. તેઓ લખે છે કે ભગવતસત્તાના દિવ્ય પ્રગટીકરાગનાં બે પાસાંઓ છે-એક છે અવતરાગ-માનવ આકતિ અને પ્રકુતિમાં ભગવાનનું પ્રગટ થવું અને બીજું છે આરોહાગ-ભગવાનના ભાવમાં મનુષ્યનો જન્મ ગ્રહાગ, ભાગવત ચેતનામાં ઉત્યાન. યોગીરાજ આ બીજાં પાસાંને વધારે મહત્ત્વપાર્ગ બતાવતાં તેને જીવનો નવો જન્મ કહે છે. અવતારને તેમણે માનવજાતિનો ભાગવત્ નેતા કહ્યો છે તો પૂજ્ય ગુરુદેવે સંત, સુધારક અને શહીદના રૂપમાં અંશાવતારના પ્રગટીકરણ્ગની વાત કહી છે. હવે આગળની વ્યાખ્યા આ અંકમા.

પરમપૂજ્ય ગુરુદેવ ઓગષ્ટ ૧૯૭૯ના અખંડ જ્યોતિના પ્રશાવતાર વિશેષાંકમાં લખે છે, 'આદર્શવાદી દુસ્સાહસ જ અવતાર છે. તે એક ભાવનાત્મક પ્રવાહના રૂપમાં ઉત્પન્ન થાય છે અને અસંખ્ય લોકોને અનુપ્રાણિત કરે છે.' આજના સંદર્ભમાં આ કેટલી સચોટ, યુગને અનુકૂળ વ્યાખ્યા છે ? તેઓ આગળ લખે છે, 'પ્રશાવતાર બુદ્ધાવતારનો ઉત્તરાર્ધ છે. બુદ્ધિપ્રધાન યુગની સમસ્યાઓ પણ ચિંતનપ્રધાન હોય

છે. માન્યતાઓ, વિચારણાઓ, ઇચ્છાઓ જ પ્રેરણાકેન્દ્ર વ્યાખ્યા ગત અંકથી કરતા આવ્યા છીએ. હું દરેક યુગમાં હોય છે અને તેના જ પ્રવાહમાં સમગ્ર સમાજ વહે છે. આવા આવું છું. દરેક સમયમાં આવું છું, પ્રગટ થાઉ છું અને મારો સમયમાં અવતારનું સ્વરૂપ પણ તેને અનુરૂપ જ હોઈ શકે ઉદ્દેશ બહુ જ સ્પષ્ટ હોય છે-ધર્મની સ્થાપના કરવી, તેને છે. લોકમાનસને અનિચ્છનીયતા, અનૈતિકતા અને મૂદ્ધ યોગ્ય વાતાવરણ તૈયાર કરવું. આ વચનથી એક બાબત માન્યતાઓથી વિરત કરનાર વિચારક્રાન્તિ જ પોતાના સ્પષ્ટ થાય છે કે અવતારો હંમેશાં થતા રહે છે. અવતારનું

'ઇનકારનેશન' ઈઝ નોટ ધી એન્ડ.' અવતાર કદી અંતિમ એમની વાતોમાં. દાર્શનિકોની વ્યાખ્યાઓમાં અને પ્રક્રિયાના રૂપમાં નથી થતા. રામકૃષ્ણ મિશનના સ્વામી દિવદ્વતોની વાતોમાં અંતર છે. દાર્શનિક હાઈપોથિસીસ અખિલાબનંદજીએ જેમ્સ હેવિટે લખેલા પુસ્તક 'ક્રાઈસ્ટ ધી|ધારણા બાંધે છે, કલ્પનાના ઉડ્ડયનમાં રાચે છે અને ઋષિ સેવિયર ઓફ હ્યુમન કાઈન્ડ'ની સમીક્ષા કરતાં લખ્યું છે કે વક્તવ્ય આપે છે, ભાવિના ગર્ભમાં ઝાંખી કરીને આવે છે આનું શીર્ષક બદલવું જોઈએ. 'ક્રાઈસ્ટ ધી સેવિયર' નહીં|અને સૌને જણાવે છે. ગીતા હાઈપોથિસીસ નથી, પણ એક 'ક્રાઈસ્ટ એ સેવિયર' શીર્ષક હોવું જોઈએ. તેઓ લખે છે કે વક્તવ્ય છે, સ્ટેટમેન્ટ છે, અનુભવ છે, અને અધિકારથી 'ધી સેવિયર'નો અર્થ થાય છે એકમાત્ર ઈશુ ખ્રિસ્ત જ કહેવાયેલું કથન છે. ઉદ્વારક છે, અવતાર છે, જ્યારે 'સંભવામિ યુગે યુગે'નો આશય એ છે કે જ્યારે જ્યારે જરૂરત ઊભી થશે ત્યારે ઘોષણાનું સમર્થન પછીના શ્લોકમાં કરે છે. તેઓ પ્રગટ થશે. ક્યારેક બુદ્ધ, ક્યારેક રામ, ક્યારેક કૃષ્ણ, ક્યારેક પયગંબર અને ક્યારેક ઈસના રૂપમાં. તેઓ લખે છે. 'અવતારને અંતિમ માની લેવા એ ખોટો વિચાર છે. ભગવાન જ્યારે પણ પ્રગટે છે ત્યારે દરેક યુગમાં સતત અર્થાતુ નિર્મળ અને અલૌકિક છે, આ તથ્યને જે મનુષ્ય ચાલતી પરિવર્તનની પ્રક્રિયાને સાકાર કરવા માટે આવે છે. પશ્ચિમમાં સભ્યતાનો વિકાસ, વિચારસરણીનો વિકાસ એટલી હદે નથી થયો જેટલું આપણા ઉપનિષદકાલીન|(મારા સુધી જ પહોંચે છે.) ઋષિઓએ વિચાર્યું હતું, ચિંતન કર્યું હતું. એટલે તેમણે કહી દીધું 'ક્રાઈસ્ટ ઈઝ ધી લિમિટ.' આ જ અંતિમ છે. એટલા સમાયેલો છે. તેની વ્યાખ્યા અવતારવાદની અત્યાર સુધી માટે તેમની કલમ 'એન્ટીક્રાઈસ્ટ'ની વાત કહે છે, જ્યારે કરાયેલી ચર્ચાઓ પછીથી શરૂ થાય છે અને પુનર્જન્મના આપણે નવયુગના આગમનની વાત કરીએ છીએ.''

પરમપૂજ્ય ગુરુદેવ લખે છે, ''કાળના પરિવર્તનનું પહોંચવાનો માર્ગ કયો છે તેના પ્રતિપાદન સુધી મળે છે. પ્રયોજન પૂરું કરનારી શક્તિનું નામ છે મહાકાળ. યુગ પરિવર્તન, યુગ પ્રવર્તન આ જ સત્તા દ્વારા થાય છે. અને તેમના કર્મો પણ દિવ્ય છે. ભગવાન તેમને એક પરિવર્તન એટલે ફેરફાર અને પ્રવર્તન એટલે તેને આગળ રહસ્યપૂર્ણ ઘરના ગણાવે છે. એક પરિભાષા મુજબ ધપાવવું. આ હંમેશા રુદ્ર દ્વારા રૌદ્ર ભાવથી સંપન્ન થાય છે. ભિગવાન 'અજ' અર્થાત જન્મરહિત છે. તેમનો જન્મ થઈ ન શ્રીમદ્દ ભાગવતમાં એક વાક્ય છે. 'અવતારાઃ હ્યે અનંતશ્ચ' શિકે. આમ છતાં તેઓ પોતાની માયાશક્તિનો આધાર લઈને અર્થાત્ અવતાર એક નહિ, અનેકાનેક હોય છે. આ દિહધારી બને છે, અવતરિત થાય છે. તેઓ પ્રાણીમાત્રના ઋષિકથિત વાક્ય છે કે અવતાર કોઈની અંદર, કોઈની પણ દુઃખથી દ્રવિત થઈને દુઃખોના સાગરથી તેને ઉગારવા માટે ચેતનામાં અવતરિત થાય તે દ્વારા મહત્ત્વપૂર્ણ કાર્ય કરાવી|અવતાર લે છે. જ્યારે પણ આવો વિદેહી આત્મા દેહધારી શકાય છે. પછી ભલે તે ગુરુ ગોવિંદસિંહ હોય, બંદા બને ત્યારે કહેવાય છે કે ભગવાન જન્મ ધારણ કરે છે. વૈરાગી, ભગતસિંહ અથવા સુભાષચન્દ્ર બોઝ, મહાત્મા બિઘા જ જીવોનો જન્મ કર્મફળ અનુસાર થાય છે. આપણે ગાંધી, શ્રી અરવિંદ કે સ્વામી વિવેકાનંદ હોય.

ઠાકુર રામકૃષ્ણ કહે છે, 'પહેલા દસ અવતાર થવાની છીએ, પરંતુ ભગવાન પોતાની ઇચ્છાથી તથા લોકકલ્યાણ વાત મળે છે, પછીથી ચોવીસ અને ત્યારબાદ અસંખ્ય માટે જન્મ ધારણ કરે છે. શુભ કે અશુભ કોઈ પ્રકારનું અવતારોની. જેવી જેવી જમાનાની સમસ્યાઓ હોય છે તેમ પ્રારબ્ધ તેમનામાં નથી. આ રીતે ભગવાનનો જન્મ તેમ ભગવાન અવતાર લે છે. ''પશ્ચિમમાં હેગલ, હ્યૂમ, પ્રારબ્ધવશ ન હોઈ શકે, તે તો દિવ્ય જ હોઈ શકે છે.

પ્રગટીકરણ એક સતત ચાલતી પ્રક્રિયા છે. અવતાર અથવા બધાએ વિચાર્યુ, જત જાતની વાતો પણ કહી છે, પણ

ભગવાન સાતમા-આઠમા શ્લોકમાં કરવામાં આવેલી

लन्म डर्म २ मे हिव्यमेवं यो वेत्ति तत्त्वतः । ત્યક્ત્વા દેહં પુનર્જન્મ નૈતિ મામેતિ સોડર્જન ॥

''આ રીતે હે અર્જુન, મારો જન્મ અને મારાં કર્મ દિવ્ય તત્ત્વથી જાણી લે છે તે શરીરનો ત્યાગ કર્યા પછી પુનર્જન્મ ધારણ કરતો નથી પણ વાસ્તવમાં મને જ પ્રાપ્ત કરે છે.''

આ શ્લોક ખૂબ માર્મિક છે. તેમાં વિશિષ્ટ ગૂઢ અર્થ સિદ્ધાંત અને તત્ત્વથી પરમસત્તાને જાણી લેવાનો, ત્યાં સુધી

ભગવાનનું દેહ ધારણ કરવાનું કાર્ય અલૌકિક કાર્ય છે બધા આપણા પોતપોતાના પ્રારબ્ધને વશવર્તી જન્મ્યા





સારથિ શ્રીકૃષ્ણની આ વાત પર ધ્યાનપૂર્વક વિચારીએ, કે જશે. દુનિયાનું દર્દ સહેતાં શીખો, છવતાં શીખો તેમાં તેમણે કહ્યું છે કે મારો જન્મ અને મારું કર્મ આ 'હું' બાગીદારી કરતાં શીખો. દર્દ સહેવા માટે સ્વામી વિવેકાનંદ અહંજનિત નથી. આ વાક્ય ઋષિનું વાક્ય છે એક સ્ટેટમેન્ટ જેવી, પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવ જેવી વિશાળ છાતી જોઈએ. છે અને એક અનુભવના નાતે પ્રમાણ રૂપમાં કહેવાયું છે. સૃષ્ટિના કેન્દ્રમાં સ્થિત થઈને પરબ્રહ્મના સાકાર રૂપ એવા આ ઈશ્વરનો, પરબ્રહ્મનો 'હું' છું. દક્ષિણ ભારતમાં સ્વામી ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ જ્યારે અર્જુનને કંઈક કહે છે તો તેને વિવેકાનંદ પરિભ્રમણ કરી રહ્યા હતા. પંડિતોએ કોઈ યોગ્ય રીતે સમજવું નેઈએ-આગળ જતાં તેઓ (શ્રી કૃષ્ણ) શાસ્ત્રાર્થની ચર્ચા દરમિયાન કહ્યું કે આદિ શંકરાચાર્ય આવું વિરાટ રૂપનાં દર્શન કરાવે છે ત્યારે તે (અર્જુન) જાણી શકે કહ્યા કરતા. તો સ્વામી વિવેકાનંદ તરત બોલી ઊઠયા કે છે કે કૃષ્ણ કોણ છે, દિવ્ય જન્મ લઈને દિવ્ય કર્મ કરવા તેમણે શું કહ્યું હતું તે બાબતને બાજુએ મૂકો. ''હું આવેલ મહા અવતાર છે. મારાપણાથી પર જવું અને વિવેકાનંદ આ કરી રહ્યો છું, મારી આ વાત ધ્યાનથી અવતારની ચેતનામાં સ્થિત થવું એ બહુ મોટા પુરુષાર્થનું સાંભળો.'' જ્યારે આ વાર્તાલાપ પર શ્રી અરવિંદ પાસે કાર્ય છે. તેમના શિષ્યોએ ટિપ્પણ નણવા ઇચ્છ્યું તો તેમણે વિવેકાનંદની પ્રશંસા કરી. તેમણે કહ્યું, 'આમાં વિવેકાનંદનો શંકરે કર્યો છે-અપ્રાકૃત, ઐશ્વર્યથી પરિપૂર્ણ. 'તત્ત્વતઃ'નો અહંકાર પ્રદર્શિત થતો નથી. તેઓ અહંકારથી પર જઈને અર્થ કર્યો છે 'સ્વરૂપતઃ' વાસ્તવિક રૂપમાં. ભગવાન અહીં પરબ્રહ્મની સત્તામાં સ્થિત થઈને બોલી રહ્યા હતા. તેથી કહે છે કે મારો જન્મ દિવ્ય છે, કર્મ પણ દિવ્ય અને તેઓ જે કાંઈ બોલી રહ્યા હતા તે સત્ય જ બોલી રહ્યા અલૌકિક છે. આપણે આપણી સાધારણ બુદ્ધિથી, તેના હતા. આ તબક્કે જો તેઓ આદ્ય શંકરાચાર્યને જૂઠા સાબિત માપંદંડોથી તેમના જન્મ અને કર્મોના કારણનો નિર્ણય કરી કરે તો કોઈ નવાઈ ન લાગવી જોઈએ.

છે. હું જ આત્મા છું. સરમતે હાથીના પગ વડે પોતાનું કર્મ ન હોવા છતાં પણ તેઓ શા માટે કર્મ કરે છે-આ વાત મસ્તક કચડાવી દીધું, પરંતુ સુલતાનને અલ્લાહ માનવાનો ઉચ્ચ સ્તરીય મનોસ્થિતિમાં જઈને જ સ્વાનુભૂતિ દ્વારા સ્પષ્ટ ઈન્કાર કર્યો. ભગવાનનું 'હું' એટલે સૂફીનું 'હું' મંસૂર જાણી શકાય છે. પ્રારબ્ધને વશ ન હોવા છતાં પણ તેઓ અને સરમત આપણા દષ્ટાંત બનવા બોઈએ. આપણે શા માટે જન્મ ધારણ કરે છે, કર્મ કરે છે. આ રહસ્ય જાણી દેહધારી છીએ, આપણો જન્મ સાધારણ છે. આપણે શકનાર ઈપ્વરના સ્વરૂપનું જ્ઞાન થતાં ચિરમુક્ત થઈ જાય છે. શરીરથી પર જઈને આત્મામાં, શુદ્ધ અહંભાવમાં સ્થિત થઈ આ જ વાસ્તવિક જ્ઞાન કે વિજ્ઞાન છે, ગીતાનું તે મૂળ શકતા નથી. જો આપણે તેમ કરી શકીએ તો આપણે તત્ત્વદર્શન છે. આ જ્ઞાનને જાણી લેનાર હંમેશને માટે મુક્ત અવતારની ભાષામાં બોલીએ છીએ. દિવ્ય જન્મવાળો થઈ જાય છે. પછી તેનો પુનર્જન્મ થતો નથી. દિવ્યકર્મ માટે આવેલો અવતાર સૃષ્ટિની તમામ સંવેદના 🔰 જે રહસ્ય દરેક માણસે જાણવાનું છે તે છે અજ, પોતાની અંદર સાકાર કરીને આવે છે. તેની અંદર જ અવ્યય પરમાત્મા અને તેમના દિવ્ય જન્મ-કર્મનું રહસ્ય. કરુણાનો મહાસાગર છલકાય છે અને તેને વશ વર્તીને તેઓ આ જ્ઞાનથી જે કર્મનો પ્રવાહ વહે છે તેમાં સ્નાન કરનાર દિવ્ય જન્મ ધારણ કરે છે. તેથી જો અવતારીસત્તા મારો તમામ બંધનોથી મુક્ત થઈ જાય છે. કેમ કે તેનાં કર્મો પણ જન્મ-મારું કર્મ-એ રીતે પોતાની વાત કરે તો તે ખોડું તે સર્વલોક મહેશ્વરનાં કર્મો બની જાય છે. આપણે પાછલા કરતો નથી.

પરમપૂજ્ય ગુરુદેવ કહેતા, 'તમે લોકો તમારા હેતુ બતાવી રહ્યા છે. ભાગવત ધર્મની રક્ષા અને યુગની સુખદુઃખથી પરેશાન છો અને કહો છો કે કોઈપણ પ્રકારે વ્યવસ્થાનું પુનઃનિર્માણ. તે દિવ્ય કર્મનું બાહ્ય પાસું છે અને આત્મજ્ઞાન મળી જાય. જે દિવસે તમને આત્મજ્ઞાન મળી તે જ માનવજાતિના ભગવન્મખ પ્રયાસોને સમસ્ત વિધ્નો-

અહીં ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ, યદુવંશી ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ જશે તે દિવસે દુનિયાનાં દુઃખદર્દ એઈને તમારી છાતી ફાટી

'દિવ્ય' શબ્દનો અર્થ રામાનુજાચાર્યજીએ અને આચાર્ય શકતા નથી. તેઓ અમાનવ હોવા છતાં પણ માનવ રૂપમાં ભગવાનનું 'હં' મંસૂરનું અનલહક છે, સરમતનું અનલહક શા માટે જન્મ લે છે અને ત્રણે લોકોમાં તેમનું કોઈ કર્તવ્ય-

શ્લોકોમાં જોઈ ચૂક્યા છીએ કે ભગવાન પોતાના જન્મનો



અવરોધોથી બચાવીને આગળ ધપાવે છે. આ દિવ્ય કર્મનું આવા સાધકો, જે સર્વત્ર એ જ ઈશ્વરની ક્રીડા-આંતરિક પાસું એ કે તે આપણી ચેતનાને દિવ્ય બનાવવા કલ્લોલનાં દર્શન કરે છે. શરીરનો ત્યાગ કર્યા પછી આવે છે, જેથી તે ઊર્ધ્વમુખી બની શકે અને એવી લાખો- (ત્યક્ત્વા દેહં) ફરીથી જન્મ લેતા નથી (પુનર્જન્મ નૈતિ.) કરોડો વ્યક્તિઓની ચેતનામાં નવછવન લાવી શકાય. એનો અર્થ એ થયો કે તેઓ 'અહંભાવ'થી ઉગરી ગયા છે, સામાન્યપણે સમજવામાં આવે છે તેમ કોઈ બહારનાં કર્મ|જે તેમને જન્મ જન્માંતરો સુધી યોનિઓમાં ભટકી ભટકીને અથવા બહારની ઘટના અવતાર પ્રગટ થવાનું મૂળ કારણ પીડિત કરત. તેમાંથી તેઓ બચી ગયા છે. સ્વાર્થભરી હોતાં નથી, જે સંકટની અવસ્થામાં ભગવાન આવે છે તે પૂર્ખતામાં ઘસડાઈ જવામાંથી તેઓ બચી જાય છે અને બાહ્ય નજરે સાહજિક ઘટનાઓ અને જડ જગતનાં છિવનમુક્તિનો લાભ મેળવે છે. એટલું જ નહિ, ભગવાન કહે પરિવર્તનોથી ભરેલો એક નાજુક સમય પ્રતીત થાય છે. છે કે, 'જે મારા દિવ્યજીવન અને કર્મના મર્મને જાણે છે તે પરંતુ જો તેના વાસ્તવિક સ્વરૂપને જોઈએ તો જણાય છે કે નિશ્ચિતપણે મને જ (મામેતિ અર્જુન) પ્રાપ્ત કરે છે. શુદ્ધ આ સંકટ માનવ-ચેતનામાં ત્યારે જ પ્રગટે છે જ્યારે તેનું 'અહમ્' તથા બ્રહ્મભાવમાં છવવું તે સાધકની ઉચ્ચ ગતિની રૂપાંતર, કોઈ મહાન પરિવર્તન થવાનું હોય. આ પરિવર્તન અવસ્થાનું પ્રતીક છે. આ જ દરેક સાધકનું લક્ષ્ય પણ હોય માટે જ દિવ્ય શક્તિની, અવતારી ચેતનાની આવશ્યકતા છે પણ છે ઘણું મુશ્કેલ. અહંકારનો પરિષ્કાર કરીને રહે છે.

રાજનૈતિક, ઔદ્યોગિક, આર્થિક સ્તર પર જનસાધારણની 'અહંભાવ' ફરી ઉત્પન્ન થતો નથી. કેમકે ભગવાનના ચેતનામાં પરિવર્તન આવ્યું. એક રીતે આ ક્રાંતિઓએ, આશ્વાસન અનુસાર તે ભગવાનને પ્રાપ્ત થાય છે. તેમનામાં વીસમી સદીની અંતિમ વૈજ્ઞાનિક-કૉમ્પ્યુટર ક્રાન્તિ દ્વારા જ એકાકાર-થઈ જાય છે અને પુનર્જન્મના ચક્કરમાં ફસાતો તેને ચરમસ્થિતિ સુધી પહોંચાડી દીધું છે. આ ફેરફાર નથી. બૌદ્ધિક-લૌકિક છે, આધ્યાત્મિક નથી. જ્યારે આ કાર્ય આધ્યાત્મિક સ્તરે થાય છે તો ભગવાનનો પ્રાદુર્ભાવ થાય તત્ત્વદર્શન છુપાયેલું છે. આ લેખના આરંભથી જ એક જ છે અને તેને જ અવતાર કહેવામાં આવે છે. દિવ્ય કર્મ શ્લોકની વ્યાખ્યા પર આપણે ટકેલા છીએ. જેનો પૂર્વાપર કરનાર અને આજના સંકટના મૂળમાં આધ્યાત્મિક બી|સંદર્ભ છે ભગવાનના અવતારનું રહસ્ય અને ત્યાર પછીનો જોતાં આખા યુગનું પરિવર્તન કરનાર ભાગવત નેતા જ સંદર્ભ છે વિતરાગ બનીને ભયને નષ્ટ કરી ભગવાનને પ્રાપ્ત આજના પ્રજ્ઞાવતાર છે અને એ જ વ્યાખ્યામાં આ નવમો કરવાની પ્રક્રિયાને સમજીને તે શૈલીને જીવનનું એક અંગ શ્લોક આપણને બધી વાત સમન્નવે છે.

પરમતત્ત્વની અભિવ્યક્તિ અને તેની કાર્યપ્રણાલીને સારી અકર્મ-વિકર્મની વ્યાખ્યા (લગભગ ર૩મો શ્લોક) સુધી લઈ રીતે સમજી લે છે, તે એક વિશિષ્ટ દષ્ટિથી સંપન્ન બની જાય છે. કેટલું ગૃહા, અલૌકિક અને દિવ્ય છે ગીતાનું જ્ઞાન ! જાય છે. તેને બહુ સારી રીતે પ્રતીતિ થઈ જાય છે કે તે તેના વિસ્તૃત વિવેચનથી સંભવિત બને છે અને આને આપણા સઘળાં કર્મો તેની જ દિવ્ય ક્રીડાનું એક અંગ છે માટે કોરા જ્ઞાનની કે તર્કની નહિ, પણ ભગવાનના ભાવમાં તથા આપણી તમામ ઉપલબ્ધિઓ તે જ પરમ સત્તારૂપી છવવાની જરૂર છે. શ્રદ્ધાથી પરિપૂરિત બની અહંભાવનું ગુહ્ય શક્તિની લીલાનો એક ભાગ છે. આપણામાંથી કોઈએ બલિદાન દેવાની જરૂર છે. શ્રદ્ધાવાનને જ સાચું જ્ઞાન પ્રાપ્ત પણ વૈયક્તિક રૂપમાં અહંકારભર્ય અભિમાન ન કરવું જોઈએ થાય છે-તે આ અધ્યાયનો અંતિમ સારાંશ પણ છે. કે આ મેં કર્યું છે. આ કર્તાભાવની અભિવ્યક્તિ દૂર થાય, એનાથી નિવૃત્ત થઈ જવાય તો આપણે મુક્તિનો માર્ગ અરવિંદ લખે છે, ''આ જગત યુદ્ધની રંગભૂમિ છે તેના બે પ્રશસ્ત કરી લીધો એમ માનવું જોઈએ.

કર્તાભાવથી મુક્ત થઈને આકર્ષણોથી વિરક્ત થવાથી પાછલી બે શતાબ્દીઓને જોઈએ તો ખૂબ જ ઝડપથી|આગળની પ્રગતિયાત્રાનો પંથ પ્રશસ્ત થાય છે. ત્યાર બાદ

ુએક જ શ્લોકમાં <mark>જા</mark>ણે ગાગરમાં સાગરની જેમ બધું બનાવી લેવું તે. આ ઉત્તર પક્ષની વ્યાખ્યા દસમા શ્લોકમાં ભગવાન આ શ્લોકમાં કહે છે કે જે મનુષ્ય સંસારમાં આ કરવામાં આવી છે અને આપણને ફરીથી સીધા કર્મ-

> ''જન્મ કર્મ થમે દિવ્યમ્''ની વ્યાખ્યાના પ્રકરણમાં શ્રી પાસાંઓ પર ગીતા ભાર મુકે છે. એક આંતરિક સંઘર્ષ અને



બીજું બાહ્ય યુદ્ધ. આંતરિક સંઘર્ષ, પોતાના અંતર્જગતમાં પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવ ઓગષ્ટ ૧૯૭૯ના 'અખંડ જ્યોતિ'માં રહેલ કામના, અજ્ઞાન, મોહ, લોભ અને અહંકાર જેવા લખે છે, ''અવતારની પ્રથમ પ્રેરણા, પ્રથમ પ્રક્રિયા ઘટકો સાથે છે. તેમને મારવા એ જ આંતરિક વિજય છે. પણ એક બીજું યુદ્ધ બહિર્જગતમાં પણ ચાલી રહ્યું છે. આદર્શ ઉપસ્થિત કરીને અનેકોને અનુગમનની પ્રેરણા આપે માનવસપૂહમાં ધર્મ અને અધર્મની શક્તિઓની વચ્ચે સતત|છે. અગ્રગમન જ સાહસિકતા છે. આ પરાક્રમ દેવમાનવોના સંગ્રામ ચાલતો રહે છે. ભગવાનનું અવતરણ અંહકારનો ભાગ્યમાં જ લખાયેલું હોય છે. અનુગમન તો અસંખ્ય લોકો આશ્રય લઈને લડનાર આસુરી અધર્મપ્રધાન તાકાતોનો કરવા લાગે છે. અવતારના દ્વિતીય ચરણમાં અનેક સંહાર કરવા માટે જ થાય છે. એટલા જ માટે તેમનો દિવ્ય|વ્યક્તિઓ આદર્શવાદી સાહસનો પરિચય આપતી જોવા જન્મ થાય છે અને બધાં જ કર્મો દિવ્યતાથી ભરેલાં|મળે છે. સ્વાર્થીઓને પરમાર્થ અપનાવતાં, અને પતિતોને આદર્શોને માટે ખોટનો સ્વૌકાર કરતાં મરી

ફીટવાની સાહસિકતાનું અનુદાન અવતાર સિવાય કોઈની પાસે હોતું નથી.

હોય છે.

-પં. શ્રીસમ સમીં આચાર્ય

મહાભારતનું યુદ્ધ એક પ્રકારે દેવાસુર સંગ્રામનું એક રૂપક છે. જેના મહાનાયક શ્રી કૃષ્ણ છે. ધર્મરાજ્યની સ્થાપના માટે લડતા પાંડવો દેવપુત્ર છે. માનવરૂપમાં દેવતાઓની શક્તિઓને તેમણે ધારણ કરેલી છે. કૌરવો આસુરી શક્તિના અવતાર છે. ભગવાન પ્રત્યક્ષ કે પરોક્ષ રૂપમાં અસુરોને નષ્ટ કરવા, તેમને ચલાવનાર આસુરી શક્તિનું દમન કરવા અને ધર્મના આદર્શોની સ્થાપના માટે પુનઃ અવતાર લે છે. તેમનો સૌથી મોટો ઉદ્દેશ હોય છે સ્વર્ગના રાજ્યને પૃથ્વીની નજીક લઈ આવવું, માનવમાં દેવત્વ ઉજાગર કરવું. તેમના આવવાનો સારો લાભ તેમને જ મળે છે, જે ભગવાનની આ ક્રિયાના માધ્યમથી દિવ્ય જન્મ અને દિવ્યકર્મના વાસ્તવિક મર્મને ન્નણી લે છે અને પોતાની ચેતનામાં હંમેશા ભગવાનમય થઈને જીવે છે. 'મન્મયા મામુપાશ્રિતાઃ'ના માધ્યમથી ભગવાને એવા તત્ત્વજ્ઞાનીઓને જે તપઃપૂત છે, અપરા પ્રકૃતિથી બહાર નીકળી મુક્ત થઈ જાય છે તેમને આશ્વાસન આપ્યું છે કે, તમે મારા સ્વરૂપ અને સ્વભાવને પામશો. मद्भावमागताः. આ આખું પ્રકરણ નવમા શ્લોક સાથે જોડાયેલું છે પણ આવ્યું દસમા શ્લોકમાં, જેની વ્યાખ્યા આપણે આગળના અંકમાં કરીશું. સમાપન કરતાં પહેલાં પરમપૂજ્ય ગુર્દેવના ચિંતન દ્વારા પાઠક પરિજનોને અવતારની પ્રત્યક્ષ પ્રેરણાથી અનુપ્રાણિત કરવા ઇચ્છીશું.

દિવમાનવોના ઉત્પાદનની હોય છે. તેઓ આત્મ પરિવર્તનનો આદર્શ અપનાવતા જોઈને એ જ સિદ્ધ થાય છે કે 'હવાની દિશા બદલાઈ અને મોસમ પલટાઈ.' પૂજ્યવર ગુરૂજી અનુસાર આ બે પ્રેરણાઓ લઈને જ દિવ્ય જન્મ લે છે. અવતાર અને દિવ્ય કર્મ કરવાની પ્રેરણા આપતા જીવન– મુક્તિ, બંધન-મુક્તિનો પથ પ્રશસ્ત કરી જાય છે. હવે આ અંકમાં આટલું જ. બાકીના દિવ્ય કર્મની ઉત્તર વ્યાખ્યા અને વિતરાગ બનવાનો કલિતાર્થ-માહાત્મ્ય આગલા અંકમાં-

ક્રમશ :

પોતાના બેલરકમઠના ઓરડામાં સ્વામીજો બેચેનીથી ટદેલી રહ્યા હતા. સંતોએ પછ્યં. 'સ્વામીજી. શું વાત છે ? આપ ઘણા પરેશાન છો.' તેઓ બોલ્યા, 'આજ ક્ષણે બપાનની નજીક સમુદ્રમાં એક જહાજ કૂબ્યું છે. મને એનો આભાસ થયો છે અને હું તેમની વ્યથા સાંભળી રહ્યો છું.' ભક્તોએ કહ્યું, 'સ્વામીજી, આપતો કલકત્તામાં ગંગાકિનારે ઊભા છો આપને કેવી રીતે ખબર પડી ?' સ્વામીજી કોઈ જવાબ ન આપતાં મૌનધ્યાનમાં ગરકાવ થઈ ગયા. બીજે દિવસે સમાચાર આવ્યા કે જપાન નજીક આવી ઘટના બની, જેમાં પાંચસો માણસો ડૂબી ગયા. જે સમયે વિવેકાનંદ બોલી રહ્યા હતા ત્યારે પાંચસો વ્યક્તિઓની કરુણા, અવતારી ચેતનારૂપી વિવેકાનંદના હૃદયમાંથી બોલી રહી હતી. અવતારમાં સુષ્ટિની તમામ સંવેદના ઘનીભૂત થઈ બય છે અને તે તેવા જ બ્રહ્મભાવમાં જવે છે.

Yug Shakti Gayatri - May, 2001



## \* \* शरीरनां ४ ऽभूण स्वस्थ होय तो \* \* \* \* \* \* \* રોગ આવે શું કામ ? \* \* \* \* \*

श्वाश्ध्व-आरीभ्य

અવિચ્છિન્નરૂપે ગૂંથાયેલાં છે. શરીર રોગી હોય છે તો મગજ નિત્યકાર્યો કરવામાં ભોજન આદિ કાર્યોમાં શ્રમ પડે છે. બેચેની અને અજંપો અનુભવે છે, ઊંઘ આવતી નથી અને વિધારે-ઓછા પ્રમાણમાં હરવું-કરવું પણ પડે છે. હાથ પણ મસ્તક ભારે ભારે લાગે છે. આ જ વાત મન પર સંકટ આવતાં ચાલે જ છે. શ્રમ વિના શરીરનું પાચનકાર્ય અને મળ-વિસર્જન શરીરની દુર્દશા થવા સંબંધી છે. ક્રોધાવેશમાં આંખો લાલ બને પ્રક્રિયા ચાલે શી રીતે ? આ તો સામાન્ય દિનચર્યાની વાત થઈ. છે, હોઠ કાંપવા લાગે છે, શરીર આવેશપૂર્ણ બને છે. ભયની|આટલાથી કાંઈ કામ ચાલતું નથી. આજીવિકા મેળવવા માટે સ્થિતિમાં ગળું સુકાઈ જાય છે પગ ધ્રૂજવા લાગે છે, રૂંવાડાં પણ કામ કરવું પડે છે અને તેમાં શારીરિક અને માનસિક શ્રમ ઊભાં થઈ જાય છે અને શ્વાસ ઊંડો ચાલવા માંડે છે.

કહેવાય છે કે સ્વસ્થ શરીરમાં જ સ્વસ્થ મન વસે છે. આરોગ્યનું મહત્ત્વ સમજાવવા માટે આ કથન કહેવામાં આવ્યું અને અકાળ મૃત્યુ આવી પહોંચશે. છે, પરંતુ વાસ્તવિકતા આનાથી જુદી જ છે. વિશેષજ્ઞો જણાવે છે કે મન સ્વસ્થ રહેવાથી જ શરીર સ્વસ્થ રહે છે.

શરીરની સામાન્ય કામગીરી ભોજનથી ચાલતી દેખાય છે, પરંતુ તેની સાથે આ શરત જોડાયેલી છે કે જો ખોરાક પચી શકે તો અન્યથા અપચો થવાની હાલતમાં ખાધેલું ભોજન વિષમય બની જાય છે. તે શરીરમાં સડે છે, વાયુપ્રકોપ કરે છે અને લોહીમાં ભળીને સમગ્ર શરીરમાં ફરી વળે છે અને જ્યાં સહેજ પણ તક મળે ત્યાં અટકીને રોગ જન્માવે છે. અપચાનું એક કારણ વધારે પ્રમાણમાં અખાદ્ય પદાર્થો ખાવા તે છે. પરંતુ બીજું કારણ છે~મુખ, આમાશય, યકૃત, આંતરડાં આદિમાંથી યોગ્ય પ્રકારના યોગ્ય માત્રામાં પાચક રસોનો સાવ ન થવો. આ [હોર્મોનનું નિરીક્ષણ-પરીક્ષણ કરવાથી મળી શકે છે. પ્રજનન સ્થિતિમાં સાત્ત્વિક અને અલ્પમાત્રામાં ખાધેલું ભોજન પણ પચતું નથી. અપચાનું ગમે તે કારણ હોય, પણ તે અશક્તિ અને | રુગ્ણતાનું નિમિત્ત બને છે. માનસિક સ્થિતિ અસ્વસ્થ હોય તે સ્થિતિમાં આ સાવ ઓછી માત્રામાં અને નિમ્ન કક્ષાનો નીકળે છે તે પણ મેરૂદંડના માધ્યમથી મસ્તિષ્ક દ્વારા પ્રેરાય છે. જેવી છે. આને કારણે આહાર પોષક બની રહેવાને બદલે શોષક બની રહે છે.

શરીરના પોષણમાં શુદ્ધ લોહીનું જે મહત્ત્વ છે તેથી પણ વગેરે દ્વારા એક સામાન્ય પ્રયોજનની જ પૂર્તિ થાય છે. વધારે નાડી-તંતુઓમાં નિરંતર દોડતા રહેતા વિદ્યુત પ્રવાહનું કારખાનાઓમાં સ્થિત યંત્રોને ચલાવવા માટે જે શક્તિની જરૂર છે, જેનું ઉદ્દગમ સ્થાન મસ્તિષ્ક છે. આ નાડીતંતુઓ છવકોષોને ગતિ પણ આપે છે અને પોષણ પણ આપે છે. આમાં તૂટ આવતાં આંતરિક અવયવોની ગતિશીલતા મંદ પડી કરવી જોઈએ કે સંસારમાં જે કાંઈ છે તે બધું જ ન્નય છે. અંદરનું ખોખલાપણું બહાર પણ દેખાય છે. શરીરની ઈશ્વરનું છે. હું વસ્તુઓ અથવા પ્રાણીઓનો કાર્યશક્તિ ઘટી જાય છે અને સ્વાસ્થ્યનું સંતુલન ડામાડોળ થઈ 【

શરીર, મન-મગજનું આજ્ઞાકારી સેવક છે. બન્ને પરસ્પર જિય છે. આ સ્થિતિમાં પણ કામ તો કરવું જ પડે છે. પડે છે. આ ખર્ચ <mark>જ</mark>ો ઉત્પાદન સાથે સંતુલન ન <mark>જાળવે</mark> તો શરીર ગળતું અને ઘસાતું જશે. પરિણામે રોગ માણસને જકડી લેશે

> પેટમાં ભોજન પચવાથી રક્ત પેદા થાય છે. કીડની, આંતરડાં અને ફેફસાં દ્વારા તેની પરિશુદ્ધિ થાય છે. હૃદય દ્વારા નાડીઓના માધ્યમથી તેને શરીરના અંગો-પ્રત્યંગો સુધી પહોંચાડવામાં આવે છે. હૃદય દેખીતી રીતે તો સ્વયંસંચાલિત જણાય છે, પરંતુ વાસ્તવિકતા એ છે કે શરીરના અન્ય અવયવોની જેમ હૃદયને પણ જે ક્ષમતાની જરૂરત હોય છે તે મસ્તિષ્કરૂપી વીજળી ઘરમાં ઉત્પન્ન થાય છે અને મેરુદંડની સાથે જોડાયેલ અનેક નાડી તંતુઓ અને ગુચ્છો દ્વારા પહોંચે છે.

આ વિદ્યુતપ્રવાહ કેટલો અદ્ભુત અને આશ્ચર્યજનક છે તેની <mark>ન્નણકારી અંતઃસ્રાવી ગ્રંથિઓ અને તેમના ક</mark>્રારા ઉત્પન્ન થતા માધ્યમ દ્વારા વંશવૃદ્ધિ અને તત્કાળ સરસ સંવેદનાઓમાં જે 'જિન્સ'નો હસ્તક્ષેપ થાય છે તેની રચના અને કાર્યપઢતિ એથીય અદ્ભુત છે. તેને તેના ઉદ્દેશને અનુરૂપ જે સામર્થ્ય મળે રીતે યંત્રોના ભાગોને ઘસારાથી બચાવવા માટે તેમનામાં ઊંજણ તેલ ઊંજતા રહેવું પડે છે તે જ રીતે રક્ત, માંસ, મજ્જા

થોડા દિવસો એકાંતમાં રહીને એવી સાધના

ુ ઉપયોગ તેમની ઇચ્છાનુસાર જ કરીશ.

40

પડે છે તે તો જનરેટર અથવા એન્જિનથી પ્રાપ્ત થાય છે. આ|લેતાં છૂટક છૂટક રોજિંદી ગરબડોને પોતે જ બરાબર કરી દે છે, જનરેટર છે માણસનું મગજ. વિચારવા ઉપરાંત તે વિદ્યત ઉત્પાદનનું પણ કેન્દ્ર છે. આ ઊર્જા તેને બ્રહ્માંડવ્યાપી ઊર્જામાંથી પ્રાપ્ત થતી રહે છે. તેથી જ તો મગજને બ્રહ્માંડ|તેનું બાહ્ય ક્લેવર-આચ્છાદન છે. ને કોઈએ સ્વસ્થ, નીરોગી, વ્યાપ્ત શક્તિ ખેંચનાર પૃથ્વીના ધ્રુવકેન્દ્ર સમાન માનવામાં આવે છે.

કે રસાયણો ઓછાં પડવાથી તથા વિષાણુઓના આક્રમણ પર નિર્ભર માનવામાં આવતું હતું અને તે મુજબ ઉપચાર સાધનો રૂપે ઔષધિઓનું નિર્માણ અને ઉપભોગ કરવામાં આવતો હતો. નવીન વૈજ્ઞાનિક શોધોએ એમ સ્વીકાર્ય છે કે રોગોનાં મૂળ મનોવિકારોમાં છે. માનસિક અસંતુલન જ ચિત્ર-વિચિત્ર આકાર–પ્રકારવાળી બીમારીનું મુખ્ય કારણ છે. અન્ય કારણો તો સહાયકમાત્ર છે. માનસિક તણાવ કે વિક્ષોભ જ રોગોના મૂળ ઉત્પાદક છે. તેથી આધુનિક ચિકિત્સક આહાર-વિહારની સામાન્ય ખામીઓ ઉપરાંત રોગીની મનોદશાનું વિવેચન-વિશ્લેષણ કરે છે અને તદ્દવિષયક વિકૃતિઓને સુધારવા પર ધ્યાન કેન્દ્રિત કરે છે. રોગી બન્યા પહેલાં માણસ પાગલ જ બને તે જરૂરી નથી. પાગલપણાની નાની નાની એટલી શાખા-પ્રશાખાઓ છે જેમાંથી પૂરેપૂરા તો આપણા જેવા કોઈ વિરલા જ બચી શકે છે. ચિંતા, ભય, નિરાશા, ક્રોધ, ધુણા, આવેશ, ઉદ્વિગ્નતા જેવા તરંગો પણ વિક્ષિપ્તતાની નાની બહેનો અથવા સખીઓ છે. અનેતિક ચિંતન અથવા આચરણ મનના ક્ષેત્રને ડહોળી નાખે છે. આત્મિક પ્રેરણા તેનાથી દૂર રહેવાની પ્રેરણા આપે છે, પરંતુ ઉદ્ધત ચિંતન અનાચાર જ નહિ, દુરાચાર અને અત્યાચાર કરવા સુધી દોરી જાય છે, પરિણામે અંતરમાં આંતર્કદ્વો ઊભાં થાય છે અને દ્વિમુખી વ્યક્તિત્વ ઊપસે છે. આ અસંતુલનને કારણે અવિવેકી વ્યક્તિની મનોસ્થિતિ પાગલ અને ઉદ્ધત, અભિમાનીના જેવી બની જાય છે. આ આવેશથી સમગ્ર શરીર તાણ અનુભવે છે. આ તણાવ જે અંગ કે અવયવ કમનોર હોય તેના પર પોતાનો અધિકાર જમાવી દે છે. ઉત્તેજિત તણાવની જેમ હીનતા, દીનતા, ભીરૂતા, શંકા વગેરેનો પણ એવો જ પ્રભાવ પડે છે, જેને 'અવસાદ' કહી શકાય. માનસિક સ્થિતિમાં કોઈ પર આવેશ છવાયેલો રહે છે, કોઈ પર 'અવસાદ.' આ ભરતી-ઓટને લીધે અસ્થિરતા ઉત્પન્ન થાય છે અને રોગ પ્રગટ થવાની ભૂમિકા રચાય છે.

શરીરની રચના જ એવી છે. જે આહાર–વિહાર ઠીક કરી 📗

પરંતુ મૂળિયાં જ જ્યારે કહોવાવા લાગે તો વૃક્ષ, છોડ, દયનીય સ્થિતિનાં દેખાય તે સ્વાભાવિક રહે છે. મન જડ છે અને શરીર બળવાન, દીર્ધાયુ રહેવું હોય તો એક ઉપાય અનિવાર્યપણે અપનાવવો જોઈએ કે મગજ શાંત અને સંતુલિત રહે. આ જૂના જમાનામાં રોગોનું કારણ વાત, પિત્ત, કફથી લવણો વિચારશીલ વિવેકી અને નીતિવાન હોવાની સ્થિતિમાં જ સંભવિત છે.

## +++

જ્ઞાન, કર્મ અને ભક્તિનો સમન્વય જીવનના સમગ્ર વિકાસ માટે અનિવાર્ય છે. અસંખ્ય વ્યક્તિઓ આ ભ્રમમાં પડીને એકાંગી માર્ગ ગ્રહણ કરે છે અને પોતાની જાતને જંજાળમાં કસાવે છે. મહારાજા અજને ત્યાં યજ્ઞ યોજાયો હતો. એક દિવસ મહર્ષિ વશિષ્ઠ મુખ્ય પુરોહિતનું કાર્ય સંભાળવા જઈ રહ્યા હતા. ત્યારે રસ્તામાં તેમને મંકી નામનો માણસ મબ્યો. તેણે પોતાનું દુઃખ પ્રગટ કરતાં કહ્યું, 'દેવ, **મેં શ્રમ કરવામાં કોઈ કસર નથી રાખી, હં**યેશા સદાચાર આચર્યો છે તથા જ્ઞાનોપાર્જનના હેતુથી બધા જ ગ્રંથોનો અભ્યાસ પણ કર્યો, તેમ છતાં અંતરમાં હું અપૂર્ણતા જ અનુભવું છું. નથી કોઈ મારી પ્રશંસા કરતું, નથી કોઈ મને પ્રેમ આપતું.'' મુનિવરે કહ્યું, ''તેં કર્મની અને જ્ઞાનની બે ધારાઓની ઉપાસના કરી, પણ ભાવપક્ષને તો ભુલી જ ગયો. તું પોતે સ્નેહ-પ્રેમ વહેંચતો જા બદલામાં દસ ગણો પ્રેમ તું પામીશ. બધા જ જીવોમાં પોતાનો જ આત્મા સમાયેલો છે એમ માનીને પોતાની જાતને ભક્તિપ્રવાહમાં તરબોળ કરી દે. પોતાની ધારાને પરમાત્માની અક્ષય આનંદરૂપી ગંગામાં ભેળવી દે, તો તું સન્માન અને શ્રેય તો પામીશ જ, તદુપરાંત તને ત્રાસદાયી અભાવથી પણ મુક્તિ મળશે.'' મહર્ષિનાં શીતળ વચનો સાંભળીને મંકીને નવી દિશા મળી. તે સંચિત કરેલું જ્ઞાન, ધન અને સ્નેહ વહેંચવા લાગ્યો અને તેની અપૂર્ણતા સમાપ્ત થઈ ગઈ.



### પરમપૂજ્ય cयाग-असिहाननी ગુરૂદેવની અમૃતવાણી

ત્યાગ-બલિદાન જ ભારતીય સંસ્કૃતિની અસલ મૂડી રહી છે, તેના બળે જ સતયુગી સમાજની પરિકલ્પના કરવામાં આવી છે. પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવની છેલ્લા પાંચ અંકોથી પ્રકાશિત થતી અમૃતવાણીની આ અંતિમ કડી પ્રસ્તુત છે.

### આગામી દિવસો વધુ ખરાબ હશે

રીતે દૂર થશે ? ગુરૂછ ! અમે તો ચારેય છોકરાઓને ચાર- | ચારસો રૂપિયા આપીને દહેરાદૂનની પબ્લિક સ્કૂલમાં મોકલી|વધારે શાંતિ રહી શકે છે. પરંતુ જો તમારી વહુ એમ.એ. બાળકો એટીકેટ શીખીને આવશે. એટીકેટ શું હોય છે? લિનો. જ્યારે કોઈ વ્યક્તિ આવે અને ઘરમાં પાણી પીવા માટે માંગે તો તેને કહેવું એઈએ, ''થૈંક યૂ વેરી મચ.'' આને એટીકેટ બીજી બધી રીતે માણસ સમૃદ્ધ થઈ રહ્યો છે, પરંતુ ઈમાનની કહેવાય છે. તો શું આને જ એટીકેટ કહેવાય છે ? હા, દિષ્ટિએ, અંતરંગની દષ્ટિએ એટલો પોકળ થતો જાય છે કે આને જ કહેવાય છે. અમે મહિને ચારસો રૂપિયા આપીને તેના ઉપર મુસીબતો આવશે. આપણાં ઉપર પ્રકૃતિ અમારા બાળકોને બોર્ડિંગ સ્કૂલમાં દાખલ કર્યા છે. તે ઈસ્ત્રી|મુસીબતો નાખી દેશે. તે આપણને માફ કરવાની નથી. કરેલા પેન્ટ પહેરશે. અમારો છોકરો સારો બનશે. ના, તારો|આપણું શરીર સ્વાસ્થ્ય સુરક્ષિત રહેવાનું નથી. આપણને છોકરો સારો ન બની શકે, કેમ કે તેની અંદર, તેના|કોઈની સાથે સ્નેહ-પ્રેમ રહેવાનો નથી. હવે આપણે જવાત્મામાં ભાઈઓ માટે, બહેનો માટે, માતા-પિતા માટે સ્મિશાનના પ્રેત-પિશાચની જેમ જીવિત રહેવાના છીએ. જે પ્રેમ અને સેવાની વૃત્તિ હોવી જોઈએ, તે ક્યાંથી|સ્મશાનના પ્રેત-પિશાચોમાં એક જ વિશેષતા હોય છે કે ન આવશે ? બેટા, અમને એવું લાગે છે કે આગામી દિવસોમાં તેઓ કોઈના હોય છે કે ન તેમનો કોઈ હોય છે. તો યુદ્ધનો દોર પણ ચાલી શકે છે, બીમારીઓની હારમાળાઓ મિહારાજજી ! આપે ભૂતપ્રેત કેવાં હોય છે તે નેયા છે ? હા, પણ આવી શકે છે. ટેન્શન વધી રહ્યું છે. કેમ મહારાજજી ! અમે જોયા છે અને આપને બતાવી પણ શકીએ છીએ. બધાને ટેન્શન થઈ જશે ? કદાચ બધાને થઈ જાય. <u>ચાલતા-ફરતા પ્રેત-પિશાચ</u> અમેરિકામાં તો છપાવી પણ દીધું છે કે સિગારેટ પીઓ અને ટેન્શનને આમંત્રણ આપો. સિગારેટ પીઓ અને|દેશોમાં જતા રહો. ત્યાં આપને પ્રેતો મળશે, પિશાચ કેન્સરને આમંત્રણ આપો. હા, જો ટેન્શન ન થયું તો બીજી મળશે. કેવા હશે ? જે અશાંત જ અશાંત છે. જેમની પાસે કોઈ બીમારી થઈ જશે. ડાયાબીટીસ થઈ જશે. અનિદ્રાના|અઢળક પૈસા છે, ઘણી લકઝરીયસ સગવડો છે, ટેલીવિઝન ભોગ બની જશો. પેપ્ટિક અલ્સર થઈ જશે અને એવી ઘણી છે, પીવા માટે ફળોનો જ્યૂસ છે, પરંતુ તેઓ એટલા બધા બીમારીઓ છે જે માણસને ઘેરી વળશે.

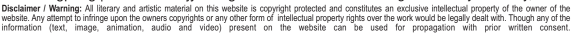
તો એમ.એ.પાસ છે. તો બેટા, તારા ઘરમાં નરક જલદી અમે આ કોની વાત કરીએ છીએ ? બેટા, આને જ પિશાચ

આવશે. અમારા દીકરાની વહુ તો ઈંટર પાસ છે. તો તારા ગુરૂજી ! અમારા ઘરનો નરક તો દૂર થઈ જશે ને ? કેવી|ઘરમાં થોડું મોડું નરક આવશે. અરે સાહેબ ! અમારી પત્ની તો અભણ છે. તો તારા ઘરમાં તેનાથી પણ થોડા દિવસ દીધાં છે. તેનાથી શું થઈ જશે ? ગુરૂજી ! તેનાથી અમારા પાસ હોય તો તમારા ઘરમાં નરક જલદી આવશે, તમે જોઈ

મિત્રો ! આવું કેમ થતું જાય છે ? શિક્ષણ, ધન તેમજ

આ ભૂત આપને ક્યાં મળશે ? મિત્રો ! આપ પાશ્ચાત્ય અશાંત છે, ટેન્શનમાં છે કે પ્રેત-પિશાચો કરતા ઓછા આ બીમારીઓ કેવી રીતે થશે ? મિત્રો ! માણસની જે નથી. નથી તેઓ કોઈના કે નથી કોઈ તેમનો. નથી પત્ની નીચ વૃત્તિઓ છે તે ફક્ત તેના શરીરને જ નહીં, તેના ઈમાન|તેમની કે નથી ભાઈ. બન્ને વેશ્યા અને ભડવાઓ છે. બન્ને અને અંતઃકરણને પણ સંકુચિત બનાવી તેને બાળતી રહેશે. જિયારે આવે છે ત્યારે તમાશો બતાવે છે અને જ્યારે મન ઘરો નરક બનતા જશે. ના સાહેબ ! અમારા દીકરાની વહુ ભરાઈ જાય છે ત્યારે એકબીજાને લાત મારીને ભગાડી દે છે.

42



કહે છે. પાશ્વાત્ય દેશોમાં આવું જ થાય છે.

મિત્રો ! આનું પરિણામ શું હશે ? આનું પરિણામ એ <u>*આશીર્વાદ એટલો સસ્તો નધી*</u> આવશે કે આપણું અંતરંગ ખોખલું થતું જશે. પૈસા વધશે | તો આપણે શું કરી શકીશું ? શિક્ષણ વધશે, સભ્યતા વધશે કે તું જીભ હલાવીને જ રામના નામને પણ હજમ કરવા તો આપણે શું કરી શકીશું ? દોલત વધશે તો આપણે શું માગે છે, મંત્રને હજમ કરવા માગે છે. જીભ હલાવીને કોણ કરી શકીશું ? મિત્રો ! એનાથી મનુષ્ય ઉપર મુશ્કેલીઓ જ જિણે કયા-કયા કામો કરાવવા માગે છે. મંત્ર જપવાથી આવશે. અમે તથા આપ જે જમાનામાં રહીએ છીએ તેને દિવતા મળી શકે છે, સ્વર્ગ મળી શકે છે, તો પછી ગુરૂજીનો જોતાં અમારા પ્રાણ નીકળી જાય છે. જ્યારે અમે ભવિષ્ય આશીર્વાદ કેમ ન મળી શકે ? જીભથી બધી વસ્તુઓ મળી તરફ જોઈએ છીએ, વિજ્ઞાન તરફ જોઈએ છીએ, ત્યારે શકે છે. હા, મહારાજજી ! જીભનું ટેરવું હલાવો અને પછી અમને ખુશી થાય છે કે આપણા બાપદાદાઓ કાચા જુઓ, શું ચમત્કાર થાય છે. હા બેઠા, જીભનું ટેરવું મકાનોમાં રહેતા હતા અને આપણે પાકા મકાનોમાં રહીએ હિલાવીને જ બેંકમાં જાઓ અને જીભ હલાવીને કહો, લાવો છીએ. આપણા બાપદાદાઓમાંથી કોઈ ભણેલા ન હતાં બે હજાર રૂપિયા. જોઉં છું જીભ હલાવીને ક્યાંથી લઈ આવે અને આપણે બધા ભણેલા છીએ. સગવડો તરફ જોઈએ તો છે બે હજાર રૂપિયા. બેટા, તને બધે જીભ જ જીભ દેખાય આપણી પાસે ટેલિફોન છે અને ઘણી ચીજવસ્તુઓ છે, છે અને બીજી કોઈ વસ્તુ દેખાતી નથી. ગુરૂજીનો આશીર્વાદ પરંતુ તેમના સ્વચ્છ જીવનને, ઉજ્જવળ ચારિત્ર્યને જોઈએ જ જીભ અને અમારું ભજન પણ જીભ, બધું જીભ જ જીભ. છીએ તો એ દષ્ટિએ આપણે કેટલી હદે દિવસે-દિવસે નીચે|ક્રિયાની જરૂર જ નહિ પડે ? હા, ગુરુછ ! ક્રિયાની શું જરૂર તરફ જઈએ છીએ, તે સ્પષ્ટ દેખાય છે.

બેટા અમારું કેટલું બધું કામ અટકી જાય છે ? તું સમજતો પણ નહીં. કેમ નથી ? ના, હું બી.એ. કરીશ, એમ.એ. કરીશ, નોકરી <u>યુગનો પોકાર સાંભળો</u> કરીશ. ના બેટા, તું નોકરી કરીશ તો મારું કાર્ય અટકી જશે 📔 મિત્રો ! તો પછી આપણે શું કરવું પડશે ? અત્યારે બનાવી દીધા. અમને કેટલાય લોકો કહેતા હોય છે કે તેની સાબિતી આપી શકો. શું આપને માટે એ શક્ય છે કે ગુરૂજી ! અમને આશીર્વાદ આપીને આપ વિવેકાનંદ બનાવી આપ પોતાના જીવનમાં ત્યાગનું, સેવાનું, બલિદાનનું, છીએ. એ માટે અમે વ્યાકુળ પણ છીએ અને ઉત્સુક પણ અથવા નહીં ? મિત્રો ! અત્યારે આ છોકરીઓ ગાઈ રહી છીએ, પરંતુ પહેલા તું કીંમત તો ચુકવ. ના મહારાજજી ! હિતી અને મારા મનમાં પણ લહેર આવી રહી હતી. તેઓ કીમત તો નહીં ચૂકવું. આપ આશીર્વાદ જ આપો. બેટા, જો ગાઈ રહી હતી, ''જરૂર ઊભી થઈ છે, કાળની ચાલને પણ તું આશીર્વાદ જ આશીર્વાદ માગે છે, તે જીભથી કહી દેવા ઉલટાવી દો તમે.'' આ સમયનો પોકાર છે, યુગનો પોકાર માત્રથી આશીર્વાદ બની જતો નથી. તેને આશીર્વાદ છે, સંસ્કૃતિનો પોકાર છે, દેશનો પોકાર છે, ધર્મનો પોકાર કહેવામાં આવતો નથી. આશીર્વાદ માટે માણસે પોતાનું છે, માનવી સભ્યતાનો પોકાર છે કે આપની પાસે જે કંઈક પુણ્ય આપવું પડે છે, મનોયોગ આપવો પડે છે, તપ હોય તો આપી દો. ગુરુજ અમારી પાસે કંઈ નથી. ઠીક છે, આપવું પડે છે, શ્રમ આપવું પડે છે. ના મહારાજજી ! જીભ જ્યાં સુધી પૈસાનો સવાલ છે, હું જાણું છું કે જો આપની

હલાવી દેવાથી જ એ આશીર્વાદ બની જાય છે.

બેટા, તું જીભ હલાવીને આશીર્વાદ માગે છે. હું માનું છું છે. આપ તો બસ જીભ હલાવી દો, એ આશીર્વાદ બની રામકૃષ્ણ પરમહંસ વિવેકાનંદ પાસે જતા અને કહેતા કે જશે. બેટા, એવો કોઈ આશીર્વાદ નથી, હતો નહીં કે થશે

અને અમે જે કાર્ય માટે આવ્યા છીએ અને તું જે કાર્ય માટે આપ સૌને મેં એ માટે બોલાવ્યા છે કે અમને આપની જરૂર આવ્યો છે, તેનું શું થશે ? ના, આવું ન થઈ શકે. એક ઊભી થઈ છે. અમે ત્રીસ વરસથી કુટુંબ બનાવીને રહીએ દિવસ રામકૃષ્ણ પરમહંસ રોવા લાગ્યા. એમણે કહ્યું, 'બેટા, છીએ અને ત્રીસ વરસથી આપને બોલાવી રહ્યા હતા. હવે તું નોકરી કરીશ તો મારું કામ અટકી જશે. મિત્રો ! અમે આપને પૂછીએ છીએ કે શું આપને માટે એ શક્ય છે કે વિવેકાનંદ એમની સાથે ગયા અને રામકૃષ્ણે એમને શું ને શું આપ પોતાના જીવનમાં દેવી સંપદાનો ઉપયોગ કરો અને ન શકો ? બેટા, અમે આપને વિવેકાનંદ બનાવી શકીએ પરોપકારનું અને પરમાર્થનું કોઈ પ્રમાણ આપી શકો છો



પાસે પૈસા હોત તો કદાચ આપ મારી પાસે ન આવ્યા હોત. અમે પસાર થઇ રહ્યા છીએ તે મુશ્કેલીઓ વચ્ચે અમે નવી હું આપની ગરીબી અને મુશ્કેલીઓને જાણું છું, પરંતુ આ|પેઢીઓને પસાર થવા દેવા માગતા નથી, કેમ કે અમે ગરીબી વચ્ચે પણ મારી આ આંખોમાં ચમક આવી જાય છે|બાળકોને ખૂબ પ્રેમ કરીએ છીએ. અને એક વસ્તુ તરફ દષ્ટિ કરે છે તો જાણે છે કે અત્યારે આપનું આવવું આપના જીવનને ધન્ય બનાવવા માટે| પર્યાપ્ત છે.

અમે પુનર્ગઠન યોજના કહ્યું છે. એના કેટલા પાસાઓ છે આપના યશને પણ અજર-અમર બનાવવાના છે તથા તેના વિશે અમે આપને કાલે બતાવ્યું હતું અને આજે ફરી આપના જીવાત્મામાં શક્તિસંચાર પણ કરવાનો છે. એ માટે બતાવીશું કે એના શું પરિણામ આવી શકે છે? અમે અમારે એ જોવાનું છે કે આપનામાંથી કેટલાકમાં પ્રાણ છે, અમારા યુવાન કુટુંબ પાસે શું કરાવવા માગતા હતાં અને શું∣જેને 'દેવી સભ્યતા'' કહેવાય છે, 'દેવી સંપદા'' કહેવાય કરાવી શકીએ છીએ ? શું સંભાવના છે ? હા, સો ટકા|છે, એમાં ત્યાગ-બલિદાનની ભાવના હોય છે. શું એ માટે સંભાવના છે. મહારાજજી ! આપ તો એવા જ સપના જુઓ આપ કંઈક કરી શકશો ? છો. હા, અમે સપનાં જ જોયાં છે અને અમારા સપનાં પૂર્ણ *દૈવી સંપદાનો વિસ્તાર કરીએ* જ થયાં છે. અમે સપનાં જોયાં, જ્યારે ગાયત્રી તપોભૂમિ બની ન હતી. જ્યારે અમારી પાસે માત્ર છ હજાર રૂપિયા થતો નથી, પરંતુ જીવનને દેવી સભ્યતાને અનુરૂપ ઢાળી લેવું હતા ત્યારે અમે 'ગાયત્રી તપોભૂમિ'નો એક નકશો અખંડ|એવો થાય છે. અમે નાના અનુદાનના રૂપમાં દરેકનો સમય જ્યોતિ માસિકમાં છાપ્યો હતો, તો લોકોએ કહ્યું, કેમ માગ્યો છે. અમે જે કાર્યક્રમો બનાવ્યા છે, તે બધાં એક સાહેબ ! આપે તો બહુ વિશાળ સપનું છાપી દીધું. હા ઉદ્દેશથી બનાવ્યા છે. તે બધા એ માટે બનાવ્યા છે કે ભાઈ, આ સપનું છે. અમે આવી જ ગાયત્રી તપોભૂમિ આપણામાંથી કોઈ પણ વ્યક્તિ નિષ્ક્રિય ન રહે. દરેકને બનાવીશું. મહારાજજી ! એ માટે તો ઘણા રૂપિયા જોઈશે ? કહેવામાં આવ્યું છે કે જો આપની અંદર નિષ્ક્રિયતા હોય તો આપની પાસે એટલા રૂપિયા ક્યાં છે. જુઓ બેટા, મારી|તેને દૂર કરો અને પોતાની અંદર સક્રિયતાનો વિકાસ કરો. પાસે છ હજાર રૂપિયા છે. આટલાથી નહીં બને તો છ અમારા યુગનિર્માણ પરિવારના દરેક સભ્યને અમે સક્રિય લાખમાં બની જશે.

તપોભૂમિ જે બની છે, તેનાથી ત્રણ-ચાર વર્ષ પહેલા જેઓ અતિ વ્યસ્ત છે એવી વ્યક્તિઓને પણ અમે કામ છપાયેલા ગાયત્રી તપોભૂમિના ચિત્ર સાથે હુ-બહુ મળતી સોંપ્યું છે. જેમની પાસે યોગ્યતા છે, એમને પણ કામ સોંપ્યું બનાવવામાં આવી છે. અમારા સપનાં યુગને બદલશે, નવો છે અને કહ્યું છે કે આપ આ વિચારધારાને ફેલાવવા માટે જમાનો લાવશે. દૈવીય સભ્યતા અને દૈવી સંપદાની કરી યોગદાન આપો, મદદ કરો. સ્થાપના કરશે. અમે અસુરતાને ચેલેન્જ આપીશું. કેમ ? કેમ 🔰 મહારાજજી ! અમે આપની મદદ કેવી રીતે કરીએ ? કે અમે મનુષ્યતાને પ્રેમ કરીએ છીએ, કેમ કે અમે માનવી બિટા, આપની પાસે અમારૂં રિસર્ચ જે માસિકના રૂપમાં છે, ભવિષ્યને ઉજ્જ્વળ બનાવવા માગીએ છીએ, કેમ કે અમને|જેને આપ માનો છો તેને આપ પાંચ વ્યક્તિઓને વંચાવો. અમારી નવી પેઢીઓ વિશે ખૂબ ઉમંગો છે. અમે અમારી જો આપ પુસ્તકાલય ન ચલાવી શકતા હોય, તો કંઈ વાંધો નવી પેઢીઓને ખૂબ પ્રેમ કરીએ છીએ. જે મુશ્કેલીઓ વચ્ચે નથી, પરંતુ આપ એક માસિક પાંચ વ્યક્તિઓને વંચાવી

તેથી મિત્રો ! અમે નવી સભ્યતા લાવવા માટે અને નવો પણ આપની પાસે મન છે, આપની પાસે હૃદય છે. આપની યુગ લાવવા માટે પ્રયત્ન કરીએ છીએ તથા તે પ્રયત્ન માટે પાસે દિલ છે. જો આપ પોતાના મન, હૃદય અને પોતાના આપનો સહકાર માગીએ છીએ. પુનર્ગઠન યોજના અમારા શ્રમનો થોડોક અંશ આપી શકો તો આ પરીક્ષાની વેળામાં|અને આપના સમયની પરીક્ષાની એક કસોટી છે. એમાં અમે આપનો પી.એમ.ટી. માટેનો ટેસ્ટ લઇએ છીએ, કેમ કે આગલા ચરણમાં, જેમાં અમારે બ્રહ્મવર્ચસની સ્થાપના પણ મિત્રો ! હવે પરીક્ષાની ઘડી સામે આવી ગઈ છે. આને કરાવવાની છે, અમારા અનુદાનો પણ આપવાના છે,

સાથીઓ ! દૈવી સભ્યતાનો અર્થ માત્ર ભજન કરવાનું જોવા માગીએ છીએ. કોના માટે ? આપણા મિશન માટે. મિત્રો ! અમારું સપનું પૂરું થઈને જ રહ્યું. ગાયત્રી|ગુરૂજી ! આપે કોને કઈ–કઈ સક્રિયતા સોંપી છે ? બેઠા,



શકો છો. તેનાથી બે મહિનામાં આપણું મિશન પાંચ ગણું પાગલ થઈ ગયા છીએ એમના વિચાર વાંચીને. અમે ગુરૂજીને વધી જશે. આ રીતે અમે જે ત્રીસ વર્ષમાં કર્યું છે, તે આપ અહીં બોલાવીશું તો શું આપ એમના માટે થોડો ખર્ચ કરી એક વર્ષમાં કરી શકો છો.

ઝોલા પુસ્તકાલય ક્યારથી ચાલી રહ્યા છે, ફરતાં ત્રણ-ચાર દિવસનો કાર્યક્રમ રાખ્યો હતો. જ્યારે હું ત્યાં પુસ્તકાલયો ચાલી રહ્યા છે, તેને આપ બે કલાક પણ ગયો તો મેં આશ્ચર્ય જોયું. મેં જોયું કે સુલતાનપુર જે એક ચલાવશો, તો ખૂબ સારું થશે. બે કલાકનું ઉદાહરણ હું નાનકડી વસ્તી છે, નાનો જિલ્લો છે, ત્યાં એમણે લગભગ અવારનવાર આપતો રહું છું. અમારે ત્યાં સુલતાનપુરના પચાસ હજાર લોકોને બેસવા માટે પેંડાલ બનાવ્યો હતો. મને ઘણા બાળકો આવ્યા છે. ત્યાંના જ એક વકીલ છે લાગે છે, એમાં એક લાખથી ઓછા લોકો નહોતા. આટલું લખપતિ રાય. તેઓ આજે પણ છે, જોકે હવે વૃદ્ધ થઈ ગયા મોટું વિશાળ આયોજન જોઈને હું આશ્ચર્યચકિત થઈ ગયો કે છે અને શરીર એટલું કામ કરી શકતું નથી, પરંતુ આજથી આ સુલતાનપુર છે કે કોઈ શહેર છે. એની વસ્તી તો ઓછી દસ વર્ષ પહેલા એમનો નિયમ હતો કે તેઓ ફરતા છે. દૂર-દૂરના ગામોમાંથી લોકો આવ્યા હતા. પુસ્તકાલયની લારી લઈને બજારમાં નીકળતા અને કહેતા, લો સાહેબ, આ પુસ્તક વાંચો. લો, અમારા ગુરૂજીનું એકલી વ્યક્તિએ શું કરી બતાવ્યું. એક વ્યક્તિની સક્રિયતાનું અસીલ હતા, દુકાનદાર હતા એ બધાને સાહિત્ય આપતા દીધું હતું. ત્રણ-ચાર દિવસ મેં આ ચમત્કાર જોયો અને જતા. આ રીતે એમણે આખા સુલતાનપુરમાં પ્રતિષ્ઠા જ્યારે વિદાય લીધી ત્યારે હું માનું છું કે એમણે અમને જમાવી દીધી.

### એક્લાનો પુરૂષાર્થ

જઈ ચૂક્યો હતો. લોકો પંચકુંડી યજ્ઞ કરાવતા હતા, ત્યારે પરંતુ હું એકની વાત કહું છું. આપને પૂછું છું કે શું આપ સો-પચાસ લોકો એકઠા થઈ જતા હતા. મને યાદ છે, આ કામ ન કરી શકો ? આપ એક કલાકનો સમય ન આપી એક-બે વખત પ્રવચન પણ થયા હતા. વકીલસાહેબે મને શકો ? બે કલાકનો સમય આપી શકો ? આપનામાં હૃદય જ્યારે કહ્યું કે ગુરુજી ! આપ એકવાર આવી નવ, તો બહુ છે ? કાળજું છે આપનામાં ? હિંમત છે આપનામાં ? જીવન સારું થશે. મેં કહ્યું, આપને ત્યાં શા માટે આવીએ, ત્યાં છે આપનામાં ? નિષ્ઠા છે આપનામાં ? શ્રદ્ધા છે પંચકુંડી યજ્ઞ જ કરાવે છે ? ના ગુરૂછ ! આ વખતે બહુ આપનામાં ? જો આ છે, તો એવા બહાના ન બનાવો કે નેરદાર કરીશું. કેવી રીતે કરશો ? સો કુંડી યજ્ઞ કરીશું. શાખા બંધ થઈ ગઈ છે. કોઈ આવતું નથી. બધામાં લડાઈ મિત્રો યજ્ઞ કરવાનું નક્કી થયા બાદ જતી વખતે મેં એમને થઈ ગઈ છે. બધામાં ફ્ટ પડી ગઈ છે. ગુરૂછ ! કોઈ કહ્યું કે જતા પહેલા ગાયત્રી તપોભૂમિ માટે થોડા પૈસા સાંભળતું નથી. કમિટીમાં કોઈ આવતું નથી. ધૂર્ત, નકામી મૂકતા જાવ એવી અમારી ઇચ્છા છે. શું આપ થોડા પૈસા|વાતો કરે છે, એ નથી કરતો જે હું કહું છું. કેટલી વાર એક એકઠા કરી શકશો ? હા ગુરૂજ ! અમે કરી આપીશું જ વાત કહે છે. હું પૂછું છું કે તું શું કરે છે ? કેટલા ? પચ્ચીસ હજારનો તો અમે વાયદો કરીએ છીએ, <u>*સિશન-નવયુગ-માનવીનું ભવિષ્ય*</u> બાકી આપનું ભાગ્ય છે.

સાહિત્ય વંચાવી દીધું અને દરેક વ્યક્તિને પૂછ્યું કે અમારા છું. એક માણસ સક્રિય થઈ ગયો, તો એણે આખા ગુરુજીનું સાહિત્ય જે આપે વાંચ્યું છે, તે આપને પસંદ છે ?|વિસ્તારને સક્રિય બનાવી દીધો. હું આપને પૂછું છું કે જો બધાએ એકસ્વરે કહ્યું કે અરે ભાઈ ! વાંચવાનું તો શું, અમે આપની અંદર નિષ્ઠા હોય તો શું આપ મિશન માટે સમય ન

શકશો ? એમને બોલાવીશું તો શું આપ પોતાનો થોડો ગુરૂજી ! અમે બીજું શું કરીએ છીએ ? બેઠા, અમારા સમય આપી શકશો ? હા સાહેબ ! ખર્ચ કરીશું. એમણે

ં મિત્રો ! આ હું એક વ્યક્તિની વાત કરી રહ્યો છું કે સાહિત્ય વાંચો, યુગનિર્માણનું સાહિત્ય વાંચો. જેટલા પણ પરિણામ એ આવ્યું કે એણે આખા સુલતાનપુરને જગાડી યજ્ઞમાંથી બચાવીને તેત્રીસથી ચાળીસ હજાર રૂપિયા આપ્યા હતા. આ હં એક વ્યક્તિની કરામત કહું છું, જેમાં એના એકવાર હું સુલતાનપુર ગયો. પહેલા પણ ઘણી વખત સહયોગી પણ સામેલ હતા. એમણે પણ સહયોગ આપ્યો,

મિત્રો ! જ્યારે એક માણસ લડવા તૈયાર થઈ જાય તો મિત્રો, એમણે એવું કામ કર્યું કે આખા શહેરને અમારું શું કરી શકે છે એ વાત હું ઉદાહરણ આપીને બતાવી શકું



આપી શકો ? મિશન એટલે નવયુગ. મિશન એટલે માનવી|આ બધી વસ્તુઓ કરી શકો છો.

સભ્યતા, માનવીય ભવિષ્ય. એની પર આપની આસ્થા છે*| સંગઠિત બનો, એન્જિન બનો* કે બિલકુલ નથી ? ના મહારાજ ! અમારી આસ્થા તો દીકરા પર છે અને પૈસા પર છે. તો બેટા, હું તને બાળક આ કામ ન કરી શકો અને આપનામાં કોઈ સંગઠનની વૃત્તિ સમજીશ અને કહીશ કે અધ્યાત્મના કિરણો આવ્યા છે હોય, તો સંગઠનની વૃત્તિ માટે આપ અમને સાથ આપો ત્યારે દેવત્વને આસુરી સભ્યતાની વિરુદ્ધ ઊભા થવું પડ્યું અને થોડો સમય આપો. ટોળીનાયકોનું કામ સ્થાનિક છે. છે. અમારી અંદર જ્યારે ગાયત્રી મંત્ર આવ્યો, તો સાથે|આપ એમાં સામેલ થઈને એક-બે કલાકનો સમય આપી દેવત્વ પણ આવ્યું. દેવત્વ અને ગાયત્રી મંત્ર બન્નેએ મળીને|શકો છો અને આપવો પણ જોઈએ. આપ ટોળીમાં સામેલ ચમત્કાર બતાવ્યો. બેઠા, તું તો ગાયત્રી મંત્ર લઈને જ ફરે|થઈ શકો છો અને થવું જોઈએ. દસ-દસ વ્યક્તિઓની ઠોળી છે, તારું દેવત્વ ક્યાં છે ? દેવત્વ તો છે જ નહીં. ખાલી મંત્ર બનાવી લો અને પચાસ વાચકોને એકઠા કરી લો, તો એ જ રટવા નીકબ્યો છે.

પરીક્ષાની ઘડીમાં આપ લોકો સાથ આપો. પુનર્ગઠન યોજના હિતા. જો આપની પાસે સાઠ વ્યક્તિઓનું સંગઠન હોય, તો આપની એક પરીક્ષા છે, બ્રહ્મવર્ચસુના આધારે અને બીજા આપ ગજબ કરી શકો છો. જો આપની પાસે ચીવટ હોય, આધારે આ આપની પરીક્ષા છે. અમે અમારા કુટુંબને થોડું તો સાઠ વ્યક્તિ ઘણી હોય છે. જો એન્જિન જીવિત હોય તો વધારે મજૂબત બનાવવા માગીએ છીએ, સક્ષમ બનાવવા સાઠ ડબ્બાઓની રેલગાડી કયાંથી ક્યાં પહોંચી શકે છે. માગીએ છીએ, પરંતુ અમે શું કરી કરીએ ? આપ ચાહો તો એન્જિન જીવિત હોય તો જ, મરેલું હોય તો બેઠા, અમે ઝોલા પુસ્તકાલયના માધ્યમથી કે ફરતા પુસ્તકાલયના નથી જાણતા. માધ્યમથી એને એકલા જ ચલાવી શકો છો. તીર્થયાત્રાઓના માધ્યમથી, સ્લાઈડ પ્રોજેક્ટરના માધ્યમથી જેઈએ. આપ ઇચ્છો તો સમય આપ્યા વિના પોતાના એકલા જ ચલાવી શકો છો. આ હું એક વ્યક્તિની વાત કહું સ્થાનિક ક્ષેત્રમાં ઘરમાં રહીને એક કામ એ પણ કરી શકો છું. હવે અમે નવી જાતના સ્લાઈડ પ્રોજક્ટર બનાવવાના છો કે આપ જન્મદિન ઉજવવાની પરંપરાને જીવંત કરવા છીએ. હવે કંઈક એવી યોજના બનાવી રહ્યા છીએ કે જેથી માટે સમય આપી શકો છો. આપણે જન્મદિવસના આ બધી વસ્તુઓ ત્રણસો-સાડા ત્રણસોની અંદર જ તૈયાર માધ્યમથી ઘર-ઘરમાં વિચાર-વિનિમય, ઘેર-ઘેર સભા, થઈ જાય. આપ ત્રણસો રૂપિયા ખર્ચો અને દરેક ઘરમાં|ઘેર ઘેર સંમેલન શરૂ કરી શકીએ છીએ. શરૂઆતમાં આ અમારો સિનેમા બતાવો.

રે-એકલા ચાલો રે'ની વાત કહું છું. એકલા ચાલીને પણ ઉજવતી વખતે લોકો કેટલા ખુશ થાય છે. એમાં વ્યક્તિને આપ ન જાણે કેટલુંય કરી શકો છો. તીર્થયાત્રા માટે, પોતાની પ્રસન્નતા વ્યક્ત કરવાનો મોકો મળે છે, ખુશીનો સાયકલ યાત્રા માટે, પદયાત્રા માટે આપ નીકળી શકો છો|મોકો મળે છે. બધા લોકો આશીર્વાદ આપે છે, કોઈ કુલ અને એક-બે માણસો સાથે લઈ શકો છો. દીવાલો પર ચિદાવે છે અને કોઈ પ્રણામ કરે છે. આજે અમારો સદ્વાક્ય લખવાનું કામ આપ એકલા કરી શકો છો. આ જન્મદિવસ છે. આપણે પોતાનું મુખ દર્પણમાં જોઈએ પ્રકારના એકલા કરી શકાય એવા કેટલાય કામો છે, ઝોલા છીએ, તો કેટલી ખુશી થાય છે, તે પણ આપ નથી પુસ્તકાલય, તીર્થયાત્રા, દીવાલો પર વાક્યલેખન વગેરે. આ જિણતા ? એમાં જનતાના સહયોગનો કેટલો બધો લાભ બધું એક વ્યક્તિનું કામ છે. આને એક વ્યક્તિ એકલી જ ભરેલો પડ્યો છે, તે આપ જાણતા નથી ? જો આપ કરી શકે છે. તેથી જો આપ ઇચ્છો, જો આપની અંદર હકીકતમાં આવો, તો આપ તેને જોઈ શકો છો. હકીકતમાં જીવન હોય, દેવત્વની ભાવના ઉદય થતી હોય, તો આપ|નહિ આવો, તો હું કહી ન શકું. જો આપ જન્મદિવસ

આ થઈ એક નંબરની વાત. નંબર બે-જો આપ એકલા સાઠની ટોળી બને છે. સાઠ વ્યક્તિઓની ટોળી બહ મોટી મિત્રો ! શું કરવું પડશે ? હું ઇચ્છું છું કે અમારી હોય છે. સાઠ ડાક્રુઓએ આખા ચંબલને ગભરાવી મૂક્યા

તેથી મિત્રો ! ટોળીનાયકોની દષ્ટિએ આપે કામ કરવું કામમાં મુશ્કેલી જણાશે, પછી આપ જોશો તો આપને મિત્રો ! આ હું એકલાની વાત કહું છું, 'એકલા ચાલો|જાણવા મળશે કે જન્મદિવસના આધારે જન્મદિવસ



**ઉજવવાની** પરંપરાને ફરીથી ફેલાવી શકો, તો આપ જોશો કે આર્થિક તંગી નથી, સિગારેટ પીવા માટે આર્થિક તંગી નથી, છે, તેને જીવિત કરવા માટે આપ શું કરી શકો છો.

આવતા વર્ષે અમે વાર્ષિકોત્સવના રૂપમાં વધુ સામૂહિક જોશ એવી કોઈપણ શાખા ન રહેવી જોઈએ, એવો હવે નિયમ બનાવી દેવામાં આવ્યો છે. જે શાખા વાર્ષિકોત્સવ નહીં *અમારૂં એક જ લક્ષ્ય વાર્ષિકોત્સવ* ઉજવે, તેનું નામ અમારા રજિસ્ટરમાંથી શાખા તરીકે કાપી નાખવામાં આવશે. કેમ સાહેબ ! નામ કપાઈ જશે કે નાક|ઉજવાય. એ માટે આપણને એક બીજી મુશ્કેલી આવશે. કપાઈ જશે ? જે સમજી લેવું હોય તે સમજી લે બેઠા. તું અમે છપાવી દીધું છે કે અમારો પ્રતિનિધિ આવશે, પોતાના સંબંધમાં સમજી લે કે નાક કપાઈ ગયું અને અમે|રિપ્રેજેન્ટેટીવ આવશે. હવે અમારે વક્તાની જરૂર નથી. સમજી લઈશું કે તારું નામ કપાઈ ગયું. વાત એક જ છે.

તેમણે વાર્ષિકોત્સવ કરવો જ પડશે અને કરવો જ જોઈએ. જિઈએ, તે કરતા ચાર ગણું સફાયો કરી જાય છે. પોતાનો ઓછામાં ઓછા કેટલા રૂપિયામાં આ કામ થઈ શકશે ? વ્યવહાર, પોતાનું આચરણ, પોતાનું ખાનપાન અને અમે છપાવી લીધું છે કે અઢીસોથી ચારસો રૂપિયા સુધીમાં|પોતાની રહેણીકરણી દ્વારા એવી છાપ પાડીને આવે છે કે બહુ સુંદર યજ્ઞ થઈ શકે છે, આયોજન થઈ શકે છે. એમાં તિને જોઈને લોકો કહે છે, આવા ભક્તોને ગોળી મારો. જે હજાર માણસો આવે, તો યજ્ઞ પણ થઈ જાય અને સરઘસ બિક-બક કરે છે, તેનું નામ 'વક્તા' છે. અમને આવા પણ નીકળે, બધું થઈ શકે. આ બધું ચાર-પાંચસો વક્તાની હવે જરૂર નથી જે બોલે છે ઘણું, પરંતુ આચરણ રૂપિયામાં થઈ શકે છે. ગુરૂજી ! આટલા પૈસા ! અમે એકઠા અને વ્યવહારમાં એકદ્દમ વિપરીત હોય. હવે અમે વક્તા કરી લઈશું. હા બેટા, આટલા ભેગાં કરવામાં શું તકલીફ છે. નહીં, પોતાનો પ્રતિનિધિ મોકલીશું. આ પ્રતિનિધિ કેવો એક દિવસનો પગાર કાઢતા રહો, તો એક વર્ષમાં એકલો જ હિશે ? અમારી પ્રતિકૃતિ હશે અને અમારા આચાર્ય કેવા આટલો ખર્ચ કરી શકે છે. બેટા, એક મહિનામાં તને કેટલા|હોવા જોઈએ ? એમની રહેણીકરણી, એમનું ઉઠવું-બેસવું, રૂપિયા મળે છે ? સાતસો રૂપિયા મળે છે. તો એક|એમનું ખાનપાન બિલકુલ અમારા જેવું હોવું જોઈએ. તેને દિવસનો પગાર કેટલો થશે ? ગુરૂજ ! એકવીસ-બાવીસ જોઈ લોકો કહે કે આ આચાર્યજીનો પ્રતિનિધિ છે, રૂપિયા થાય છે. તો બાવીસ રૂપિયા મહિનાના હિસાબે આચાર્યજીનો પુત્ર છે. બેટા, અમને આવી વ્યક્તિઓની કેટલા થયા ? મહારાજજી ! એ તો લગભગ બસો સાઠ ખૂબ જરૂર છે, કેમ કે અમે એ ઘોષણા કરી ચૂક્યા છીએ કે રૂપિયા થાય છે. બસ બેટા, તું એકલો જ આગળ વધ અને અમે છ હજાર શાખાઓનો વાર્ષિકોત્સવ કરીશું. જેને અમે દર મહિને એક દિવસનો પગાર કાઢતો જા. હવે દસ વ્યક્તિ થોડા સમયમાં જ પૂરું કરવા ઇચ્છીએ છીએ. ઓક્ટોબરથી બીજા સાથે લઈ લે. એમાંથી જ એક વાર્ષિકોત્સવ પૂરો થઈ માર્ચ સુધીમાં પૂરું કરવા માગીએ છીએ, કેમ કે પછી ગરમી જશે. ના ગુરુજી ! હું આની પાસે ફાળો માગીશ, પેલાની આવી જાય છે, પરીક્ષાઓ આવી જાય છે. સ્કૂલોમાં સ્પિકર પાસે માગીશ. પોતાની પાસેના કંઈક આપીશ ? મારી વગાડવાનું બંધ થઈ જાય છે. ઉનાળામાં લૂ ચાલે છે, પાસેથી તો કશું નહીં આપું. કંજૂસ, પહેલા પોતાના પાસેથી વાવાઝોડાં-તોફાન આવે છે. તેથી આ અભિયાન અમે કાઢ, પછી ફાળો ઉઘરાવજે.

મિત્રો ! શું કરવું જોઈએ ? વાર્ષિકોત્સવમાં ક્યાંય કોઈ 🔰 મિત્રો ! આ કાર્યક્રમ માટે અમારે પ્રતિનિધિઓની વિશેષ મુશ્કેલી ન આવવી જોઈએ. જો આપને રોટલી ખાવા માટે રૂપે જરૂર પડશે. આપનામાંથી જેઓ પોતાને આ માટે યોગ્ય

આ મિશન, જેમાં દેવત્વના પુનર્જીવનનો સંકલ્પ છુપાયેલો સિનેમા જોવા માટે આર્થિક તંગી નથી. હા મહારાજજી ! એ બધા માટે આ**ર્થિ**ક તંગી **નથી**. મોટો આવ્યો આર્થિક બીજું એક કામ કરવા માટે અમે આપને કહ્યું હતું તિંગીવાળો. નથી ઉદ્દેશ્યને સમજતો કે નથી ધર્મને સમજતો, નથી સંસ્કૃતિને સમજતો કે નથી દેવત્વને સમજતો. આર્થિક પેદા કરીશું. જેનો વાર્ષિકોત્સવ ઉજવવામાં ન આવતો હોય તિંગીનું રટણ કરે છે. મિત્રો ! ઇચ્છે તો આ બધું એક માણસ એકલો જ કરી શકે છે.

મિત્રો ! અમે ઇચ્છીએ છીએ કે દરેક સ્થળે વાર્ષિકોત્સવ અમને વક્તાઓથી ધૃણા થવા લાગી છે, કેમ કે વક્તા જીભ મિત્રો ! અમે દરેક શાખા ઉપર એવો ભાર મૂક્યો છે કે તો ચલાવે છે, પરંતુ જીભ ચલાવીને જેટલું કામ કરવું જલદી પૂરું કરવા ઇચ્છીએ છીએ.

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org



સમજતા હોય કે અમે ગુરૂજીના વિચારોને, યુગનિર્માણના આ એક વિશુદ્ધ પ્રશિક્ષણ છે, જેમાં લોકલાજને કારણે અને વિચારોને જનતા સામે વ્યક્ત કરી શકતા હોય અને જેઓ અમારી શરમને કારણે, આ બન્ને દબાણોથી વ્યક્તિ એવી પ્રતિજ્ઞા કરી શકતા હોય કે અમે જઈશું તો આપની પોતાના ચરિત્રને ઘડતી જશે અને જેમાં માનવજાતનું હિત કજેતી કરાવીને નહીં આવીએ, આપની બદનામી કરાવીને|જોડાયેલું છે એવું લોકહિતનું કાર્ય, બન્ને કાર્યો કરતી રહેશે. નહીં આવીએ, ત્યાં આપની બેઈજ્જતી કરાવીને નહીં આપ અમારા પ્રતિનિધિના રૂપમાં જાવ અને જે શાખાઓ, આવીએ, તેઓ પોતાના નામ અમારી પાસે નોંધાવે. બેઠા, શિક્તિપીઠો નિષ્ક્રિય પડેલી છે, એમનામાં ઉમંગ પેદા કરો એ આપની બેઈજ્જતી નહીં, અમારી બેઈજ્જતી છે. આપ અને કહો કે અમારા ગુરૂજીનું સંમેલન કરવું પડશે, ટોળીઓ અહીંથી અમારા વક્તા બનીને જશો અને હોટલોમાં ચા બનાવવી પડશે, જન્મદિવસ ઉજવવાં પડશે અને પોતાના આચરણ તથા વ્યવહાર દ્વારા લોકોને શિક્ષણ આપવું પડશે. અમારા પ્રતિનિધિ છો, રિપ્રેઝેન્ટેટીવ છો. રિપ્રેઝેન્ટેટીવે કક્ત ને આપ આટલું કામ કરી શકશો તો અમારું આ શિબિર સાર્થક બની જશે, અમે અને આપ બન્ને ધન્ય બની જઈશું.

પીશો, તો એ તમે નહીં, અમે પી રહ્યા હોઈશું. કેમ કે આપ વક્તા બનવું ન જોઈએ, ફક્ત વ્યાખ્યાતા બનવું ન જોઈએ, પરંતુ તેની અંદર એ બધી વિશેષતાઓ હોવી જોઈએ, જે આજની વાત સમાપ્ત અમારી રહેણીકરણીમાં, ઉઠવા-બેસવામાં છે.

### વાણી દ્વારા નહીં, આચરણ દ્વારા શિક્ષણ

મિત્રો ! આપના માટે આ અભ્યાસનો મોકો છે. આ બહાને, આ લોકલાજના બહાને અમે આપને બંધનોમાં એવા બાંધીને મોકલીશું કે જો આપ છ મહિના અભ્યાસ કરી લો તો સમજી લો કે આપે છ મહિનાનો યોગાભ્યાસ કરી લીધો. આ છ મહિનાની તપસાધના કરી લેશો. આપે આપની જીભ ઉપર અંકુશ, ખાનપાન ઉપર અંકુશ, બેઠવા-ઉઠવા ઉપર અંકુશ, હજારો અંકુશ લગાડવા પડશે. ના ગુરૂજી ! અમે તો વ્યાખ્યાન આપીશું. બેઠા, અમારે વ્યાખ્યાન નથી કરાવવા. જો અમારી શરતો પૂરી કરતો હોય, તો તારા વ્યાખ્યાનનું સ્વાગત છે. ના સાહેબ ! અમે કોઈ શરત પૂરી નહીં કરીએ, અમે તો બક-બક કરીશું અને મન ફાવે તેમ રહીશું. બેટા, અમે તને મન ફાવે તેમ રહેવા નહીં દઈએ.

માટે મિત્રો ! અમને વિશેષ કરીને એવા લોકોની જરૂર છે, જેઓ બકબકથી નહીં, પરંતુ પોતાના આચરણ અને વ્યવહાર દ્વારા અમારું પ્રતિનિધિત્વ કરે. અમે આ શિબિરનું જે આયોજન કર્યું છે, તેનું એ પણ કારણ છે કે અમને છ હજાર શાખાઓમાં વાર્ષિકોત્સવ કરાવવા માટે અમારા છ હજાર પ્રતિનિધિઓની જરૂર પડશે. શું અમે એવું ન કરી શકીએ કે અમારા બે લાખ મિત્રોમાંથી જેઓ વધુ ભણેલા હોય, સુશિક્ષિત હોય અને આત્મશોધન તથા આત્મનિર્માણ સિવાય લોકનિર્માણની જવાબદારી નિભાવી શકવા માટે યોગ્ય હોય એમને અમે છ મહિનાનો યોગાભ્યાસ કરાવીએ.

કબૂતરો જ્યારે ઝાડીઓમાં ઈંડા આપતા હતા, તે સમયની વાત છે. શિયાળ આવતો અને તેમના ઈંડા ખાઈ જતો. સુરક્ષાની કોઈ વ્યવસ્થા થઈ ન શકી તો કબૂતરોએ બીજા પક્ષીઓને બચવાનો ઉપાય પૂછયો. એમણે કહ્યું-ઝાડ પર માળો બનાવ્યા વિના કોઈ ઉપાય નથી.

કબૂતરે માળો બનાવ્યો, પરંતુ એ બરાબર બની ન શક્યો. છેવટે એણે નકકી કર્યું કે બીજા પક્ષીઓની મદદથી માળો બનાવવાનું કામ પૂરું કરવામાં આવે.

ચકલીને બોલાવી તો એ ખુશીથી આવી અને કબૂતરને સારો માળો બનાવવાનું શીખવવા લાગી. માળો બનાવવાનું શરૂ જ કર્યું હતું કે કબૂતરે કહ્યું, ''આવું તો અમને આવડે છે, અમે આવો માળો તો બનાવી જ લઈશં.'' ચકલી પાછી જતી રહી.

કબૂતરે ઘણો પ્રયત્ન કર્યો, પરંતુ માળો બરાબર ન બન્યો. પછી તે ચકલી પાસે ગયો. તે ખીજાતી કરીથી આવી અને તણખલાં બરાબર ગોઠવવા લાગી. અડધું કામ પણ પૂરું થયું નહોતું કે કબૂતર બોલ્યું. એણે કહ્યું, ''આમ તો હું જાણું જ છું.'' ચકલી પાછી જતી રહી. કબૂતર કામેલાગ્યો, પરંતુ તેમ છતાં માળો બની ન શક્યો. ફરીથી ચકલી પાસે પહોંચ્યો તો એણે ઇન્કાર કરી દીધો અને કહ્યું, ''જે કશું જાણતો નથી અને માને છે કે હું બધું જ જાણું છું, આવા મૂર્ખને કોઈ કશું શીખવી ન શકે.''



# ઓછામાં ઓછી આ સાધના તો કરો જ



લગભગ બધા ધર્મગ્રંથોમાં વર્તમાન સમયને અતિ મહત્ત્વપૂર્ણ બતાવ્યો છે, જેમાં નાશ અને સૃજન બંને કાર્ય ઝડપથી ચાલી રહ્યાનો સંકેત છે. ઈશ્વરીય સત્તા આ ધરતીને નષ્ટ થવાથી બચાવા માંગે છે. એક તરફ યુધ્ધ પ્રમાદ ભડકી રહ્યો છે, પરમાણ અસ્રોની હોડ લાગી છે. પ્રકૃતિ સાથે છેડખાનીનું પરિણામ ભૂકંપ, તોફાન, અનાવૃષ્ટિ, અતિવૃષ્ટિના રૂપે માનવ જાતિને ભોગવવું પડે છે. સમુદ્ર પણ પોતાની મર્યાદા છોડી તોફાનના રૂપમાં આક્રોશ વ્યક્ત કરી રહ્યો છે. પાપાચાર, અનાચાર, જીવ હત્યાઓથી ધરતી કાંપી ઉઠી છે. આવી સંકટની ઘડીમાં સામૂહિક ધર્માનુષ્ઠાનના રૂપમાં પ્રાથેના જ માનવ જાતિ માટે રક્ષાકવચનું કાર્ય કરી શકે છે. આખો દિવસ મનથી જપ અને શરીરથી કાર્ય કરવાનું વ્રત નિભાવવું જોઈએ. ભોજન કરતી વખતે ત્રણ વાર ગાયત્રી મંત્ર બોલી ભગવાનને ભોગ લગાવી પ્રસાદ ગ્રહણ કરવાની ભાવના કરો.

સ્નાન કરતી વખતે ગંગા સ્નાનની ભાવના કરો. દરેક ક્ષણ દિવ્ય ભાવનાઓ અને દિવ્ય ચિંતનથી મનને પ્રભુના ચરણોમાં સમર્પિત કરી દો.

પરમ પુજય ગુરુદેવે વ્યક્તિગત જીવન સાધનાના અંતર્ગત સવારે ''આત્મબોધ'' તથા સાંજે ''તત્ત્વબોધ'' સાધનાની વિધિ બતાવી છે, જે નિયમિત કરવી જોઈએ.

## આત્મબોધની સાધના

સવારે પથારીમાંથી ઉઠતા જ ભાવના કરો કે આજે મારો નવો જન્મ થયો છે. માત્ર એક દિવસનં જ જીવન છે. આ દિવસનો ખૂબ સારો ઉપયોગ થાય. જેથી રાતે સુતી વખતે ગર્વ કરી શકીએ કે આજે અમે પોતાને જીવનનો સદુપયોગ કર્યો છે. ઈશ્વરના સાચા રાજકુમાર કહી શકાય. ભાવના કરો કે એક જ દિવસનું અમારું જીવન છે, શ્રેષ્ઠ મહાપુરુષો જેવું આત્મસત્તા પરમાત્મ સત્તામાં વિલય થઈ ગઈ છે. જીવન જીવી આ સુરદુર્લભ મનુષ્ય તન પામેલા શાંતિ, તૃપ્તિ, તુષ્ટિની પ્રાપ્તિ થઈ રહી છે.

સૌભાગ્યને ગરિમા પ્રદાન કરો. આંખોમાં પવિત્ર દષ્ટિ હોય. કાનોથી શ્રેષ્ઠ વિચાર સાંભળો. હાથ પરોપકાર માટે. કદમ ઈશ્વરીય કાર્ય માટે આગળ વધે, મોંથી મધુર વચન બોલો અને બીડી, સીગારેટ, તમાકુ, શરાબ, માંસનું સેવન ન કરો. એક દિવસનું જીવન દોષ-દર્ગણ વગરનું પવિત્ર જીવન જીવો.

પથારીમાં બેઠાં-બેઠાં જ ભાવનાત્મક પવિત્રીકરણ કરવું જોઈએ. શરીર, મન અને અંતઃકરણ પવિત્ર થઈ રહ્યા છીએ. સ્થૂળ શરીરમાં પ્રકાશ, સૂક્ષ્મમાં તેજ અને કારણ શરીરમાં વર્ચસ્ની વૃધ્ધિ થઈ રહી છે.

એના પછી ભાવના કરો કે સવિતા દેવતાનાં કિરણો નાભિચક્રમાં પ્રવેશ કરી રહ્યા છે, અને પૂરા શરીરને સ્વર્ણિમ પ્રકાશવાન બનાવી રહ્યા છે. અમારા શરીરમાં ક્રિયાશીલતા, બલિષ્ઠતા, સાહસ, પરાક્રમ અને શ્રમશીલતા જેવા ગુણો વધી રહ્યા છે. અમે સવિતામય થઈ રહ્યા છીએ. રોમ-રોમ પ્રકાશવાન થઈ રહ્યું છે. આળસ. અસંયમ જેવા દોષ નષ્ટ થઈ રહ્યા છે.

હવે સવિતાના કિરણો અમારા આજ્ઞાચક્રમાં (ભૂમધ્ય)થી પસાર થઈ સક્ષ્મ શરીરમાં પ્રવેશ કરી રહ્યા છે. મસ્તિષ્ક પ્રકાશવાન થઈ રહ્યું છે. વિવેકશીલતા, દરદર્શિતા જેવા ગુણ વધી રહ્યા છે. લોભ-મોહ, અજ્ઞાન-અંધકાર નષ્ટ થઈ રહ્યા છે. અમે જ્ઞાનવાન થઈ રહ્યા છીએ.

સવિતાના કિરણો હૃદયચક્રમાં પ્રવેશ કરી રહ્યા છે. કારણ શરીર પ્રકાશવાન થઈ રહ્યું છે. કરૂણા, સંવેદના, ઉદારતા, સેવા વગેરે દિવ્ય ગુણોની અભિવૃધ્ધિ થઈ રહી છે. રાગ-દ્વેષ, અનાસ્થા, ઘૃણા, નિષ્ઠુરતા વગેરે દોષ નષ્ટ થઈ રહ્યા છે.

હવે પુરું શરીર પ્રકાશવાન થઈ ગયું. સવિતામય સ્વર્ણિમ થઈ ગયું છે. અમે સવિતામય થઈ ગયા છીએ.



પંચતત્ત્વમાં મળી જશે. અનુભવ કરવો જોઈએ કે મહત્તા અને મમતાના બંધન તોડી સમગ્ર ભાવથી ભગવાનના મંગળમય ખોળામાં-મૃત્યુમાં પરમ શાંતિ અને સંતોષપૂર્વક નિમગ્ન થઈ રહ્યા છીએ. અનાશક્ત ભાવ, વૈરાગ્ય ભાવના મરણોત્તર જીવનમાં શાંતિના અધિકારી બનાવવામાં સહાયક છે. દરેક રાતે એક મૃત્યુ માનીને લોભ અને મોહનું નિરાકરણ થાય છે અને દરેક દિવસે નવો જન્મ માનીને જીવનમાં આદર્શવાદિતા તથા ઉચ્ચતાનો સમાવેશ કરી કર્મયોગી જીવન બનાવવામાં સહાયતા મળે છે.

### તત્ત્વબોધની સાધના

તત્ત્વબોધ સાધના માટે રાતે સૂતી વખતે જયારે નિંદ્રા દેવીની ગોદમાં જવાની ઘડી આવે ત્યારે ભાવના કરવી જોઈએ કે આજનું જીવન સમાપ્ત થયું. આ સંસાર એક રંગમંચ છે, એક નાટકનું પટાક્ષેપ થઈ ગયું. આજે જે અભિનય કરવા મળ્યો, તેને ઈમાનદારીથી કરવાનો પ્રયાસ કર્યો. જે ભૂલો થઈ, તેને બરોબર કરવાનું વ્રત લો. તેવી પુનરાવૃત્તિ ન થાય તેની સાવધાની રાખશો. હવે સૂતાં-સૂતાં ભાવના કરો કે સંસારમાં પોતાનું કશું જ નથી. પોતાનું તો આ શરીર પણ નથી, આ ક્ષણભંગુર શરીર ન જાણે ક્યારે

-લીલપત શર્મા

વાણી વિજ્ઞાનમાં રૂચિ રાખવાવાળા પ્રત્યેક વિજ્ઞજને તેનું મહત્ત્વપૂર્ણ નથ્ય જાણવું જરૂરી છે. વાણીની સામર્થ્ય વ્યક્તિના ચરિત્ર સાથે પૂર્ણ રૂપથી સંબંધિત હોય છે. આજના દિવસોમાં વાણીની કલાનો વિકાસ વધી ગયો છે. પણ એની સામર્થ્ય ધટી રહી છે. દીપક જ્યારે સ્વયં બુઝાઈ ગયો હોય તો બીજાને કેવી રીતે પ્રગટાવશે? બીજાને પ્રકાશ કેવી રીતે આપશે ? ઈશ્વર ઉપાસનામાં સ્ત્રોત, પાઠ, મંત્ર-જપ વગેરે એટલા માટે નિષ્ફળ જાય છે કે ઉચ્ચારણ કરવાવાળાની જીભ દાઝી ગયેલી હોય છે. એનાથી એ ધ્વનિ નીકળી શકતો નથી કે જે ઈશ્વરના કાન સુધી પહોંચી શકે. પ્રાચીનકાળમાં જે મંત્રો ઘણા જ શક્તિશાળી હતા. તે હવે નિષ્ફળ સિષ્દ્ર થાય છે. કારણ એ છે કે સફળ મંત્રોચ્ચાર કરવાવાળી વાણી જીભના દુરુપયોગ થવાથી મૃતક બની જાય છે. કારણ કે એનો અવાંચ્છનીય રીતે ઉપયોગ કરવામાં આવે છે. જેમ કે અસત્ય બોલવું. છલ-કપટ કરવું નીદા કરવી, અનીતિનું સમર્થન કરવું મર્મભેદી કટુવચનો બોલવા. અપશબ્દો બોલવા, અભક્ષ્ય ખાવું-પીવું, વગેરેથી જીભ દાઝી જાય છે. વાણી મરી જાય છે.

ઠીક એ જ પ્રકારે માર્ગદર્શન કરી શકવાની ક્ષમતા પણ એવા લોકોમાં રહેતં. નથી. વાકચાનુર્યથી લોકોને પ્રભાવિત તો કરી શકાય છે પરંતુ કોઈ સ્થાયી પ્રભાવ પાડી શકતા નથી. વિદુષકો અને અભિનેતાઓ તેમ જ ભાષણકર્તાઓ જેઓ વાણી વિલાસ દ્વારા અમુક સ્તરનું મનોરંજન કરી શકે છે. તે સ્થાયી રહેતું નથી.

વાણી ચાર પ્રકારની હોય છે. (૧) વૈખરી વાણી (૨) મધ્યમા વાણી, (૩) પરાવાણી (૪) પશ્યંતી વાણી.

વૈખરીવાણી-જેનો રોજ આપણે જીવન વ્યવહારમાં ઉપયોગ કરીએ છીએ. ઘરમાં, બહાર ગપાબાજીમાં, મશ્કરી, નીંદા, કટુવચનો, અપશબ્દો, લડાઈ-ઝગડામાં આજે તો વાણી સ્વાતંત્ર્ય હોવાથી જેને જેમ ફાવે તેમ તેનો ઉપયોગ કરે છે. જેને વૈખરીવાણી કહેવાય છે.

મધ્યમાવાણી-જે શબ્દોચ્ચાર કરતી વખતે હાવભાવ સાથે અને ચહેરાપરના પ્રમુખ અવયવો દ્વારા વ્યક્ર્ત થાય છે. આંખો, કપાળ, હોઠ, નાક, ગરદન આંખો ઉપરની ભ્રમર, હાથ-પગ તેમ જ ભાવનાઓ, સ્વભાવ વગેરે ઉપરથી જોઈ શકાય છે. અનુભવી લોકો તરત જ જાણી લે છે. એને અંતરનું દર્પણ પણ કહી શકાય છે. સંપર્ક ક્ષેત્રને સૌથી વધુ પ્રભાવિત કરે છે.

પરાવાણી-જે વિચારો સાથે સંબંધ રાખે છે. વિચારો દ્વારા જીવન પર પ્રભાવ પાડે છે અને સ્વભાવનું અંગ બની જાય છે, અને કાર્યમાં પરિવર્તિત થાય છે. તે સંપર્ક ક્ષેત્રને પ્રભાવિત કરે છે. જે મસ્તકના વિચારોના કંપનના રૂપમાં હોય છે. આ કંપન પ્રવાહ આકાશમાં પણ ભ્રમણ કરવાને માટે નીકળી પડે છે.

પશ્યન્તી વાણી-જે વાણી આત્મા દ્વારા નીકળે છે, અને બીજાના આત્મા જોડે ટકરાય છે, અને એને પ્રભાવિત કરી દે છે. એ મનુષ્યના અંતરમાં શ્રધ્ધા, આસ્થા, આકાંક્ષાઓ જોડે સંબંધ ધરાવે છે, અને સંપૂર્ણ વ્યક્તિત્વને પોતાના પરિવારમાં લપેટી રાખે છે. એ પ્રખર અને પ્રાણવાન હોય છે. સમીપવર્તી લોકોને પોતાના અનુરુપ બનાવવાનો પ્રયત્ન કરે છે. ૠષિ આશ્રમોમાં જઈને સિંહ પણ અહિંસક બની જતા હતા.

સાધના ઉપાસના અને આરાધના વડે વાણીમાં તેજસ્વીતા અને પ્રખરતા લાવી શકાય છે. જેમાં મહામંત્ર ગાયત્રી મંત્ર સાધના, ઉપાસનામાં અનાદિકાળથી સર્વશ્રેષ્ઠ માનવામાં આવ્યો છે. તે સદ્બુપ્દિ, આપે છે. સદ્જ્ઞાન આપે છે અને વાણીને શુષ્દ્ર કરે છે.



## ચુગ નિર્માણ સમાચાર

સરભોણા−ગાયત્રી પરિવારના પરિજનોની મહેનત તથા ઉદાર દાન દાતાઓના સહયોગથી આશરે પ લાખ રૂપિયાના ખર્ચે તૈયાર થયેલા 'ગાયત્રી પ્રજ્ઞા સત્સંગ ભવન'ની ઉદ્ઘાટન વિધિ પ. પૂ. ગુરુદેવ શ્રીરામ શર્મા આચાર્ય અને માતા ભગવતી દેવી શર્માનાં પ્રતિક પ્રખર પ્રજ્ઞા-સજલ શ્રધ્ધાની સ્થાપના અને શાંતિકુંજના ચિત્રોનું પૂજન-અર્ચન વેદોક્ત મંત્રો દ્વારા કરવામાં આવ્યું.

આ ગાયત્રી સત્સંગ ભવનનું ઉદ્ઘાટન સંત મોરારી બાપુના હસ્તે કરવામાં આવ્યું. આ સત્સંગ ભવનમાં પૂજ્ય ગુરુદેવના બધા જ પુસ્તકોની લાયબ્રેરી પણ બનાવી છે. આ પ્રસંગના કેલેન્ડરનું વિમોચન રમીલાબેન કરશનભાઈ પટેલ (યુ. એસ. એ.) ના હસ્તે કરવામાં આવ્યું.

ડભોઈ – ગાયત્રી પરિવાર દ્વારા રાષ્ટ્રમાં શાંતિની સ્થાપના તથા દુષ્કાળ નિવારણાર્થે તેમજ કુદરતી આફતો સામે દૈવી સંરક્ષણ પ્રાપ્ત થાય એવી ભાવનાથી ડભોઈ નગરમાં ૨૪ કુંડીય ગાયત્રી મહાયજ્ઞ સાથે સાતસૂત્રી કાર્યક્રમનું આયોજન સંપન્ન થયું. આવા વિશેષ કાર્યક્રમનો હજારો પરિજનોએ ઉત્સાહથી લાભ લીધો.•

ચાણાસ્મા−રાષ્ટ્રીય સેવા સંઘ તથા ગાયત્રી પરિવારના સહયોગથી ધરતી માતાના પ્રકોપને શાંત કરવા તેમજ ભૂકંપનો ભોગ બનેલ મૃતાત્માઓની સદ્ગતિ અર્થે ૧૧ કુંડી ગાયત્રી મહાયજ્ઞનું આયોજન શિશુ મંદિરના પ્રાંગણમાં કરવામાં આવ્યું. લોકસંપર્ક કરીને દરેકને આ યજ્ઞનો વિનામૂલ્યે લાભ લેવા આમંત્રણ આપવામાં આવ્યું. જેથી અંદાજે પંદરસો જેવા ધર્મપ્રેમી-રાષ્ટ્રપ્રેમી જનોએ આહુતિનો લાભ લીધો.

વમાનગર−તા. ૬/૩/ના ૧૦૮ વેદિય વિરાટ દિપયજ્ઞનું આયોજન સંપન્ન કર્યું. જેમાં જનતાએ ખૂબ જ ઉત્સાહપૂર્વક ભાગ લીવો. ગુજરાતમાં આવેલ ભૂકંપમાં મૃત્યુ પામેલ લોકોના આત્માના કલ્યાણાર્થે આ કાર્યક્રમમાં ખૂબ જ બહોળી જનસંખ્યાએ ભાગ લીધો.

નડીયાદ⁻ભૂકંપમાં માર્યા ગયેલાઓના સ્વજનોના આત્માની શાંતિ માટે તા. ૧પ-૩ના રોજ સરકારી વસાહત, રામતલાવડીમાં દીપયજ્ઞ યોજાઈ ગયો, જેમાં આજુબાજુ સોસાયટીના આશરે ૫૦૦ કર્મચારી ભાઈ-બહેનો તેમજ અન્ય પરિજનોચે ભાગ લીધો.

**દીપયદ્દાની શરૂ**આત પાંચ મિનીટ મૌન પાળી ભૂકંપગ્રસ્ત વ્યક્તિયોના આત્માની શાંતિ માટે તેમજ ભયથી ડરી ગયેલાઓ માટે આશ્વાસન અને સહાનુભૂતિ માટે મહાકાળ તેમજ ગાયત્રી માતાને માનસિક પ્રાર્થના કરવામાં આવી અને આહુતિ આપવામાં આવી.

વિશેષ રૂપથી સપ્તસૂત્રી આંદોલન પૈકી ''વ્યસનમુક્તિ'' આંદોલન માટે લોકોને, યુવાનો-બાળકોને સમજાવી વ્યસનોથી દૂર રહેવા માટે શીખ આપી.

કાલોલ−ધર્મપ્રેમી જનતાના સહયોગ હેઠળ પટેલ સો મીલ કંપાઉન્ડમાં પ્રજ્ઞા પુરાણ કથા તથા સંસ્કાર કાર્યક્રમનું આયોજન સંપન્ન થયું.

આ જ્ઞાન-યજ્ઞનું અમૃંતપાન શ્રીમતિ રશ્મિબેન પટેલ તથા તેમની સંગીત ટોળી દ્વારા કરવામાં આવેલ. માનવને પોતાના સાંસારિક જીવનમાં પરસ્પર પ્રેમની ભાવના કેળવી વાતાવરણને સુખમય બનાવવા તેમજ સમાધાનકારી ભૂમિકા અદા કરવા પર ભાર મૂકી દ્રષ્ટાંતો સહિત સમજાવેલ. તેમજ નારી-શક્તિનું જીવનમાં મહત્ત્વ વિશે વિસ્તૃત છણાવટ કરેલ. વિશાળ જન-સમુદાય તેમની મધુર વાણીથી ઘણા પ્રભાવિત થ્યા હતા અને ભાવ-વિભોર બની ગયા હતા.

યુગ શક્તિ ગાયત્રી પત્રિકામાં જૂન ૨૦૦૦થી જાન્યુઆરી ૨૦૦૧ સુધી ગૌ સેવા અને ગૌમય આધારિત ઔષધિઓ બનાવવાનું માર્ગદર્શન આપેલ. આ ઔષધિઓ ગુજરાતમાં નીચેના સરનામે મળે છે.

(૧) કામધેનુ આયુર્વેદીક ઔષધાલય ગોકુળ ધામ સામે કૃષ્ણનગર મેઈન રોડ, પો. જિ. રાજકોટ

(૨) શ્રી વર્ધમાન જીવદયા કેન્દ્ર પો. લુણી, તા. મુન્દ્રા, જિ. કચ્છ-૩૭૦૪૧૦ (ગુજ.)

ખંભાત-શ્રી ગુરૂકૃપા સમાજ નિર્માણ ટ્રસ્ટના ઉત્સાહી પ્રમુખ ડૉ. હર્ષદભાઈ આર. ભટ્ટ તેમજ સહયોગી ગાયત્રી પરિજનોના અથાક પ્રયાસથી ક્ષેત્રમાં સુધારાત્મક, રચનાત્મક કાર્યક્રમે ખૂબ જ ગતિ પકડી છે. આ ટ્રસ્ટ દ્વારા સંસ્કાર સૌંચન, સ્વાસ્થ્ય સંવર્ધન, સ્વરોજગાર, સંકટ નિવારણ, પર્યાવરણ શુધ્ધિ, વ્યસન મુક્તિ જેવા સદ્દાર્યો થઈ રહેલ છે. આ કેન્દ્ર દ્વારા વિદ્યારંભ સંસ્કાર ભાગ ૧ થી ૩ અને યોગ પ્રાણાયામ પુસ્તકો તૈયાર થયેલ છે. સંસ્કાર સિંચન માટે ગાયત્રી પરિજનોનો પ્રયાસ પ્રશંસનીય છે.

Yug Shakti Gayatri - May, 2001

