



| ٩ | સાચી સફળતાનું એક માત્ર સાધન  | ٩   | ૧૦ સ્મૃતિનું રસાયણશાસ્ત્ર                     | 96   |
|---|------------------------------|-----|-----------------------------------------------|------|
| ર | ેસેવાધર્મની પરિણતિ           | ર   | ૧૧ માનસિક રોગોની યજ્ઞોપચાર પ્રક્રિયા-૩        | २२   |
| 3 | બે મહાન ત્યાગી               | 3   | ૧૨ સૃષ્ટિને પ્રલયથી બચાવવા માટે આપણે શું કરીએ | ? ૨૫ |
| ४ | નારી જાગે, નેતૃત્વ સંભાળે    | 8   | ૧૩ ઝેરી ઠંડાં પીણાંનો બહિષ્કાર કરીએ           | २८   |
| ૫ | હે મનુષ્ય, તું હિંમત ન હારીશ | ٤   | ૧૪ વિતરાગ થવાથી પ્રભુના સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ     | ર૯   |
| Ę | ભાવનાનો આર્ત પોકાર-પ્રાર્થના | 99  | ૧૫ પ્રકૃતિનો પ્રકોપ-મહાકાલની ચેતાવણી          | 38   |
| 9 | વિધાતાના આ વરદાનને આપણે      |     | ૧૬ વિજ્ઞાનના સિષ્દુાંનો પર ખરો ગાયત્રી મંત્ર  | 35   |
|   | આમ જ ખોઈ બેસીએ છીએ           | 93  | ૧૭ મહાત્મા બુદ્ધનો દિવ્ય બોધ                  | 36   |
| 6 | અંદરની કિતાબ પણ વાંચો        | ૧૫  | ૧૮ રોજ નવ-જન્મ રોજ નવું મોત                   | ४२   |
| e | ગાયની ભારતીય ઓલાદ જ ઉપયોગી   | 9 % | ૧૯ આત્મીય અનુરોધ                              | ४७   |
|   |                              |     | 1                                             |      |

પ્રસ્તુત વર્ષ હીરક જ્યંતી વર્ષ છે. ૧૯૨૬માં વસંત પર્વના શુભિદિને અખંડ દીપના પ્રકાશમાં ગાયત્રી પરિવાર જન્મ્યો. એક બીજથી વટવૃક્ષ બન્યું. આજે ચારે તરફ ફેલાયેલ ધુમ્મસ વચ્ચે એક આશારૂપી કિરણ છે. આ યુગ સંધિ મહાપુરશ્ચરણનું અનુયાજ વર્ષ પણ છે.

આપણે યુગ પરિવર્તનની પ્રક્રિયાને નિરંતર ગતિશીલ બનાવી રાખવી હોય તો આપણું પ્રથમ કર્તવ્ય એ બને છે કે એક પાઠક સાધક-પરિજનના રૂપે પોતાની જીવન સાધનાને આ વર્ષ વિશેષમાં પ્રખર બનાવી લઈએ. જેની જેટલી સાધના પ્રખર બનશે સંકલ્પ દઢ હશે તે આવનાર સમયમાં મહત્ત્વપૂર્ણ જવાબદારી ઉઠાવી શકશે.

સાત સૂત્રીય કાર્યક્રમ વધુને વધુ સફળ બનાવતા રહેવા ઉપરાંત દરેક શાખા શક્તિપીઠ, પ્રજ્ઞાપીઠ યુગ નિર્માણ સત્ સંકલ્પ અને યુગ શક્તિ પ્રતીક લાલ મશાલને ઘરે-ઘર, ગામે-ગામ અને શહેરોમાં નાના-મોટા સ્ટીકર, ચિત્ર, બેનર રૂપે પ્રસારીત કરવામાં આવે. 🕉 ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ તત્સવિતુર્વરેણ્યં ભર્ગોદેવસ્ય ધીમહિ ધિયો યોનઃ પ્રચોદયાત્

## યુગ શક્તિ ગાયત્રી

: સંસ્થાપક / સંરક્ષક : વેદમૂર્તિ, તપોનિષ્ઠ યુગદષ્ટા પં. શ્રીરામ શર્મા આચાર્ય અને માતા ભગવતી દેવી શર્મા

> ઃ સંપાદક ઃ પં. લીલાપત શર્મા

ઃ સહ સંપાદક ઃ ઘનશ્યામ પટેલ ઃ કાર્યાલય ઃ ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરા - ૨૮૧ ૦૦૩

ઃ ટેલિફોન ઃ (૦૫૬૫) ૭૩૦૩૯૯, ૭૩૦૧૨૮

વાર્ષિક લવાજમ : ૫૫ રૂપિયા આજીવન લવાજમ : ૭૦૦ રૂપિયા વિદેશનું લવાજમ વાર્ષિક ૧૦ પાઉન્ડ / ૧૫ ડૉલર રૂા. ૬૦૦=૦૦ આજીવન : ૧૦૦ પાઉન્ડ / ૧૫૦ ડૉલર ભારતીય મુદ્રામાં રૂા. ૭૦૦૦-૦૦ વર્ષ - ૩૨ અંક - ૬ પ્રકાશન તિથિ ૨૫-૫-૨૦૦૧ જૂન - ૨૦૦૧

## सायी सङ्कतानुं એडमात्र साधन

हंभानहारी सङ्कातानुं सौथी भुण्य साधन हे. हुः भ अने विपत्तिमां इसाईने पोतानी जेईमानी पर पश्चात्ताप डरवा लागे हे. अवो डोई माएस नथी, डे केने पोतानी ईमानहारी पर पश्चात्ताप डरवो पड्यो होय. कोडे ड्यारेड ईमानहार व्यक्ति पए निष्ड्रण यह काय हे, डेम डे तेओ डरडसर, योकना तथा व्यवस्था केवा त्रण स्तंनोनुं निर्माण डरवामां असङ्क रहे हे, परंतु तेमनी असङ्काता जेईमान व्यक्ति केवी हुः भहाथी होती नथी. એमने डंई नहीं तो अटलो संतोष कड्ड होय हे डे तेमएो ड्यारेय डोई व्यक्तिने हगो होंदो नथी. पोताना अवननी अंधडारमय स्राणोमां पए। तेओ पोतानी आंतरिड पवित्रता पर संतोष अनुनवी शडे हे.

अज्ञानी लोडो ओम विचारे छे डे समृद्धि प्राप्त डरवा माटे जेएँमानी क सौथी सरण मार्ग छे. जेएँमान व्यक्ति धन पोताना जिस्सामां राजीने लले ओम विचारे डे तेएो डेटली चालाडी अने सङ्जताथी जीका लोडोने ठगी लीधा छे, परंतु ते वज्ञते आपएो ओ सत्यने समळ शडता नथी डे वास्तवमां आपएो पोताने क हगो हीधो छे. जेएँमाथी प्राप्त थयेला धनने व्याक साथे गुमाववुं पडे छे अने ओ न्यायथी आपएो डोएँपए। रीते जथी शडता नथी. के रीते आडाशमां इंडेलो पथ्थर आडर्षए। शडितना सिद्धांत अनुसार पृथ्वी पर क पाछो आवे छे, तेवी क रीते नैतिड गुरुत्वाडर्षए। नो सिद्धांत पए। अटल रीते डाम डरे छे.



હોવાને કારણે અનમીષિને 'અક્ષર મહર્ષિ' નામે નીચે એક વૃદ્ધ કુષ્ઠ રોગીને (કોઢિયાને) પીડાથી ચિત્કાર ઓળખવામાં આવતા. તેઓ આશ્રમમાં બ્રહ્મચારીઓને કરતો પડેલો જોયો. તેના શરીરમાં ઠેર ઠેર ઘા પડેલા હતા. શિક્ષણ આપતા અને પોતાના જ્ઞાનનું નિરંતર દાન કરતા. ઘામાંથી લોહી વહેતું હતું અને તેના પર માખીઓ તેમના આશ્રમ માટે નાગરિકો અન્ન વગેરેની વ્યવસ્થા|બણબણતી હતી. આ ઘણું બીભત્સ દશ્ય હતું. આ જોઈને સંભાળી લેતા.

આગમન થયું. સંતે વિનંતી કરી, 'અમને થોડું અન્નદાન અને શુશ્રૂષા-સારવાર લેવા આગ્રહ કરવા લાગ્યા. આપો. જેથી નિર્ધનોને અને ભૂખ્યાઓને માટે સદાવ્રત ચલાવી શકાય.' બ્રહ્મર્ષિએ કહ્યું, શ્રીમાન! મારી પાસે આશ્રમમાં કેવી રીતે આવું ? આપ તો કરુણા-દયાની મૂર્તિ 'જ્ઞાનધન' છે, તેનું જ હું દાન કરું છું. અનાજ તો મર્યાદિત∫છો. પ્રભુ આપનું કલ્યાણ કરે. આપ થોડી વધીઘટી પ્રમાણમાં છે, તેનું દાન હું કઈ રીતે આપું ?'

સંતે કહ્યું, 'ઋષિવર! જ્ઞાનનું દાન તો શ્રેષ્ઠ કાર્ય છે અનુભવ્ જ, પરંતુ પ્રત્યેક વ્યક્તિ પાસે તેના ઉપરાંત અન્ન અને શ્રમ આવે છે.'

વિદ્વાન ઋષિને આ શાસ્ત્રોક્ત કથન યોગ્ય અને|સેવા કરવાની તક આપો. ઉપયોગી લાગ્યું. વિનયપૂર્વક તેમણે સંતની ક્ષમા માગી અને કહ્યું, હું આપના આ ઉપદેશને જીવનમાં ઉતારીશ.

પોતાના જીવનસાથી સાથે મહર્ષિએ મંત્રણા કરી, તે ધર્મપરાયણ ઋષિપત્નીએ સહર્ષ સંમતિ આપી. મહર્ષિ દંપતી બોજન જમાડીને પોતાનું વ્રત પૂર્ણ કર્યું. દરરોજ કોઈ ક્ષુધાપીડિતને ભોજન કરાવ્યા બાદ જ અન્ન-જળ ગ્રહણ કરતાં. આ તેમનો નિત્ય-નિયમ બની ગયો તેમના પ્રતિ સ્નેહ વરસાવી રહ્યા છે, 'અનમીષિ, આ જ અને તેમ કરતાં તેમને અસીમ આનંદ થતો.

પણ આશ્રમ દ્વારે દૂક્યું નહિ. પ્રતીક્ષા કરતાં દિવસ આથમી જગૃત થતાં ઋષિને અનુભવ થયો કે તેમના અને તેમની ગયો. ઋષિદંપતીને લાગ્યું કે આજે આ ક્રમનો ભંગ થશે. ધર્મપત્નીના મુખમંડળ પર બ્રહ્મતેજ વિલસી રહ્યું છે અને લગાતાર અને એકધારા ચાલ્યા આવતા આ ક્રમનો ભંગ ગાઢ તપ્તિ, આંતરિક પ્રસન્નતા અને ખુશાલીના ભાવ થવાની શંકાથી તેઓ અત્યંત બેચેન બની ગયાં.

કોઈ સુપાત્રની શોધમાં ઋષિ-દંપતી આશ્રમની

પ્રકાંડ વિદ્વતા અને અનુપમ શાસ્ત્રીય જ્ઞાન ધરાવતા બહાર નીકળી પડ્યું. થોડેક દૂર જતાં તેમણે એક વૃક્ષની ઋષિનું હૃદય કરુણાથી ભરાઈ ગયું. તેઓ તે જ ક્ષણે પેલા એક દિવસ અનમીષિના આશ્રમમાં એક સંતનું વૃદ્ધ પાસે ગયા અને તેને પોતાના આશ્રમમાં ભોજન કરવા

> પીડિત સ્વરે વૃદ્ધે કહ્યું, આર્યશ્રેષ્ઠ, હું ચાંડાલ છું, હું ખાદ્યસામગ્રી અહીં મોકલી આપો. જે આરોગી હું તૃપ્તિ

ઋષિ દયાથી દ્રવિત બની ગયા. તેમના હૃદયની વગેરેના રૂપમાં થોડું ધન હોય છે. આપ વિદ્યાર્થીઓના કોમળ ભાવના અશ્રુધારારૂપે વહેવા લાગી. તેમણે વિનમ્ર શિક્ષણમાં જ્ઞાન, સમય અને શ્રમ ખર્ચો છો, પરંતુ અન્ન અને દઢ શબ્દોમાં કહ્યું, હે વડીલ, અમે આવી મિથ્યા પણ આપના દ્વારા ઉપાર્જન થયેલું ધન જ છે. તેનો પણ મર્યાદાઓમાં માનતા નથી કે જે માનવીના સ્નેહ અને થોડો ભાગ લોકમંગલ માટે સમર્પિત થવો જોઈએ. માત્ર સૌજન્યમાં અવરોધ પેદા કરતી હોય. આપણે બધા એક જ પોતાના હિત માટે તેનો ઉપયોગ કરનારને સ્વાર્થી ગણવામાં|પરમેશ્વરના અંશ <mark>છીએ. અમારામાં અને આપનામાં કોઈ</mark> અંતર નથી. આપ કૃપા કરીને આશ્રમમાં પધારો અને અમને

> મહર્ષિ દંપતીના આગ્રહને ટાળવાનું વૃદ્ધ માટે મુશ્કેલ હતું. તેઓ બન્ને તેમને (વૃદ્ધને) આશ્રમમાં લઈ ગયાં. તેમના હિાથ પગ ધોવડાવ્યા અને પ્રાથમિક સારવાર કરી તથા

રાતની ગાઢ નિદ્રામાં ડૂબેલા મહર્ષિને લાગ્યું કે પ્રભુ સાચો સેવાધર્મ છે. આ સેવાધર્મ અપનાવવાથી આત્માની લાંબા સમય પછી એક દિવસ એવું બન્યું કે કોઈ પ્રાપ્તિ તથા બ્રહ્મનો સાક્ષાત્કાર થાય છે.' સવારે નિદ્રામાંથી છવાયેલા છે.

## દિશાબોધ



## મહાન લ્યાગી 🎕



જાણે ક્યાંથી આવીને તેમના દ્વારે ઊભો રહી ગયો હતો. ત્યારથી આગમનનું કારણ જણાવતાં તેણે કહ્યું, 'રાજન, હું આપની તેમણે તેને પાળી-પોષીને મોટો કર્યો. મહર્ષિને તેના પ્રત્યે સાચો પ્રેમ હતો. તેમણે તેને પોતાનું સમગ્ર જ્ઞાન આપી દીધું. હવે કૌત્સને માટે આશ્રમમાં અધિક રોકાવું ઉચિત નહોતું. તેથી તે હાથ જોડીને ગુરૂની સન્મુખ ઊભો રહ્યો. વરતંતુએ આંખ ઊંચી કરીને જોયું. એની આંખોમાં પ્રશ્ન હતો ?

કૌત્સે કહ્યું, 'ગુરુદેવ, અહીંથી હું જાઉં તે પહેલાં આપ અપેક્ષા પૂર્ણ થશે.' મારી પાસેથી ગુરુદક્ષિણા લઇ લો. ગુરુૠણ ચૂકવ્યા વિના મારી | વિદ્યા વ્યર્થ જશે.'

વરતંતુએ હસીને કહ્યું, 'તેં પોતે મારી એટલી સેવા કરી છે ઊભો જ રહ્યો. તેણે ફરીથી એ જ વાતનું પુનરુચ્ચારણ કર્યું. 'ભગવાન, મને કોઈ આજ્ઞા કરો. આપની સેવામાં કશું પણ અર્પણ કર્યા વિના મને સંતોષ ક્યાંથી મળશે ?''

એક વધુ પરીક્ષા કરવાનો ભાવ જગ્યો. તેમણે કહ્યું, 'જે તું ન|કે હું પૃથ્વી પરના બધા રાજ્ઓ પાસેથી કર લઈ ચૂક્યો છું. જ માનતો હોય તો તેં મારી પાસેથી શીખેલી ચૌદ વિદ્યાઓ માટે |બીજી વખત તેમની પાસે આટલી વહેલી કરની માગણી કરવી ચૌદ હુંજાર સુવર્ણમુદ્રાઓ લાવીને આપી જા.' કૌત્સે ગુરૂની તે અન્યાય અને અનીતિ ગણાય. તેથી તેમણે સીધી ધનપતિ આજ્ઞાને શિરોમાન્ય ગણી. તેના પગ સીધા અયોધ્યા તરફ કુબેર પર ચડાઈ કરવાનો સંકલ્પ કર્યો અને તે જ રથ પર આગળ વધ્યા.

એ સમયે ચક્રવર્તી સમ્રાટ રઘુ રાજ્ય કરતા હતા. કૌત્સને પોતાની સભામાં આવેલો જોઈને રાજ રઘુએ ઊઠીને કરી કે ભંડારમાં આકાશમાંથી સુવર્ણની વર્ષા થઈ રહી છે. દંડવત્ પ્રણામ કર્યાં, કૌત્સ આ બધું નિર્વિકારભાવે જોતો રહ્યો. પુજનની સમાપ્તિ પછી તે ઊઠીને જવા લાગ્યો.

રાજ્ઞ રઘુ હાથ જોડીને સામે ઊભા રહી ગયા અને ખૂબ જ વિનમ સ્વરે પૂછયું, 'ઋષિવર, આપે સેવકને કોઈ આદેશ ન આપ્યો. મારી સેવામાં અવશ્ય કોઈ ખામી રહી ગઈ હશે.'

રઘુએ લોકકલ્યાણ માટે કરેલા વિશ્વજિત યજ્ઞમાં પોતાનું∣ઘનનું આપ ઇચ્છો તો દાન કરી દો.' રાજ્ઞ રઘુએ બાકીનું બધું ધન સર્વસ્વ દાનમાં સમર્પિત કરી દીધું હતું. આ વાતની કોને ખબર |ગામોને દાનમાં આપી દીધું. બે મહાન ત્યાગીઓની વચ્ચેનો ત્યાગ નહોતી ? સમ્રાટે કરેલા સ્વાગત આદર-સત્કારમાં માટીનાં | જીવંત દીસતો હતો. કૌત્સે પોતાને ઇચ્છિત ધન લઇને ગુરુદક્ષિણા વાસણો જોઈને તે સમજી ગયો કે અહીં અપેક્ષા સંતોષાવાનો આપવા માટે ત્યાંથી પ્રસ્થાન કર્યું. કોઈ સંભવ નથી. આથી જ તે ઊભો થઈ ઊઠીને જવા લાગ્યો |

વરતંતુ કૌત્સને બહુ પ્યાર કરતો. એક દિવસ કોણ હતો, પરંતુ રાજ રધુના વારંવારના આગ્રહ પછી પોતાના પાસે ગુરૂદક્ષિણા માટે આવ્યો હતો, પરંતુ આપે તો આપનું સર્વસ્વ દાનમાં આપી દીધું છે ત્યાં સુધી કે અતિથિસત્કાર માટેનાં વાસણો પણ માટીનાં પાત્રોરૂપે જ આપની પાસે રહ્યાં છે. આ સંજોગોમાં આપને કાંઇ પણ કહેવું મને અનુચિત લાગ્યું. આપ સંકોચ ન રાખશો. હું બીજે ક્યાંક જઈશ જ્યાં મારી

રાજા રઘુના દ્વારેથી કોઈ યાચક ખાલી હાથે પાછો જાય તે અસંભવિત હતું. સમ્રાટ રઘુએ કૌત્સને વિનંતી કરી, 'મહાત્મા, મને ત્રણ દિવસનો સમય આપો. હું આપની ઇચ્છાને કે મારે બીજું કાંઈ ન જોઈએ.' આમ છતાં કૌત્સ તો માથું નમાવીને અવશ્ય પૂર્ણ કરીશ. રઘુના દ્વારેથી કોઈ નિરાશ થઈ પાછો ફરે એ કલંકથી મારી રક્ષા કરો.'

કૌત્સએ ત્રણ દિવસ માટે તેમના આતિથ્યનો સ્વીકાર કર્યો. રઘુ પોતાના મહેલે પાછા ન ફર્યા. યુદ્ધને માટે સન્તવેલા ગુરુએ સ્મિત કર્યું. તેમની આંખોમાં પોતાના શિષ્યની રિથમાં સવાર થઈ યુદ્ધની તૈયારીમાં લાગી ગયા. તેમણે વિચાર્યું નિદાધીન થયા.

> સવારે રાજાના ઊઠતાં જ રાજ્યના ખજાનચીએ જાણ સમ્રાટ સ્મિત કરી ઊઠચા. કોષપાલ કુબેરે ચૂપચાપ રઘુનો ખજાનો ભરી દેવામાં પોતાની સલામતી જોઈ. આથી તેમણે સુવર્ણમુદ્રાઓનો ઢગલો કરી દીધો.

રઘુએ કૌત્સને બોલાવી સમસ્ત ધન લઇ લેવાનો આગ્રહ કર્યો. કૌત્સે હસતાં હસતાં કહ્યું, 'રાજન્, મને ધનની શી જરૂર ? કૌત્સના આગમનના થોડા દિવસો પહેલાં જ સમ્રાટ હું તો કેવળ ચૌદ હજાર સોનામહોરો જ લઈશ. બસ બાકીના

### नारी भगरण જાગે, નેવૃત્ય સંભાળે **\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\***

યોગદાન રહ્યું છે. આગામી દિવસોમાં નારીએ જ સમાજનું અનીતિને નાબૂદ ન કરવામાં આવે. પુત્રીએ કહ્યું, પિતાછ ! નેતૃત્વ કરવાનું છે. માનવ સમાજના સમગ્ર વિકાસ તથા હું આપના અનીતિ નાબૂદી અને અધર્મ નિવારણ કાર્યમાં કલ્યાણની સંભાવનાને નારી નેતૃત્વ જ સાકાર કરી શકશે, પૂરેપૂરો સહકાર આપીશ. આપ જે નિર્દેશ આપશો તે પૂર્ણ એવો મનીષીઓ અને દિવ્યદર્શીઓનો અભિમત છે. આ કરી બતાવીશ. મહારાજે કહ્યું, બેટા ! મોટાં કાર્યો માટે મોટી અભિમત નારીની ગૌરવગાથાને જેતાં સાચો જ લાગે છે.

મુખદાયક, દિવ્ય અને ઉત્કૃષ્ટ છે, તે બધું નારીની શ્રેષ્ઠ ઊર્જાનો ભંડાર પેદા કરે છે કે જેથી મોટાં કાર્યો કરી શકાય સંવેદનાઓથી ભરેલા હૃદયનું સર્જન છે, નારીના પ્રખર છે. જનકીએ પિતાનાં વચનોને પૂર્ણ મનથી અપનાવ્યા. પુરુષાર્થ, ત્યાગ, સમર્પણ તથા સેવાનું પરિણામ છે. શિવધનુષ જે મોટા-મોઠા બળશાળીઓથી હલતું પણ નહોતું સંભાવનાઓને. છવનસત્તાની દિવ્યતમ વિભૂતિઓને અને શ્રેષ્ઠતમ ઉપલબ્ધિઓને નારીએ જ તો તેનાં સાફ કરી ફરીથી ત્યાં મૂકી દેતી. આ જ કાર્યને જ્યારે એક વિભિન્ન સ્વરૂપો દ્વારા અભિવ્યક્ત કરી છે. માતા, બહેન, દિવસ જનકે નેયું ત્યારે નક્કી કરી લીધું અમારી દીકરીમાં એ પત્ની, પુત્રી વગેરેનાં રૂપોમાં તેણે અનુદાનોની ધારા સૃષ્ટિના શક્તિ આવી ગઈ છે કે તે મહાન કાર્ય પૂર્ણ કરી શકે. પુત્રી આદિકાળથી જ પ્રવાહિત કરી રાખી છે, જેથી માનવીને જિનકીનાં લગ્ન પરમ બળશાળી રામ સાથે કરીને પોતે સુવિધા તથા સરળતાથી પશુજીવનમાંથી ઊંચે ઊઠીને વિચારેલા જનહિતના કાર્યને એમણે સિદ્ધ કર્યું. દેવજીવનના પંથે વધવાનો અવસર મળ્યો છે. નારીએ નરને પોતાની કરુણા, મમતાનો પાવન સ્પર્શ આપ્યો, પોતાના સફળ સંચાલન કરી રહ્યા હતા. એક છોકરી આવી, તે હૃદયની મધુરતા અને આત્મીયતાને શ્રેષ્ઠતમ રીતે રજૂ કરી, પરણેલી હતી, તેના ગર્ભમાં બાળક હતું, તે બોલી, પિતાછ ! પરિણામે નર જે પ્રખર પુરુષાર્થની શક્તિ લઈને સૂઈ ગયો હતો હું આપની દીકરી છું, મારા પતિએ મને ત્યજી દીધી છે, તેઓ તે જગ્યો અને આદિમાનવની દુનિયાથી સર્જનનો પ્રારંભ કરી મને ભૂલી ગયા છે. હવે આપ જ મારા સંરક્ષક અને વાલી છો. આજ સુધીના વિકાસની દુનિયા બનાવી દીધી. આ સંસારના મને માર્ગ બતાવો કે હું મારા જીવનનો શ્રેષ્ઠતમ ઉપયોગ કરી વિકાસની આદિ-પ્રણેતા નારી જ છે, જેણે નરને સાથ આપી શકું. ઋષિએ કહ્યું, બેટા ! તું તો મહાન કાર્ય કરી શકે છે જે નર કરતાં વધારે આંતર-બાહ્ય પ્રયત્નો અને પુરુષાર્થો વિશ્વની અત્યાર સુધી કોઈએ કર્યું નથી. તું કઠોર તપસ્યા કર, તું પ્રગતિ માટે કર્યા.

કરવાથી એ જ ન્નણવા મળે છે કે નારી શક્તિ તે વખતે શકે છે.' શકુંતલાએ ઋષિની આજ્ઞા માથે ચઢાવીને ભરત વિશિષ્ટ સર્જનોમાં સંલગ્ન 'દેવી'ની ભૂમિકાને પરિપૂર્ણ રીતે જેવા મહાન લોકનાયકને જન્મ આપ્યો, ઘડતર કર્યું કે જેના નિભાવી રહી હતી. મનુને જ્યારે પોતાના વિશેષ યજ્ઞ નામથી આ દેશનું નામકરણ 'ભારત' થયું. અનુષ્ટાન માટે અપેક્ષિત યોગ્યતા અને પાત્રતાવાળો આચાર્ય ન મળ્યો ત્યારે તેમની પરમ વિદુષી કન્યા 'ઈડા'એ આચાર્યનું થઈ છે, જેમણે જ્ઞાન-વિજ્ઞાનની અગણિત ધારાઓમાં કાર્ય સંભાવ્યું અને યજ્ઞ સફળ બનાવ્યો. મહારાજ જનકે પુત્રી વિભિન્ન કળાઓમાં પ્રવીણતા મેળવી. વિશ્વવારા, અપાલા, જાનકીને કહ્યું. બેટા ! મને લોકો જ્ઞાની સમજે છે, વિદેહ કહે ઘોષા, અદિતિ, શરમા, ગોધા, રોમશા, લોપામુદ્રા, શાધતી, છે. પરંતુ અનાસક્તભાવે જીવન જીવવાનો અર્થ એ તો નથી કે સૂર્યા, સાવિત્રી વગેરે એવી જ બ્રહ્મવાદિનીઓ છે, જેમનો

પ્રાચીનકાળથી જ વિશ્વ–વિકાસમાં નારીનું વિશિષ્ટ લોકહિતની ઉપેક્ષા કરવામાં આવે તથા અન્યાય અને શક્તિની આવશ્યકતા હોય છે. શારીરિક, માનસિક તથા સાચે જ આ સંસારમાં જે કાંઈ સુંદર, સુરૂચિપૂર્ણ, આત્મિક શક્તિઓનો સંયમ, વૃદ્ધિ અને સુનિયોજન જ એ ઉચ્ચતમ તેને પુત્રી જનકી દરરોજ ઉઠાવતી, હટાવતી અને તે સ્થાનને

કપિલ મુનિ પોતાના આશ્રમમાં ગુરૂફળનાં કાર્યોનું પોતાના બાળકમાં દિવ્ય ગુણો અને સંસ્કારો સીંચીને સમસ્ત ભારતના પ્રાચીન ધાર્મિક ઈતિહાસનું અવલોકન મનુષ્ય જાતિ માટે, વિશેષતઃ આ દેશ માટે મહાન રત્ન આપી

વૈદિક કાળમાં અનેક વિદુષી બ્રહ્મજ્ઞાની ઋષિકાઓ

યશ વૈદિક યુગથી આજ સુધી અક્ષુષ્ટ્રણ રહ્યો છે. ઋગ્વેદનાં થતી બચાવે છે, વધારે છે, મહાન માનવરત્નો ઘડે છે. ૧૦-૧૩૪, ૧૦-૩૯, ૧૦-૪૦, ૧૦-૯૧, ૧૦-૯૫, ૧૦- જીજાબાઈએ શિવાજીને બનાવ્યા, પૂતલીબાઈએ ગાંધીજીને, ૧૦૭, ૧૦-૧૦૯, ૧૦-૧૫૪, ૧૦-૧૮૯, ૫-૨૮, ૮-૯૧ વગેરે વિનોબાની માતાએ વિનોબાને, વિઠોબાને બાલકોવાએ સૂત્રોની મંત્રદ્રષ્ટા આ ઋષિકાઓ જ છે.

આપવાનો નિશ્ચય કર્યો. ભાઈએ કહ્યું, ''બહેન ! તું અમારી બન્યું. સાથે ક્યાં આવીશ ? કાર્યની કઠોરતા તું સહન નહિ કરી શકે. તું ભાવનાવશ આ પગલું લઈશ નહિ.'' બહેને કહ્યું, ''ભાઈ ! આંતરરાષ્ટ્રીય મહિલા શક્તિ ન્નગરણ વર્ષ ઉજવવામાં આવી હું આપના સહયોગથી અતિ પ્રસન્ન છું, હું તે કરી બતાવીશ, રહ્યું છે, યુગ નેતૃત્વનો ભાર નારીએ ગ્રહણ કરવાનો છે, ત્યારે જે એક ભાઈ કરતાં ઓછું નહીં, વધુ જ હશે.'' સંઘમિત્રાએ તિણે ગાર્ગી, સુલભા, શિવા, શ્રીમતી, શ્રુતાવતી, કાત્યાયની, તેવું કરી પણ બતાવ્યું. કૃષ્ણા (દ્રૌપદી)એ કૃષ્ણના નિર્દેશો યમી જેવી પ્રાચીન દેવીઓના પંથે ચાલવું પડશે; અનુસૂયા, પર ચાલીને મહાભારતના કાર્યમાં ઇચ્છિત સહકાર આપ્યો.

જીવ્યું છે. પતિને અસામાન્ય પ્રગતિ માટે પ્રેરણા આપી છે. પછી તે રત્નાવલી-તુલસીદાસનો પ્રસંગ હોય, વિદ્યોત્તમા- બિલદાનથી લોકહિતનાં કાર્યોમાં પ્રાણાર્પણે લાગી જવાની કાલિદાસ કે ભામતી-કૈયટનો હોય, મૈત્રેયી-યાજ્ઞવલ્કયનું પ્રેરણા લેવી જ પડશે, પછી ભગતસિંહ, આઝાદ અને પ્રતાપ ઉદાહરણ લઈએ કે અરુંધતી-વશિષ્ઠનું, પત્ની પતિ કરતાં જેવા વીર પેદા કરવા પડશે, જે સાંસ્કૃતિક ગુલામીમાંથી મુક્તિ પાછળ રહી નથી. શારદામણિ-રામકૃષ્ણ પરમહંસ અને બા-બાપૂ હાલ પાછલા સમયના આદર્શ દંપતિ છે, જેમણે ગાંધી પેદા કરીને પૂર્ણ કરી શકાશે, પરંતુ આજે તો નારીની એકબીજાને સહકાર આપી ફક્ત પોતાનો જ વિકાસ ન કર્યો, સ્થિતિ દયનીય બનેલી છે. મધ્યકાળના અંધકારયુગે જે અનેક પરંતુ સમાજના કલ્યાણ માટે વિશિષ્ટ પુરુષાર્થ પણ રજૂ કર્યો. બુરાઈઓ આપી, એમાં નારીની અવગણના મુખ્ય છે, આજે દુનિયાથી બેખબર પોતાની લક્ષ્યપૂર્તિ માટેના કાર્યમાં લાગેલા અત્યાચારો તેના પર કરવામાં આવી રહ્યા છે. સૌથી વધારે રહ્યા.

ઉત્કૃષ્ટ સ્વરૂપ ગાતાનું છે. માતાના રૂપમાં તે જ શિશુને નવ તિનામાં સારી શ્રેષ્ઠતમ શક્તિઓ સમાયેલી છે. તે દીન-હીન માસ સુધી ગર્ભમાં રાખી અસંખ્ય કષ્ટો સહે છે. શિશુના જન્મ બનીને જીવવાનો અસ્વીકાર જ કરી રહી નથી. પછી કેટલાંય વર્ષો સુધી પાલન-પોષણ તથા સેવા-સહાયતામાં અસીમ ત્યાગ-પૂરુષાર્થ ભરેલી જવાબદારી વિચારવું પડશે. નારી પોતાના ગૌરવને અપનાવી ઉત્કૃષ્ટ નિભાવે છે. નર તો શિશુજન્મમાં નિમિત્ત માત્ર છે, નારી જ જીવન જીવશે તો જ તેનું, પરિવારનું અને સમાજનું જન્મ આપે છે, નિર્માણ કરે છે, માનવસૃષ્ટિની ધારાને ખંડિત નિવનિર્માણ શક્ય બનશે. સુસંસ્કારી પરિવાર શ્રેષ્ઠ નાગરિકોની

ઘડ્યા, કમલા નેહરૂએ ઇંદિરાને ઘડી. સીતાએ લવ અને કુશનું અશોકનો પુત્ર જ્યારે ધર્મપ્રચાર માટે તૈયાર થયો નિર્માણ કર્યું હતું, મદાલસાએ એક રાજર્ષિ અને ત્રણ બ્રહ્મર્ષિ ત્યારે તેને સતત ગભરાયા વિના, ઉદાસ-નિરાશ થયા વિના આપ્યા. આધુનિક યુગના મહાપુરુષ હોય કે પ્રાચીન યુગના મદદ આપી શકે એવી વ્યક્તિની જરૂર પડી. બહેન દેવમાનવ, મોટાભાગના માતાના જ હાથે એ દિવ્યત્વ પ્રાપ્ત સંઘમિત્રાએ ભાઈનાં કર્તવ્યોને મહત્ત્વપૂર્ણ સમજી સાથ કરી શક્યા કે જેથી તેમનું વ્યક્તિત્વ મહાન કહેવા યોગ્ય

હવે જ્યારે એકવીસમી સદી શરૂ થઇ ચૂકી છે, સાવિત્રી, પાર્વતી જેવું વ્યક્તિત્વ ધારણ કરવું પડશે; નારીએ પત્નીના રૂપમાં પૂર્ણ સમર્પણભર્યું જીવન અહિલ્યાબાઈ, લક્ષ્મીબાઈ, દુર્ગાવતી, પદ્મિનીની શૂરતા અપનાવવી પડશે: પન્ના ધાત્રીના ત્યાગ અને હાડા રાણીના માટે પ્રબળ સંઘર્ષ કરે. ગાંધીના રામરાજ્યના સપનાને નવા મંડનમિશ્રનાં પત્ની ભારતી શંકરાચાર્ય સાથે શાસ્ત્રાર્થીનારી પદદલિત છે, શોષિત છે, તેના પર પાશવિક પ્રતિબંધો કરવામાં સક્ષમ રહ્યાં. જપાનના ગાંધી કાગાવા તેમના લદાયેલા છે. તેણે રમણી, ભોગ્યા બનાવી દેવામાં આવી છે. પત્નીનાં આદર્શ સહકારથી જ સફળ થઈ શક્યા. માકર્સને તિણે બાળપણથી માંડીને વૃદ્ધત્વ સુધી ભેદભાવનો ભોગ બનવું તેમનાં પત્નીનો વિશેષ સહકાર મળતો રહ્યો. તેઓ દીન પડ્યું છે. જીવતા બાળી નાખવાથી માંડીને દરેક જાતના ઘોર દુ:ખની વાત તો એ છે કે તેણે પોતાનો આત્મવિધાસ ગુમાવી પુત્રી, બહેન, પત્નીનાં સ્વરૂપો બાદ નારીનું સૌથી |દીધો છે. તેંને લાગતું જ નથી કે તે પણ પરિપૂર્ણ માનવી છે,

હવે નારીએ પોતાના ઉત્થાન વિશે સમગ્ર રીતે

શકશે. આજે દરેક જગ્યાએ શ્રેષ્ઠ નાગરિકોનો અભાવ થઈ સ્વચ્છંદતાને પ્રાધાન્ય આપે છે, જ્યારે ગાયત્રી દ્વારા ગયો છે. સામાન્ય મજૂરથી માંડીને ઉચ્ચપદે વિરાજમાન ચલાવાતું નારી જાગરણ અભિયાન નારીની યોગ્યતાઓ અને લોકનાયકો સુધી ભ્રષ્ટાચાર અને અનાચાર વ્યાપી ગયો છે. શક્તિઓના જગરણ પર ભાર મૂકે છે. આની અંતર્ગત વિશેષ સારા લોકો શોધી શકવાનું મુશ્કેલ બની રહ્યું છે, કારણ એ જ ઉલ્લેખનીય તથ્યો ચાર છે. ૧. સ્વાસ્થ્ય, ૨. શિક્ષણ, છે કે કુટુંબની ધરી નારીને તે રૂપમાં સુસંસ્કારી અને વિકસિત 3. સ્વાવલંબન અને ૪. સન્માન. આના પર વિનાવિલંબે બનાવવામાં આવી નથી કે જે રૂપમાં તે દેવીની ભૂમિકા ધ્યાન આપવું જોઈએ. સફળતાથી ભજવી શકે. નારીનું દેવસ્વરૂપ પરિવારમાં બનાવવી હોય, નારીની યોગ્યતા અને ક્ષમતા વધારીને દિનચર્યા તથા વ્યવસ્થા ઉપલબ્ધ કરાવવી નોઈએ. સર્વતોમુખી આર્થિક પ્રગતિનો માર્ગ ખુલ્લો કરવો હોય કે સદ્દભાવનાઓ અને સત્પ્રવૃત્તિઓના અભિવર્ધનનો આધાર ભણાવવા માટે યોગ્ય વ્યવસ્થા કરવામાં આવતી નથી. તેને ઊભો કરવો હોય, નારીએ આગળ આવવું જ પડશે. નારીનું ભણતરથી વંચિત રાખવામાં કોઈ અપરાધ માનવામાં આવતો હૃદય ભાવસંવેદનાઓની ગંગોત્રી છે. તેને દેવત્વથી વધુમાં નથી. અશિક્ષિત, અણધડ અને અવિક્રસિત નારીને વધુ પરિપૂર્ણ થવાનું સૌભાગ્ય મળ્યું છે. આજના બુદ્ધિવાદ વિચારશીલ, પ્રગતિશીલ માનવીના રૂપમાં ઢાળવામાં બાધા જ તથા પ્રત્યક્ષવાદથી ઉપજેલી અસંખ્ય મુશ્કેલીઓ અને ઊભી કરવામાં આવે છે. નારી શિક્ષણની યોગ્ય વ્યવસ્થા ન સમસ્યાઓનું સમાધાન નારીની પરમ આત્મીયતા, ઉદારતા કરવી તે તેને માનસિક રૂપે અપંગ બનાવવા જેવો અન્યાય છે. અને કરુણાથી ભરેલું શ્રદ્ધાયુક્ત હૃદય તથા સદ્દવૃત્તિઓથી નારીને તેના કર્તવ્યના નિભાવ તથા વ્યક્તિત્વના વિકાસ ભરેલું મન જ આપી શકશે. હવે મગજના કોરા તર્કો અને શુષ્ક વિશેની અતિ મહત્ત્વપૂર્ણ જાણકારીનું યથાયોગ્ય જ્ઞાન હોવું ચિંતનોથી કામ ચાલવાનું નથી. મગજનો ઘણો વિકાસ થઇ નોઈએ. શિશુપાલન, દાંપત્યજીવન તથા પરિવારમાં ચૂક્યો, હવે હૃદયનો થવો જોઈએ. હૃદયના વિકાસથી જ ભાવનાત્મક સ્નેહ-સૌજન્યમાં વધારો અને ઉતારચઢાવ વચ્ચે મગજના વિકાસનો સદ્દુપયોગ શક્ય બનશે. નારીમાં એ જ સિંતુલન રાખવા જેવી અનેક મહત્ત્વપૂર્ણ બાબતોનું શિક્ષણ છે, વિશેષ ક્ષમતા ઈશ્વરે આપેલી છે કે તે હૃદય અને મગજ જેને ઉપલબ્ધ કરાવવા માટેના ઉપાયો વિચારવા તથા શોધવા બન્નેની સ્વામી છે.

અનેક મનીષીઓ અને વિદૃષીઓએ પોતપોતાની રીતે શોધ્યો માટેની સગવડો આપવી, પ્રૌઢ મહિલાઓ માટે પ્રૌઢ પાઠશાળા છે અને મેળવ્યો છે. તેને અનુરૂપ ક્રિયાઓ પણ અપનાવી છે. ચલાવવી, જ્ઞાન સંવર્ધન માટે પુસ્તકાલયની વ્યવસ્થા કરવી લાભ પણ થયો છે, પરંતુ જે આવવી જોઈએ એ સમગ્રતા વગેરે જેવાં વિશેષ કાર્યો દરેક જગ્યાએ શરૂ થવાં જોઈએ.

ખાણ છે. તેનું નિર્માણ પ્રગતિશીલ સુસંસ્કારી નારી જ કરી | આવી શકી નથી, પશ્ચિમનું નારી જાગૃતિ આંદોલન નારી

સ્વાસ્થ્યની દષ્ટિએ નારી નર કરતાં પછાત રહી છે. દિવ્યતાનું વાતાવરણ વિકસિત કરતું રહેતું, જેમાં જન્મેલા, તિનાં કેટલાંય કારણો છે. ઘરમાં રહી-રહીને તેની તંદુરસ્તીને ઉછરેલા અને મોટા થયેલા લોકો સારા ઈન્સાનના રૂપમાં|નુકસાન થાય છે. પડદાપ્રથા, બાહ્ય જીવન તથા બહારનાં સમાજ માટે અસંખ્ય ઉપયોગી અનુદાનો આપતા રહેતા હતા. કાર્યોમાં ઘોર અવરોધકનું કામ કરે છે. બહુપ્રજનન, તેમનું સાચા અર્થોમાં દેવમાનવ બનીને જીવતા હતા. અડધી પાલન-પોષણ, પુરુષોની પ્રતીક્ષામાં ખાવા-સૂવાની જનસંખ્યા ને અપંગ, મૂર્ચ્છિત રહે તો ભલા સમાજનો સમગ્ર અવ્યવસ્થા, વધુ શ્રમ, બચી ગયેલું અલ્પ ભોજન, વિકાસ કેવી રીતે થઈ શકે ? તેથી નારી જગરણ તથા તેનું અનિયમિત જીવન, મોટા માણસોની બિનજરૂરી ફિટકાર, ઉત્થાન હવે થવું જ નોઈએ. આ અન્યાયી ધારણા હવે મટવી દબાણ અને ગૂંગળામણથી ભરેલી જિંદગી, રાત્રે મોડાં સૂવું, જ જોઈએ કે નર મોટો છે અને નારી ગૌણ. બન્ને સમાન છે, સવારે વહેલા ઊઠવું વગેરે કારણોને લીધે અનેક શારીરિક, એકબીજના સહાયક, પૂરક, માર્ગદર્શક છે. કુટુંબમાં માનસિક આધિવ્યાધિઓથી તે પીડાતી રહે છે. તેના સારા શાલીનતા પેદા કરવી હોય કે ભાવિ પેઢીને સમુન્નત સ્વાસ્થ્ય માટે ઉપર્યુક્ત કારણોને દૂર કરી સ્વસ્થ જીવનની

બીજી શિક્ષણની સમસ્યા ખૂબ જ ગંભીર છે. કન્યાને જરૂરી છે. નારી જાગરણ માટે જેઓ નિરક્ષર છે તેમને સાક્ષર નારી જાગરણ કેવી રીતે થાય ? આ પ્રશ્નનો ઉત્તર બિનાવવાં, જેઓ કંઈક ભણેલી છે તેમને આગળ ભણાવવા છે. જનતા માટે યોગ્ય આવક માટેની વ્યવસ્થા થઈ શકતી મૂર્ખાઓની શોધ કરતા નરના એ સમુદાયને શું કહેવાય કે નથી, તેમ છતાં દરેકે સ્વાવલંબી બનવા માટેના દરેક પ્રયત્નો જે ક્યારેક નારીને શૂદ્ધા કહે છે તો ક્યારેક ભોગ્યા. તેને તો કરવા જ પડશે. જીવન માટે જરૂરી સાધનોની વ્યવસ્થા અનેક રીતે છળવામાં લાગી ગયો છે. તેને નગ્ન-અર્ધનગ્ન કર્યા વિના કેવી રીતે કામ ચાલશે ? નર–નારી બન્નેએ આ કરીને જાહેરાતો સાથે જોડી દીધી છે. ફિલ્મોમાં, ગીતોમાં માટે પ્રયત્નશીલ થવું પડશે. નર તો તેની રીતે સક્રિય છે, તિથા કલાનાં અન્ય ક્ષેત્રોમાં નારીને ભોગવિલાસની વસ્તુના પરંતુ નારી ઘણી જ પાછળ છે. તેના પછાતપણા અને રૂપમાં દર્શાવવામાં આવી રહી છે. આજે નારીને એકવીસમી શોષણનું કારણ માત્ર સામાજિક પ્રતિબંધ જ નહિ, આવક સદીમાં જાતજાતના અપમાનના ઘૂંટડા ગળા નીચે ઉતારવા પ્રાપ્ત કરવાની ક્ષમતાનો અભાવ પણ છે. આજકાલ સ્ત્રીઓ લાચાર થઈ જવું પડે છે, હવે આ બધું બિલકુલ બંધ થવું વિભિન્ન નોકરીઓ અને વ્યવસાયોમાં કામ કરી રહી છે, નોઈએ. નારી મનુષ્ય છે. ગુણો અને ક્ષમતાઓથી યુક્ત પરંતુ આ સંખ્યા સમગ્ર નારી સમાજની તુલનામાં નગણ્ય મનુષ્ય, તેને કોઈપણ રીતે નર કરતાં ઓછું કહી ન શકાય. જેવી જ છે. મોટાભાગનું ક્ષેત્ર પરિવાર જ છે. તેમને ઘરમાં જ જે સન્માન દેવી, લક્ષ્મી, દુર્ગા, સરસ્વતીને મળે છે, તે જ રહેવું પડે છે, તેથી તેમને આર્થિક રૂપે સ્વાવલંબી બનાવવાની તેને પણ મળવું જોઈએ. આ દેવીઓ નારીના દિવ્ય ગુણોને વાત ઘર–પરિવારના ક્ષેત્રે વિચારવામાં આવે તો વધુ પરમ રૂપે અભિવ્યક્ત કરવાની પ્રતીક છે. નારી આ જ ઉપયોગી રહેશે. ગૃહ ઉદ્યોગો, કુટીર ઉદ્યોગો શીખવાડવા, દિવીઓના છવનનું પ્રત્યક્ષ રૂપ છે. નરે બધા દુરાગ્રહોથી ચલાવવા તથા સાધનો ભેગાં કરવાની વ્યવસ્થા થવી જોઈએ. મુક્ત થઈને નારીને તેનું વાસ્તવિક સન્માન આપવું જ પડશે. વિદ્યાલયોમાં તેમને ગૃહ ઉદ્યોગનું પ્રશિક્ષણ મળવું નોઈએ.

જેણે જ્ઞાનને આચરણમાં ઉતારી લીધું, તેણે ઈશ્વરને મૂર્તિમાન કરી લીધો.

– વિનોબા ભાવે

નારી પોતાનો શ્રમ આપીને સરળતાથી અને સુવિધાપૂર્વક માલ વેચી શકે. કાચો માલ આપવા અને તૈયાર માલ લઈને વેચવા માટે સહકારી સમિતિઓ હોવી જોઈએ. કાજલ સમયનો સદુપયોગ કરવા, કંઇક કમાઈ અને કુશળતા વિકસિત કરવાની દષ્ટિએ પરિવારમાં આર્થિક તંગી દૂર કરીને ખુશાલી લાવવાની દષ્ટિએ સ્વાવલંબનનો આધાર હોવો અત્યંત જરૂરી છે. એનાથી નારી પોતાને સ્વાવલંબી બનાવવાની સાથેસાથે આત્મવિશ્વાસ પણ પ્રાપ્ત કરશે.

ગાયત્રી પરિવાર દ્વારા ચલાવવામાં આવી રહેલ નારી જાગરણ અભિયાનની ઘોષણા છે. 'નર ઔર નારી એક સમાન' 'જાતિવંશ સબ એક સમાન.' જાતિ-વંશના આધારે થતો ભેદભાવ ઘણે અંશે મટી રહ્યો છે, પરંતુ નર-નારીનો ભેદ હજી કાયમ જ છે. નર-નારી બન્નેને એકસમાન માની લેવાથી નારી જાગરણ આપોઆપ જ થવા લાગશે. તેનું બધું પછાતપણું અને દીન-હીન અવસ્થા

આજે દેશમાં રોજગારની સમસ્યા ગંભીર બની ગયેલી આપોઆપ સમાપ્ત થઈ જશે. સમજદાર કહેવાતા છતાં તે આ ધરતી પર સ્વર્ગ જેવી પરિસ્થિતિઓને ઉપલબ્ધ કરી શકશે. નારીની અવગણનાથી જ ધરતી પર નરક જેવું વાતાવરણ બન્યું છે. જે દિવસે નારીને દેવી માની તેની સમસ્ત પ્રતિભા, ક્ષમતા અને ભાવનાને ખુલ્લી રીતે **વિકસિત થવા દેવામાં આવશે. તે જ** દિવસે ધરતીવાસીઓ માટે **દૈવી ભાવનાઓ. વિચારો અને ક્રિયાઓથી નિર્મિ**ત નવા સંસારની ઉપલબ્ધિ મળી જશે. નારીની અવગણનામાં નારીના પણ દુરાગ્રહો છે. તે બાળકો સાથે ઓરમાયું વર્તન લેવા કરે છે, તેને પારકા ઘરની સંપત્તિ માની બધી રીતે સુયોગ્ય બનાવ્યા વિના જેમતેમ ઘરમાંથી કાઢવાની કોશિશ કરે છે.

> વિશહ રૂપમાં **પાણીના** ટીપાની જેમ આ ધરતી પર આવે છે. એક બાજુ પાણીનું ટીપું ધરતી પર પડીને કીચડ બની જાય છે અને બીજી બાજ જીવ માયામાં લુપ્ત થઈ જાય છે. આ જીવ પર આધારિત બાબત છે. જે પોતાને માયાથી દૂર રાખીને સમૃદ્રમાં પંડેલા ટીપાના વિસ્તરણની જેમ સર્વવ્યાપ્ત બની રહે, તે વાદળ બનીને સમાજ પર પરમાર્થની વૃષ્ટિ કરે અથવા કીચડમાં પડ્યું રહે.

તેનાં લાડ, પાલનપોષણ, ખાવાપીવાથી માંડીને દરેક બનશે. તેણે આવું કરવું જ નોઈએ. આવનાર યુગ તેના વાતમાં ભેદભાવ રાખે છે. સાસુના રૂપમાં વહુને જીવતી વર્ચસ્વ તથા નેતૃત્વનો યુગ છે. બાળવામાં, ત્રાસ ગુજારવામાં મુખ્ય ભૂમિકા નિભાવે છે. નારીએ પોતાનાં આ દુષ્કૃત્યો છોડી દેવાં જોઈએ. મમતા અને કરુણાથી ભરેલા હૃદયમાં દૈવી ભાવનાઓનો જ વાસ હોવો જોઈએ.

નારીએ ફેશનબાછ, આભૂષણો અને બેહુદી સજધજથી ઈજ્જત પ્રાપ્ત કરવાનો પ્રયત્ન ન કરતાં પોતાની યોગ્યતા વધારીને સન્માન મેળવવું જોઈએ. તે ઢીંગલી નથી કે જે સજતી રહે. તે બદુની પરી નથી, જે પોતાના રૂપ-યોવન પર ગર્વ કરતી રહે. તે માતા છે, દેવી છે અને દિવ્ય વિભૂતિઓ સાથે લઈને ધરતીને ઉત્કૃષ્ટતમ અનુદાન આપવા આવી છે. તેને પોતાના ગૌરવનો બોધ થવો જ જોઈએ. નારી જાગરણ માટે સંપૂર્ણ શક્તિ કામે લગાડવી <mark>જો</mark>ઈએ, નારી જાગશે અને પોતાનાં કર્તવ્યો અને જવાબદારીઓને શ્રેષ્ઠતમ રીતે નિભાવશે એવી મહાકાળને અપેક્ષા છે. આશા છે કે નારી દિવ્યતાની મૂર્તિ બનવા તથા સમાજનું નેતૃત્વ કરી શકવા માટે સુયોગ્ય વ્યક્તિત્વ વિકસિત કરવામાં સમર્થ

#### ઘર્મની મહાનતા આચરણમાં

સ્વામી વિવેકાનંદ વિશ્વ ભ્રમણ કરી રહ્યા હતા. તેઓ પોતાના ઉપદેશોથી ભારતીય <sup>[</sup> સંસ્કૃતિ તથા ધર્મની શ્રેષ્ઠતાનો શંખનાદ કરી રહ્યા હતા. એ જ સમયે જાપાનના એક ''ભારતમાં ગીતા, વિદ્વાને એમને પૂછ્યું, રામાયણ, વેદ, ઉપનિષદ, વગેરેનું આટલું ઉચ્ચ શાન અને દર્શન ઉપલબ્ધ છે, તેમ છતાં ભારતવાસી પરાધીન અને નિર્ધન કેમ બની ગયા છે ?'' તેનો ઉત્તર આપતાં સ્વામી | વિવેકાનદે કહ્યું, સર્વશ્રેષ્ઠ અને શક્તિશાળી બંદૂક હોવા છતાં પણ તેના ઉપયોગની રીત તેનો માલિક ન જાણે તો તે બંદૂકથી પોતાનું રક્ષણ કરી શકતો નથી. એ જ દુ:ખ છે કે પોતાનો **શ્રેપ્ઠ** ધર્મ અને સંસ્કૃતિ હોવા છતાં ભારતવાસી તેને અનુરૂપ આચરણ કરતા નથી. ધર્મની મહાનતા તેના આચરણમાં સમાયેલી છે

#### रुवस्य रहेवा माटे भोજत पर ध्यात आपो

પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવ કહેતા કે ભોજનમાં છુપાયેલી સુર્યશક્તિ શરીર તથા મનને નીરોગી બનાવવામાં પૂર્ણ સક્ષમ છે. સાત્ત્વિક આહારના સંતુલિત કોળિયાને ઓછામાં ઓછા ૨૪ તથા ભાતના કોળિયાને ૧૫ વખત ચાવવાથી આ શક્તિ ભોજનમાંથી નીકળે છે. તેથી સવિતાની શક્તિને શરીરમાં ધારણ કરવા માટે–

ભોજન પૂર્વે નીચેની પ્રક્રિયાઓ અપનાવો-પલાંઠી વાળીને બેસો. ત્રણ વાર ગાયત્રી મંત્ર બોલો. જળનું પાત્ર પાસે રાખો. ગળું તથા અન્ન નળી અત્યંત સુકાઈ જાય તો થોડું જળ લઈ ત્રણ વાર આચમન કરો.

ભોજનકાળમાં ધ્યાનમાં રાખો–ભોજનના કોળિયાને નિયત સંખ્યામાં અવશ્ય ચાવો. ભૂખ કરતાં થોડું ઓછું ભોજન લેવાની ટેવ રાખો. શાંત અને પ્રસન્નચિત્તે તથા કોઇની સાથે વાત કર્યા વિના ભોજન ગ્રહણ કરો. ભોજનકાળમાં તથા તે ઉપરાંત એક ક્લાક સુધી પાણી ન પીઓ. ભોજન પૂર્વે વધુ તરસ લાગે ત્યારે અડધા ક્લાક પહેલાં સુધી પાણી પી શકાય છે.

આજીવન સ્વસ્થ રહેવાની ટેવ પાડો-સવારનું ભોજન સવાસ્ના ૮ થી ૧૦ વાગ્યા સુધી તથા સાંજનું ભોજન ૮ વાગ્યા પહેલાં કરી લેવું. બન્ને ભોજન વચ્ચેના સમયમાં તરસ વિના પણ ૧૦-૧૨ ગ્લાસ સ્વચ્છ અને શીતળ જળ પીવો. વધુ મરથું–મસાલાયુક્ત તથા ગરિષ્ઠ અને માંસાહારી ભોજન ન કરો. ચળામણ સહિતનો લોટ તથા પોલિશ વિનાના ચોખાનો ભોજનમાં ઉપયોગ કરો. ઋતુ મુજબનાં જ શાકભાજી તથા ફળોનું સેવન કરો. કેટલાય પ્રકારનાં ભોજન એકસાથે ન લો. હંમેશાં કંઈ ને કંઈ ખાતા રહેવામાંથી બચો.

ખાનપાનના આ નિયમોનું પોતે પાલન કરો. સ્વચ્છ મન તથા સભ્ય સમાજના નિર્માણ માટે બીજાઓને પણ તેની પ્રેરણા આપો. ખાનપાન, રહેણી–કરણી અને આચાર– વિચારની ઉત્કૃષ્ટતાનો સંદેશ પોતાના વિસ્તારમાં જન–જન સુધી પહોંચાડીને સ્વાસ્થ્ય સંવર્ધન કાર્યક્રમને યથાર્થ સ્વરૂપ આપો.

#### આશાવાદ



#### હિંમત ન હારીશ દે મનુષ્ય,



જીવનમાં પ્રયાસ, પુરુષાર્થ, અવરોધ અને સંઘર્ષનો ક્રમ એક શાશ્વત સત્ય છે અને તેમાં સફળતા-નિષ્ફળતાનો ક્રમ અગ્નિકાંડમાં સંપૂર્ણપણે ભસ્મીભૂત થઈ ગઈ. જીવનભરની પણ શાશ્વત છે. આ બધાની વચ્ચે વ્યક્તિની જીવનયાત્રા પ્રગતિ–ઉન્નતિની દિશામાં આગળ વધી રહી છે અથવા|થઈ ગયું. આ ઉપરાંત આર્થિક નુકસાન થયું તે જુદું. સામાન્ય પતનની દિશામાં તેનાં નિર્ધારક તત્ત્વોમાં તેના દષ્ટિકોણની વ્યક્તિ તો આ આઘાતમાંથી જીવનભર બેઠો જ ન થાય, પરંતુ ભૂમિકા સર્વોપરી રહે છે.

વ્યક્તિ જો નાની નાની નિષ્ફળતા–અવરોધોથી હિંમત દરેક મનુષ્ય માટે એક અમૂલ્ય સંદેશ છે. હારી બેસે છે અને જીવનમાં નકારાત્મક ભાવોને ઘેરવા દે છે તો યાત્રાનું પ્રત્યેક પગલું દુ:સહ અને કષ્ટપ્રદ અનુભવ બની જાય સળગીને રાખ થઈ જાય છે. આપણે તેના માટે ઈશ્વરના ઋણી થવું છે. જીવન એક દુઃખદ ઘટના અને દુર્ભાગ્યપૂર્ણ મજાક–મશ્કરી જોઈએ કે આપણે હવે નવેસરથી જીવનની શરૂઆત કરી શકીશું.' લાગવા માંડે છે. જવન-ઊર્જા નિષેધાત્મક ભાવોમાં અટવાઈને કુંઠિત થવા લાગે છે અને અસ્તિત્વ, હતાશા, નિરાશા અને અને આપણને નિષ્ફળતા તથા નિરાશાનો સંદેશ આપતા હોય ઉદાસીનતા વચ્ચે દમ તોડવા માંડે છે. ચારે બાજ અંધકાર જ|તો પણ હિંમત હારવાની કે હતાશ થવાની જરૂર નથી. સંઘર્ષના અંધકાર દેખાય છે. પોતાનાં પારકાં લાગવા માંડે છે. આવી પાંચે આપણે ભલે પડી જઇએ, માર ખાઈ બેસીએ તો પણ સ્થિતિમાં મોટા ભાગના લોકો પોતાના દુ:ખ-દર્દ અને આપણે ભૂલવું ન જોઈએ કે કોઈપણ નિષ્ફળતા અંતિમ હોતી દુર્ભાગ્યને માટે પોતાના ભાગ્યને ભાંડે છે કાંતો બીજાઓને નથી. જે લક્ષ્ય પ્રત્યે અદમ્યભાવ અંતરમાં મોજૂદ હોય તો દરેક દોષિત માની બેસે છે અથવા ભગવાનને ભાંડવા લાગે છે.

પરંતુ જીવન પ્રત્યેનો દષ્ટિકોણ બદલાતાં જ સ્થિતિ સાથે આગળ ધપવા માટે આપણને પ્રેરણા આપે છે. બદલાવા લાગે છે. અંતર–મનમાં પૂર્ણ સકારાત્મક ભાવ ન્નગતાં જ જીવનની ક્ષિતિજ પર આશાનાં કિરણો ફૃટવા લાગે છે, નિરાશા–હતાશાનો ગાઢ અંધકાર કોણ જાણે ક્યાંય અદશ્ય થઇ જ્ઞય છે. જીવનમાં સાહસ-ઉત્સાહનો સંચાર થવા લાગે છે અને શક્તિ કરતાં વધારે બોજ ઉપાડવાના પ્રયાસમાં આપણે એટલી ઉમંગ-ઉલ્લાસનું ઝરણું વહેવા લાગે છે.

મહત્ત્વપૂર્ણ શક્તિ છે. મનીષી અલેકઝેંડરના શબ્દોમાં, 'આશા' |પ્રાથમિકતાઓનું ઉચિત નિર્ધારણ કરવાની જરૂર છે. આનાથી મનુષ્યની સૌથી મોટી સંપત્તિ છે. જો વ્યક્તિ તે ખોઈ બેસે તો આપણે અપેક્ષિત ધ્યેય તરફ સીડી ચડતાં ચડતાં ઉત્સાહ અને જીવનનાવ ડૂબવા લાગે. કેમકે તેના વિના જીવનમાં અંધકાર, [ઉમંગની સાથે આગળ ધપતા જઈએ, કેમકે વારંવારનો નિષ્ફળ અભાવ અને અશક્તિ સિવાય કાંઈ જ સૂઝતું નથી. આશા જ પ્રયાસ વ્યક્તિને હતાશ કરી મૂકે છે. વ્યક્તિ હારી–થાકીને ઘોર અભાવ, વિષમતાઓ અને સંકડોની વચ્ચે જીવન આશાહીનતાની સ્થિતિમાં મુકાઈ જાય છે. પોતાની શક્તિના નિર્માણનાં તત્ત્વોની શોધ કરે છે તથા આભાસી શાપને પણ વ્યયને કારણે પ્રયાસો કરવાનું જ છોડી દે છે અને કંઈ કેટલાય આશીર્વાદમાં બદલી નાખવાનો ચમત્કાર કરે છે. પ્રકારની ગ્રંથિઓથી ગ્રસાઈને મનોવિકારોનો ભોગ થઈ પડે છે. નિરાશાવાદી, નકારાત્મક દષ્ટિકોણ રહેવાથી અનુકૂળ તકોમાં જીવન પ્રત્યેની શ્રદ્ધા એટલી હદે નાશ પામે છે કે તેની પણ પ્રતિકૂળતા દેખાય છે, જ્યારે આશાવાદી વિષમ સાર્થકતાનો કોઈ આરો-ઓવારો સૂઝતો નથી અને ઘોર પરિસ્થિતિઓમાં પણ અનુકૂળ અવસર શોધી લે છે.

મહાન વૈજ્ઞાનિક એડીસનની પ્રયોગશાળા એક ભીષણ બહુમૂલ્ય શોધ–સામગ્રી તથા ઉપકરણો બધું જ સળગીને રાખ આશાની પૂર્તિસમા એડીસનના ઉદ્દગાર કંઈક જુદા જ હતા, જે

'આવા આઘાતોનું બહુ મહત્ત્વ છે. તેમાં આપણી ભૂલો

જો બનાવો આપણી અનુકૂળતા મુજબ ન બનતા હોય નિષ્ફળતા પડીને ફરીથી બેઠા થવા અને બમણા ઉત્સાહની

આમાં મહત્ત્વનું સત્ય એ પણ છે કે આપણે <u>જ</u>વનવ્યાપારની તમામ સંભાવનાઓને આપણી નજરસમક્ષ |રાખીને વ્યાવહારિક દષ્ટિકોણ અપનાવીએ, નહિતર આપણા ખરાબ રીતે માર ન ખાઈ બેસીએ કે ઊભા થવાનો ઉત્સાહ જ વાસ્તવમાં આશાભર્યો વિચાર જ જીવનની સૌથી કપ થઈ જ્ઞય. તેથી આપણી યોગ્યતા અને ક્ષમતાને અનુરૂપ જ નિરાશાની સ્થિતિમાં કોઈક કોઈક તો પોતાની જીવનલીલા સમેટી લેવાનું આત્મઘાતક પગલું ભરી બેસે છે.

પોતાના જીવનની નાની નાની સફળતાઓને ક્રમશઃ આગળ આપણે અનાયાસ જ આસ્તિકતા અને ધાર્મિકતાના પંથ પર ધપાવે છે. પોતાની કાર્યકુશળતા અને ઇચ્છાશક્તિને ક્રમશઃ વિકસાવતો જ્ઞય છે. તેમની આ પદ્ધતિ, જીવનમાં રચનાત્મકતાનો નિરંતર અખંડ પ્રવાહ બનીને તેઓને આગળ ધપાવે છે. નિરાશાવાદી મનુષ્ય જ્યાં એક દરવાનો બંધ નોઈને પ્રયાસ કરવાનું જ છોડી દે છે, ત્યાં આશાવાદી બીજા ખુલ્લા દરવાન્ન તરફ દષ્ટિ માંડે છે. નિરાશાવાદી જ્યાં સતત પરાજિત થતો જ્રય છે ત્યાં આશાવાદી પ્રાસંગિક નિષ્ફળતાઓ મળવા છતાં વિજયી બને છે.

હકીકતમાં તો જ્યાં સુધી આપણે આપણા જીવનના અર્થ અને સુખની શોધ માટે બાહ્ય વસ્તુઓ, વ્યક્તિઓ અને પરિસ્થિતિઓ પર નિર્ભર રહીએ છીએ, નિરાશાવાદી ભાવો જીવનમાં એક પ્રભાવક તત્ત્વ બની રહે છે અને જ્યારે દષ્ટિ પોતાની અંદરના મૂળ પ્રવાહ તરફ વળવા લાગે છે ત્યારે નિરાશાનો અંધકાર વિખરાવા લાગે છે. આત્મનિરીક્ષણ, આત્મસુધારણા અને આત્મનિર્ભરતાના બળ પર આપણે આશાના અંતર્નિહિત પ્રવાહની તરફ આગળ ધપીએ છીએ જે આપણને બાહ્ય જીવનમાં પણ અંતર સંબંધી નક્કર સિદ્ધિઓથી સમૃદ્ધ કરે છે અને પ્રગતિના પંથ પર નિરંતર આગળ ધપવા માટે પ્રેરિત અને પ્રોત્સાહિત કરે છે.

અહીં આપણને પરમાત્માની કૃપા અને વરદાનની ભાવસભર અનુભૂતિ થાય છે, જે પ્રત્યેક કર્તવ્યપરાયણ વ્યક્તિ

એકવાર એક બ્રાહ્મણે યુધિષ્ઠિરની પાસે જઈ દાનની યાચના કરી. યુધિષ્ઠિર રાજકાજમાં વ્યસ્ત હતા. તેથી **બ્રાહ્મણને બીજે દિવસે આવવાનું કહ્યું. ભીમસેનને આ ન** રુચ્યું. તેમણે સેવકોને બોલાવી બધાં મંગલ વાદ્યો વગાડવાની આજ્ઞા આપી અને પોતે પણ દુંદૃભિ વગાડવા લાગ્યા. વાદ્યોનો અવાજ સાંભળી યુધિષ્ઠિર દોડી આવ્યા. તેમણે ભીમસેનને આમ કરવાનું કારણ પૂછયું. ભીમસેને કહ્યું, 'મહારાજ, આપે કાળને જીતી લીધો છે. તેની ખુશીમાં અમે આમ કરીએ છીએ. આવતી કાલે બ્રાહ્મણને બોલાવવાનો અર્થ એ જ છે કે આવતી કાલનો સમય આપના વશમાં છે' યુધિષ્ઠિર વાતનું હાર્દ સમજ્યા અને કહેવા લાગ્યા, 'સાચી વાત છે ભીમ, સારાં કાર્યો કરવામાં વિલંબ ન કરવો જોઈએ.'

માટે સુરક્ષિત છે. આપણા પ્રામાણિક પ્રયત્નોની સાથે પ્રભુપ્રેમ આશાવાદી મનુષ્ય વ્યાવહારિક વલણ અપનાવીને અને તેમના અચૂક ન્યાય વિધાન પ્રતિ શ્રદ્ધાભાવ ધારણ કરીને આગળ ધપતા રહીએ છીએ. તે જ આપણને જીવનની સફળતા તથા સાર્થકતા તરફ લઈ જ્રય છે.

#### 000

એક રાજા વનમાં ભ્રમણ કરવા નીકબ્યો. રસ્તો ભૂલી |જવાયી ભૂખ અને તરસથી પીડિત થયેલ તે એક વનવાસીની | ઝુંપડી પર જઈ પહોંચ્યો. સમયસર મળેલા લુખ્ખા-સુકા l આતિથ્યથી તે તુપ્ત થઈ ગયો. પાછા ફરતી વખતે તેણે તે વનવાસીને કહ્યું, હું આ રાજ્યનો રાજા છું. તમારી સજ્જનતાથી પ્રભાવિત યઈને તમને ચંદનનો એક બાગ આપું છું. આનાયી તમારું શેષ જીવન આનંદપૂર્ણ રીતે વ્યતીત યશે.

ચંદનનું વન તો તેને મળી ગયું પણ ચંદનનું શું મહત્ત્વ છે અને | <sup>l</sup> તેનો કઈ રીતે લાભ–ફાયદો ઊઠાવી શકાય તે સંબંધી તેને <sup>l</sup> **જા**ણકારી ન હોવાથી, વનવાસી ચંદનનું વૃક્ષ કાપીને તેના ¦ કોલસા બનાવી નગરમાં વેચવા લાગ્યો. આ રીતે ગમે તેમ પણ તેના ગુજરાનની વ્યવસ્થા તો થઈ ગઈ.

ધીમે ધીમે બધાં વૃક્ષો પૂરાં થઈ ગયાં. એકમાત્ર છેલ્લું વૃક્ષ | બાકી રહ્યું. વરસાદને કારણે કોલસા ન બની શક્યા તો તેણે l <sup>|</sup> ચંદનનાં લાકડાં વેચવાનો નિર્ણય કર્યો. લાકડાંની ભારી લઈને તે જ્યારે બજારમાં પહોંચ્યો તો તેની સુગંધથી પ્રભાવિત થયેલા લોકોએ તેનું મોંઘું મૂલ્ય ચૂકવ્યું. આશ્ચર્યચકિત થયેલા વનવાસીએ જ્યારે આનું કારણ પૂછયું તો લોકોએ કહ્યું, આ ચંદનનું લાકડું છે અને ખૂબ જ મૂલ્યવાન છે. જો તારી પાસે | આવાં જ બીજાં લાકડાં હોય તો તે વેચીને વિપુલ પ્રમાણમાં ધન પ્રાપ્ત કરી શકીશ.

વનવાસી પોતાની નાસમજ પર પસ્તાવો કરવા લાગ્યો. તેણે આટલું મોટું અને બહુ મૂલ્યવાન ચંદનનું વન્ કોડીના મૂલ્યે j કોલસા બનાવીને વેચી દીધું. પસ્તાવો કરતા આ નાદાન| વનવાસીને દિલાસો આપતાં એક વિચારશીલ વ્યક્તિએ કહ્યું, 'મિત્ર, પસ્તાવો ન કરીશ. આ આખી દુનિયા તારી જેમ જ ! અણસમજુ છે. જીવનની એકે એક ક્ષણ બહુ મૂલ્યવાન છે પણ લોકો તેને વાસનાઓ અને તૃષ્ણાઓના બદલામાં કોડીના મૂલે ખોઈ દે છે. તારી પાસે જે એક વૃક્ષ બચ્યું છે, તેનો સદુપયોગ કરી | લે તો પણ ઓછું નથી. બહુ ખોઈ બેસીને પણ અંતમાં જો કોઈ | મનુષ્ય સાચવી લે તો તેને બુદ્ધિશાળી માનવામાં આવે છે.



## भावनानी आर्व पोधर-प्रार्थना

ઊંડી ઇચ્છાની અભિવ્યક્તિ છે, જેમાં આત્મ નિવેદન દ્વારા આત્મસંકેત (Auto Suggestion) પણ કહી શકીએ અને ઈપરીય શક્તિને પ્રભાવિત કરવાનો યથેચ્છ પ્રયાસ કરવામાં એનો આધાર વ્યક્તિનું ગુપ્ત મન છે. વિલિયમ જેમ્સ અને આવે છે. આ ઇચ્છા કોઈક કામનાઓની પૂર્તિના સ્વરૂપમાં હોઈ મનોવિદ્દ જેસ સેગ્રંડે પ્રાર્થનાને અચેતન મનના ભાવનાત્મક શકે છે અથવા કોઈ ડર કે જોખમ સામે સલામતીના રૂપમાં હોઈ વહેણના રૂપમાં પરિભાષિત કરી છે. અને તેને મનની અદશ્ય શકે છે અને તે પોતાના ઉત્કૃષ્ટ રૂપમાં પોતાના ઇષ્ટદેવ સાથેના સત્તાના સંવાદમાં આવનાર અંતઃસ્કોટ કહ્યો છે. સમાજશાસ્ત્રી સંવાદની પ્રક્રિયા છે. જેમાં આત્મા બોલે છે અને વિશ્વાતમાં ધાર્મિક વાતાવરણને એનું મુખ્ય કારણ માને છે, જે વ્યક્તિના સાંભળે છે. સાંભળે છે એટલું જ નહિ તેનો પ્રત્યુત્તર પણ આપે આધ્યાત્મિક વ્યવહારને પ્રેરે છે. છે. સ્પેનની સંત ટેરેસા (૧૬મી શતાબ્દી)ના શબ્દોમાં, પ્રાર્થના પોતાના અનન્ય ઈષ્ટની સાથે ગાઢ આત્મીયતાની અને સતત આર્ત પોકાર છે. જ્યારે વ્યક્તિ જીવનમાં દુ:ખ-કષ્ટ, આઘાત-સંવાદની સ્થિતિ છે.

કાલીમાતા આની જ ઉચ્ચતમ અભિવ્યક્તિ છે. ઈસ્લામનો પરમાત્માની અનંત, અદ્ભુત અને અતુલનીય શક્તિ વાસ કરે ઉદ્દભવ પણ પ્રાર્થનાથી જ થયો છે. 'મુસ્લિમ' શબ્દનો અર્થ જ છે. પ્રાર્થનાથી આપણે આ આંતરિક શક્તિકેન્દ્ર તરફ ઉન્મુખ પ્રાર્થના છે. કરાન પ્રાર્થનાનો ગ્રંથ ગણાય છે. ઈસ્લામ ધર્મમાં થઈએ છીએ. અહીંથી એક એવું બળ અને ઉત્સાહ પ્રાપ્ત થાય નમાજ, પ્રાર્થનાનું જ એક રૂપ છે જે પ્રત્યેક મુસ્લિમને માટે છે જે શરીરના અણુઅણુમાં અદ્દભુત બળનો સંચાર કરે છે, અનિવાર્ય માનવામાં આવે છે. ખ્રિસ્તી ધર્મમાં દર રવિવારે આત્માની જ્યોત જગાવે છે, મનને પુરુષાર્થથી ભરી દે છે. એક પ્રાર્થના યોજાય છે. જાપાનનો પ્રસિદ્ધ ધર્મ શિન્તો સંપૂર્ણપણે એવી શાંતિદાયક લહેર પ્રસરાવે છે જે પ્રાર્થના કરનારને પ્રાર્થના પર આધારિત છે. ખ્રિસ્તી સંત આગસ્ટીન દ્વારા ચૈતન્યમય અને નિર્ભય બનાવી દે છે. ઇ.એચ. ચૌમિનના પ્રવર્તિત 'કન્ફેશન (Confession) સર્જનહારની સાથે શબ્દોમાં, પ્રાર્થના કર્યા વિના મનુષ્ય રહી શકતો નથી. આ સંવાદના રૂપમાં એક લાંબી પ્રાર્થના જ છે.

સનિશ્ચિત સત્ય છે. અમેરિકાના દાર્શનિક વિલિયમ જેમ્સના ઊઠતો પોકાર એ અદશ્ય ચૈતન્ય સત્તા સાથે આત્માનું એક શબ્દોમાં, પ્રાર્થના વિના ધર્મની કલ્પના પણ અશક્ય છે. ધર્મમાં સહજ નિવેદન બને છે-જે પ્રાર્થના છે. પ્રાર્થનાનું એ જ કેન્દ્રસ્થાન છે જે દર્શનમાં તર્કબદ્ધ વિચારશીલતાનું. ૧૯મી સદીના જર્મન દાર્શનિક લુડવિગ છે. તે વિષમ સંકડો-દુઃખો, દુર્ભાગ્ય, કુયોગો અને હૃદયભેદક ફ્યુરવેચ પોતાના સારગર્ભિત નિષ્કર્ષને રજૂ કરતાં કહે છે કે અને અસહ્ય કષ્ટોમાં ટકી જવાની શક્તિ પ્રદાન કરે છે અને ધર્મનો સર્વોચ્ચ સાર તેની સરલતમ ક્રિયા દ્વારા પ્રગટ થાય છે એ આશાની જયોતને પ્રજ્જવલિત રાખે છે. એટલા માટે મહાત્મા છે- 'પ્રાર્થના.'

સ્વતઃ સરળતા અને આદિસ્વરૂપે પ્રાર્થના મનુષ્યની મનમાંથી પ્રગટેલી ચેતનાની એક લહેર માત્ર છે, જેને ગાઢ

સર્વસામાન્ય અને વ્યાવહારિક અર્થમાં પ્રાર્થના હૃદયનો પ્રત્યાઘાતો અને દુઃસાધ્ય જિટલતાઓથી ત્રસ્ત થઈ જ્રય છે પ્રાર્થનાની આ ગૂઢતમ અવસ્થામાં સમસ્ત ધર્મોનો અને જ્યારે તેના પુરુષાર્થ અને આશાની સરહદો તૂટી જાય છે અલૌકિક પ્રાદુર્ભાવ થયો છે. વેદોની ઋચાઓ પ્રાર્થનાની આ અને કોઈ સહારો દેખાતો નથી ત્યારે તે શક્તિ, પ્રેમ અને સ્થિતિઓ ઋષિઓના અંતઃકરણમાં ગૂંછ હતી. ગીતાનો કરુણાના સર્વોચ્ચ આદર્શ (ઈષ્ટ દેવ-ભગવાન ગુર્-મહાપ્રસાદ શ્રી કૃષ્ણએ આ જ અવસ્થામાં અર્જુનને આપ્યો દિવશક્તિ)ની મનમાં સ્થાપના કરે છે. તેની સમક્ષ પોતાની હતો. મીરાંના ગિરિધર ગોપાલ, રામકૃષ્ણ પરમહંસની અંતર્વેદનાનું આલેખન કરે છે. મનના ગૂઢતમ ક્ષેત્રમાં હ્રદયમાંથી પ્રગટતો સહજ અને સ્વયંસ્ફરિત પોકાર છે. ધર્મભાવનાનો ઉદ્દભવ પ્રાર્થનાથી જ થાય છે એ સ્વેચીનના શબ્દોમાં, હતાશામાં, પરંતુ ભાવોના ઊંડાણમાંથી

આ રીતે પ્રાર્થના જીવનનો સહજ પરંતુ મહાન આધાર ગાંધી કહેતા, 'પ્રાર્થનાએ કેટલીય અગ્નિપરીક્ષાઓમાંથી મારો મનોવૈજ્ઞાનિકોના મતાનુસાર આ પ્રક્રિયા અવ્યક્ત ઉદ્ધાર કર્યો છે. જે ક્ષણે મેં મારી જાતને પ્રભુના હાથમાં સોંપી

દીધી તે જ ક્ષણે એક પ્રશાંત લહર મારી અંતર્ચેતનામાં દોડી ગઇ થઇ શકતી નથી. ગાંધીજીના શબ્દોમાં, 'પ્રાર્થનામાં ભાવહીન અને મને બધું જ સહન કરવાની શક્તિ મળી ગઈ. મારી ઈશ્વરની શિબ્દો કરતાં, શબ્દહીન હૃદય વધારે સાર્ું છે.' જીવનને તુષાને માત્ર એક ભાવભરી પ્રાર્થના જ સંતોષી શકે છે.

### અજ્ઞાનની સાથે ભય. ભ્રમ, કષ્ટ અને જંજાળ જોડાયેલાં છે.

પ્રાર્થનાની અદ્ભુત શક્તિ જીવનરૂપી વૃક્ષનાં મૂળિયાંનું ભરપૂર પોષણ કરે છે. કેમકે તે જીવનના આદિ સ્રોત સાથે વ્યક્તિનો સંબંધ જોડે છે. આ જ કારણે મનીષી અલેક્સ કૈરલે **કહ્યું છે, પ્રાર્થના સૌથી વધુ શક્તિશાળી ઊર્જા છે જેને** માણસ્ પેદા કરી શકે છે. શરીરશાસ્ત્રી ભલે માનવ શરીર અને મસ્તક પર તેના પ્રભાવને ગ્રંથિઓના સ્નાવરૂપે દર્શાવે પણ તેના પરિણામ સ્વરૂપ શારીરિક સશક્તતા, બૌદ્ધિક પ્રખરતા, નૈતિક સાહસ અને માનવીય સંબંધમાં અંતરમાં સ્થિત ગહન સાર્થકતા બધું જ જીવંત બની રહે છે. પ્રાર્થના એ જીવનને વિધેયાત્મક રીતે જીવવાનો એક ઉપાય છે. પ્રાર્થનાથી સભર જીવન જ વાસ્તવમાં સાચું જીવન છે. પ્રાર્થના નિશ્ચિતરૂપે આત્માને માટે ટોનિકની જેમ કામ કરે છે અને છવનને છવંત અને સાર્થક બનાવે છે. પ્રાર્થના વિના જીવનની શી સ્થિતિ અને શી ગતિં થાય છે તે અંગ્રેજ કવિ ટેનીસનના શબ્દોમાં જ સાંભળીએ : 'પ્રાર્થના વિના મનુષ્ય પશુપક્ષીઓ જેવો અબુધ છે પ્રાર્થના જેવી મહાશક્તિ પાસે કામ ન લેતાં પોતાની કહેવાતી શાનમાં રહીને આપણે ખરેખર મોટી મૂર્ખતા આચરીએ છીએ. આ જ આપણી વિડંબના છે.'

આ વિડંબનાથી ઉગરવા માટે દરેક વ્યક્તિએ તેનો આધાર લેવો જોઈએ. આ સૃષ્ટિની રચયિતા, તેનું લાલન-પાલન કરનારી આપણી આદિ કારણ મહાશક્તિ સાથે સંપર્ક સાધવાનો આ જ એક ઉપાય છે. આ જ અલૌકિક સામ્રાજ્યમાં પ્રવેશ કરવા માટેનું એકમાત્ર માધ્યમ છે. ટી.એસ. બુક્સના શબ્દોમાં, 'સ્વર્ગના સૌથી મધુર અને શ્રેષ્ઠ પુષ્પઉપહારરૂપે ભગવાન પોતાના ભક્તને ત્યારે જ આપે જ્યારે તે ઘૂંટણભેર હોય અર્થાત્ પ્રાર્થનામય હોય. પ્રાર્થના સ્વર્ગનું દ્વાર છે, તે અલૌકિક સૌંદર્યની અને આનંદની દિવ્ય ભૂમિમાં પ્રવેશ છે.' જેમને પ્રાર્થના કરતાં આવડ્યું તે જપ-તંત્ર-મંત્ર-તંત્ર વિના જ પરાશક્તિ સાથે તાદાત્મ્ય સ્થાપી લે છે.

આ રૂપમાં પ્રાર્થનાનું કેન્દ્રીય તત્ત્વ અંતરના ઊંડાણમાંથી ઊપજેલી ભાવના છે. વ્યક્તિની શ્રદ્ધા-ભાવના સંયુક્ત પ્રાર્થના શબ્દો વિના પણ થઈ શકે છે, પરંતુ હૃદય વિના

પ્રાર્થનાના મહાન અવલંબનથી સભર બનાવવા માટે માત્ર હૃદયના ભાવક્ષેત્રને જગાડવાની આવશ્યકતા છે, જેની વ્યાકુળતામાં પ્રાર્થનાનો મર્મ છુપાયેલો છે.

#### +++

ભગવાન શ્રીકૃષ્ણની પાસે દુર્યોધન અને અર્જુન બન્ને પહોંચ્યા. મહાભારતના યુદ્ધ પૂર્વે કૌરવો અને પાંડવો બન્ને કૃષ્ણને પોતાના પક્ષમાં લેવા ઇચ્છતા હતા. દુર્યોધન પહેલાં પહોંચ્યો અને પોતે અભિમાનથી, સૂતેલા શ્રીકૃષ્ણના ઓશિકા પાસે બેઠો. પછીથી અર્જુન આવ્યો તે સહજ શ્રદ્ધાભાવથી ભગવાન શ્રીકૃષ્ણના પગ પાસે બેસી ગયો. શ્રીકૃષ્ણ જાગૃત થયા. અર્જુન પર તેમની દષ્ટિ પડી. ક્ષેમકુશલ સમાચાર પૂછીને અભિપ્રાય પૂછવા જતા હતા કે દુર્યોધન બોલી ઊઠચો, 'પહેલાં હું આવ્યો છું. મારી વાત પહેલાં સાંભળો. શ્રીકૃષ્ણ ગુંચવાગમાં પડી ગયા-બોલ્યા, અર્જુન વયમાં નાનો છે માટે પ્રાધ્યાન્ય તો તેને જ મળશે, પણ તમારી માગણી પણ હું પૂરી કરીશ. એક બાજુ હું છું અને બીજી બાજુ મારી ચતુરંગી સેના છે. બોલ અર્જુન, તું આ બંનેમાંથી શું લેવા ઇચ્છે છે ? પસંદગીની સ્વતંત્રતા હતી. કોણ શું માગે છે તે વિવેક આધીન હતું. કોણ શું માગે છે, ઈશ્વરની કુપા અથવા તેમનો વૈભવ ?

અર્જુને કહ્યું, ભગવાન ! હું તો આપને જ મારે પક્ષે માગીશ. ભલે પછી આપ યુદ્ધ ન લડો. બસ આપનો સાથ જ પર્યાપ્ત. દુર્યોધન મનમાં ને મનમાં અર્જુનની આ મૂર્ખતા પર પ્રસન્ન થયો અને શ્રીકૃષ્ગની વિશાળ અપરાજિત સેના મેળવીને ખુશ થયો. અનીતિમાન દુર્યોધન ઈશ્વરીય સમર્થનવાળા અર્જુન જેની સાથે નિઃશસ્ત્ર શ્રીકૃષ્ણ હતા તેમના દ્વારા માત્ર પરાજિત જ ન થયો પણ મહાભારતના યુદ્ધમાં બાંધવો સહિત પોતે પણ માર્યો ગયો. દૂર્યોધનની માફક અનીતિ પસંદ કરનાર અને અર્જુનની જેમ ઈશ્વરીય કૃપાને યાચનાર તત્ત્વો દરેક મનુષ્યના અંતરમાં છે. એકને વિવેક અથવા સદ્દબુહ્તિ અને બીજાને અવિવેક અથવા દુર્બુહ્તિ કહી શકીએ. કોની પસંદગી કરવી તે વ્યક્તિની સ્વતંત્રતા છે.

# भावत ऋतवा

## विद्याताना आ वरहानने आपरी આમ જ ખોઈ બેસીએ છીએ



માણસને જીવન સૌથી વધુ પ્રિય છે. મૃત્યુની સામાન્ય કલ્પના કરતાં પણ તે ગભરાય છે. યક્ષે પ્રશ્ન પૂછતા યુધિષ્ઠિરે છે. ફિનલેન્ડનો આત્મહત્યાનો દર ભારતથી ત્રણ ગણો વધારે જીવનના મોહ અને મૃત્યુના ભયને સૌથી મોટું આશ્ચર્ય ગણાવ્યું હતું. મનુષ્ય મૃત્યુના અટલ સત્યને ન્નણવા છતાં પણ મૃત્યુથી ડરતો ફરે છે. પરંતુ આજે આ સૌથી મોટું આશ્ચર્ય એક સામાન્ય મેરે છે. અહીં આત્મહત્યા, મૃત્યુનાં આઠ મુખ્ય કારણોમાંનું એક વાત બની રહી છે. જ્યારે આપણે દરરોજ વર્તમાનપત્રોમાં એવી કેટલીય ઘટનાઓને સાહજિક ક્રમમાં વાંચીએ છીએ. જેમાં વ્યક્તિ પોતે જ આત્મહત્યા જેવા જઘન્ય કૃત્ય દ્વારા મહિલાઓ આત્મહત્યાનો પ્રયાસ કરે છે, પરંતુ મહિલાઓથી ત્રણ પોતાની જીવનલીલા સમાપ્ત કરી દે છે.

લાખથી વધારે લોકો આત્મહત્યા દ્વારા મૃત્યુ પામે છે. અર્થાત્ અમેરિકામાં બે લાખ વ્યક્તિઓ દર વર્ષે આત્મહત્યા કરવાનો દરરોજ લગભગ ૨૦૦૦ વ્યક્તિ આત્મહત્યા કરે છે. તેના જ એક પ્રયાસ કરે છે, જેમાં ૨૬૦૦૦ જ સફળ થઈ શકે. અહેવાલ અનુસાર વર્ષ ૧૯૮૪થી ૧૯૯૪ દરમિયાન ભારતમાં આત્મહત્યા કરનારાઓની સંખ્યામાં બે ગણો વધારો નોંધાયો સૌથી વધુ વિકસિત રાજ્ય 'કેરળ' એક અદ્ધિતીય ઉદાહરણ છે અને પ્રત્યેક લાખ વ્યક્તિ દીઠ આ દર ૧.૮ થી ૯.૯ સુધી છે. જેના વિકાસનો નમૂનો ચર્ચાનો વિષય છે, પરંતુ અહીં વધ્યો છે. ગત દસકામાં આત્મહત્યાનો પ્રયાસ કરનારાઓમાં આત્મહત્યા કરનારાઓની સંખ્યા સૌથી વધુ છે, જે લગભગ નવ ગણી વૃદ્ધિ થઇ છે. મહાનગરોમાં ચેન્નાઇ (મદ્રાસ) અને !લાખ દીઠ રપની છે. આ દેશની વસતિના પ્રમાણમાં અઢી ગણું બેંગલોરમાં સૌથી વધુ ૨૧.૨ ૮કા દર રહ્યો છે. તે પછી મુંબઈ વધારે છે. મનોચિકિત્સક ડૉ. મુરજમણિના મંતવ્ય મુજબ ૧૪-૧૫ <mark>૮કા દર રહ્યો છે. મહાનગરોમાં જયપુરનો ઓ</mark>છામાં કિરળમાં ખૂબ ઝડપથી વધતું જતું. શહેરીકરણ, એટલા જ ઓછો ૧.૪ ટકા દર રહ્યો છે.

વિકાસશીલ દેશોમાં આત્મહત્યાની સમસ્યા તેથીય વધુ ગંભીર સમાજશાસ્ત્રી જૅન કટ્કયમના મત અનુસાર કેરળમાં વધતી છે. દક્ષિણ એશિયામાં શિક્ષણ અને સ્વાસ્થ્યની દષ્ટિએ જતી સામૂહિક આત્મહત્યાઓની પાછળ મૂળ કારણ વિકસિત મનાતો દેશ શ્રીલંકા આ સંદર્ભમાં સૌની આગળ છે. ગરીબાઈની સાથોસાથ વધતી ભોગલાલસા છે. મધ્યમ અને ૧૯૯૧માં ત્યાં આત્મહત્યા કરનારની સંખ્યા દર લાખ|ઉચ્ચ આવક ધરાવતો વર્ગ પણ આ જ કારણસર વ્યક્તિદીઠ ૪૧ની હતી. પાછલાં પચાસ વર્ષોમાં ત્યાં વસતિમાં આત્મહત્યામાં ફસાતો રહે છે. ઉપભોગવાદી સંસ્કૃતિએ બધાને માત્ર ૩% વૃદ્ધિ થઈ છે, જ્યારે આત્મહત્યાના દરમાં ૫૦% વૃદ્ધિ ધિનલોલુપતાની આંધળી દોડમાં જોડી દીધા છે. તેઓ એવી થઈ છે. મરનારાઓમાં મોટાભાગે ૬૦ વર્ષથી વધુ ઉંમર ધરાવતા સાધનસામગ્રી ખરીદે છે જેનાથી તેઓ પોતાના પડોશી, મિત્રો વૃદ્ધો હતા. ૧૯૮૩થી આજ સુધી પાછલાં ૧૫-૧૬ વર્ષોમાં અને સગાંસંબંધીઓની સમકક્ષ જીવન જીવવાની લાલસા પૂરી જાતીય અને ગૃહયુદ્ધમાં લગભગ ૫૦,૦૦૦ વ્યક્તિઓને મારી કરી શકે. આને લીધે તેઓ કાં તો દેવાના બોજા નીચે દબાઈ નાખવામાં આવી ત્યાં આત્મહત્યાને કારણે આનાથી ક્યાંય નિષ્ફ છ અથવા તે કક્ષાનું જીવન જીવવામાં નિષ્ફળ નીવડે છે. વધારે ૬૦.૦૦૦ વ્યક્તિઓ મરી ગઈ.

સામાજિક અને આર્થિક સ્થિતિમાં ઝડપથી પતન થવાને કારણે જીવનની સમાપ્તિ કરી દે છે.

રશિયામાં આત્મહત્યા કરનારાઓમાં ચાર ગણી વધારે વૃદ્ધિ થઈ અને ફ્રાન્સ તથા સ્વિટઝર્લેન્ડનો દર બે ગણો વધારે છે.

અમેરિકામાં વસતિના એક ટકા લોકો આત્મહત્યા કરીને કારણ છે. ૧૫થી ૨૪ વર્ષના કિશોરો અને યુવાનોમાં આમ મરવાનું બીજું મુખ્ય કારણ છે. અહીં પુરુષો કરતાં ત્રણ ગણી વધુ ગણા વધારે પુરુષો આત્મહત્યા કરીને મરે છે. પાછલાં ૧૫ વર્ષોમાં વિશ્વ સ્વાસ્થ્ય સંગઠન અનુસાર વિશ્વમાં દર વર્ષે સાત્ !૧૫થી ૪૪ વર્ષના યુવાનોમાં બેથી ત્રણ ગણી વૃદ્ધિ થઈ છે.

આપણા દેશમાં શિક્ષણ, સ્વાસ્થ્ય અને આર્થિક રીતે પ્રમાણમાં ઝડપથી લુપ્ત થતો સંયુક્ત પરિવાર અને અન્ય ભારત કરતાં વિકસિત દેશોમાં અને થોડાક પારંપરિક સહાયક ઢાંચો આનાં મુખ્ય કારણો છે, પરિણામે નિરાશા. હતાશા અને વિષાદના ઘોર અંધકારમાં ભૂતપૂર્વ સામ્યવાદી દેશોમાં પણ સ્થિતિ વધુ ખરાબ છે. ઘેરાઈ જાય છે અને આત્મહત્યા જેવા ઘૃણિત કૃત્યમાં સંડોવાઈ

કેરળ ઉપરાંત ત્રિપુરા, તામિલનાડુ, પશ્ચિમ બંગાળ, કારણભૂત ગણી શકાય. મહારાષ્ટ્ર, અને કર્ણાટકનો આ બાબતમાં મૃત્યુદર સરેરાશથી વધુ છે. વધતી જતી સામાજિક અને આર્થિક વિષમતા એનું આત્મહત્યા, ચારિત્ર્યવિષયક પતન અને સંપત્તિની અન્યાયી મુખ્ય કારણ મનાય છે. વિકાસ કાર્યોની ક્ષતિયુક્ત નીતિને વર્હેચણીને કારણે થાય છે. દષ્ટાન્ત તરીકે, દિલ્હીમાં ૩૫૨ કારણે એક વિશેષ સમૂહને હાથે ખરીદશક્તિના કેન્દ્રીયકરણથી ∤સ્ત્રીઓએ અને ૪૩૪ પુરુષોએ કરેલી આત્મહત્યાઓમાં ૧૦૦ સમાજનો મોટો વર્ગ હતાશા, નિરાશા અને વિષાદમાં છવી ∤સ્ત્રીઓ અને ૨૪૦ પુરુષોની આત્મહત્યા પાછળ ગોપિત રહ્યો છે. વધતી જતી વસતિ અને ઘટતાં જતાં સંસાધનો સાથે કારણોમાં તેમના જીવનસાથીની ચારિત્ર્યવિષયક બેવફાઇ ઉદારતાવાદી આર્થિક નીતિઓએ આ સામાજિક સ્થિતિને વધુ દર્શાવવામાં આવી છે–અપરાધ રેકાર્ડ બ્યૂરોના અહેવાલમાં જિંદલ–મૂંઝવણભરી બનાવી દીધી છે. તેને કારણે જ્યાં જેટલું જિણાવ્યું છે કે મહાનગરોના પુરુષો અને મહિલાઓના ભૂમિનું ભૂમિકરણ થયું ત્યાં આત્મહત્યા કરનારાઓની કુચરિત્રની ઘટનાઓ વધી રહી છે. પરિણામે આત્મહત્યાઓમાં સંખ્યામાં વધારો થયો. આંધ્રપ્રદેશ, તામિલનાડુ વગેરે ઝડપથી વધારો થયો છે. ઉપભોગની અતૃપ્ત ઇચ્છાઓ રાજ્યોના અન્ય ક્ષેત્રોમાં ખેડૂતો દ્વારા થતી આત્મહત્યાની|વ્યક્તિને ઝડપથી સામાજિક અને ચારિત્રિક પતનને માર્ગે દોરે ચોંકાવનારી ઘટનાઓ આ સંદર્ભમાં જોઈ શકાય. અહીં વિદેશી છે. આ ઇચ્છાઓની પૂર્તિ માટે લોકો ટૂંકો માર્ગ અપનાવે છે અને જીવન ખુશાલીની સાથોસાથ મોતનો સંદેશ લઈ આવ્યું છે.

ગરીબાઈની સાથે દારૂને પણ આત્મહત્યાનું એક મુખ્ય નથી. કારણ માનવામાં આવે છે. શ્રીલંકાના માલોન્નરૂબા જિલ્લામાં આર્થિક તંગી એક કારણ હતું પરંતુ સાથોસાથ દારૂ પણ એક મુખ્ય કારણ હતું. સારી ખેતીની ઊપજ સાથે ત્યાંના ખેડૂતોમાં સર્વોત્તમ વરદાન છે. આમાં ઊંડી સાર્થકતા અને ગહન અર્થ શરાબ પીવાની લત વધી ગઈ હતી. પછીથી જ્યારે ખેતીનો પાક સારો ન ઊતર્યો ત્યારે દારૂની આ લતે આર્થિક તબાહી આગળ ધપનાર દરેક વ્યક્તિ ભગવદ્દગીતાના સ્વરોમાં આ જ નોતરી અને દારૂની અતિશય ખપત અનેક રીતે આત્મહત્યાનું કારણ બની.

વ્યક્તિનું શિક્ષણ, વ્યવસાય અને સામાજિક સ્થિતિનો તેની સાર્થકતાની ખોજ કરીએ. પણ આત્મહત્યા સાથે નજીકનો સંબંધ જોવા મળ્યો છે. ઉચ્ચ પ્રશિક્ષિત વ્યાવસાયિકો, ઇજનેરો, ડૉક્ટરો અને વિશ્વવિદ્યાલયો. તબીબી અને ઈજનેરી કૉલેજોના વિદ્યાર્થીઓમાં આત્મહત્યા ધારણ કરતાં વધુ પ્રમાણમાં નેવા મળી છે. કદાચ વિકૃત જીવન પદ્ધતિનું દબાણ, તણાવ આ અંગે જવાબદાર હોઈ શકે. બીજી બાજુ ગામમાં વસનારાઓ, ધર્મમાં શ્રદ્ધા ધરાવનારાઓ, વિવાહિતો અને મહિલાઓમાં આત્મહત્યાનો દર ઓછો જેવા મળ્યો છે. આનાથી સ્પષ્ટ થાય છે કે શહેરની દોડધામભરી જિંદગીનો બોજ, તૂટતાં જતાં 📗 માનવી મૂલ્યો, કાયમી એકલતા, જીર્ણ થતી જતી સામાજિક દીવાલો, ભગ્નાવેશ થતી આશાઓ, વિખરાતી જતી ધાર્મિક છલકાતા ઉત્સાહે ગાંડીવધારી અર્જુનને મહાભારતના નિષ્ઠાઓ–વધતી જતી આત્મહત્યાના મૂળમાં છે. સંપન્ન વર્ગમાં વધતી જતી આત્મહત્યાની વૃત્તિ પાછળ કહેવાતું ઉદારીકરણ, પશ્ચિમીકરણ અને આધુનિકતાની હવા 📘

કદાચ આ જ કારણે સૌથી વધુ હત્યાઓ એટલે કે નિષ્ફળતા મળતાં આત્મહત્યાનો માર્ગ લે છે જે કોઈ રીતે યોગ્ય

પરંતુ આ બાબત પૂરેપૂરી ત્યારે જ સમજી શકાય જ્યારે ચોક્કસપણે એ સમજ કેળવાય કે 'જીવન' એ વિધાતાએ બક્ષેલું છિપાયેલાં છે જેને ઉજાગર કરવાં જોઈએ. આ ઉદ્દેશ તરફ भंत्र ग्रांग्रेश थे हे यं लब्ध्वा चापरं लाभं मन्यतेनाधिकंततः । સાચેસાચ જીવન અમૃત છે તેને નિરર્થક વેડફી ન દર્ઇએ, પરંતુ

મહાભારતના યુદ્ધ વચ્ચે અર્જુનના હાથમાંથી ગાંડીવ સરી 🛮 🛮 પડતાં, તેનું મુખ શુષ્ક જેતાં શ્રીકૃષ્ણ અકળાઈ ઊઠચા. 🛮 I કથની અને કરણી વચ્ચેનો વિરોધ તેમનાથી સહન ન થઈ I 🏿 શક્યો. ભવાં તાણીને તેઓ બોલી ઊઠચા.

### कुतस्वा कश्मलमिदं विषमे समुपस्थिम् ।

હે દુર્ભાગી ! આ વિષમ સંજોગોમાં આ પ્રકારની કૃપણતા અને કિંકર્તવ્યમૂઢતા તારા મન અને મગજમાં કેમ કરીને પેદા થઈ ? દિશાભાન ભૂલેલા અર્જુનની આંખો ખૂલી અને 🛮 વિજયનું શ્રેય બક્ષ્યું. કાર્ય તો ઈશ્વરીય ચેતનાએ જ કર્યું પણ 🖠 🛮 જગૃત અને ઉદ્દભવેલ સત્સાહસનો પ્રાદુર્ભાવ જ પરિણામની 🕨 🛂 પૂર્વભૂમિકા રચી શકી.

# अंदरनी क्रिताअ पश

અને પ્રતિષ્ઠિત છો, તે પણ સારું છે, પરંતુ જો તમે અંદરની ભગવાન બુદ્ધે બોધિવૃક્ષ નીચે બેઠાં-બેઠાં છ વર્ષ છ ક્ષણ કિતાબ વાંચી નથી, તો ત્યાં સુધી તમે અભણ જ છો. માટે તમે સમાન વીતાવ્યાં. ઋષિ દયાનંદે વિષપાન કરીને મૃત્યુ સમયે અંદરની કિતાબ વાંચો.

એકવાર કૉલેજના એક પ્રોફેસર મહાશય દર્શન માટે તેમની પાસે વિનોબા પગપાળા એક ગામથી બીજે ગામ ફરતા રહ્યા, તેઓ ગયા. મહાત્મા પ્રસન્નતાથી પોતાની કુટીરમાં બેઠા હતા. તેમની મુખમુદ્રા શાંત અને પ્રસન્ન હતી, જેથી એ સ્પષ્ટ દેખાતું હતું કે તેઓ પહોંચેલા સંત છે. પ્રોફેસરજીએ સંતને પૂછયું, ''આપે ભગવાન શ્રીકૃષ્ણે જે ''अनेक जन्मसंसिद्ध ततो याति परां ઉપનિષદ્ ગીતા અને અન્ય ગ્રંથો વાંચ્યા છે, આપે વેદ અને [गतिम्'' કહ્યું છે, તેનો પણ અર્થ એ જ છે. દર્શનશાસ્ત્રોનું અધ્યયન કર્યું છે ?'' પ્રશ્ન સાંભળીને મહાત્મા <mark>જ</mark>ોરથી હસ્યા અને કહ્યું, ''બાબા અંદરની કિતાબ વાંચો.'' આ ઉત્તરમાં સ્પષ્ટોક્તિ અને સત્ય છે. સંત સાથે આત્મા, પરમાત્મા અને મોક્ષ વિશે શાસ્ત્રાર્થ કરવાની પ્રોકેસરની ઇચ્છા હતી. પરંત આ ઉત્તરે પ્રોફેસરજની ઇચ્છા પૂરી ન થવા દીધી.

પોતાને એ લાયક માની રહ્યા છો કે તમને બ્રહ્મ અને અધ્યાત્મ વિશે ચર્ચા કરવાનો અધિકાર છે. આ તમારી ભુલ છે.

અધ્યાત્મચર્ચાનો અધિકાર બધાને છે. તેની સાથે જ એ પણ સત્ય છે કે જેનામાં પ્રપત્તિ એટલે કે ઈશ્વર શરણાગતિની | સત્યનાં સાક્ષી છે. વિશ્વાસ રાખો. અંદરની કિતાબ વાંચો. ભાવના જાગૃત થઇ ગઇ છે તે જ અધ્યાત્મચર્ચાનો અધિકારી હોઈ શકે છે. અર્જુને જ્યારે પોતાની જાતને ભગવાનનાં ચરણોમાં અર્પણ કરી દીધી ત્યારે ભગવાન શ્રીકૃષ્ણે તેને ગીતાનો ઉપદેશ સંભળાવ્યો. '' शिष्यस्तेऽहं शाधिमां त्वां प्रपन्नम ।''

જે મનુષ્ય પોતાની વિદ્યા અથવા પુસ્તકિયા જ્ઞાનના બળ પર અભિમાન કરે છે, તે અધ્યાત્મથી ઘણો દૂર છે. આ અભિમાનને નિમૂળ કરવા માટે અંદરની કિતાબ વાંચો.

આ પુસ્તક વાંચવા માટે તમારે બહારની આંખો બંધ કરવી પડશે અને સાથે જ જાગૃત રહેવું પડશે. જો બહારની આંખો બંધ કર્યા બાદ તમે સૂઈ ગયા, તો તમારો ઉદ્દેશ પૂરો થશે નહિ અંદરની કિતાબ વાંચવા માટે વધુ જાગૃતતાની આવશ્યકતા રહે છે. અંદરની કિતાબ જો તમે એકવાર વાંચી લો તો બધું ફિકું લાગશે. આ કિતાબને તમે ક્યારેય છોડશો નહીં.

તમે ઘણાં પુસ્તકો વાંચો છો તે સારું છે. તમે વિદ્વાન અા કિતાબ વાંચતાં-વાંચતાં ઈસુ ખુશીથી શૂળીએ ચઢી ગયા. 'ઈશ્વર તારી ઇચ્છા પૂરી થાય'ના જે સૂત્રનો ઉદ્દઘોષ કર્યો હતો, એક પહોંચેલા સંત મહાત્માની પ્રશંસા સાંભળીને તેનું કારણ પણ એ જ હતું. વૃદ્ધ અને ક્ષીણ કાયા ધરાવતા પણ અંદરની કિતાબ વાંચતા રહ્યા.

અંદરની આ કિતાબ અનેક જન્મોમાં પૂરી થાય છે.

જે વ્યક્તિ આ માર્ગનો માત્ર જિજ્ઞાસુ છે, તે પણ બાહ્ય પુસ્તકોનાં અસંખ્ય પાનાં વાંચનાર કરતાં ઉત્તમ છે. ''जिज्ञासुरपि योगस्य शब्द ब्रह्माऽति वर्तते'' शीता.

જે પુસ્તકો તમારા આ કાર્યમાં એટલે કે અંદરની કિતાબ વાંચવામાં સહાયક હોય, તેમને પણ પોતાનો સહાયક તમે બાહ્ય આંખોથી કેટલાંક પુસ્તકો વાંચી લેવા માત્રથી સમનો. આ આવશ્યકતાની પૂર્તિ માટે યુગ સાહિત્ય અત્યંત સહાયક તથા પ્રેરક છે. એટલું નક્કી સમન્ને કે માનવશરીર પ્રાપ્ત કરીને તમે અંદરની કિતાબ વાંચો.

સંસારના મહાપુરુષ અને સંત મહાત્મા તથા શાસ્ત્રો આ



રસ્તો રોકીને ઊભેલા ડાકુ વાલ્મીકિને સપ્ત-ઋષિઓએ એટલું જ તો પૂછયું હતું કે શું તમારા સગાં-સ્વજન-સંબંધી, તમે કરેલાં પાપોમાં પણ એટલાં જ ભાગીદાર બનશે જેટલાં તેઓ સુભવૈભવના ભાગીદાર છે ? તેમની પત્ની અને બાળકો સુધ્ધાંએ તેનો નકારાત્મક જવાબ વાબ્યો ત્યારે તેમને પોતાની સાચી સ્થિતિનું ભાન થયું. આત્મપ્રગતિનો મંત્ર ઋષિગણો પાસેથી મેળવીને તેમણે પોતાનો જીવનપ્રવાહ પલટાવી દીધો અને તેઓ સંત વાલ્મીકિ બની ગયા. નરક તસ્ફ અભિમુખ થયેલો ડાકુ, પોતાની વિવેકબુદ્ધિના સત્પરામર્શને સહારે સાચી દષ્ટિ અને સમજ કેળવી શક્યો અને આદિકવિ રૂપે ઇતિહાસમાં અમર બની ગયો.

## ગૌ-સંવર્ધન સ્તંભ

# ગાયની ભારતીય ઓલાદ જ ઉપયોગી

ભારતીય ગાયની ઓલાદ :

દૂધના ઉત્પાદનમાં વધારો કરવાનું લક્ષ્યમાં રાખીને જ ચલાવવામાં આવી રહી છે. શહેરોને દૂધ પહોંચાડવા સિવાય ગોસવર્ધનનું બીજું કોઈ લક્ષ્ય છે જ નહિ. આ રીતે પશુપાલન પાછળ થતો મોટા ભાગનો ખર્ચ માત્ર શહેરોની સેવા નિમિત્તે કરવામાં આવી રહ્યો છે. ગામડાંના ખેડૂતની અને તેની ખેતીની તેમાં કોઈ ગણના જ નથી.

પશ્ચિમના દેશોએ પોતાના ઉદેશોની પૂર્તિને અનુરૂપ પોતાને ત્યાં એવા ગૌવંશનું સર્જન કર્યું છે જે દૂધ તથા માંસ માટે જ પાળવામાં આવે છે. ત્યાં વાછડાંને તો કોઈ પાળતું જ નથી અને જન્મ થયાના એક અઠવાડિયામાં જ તેને માંસ અને ચામડા માટે કતલખાને મોકલી આપવામાં આવે છે. ગાય જેવી નક્કી કરેલાં પ્રમાણ કરતાં ઓછા દૂધ પર આવી જાય છે, ત્યારે તેને પણ કતલખાને મોકલી આપવામાં આવે છે. કમનસીબે ઉપર્યુક્ત માનસિક્તાથી પેદા કરવામાં આવેલ નય તે ભારત માટે અનુકૂળ ન હોઈ શકે. હોલિસ્ટિન, ફિઝીયન, જર્સી વગેરે ઓલાદની ગાયો આપણી કેન્દ્ર સરકારની કહેવાતી પ્રગતિશીલ નીતિને અધીન ભારતમાં છેલ્લાં ૪૦ વર્ષથી આયાત કરવામાં આવી રહી છે અને જેને કારણે વિદેશી ઓલાદના વાછડાંઓ ખેતીનું કાર્ય તથા ગૌવંશની ભારતીય ઓલાદને ઉન્નત બનાવવાના તથા વિકાસ કરવાના નામે ઉપર્યુક્ત વિદેશી ન્નતિની ગાયો દ્વારા સંકરિત કરાવવામાં આવે છે. પરિણામે આલમબાદી, બિંઝર, | ઘૂંસરું એના આધારે ૮કી રહે છે. ખાતિયાલી, પુલીપુલમ, બરગૂર, રાયચુરી તથા કેરળની વેચ્યુર વગેરે ભારતીય ઓલાદો હવે લુપ્ત યઈ છે. સ્થાનિક નથી. તેઓ વધુ ગરમી સહન કરી શકતા નથી. તેથી દેશી હવાપાણીની અનુકૂળતા અનુસાર એક ઓલાદનો વિકાસ કરવામાં ખૂબ લાંબો સમય લાગી જાય છે.

(ક્રોસબીડ)ની ગાયો માટે જ ધિરાણ કરી શકાય છે. બેંકમાંથી [શકવાને કારણે સખત ગરમીમાં ઘણુંખરું તો મૃત્યુ પામે છે. ધિરાણ પ્રાપ્ત કરવા માટે ડૉક્ટરો દ્વારા એક પ્રમાણપત્ર આપવાનું હોય છે કે ગાય હૉલ્સ્ટીન છે, કે જર્સી. એનું પરિણામ વાતાવરણ સાથે સરળતાથી અનુકૂલન સાધી શકતી નથી. એ આવી રહ્યું છે, કે આપણા ખેડૂતો દેશી ઓલાદની ગાયોથી જેના કારણે તે તુરંત બીમાર પડી જાય છે અને અહીં તેની વિમુખ થઈ રહ્યા છે. જે ખેડૂતોને આ વિદેશી ઓલાદથી દૂધ આપવાની શક્તિ પણ એટલી રહેતી નથી. તેની સેવા ખરેખર લાભ થતો હોત તો આ નીતિ સ્વીકાર્ય હતી. પરંતુ ચાકરી પણ ખૂબ મોંઘી પડે છે. તેને માટે પાકું મકાન જોઈએ,

વર્તમાન ગૌસુધારણા નીતિ અને લુપ્ત થઈ રહેલી વાસ્તવિકતા એ છે કે વિદેશી ઓલાદની ગાયોથી ખેડૂતોને લગભગ નુકસાન જ થાય છે. પરંતુ આકર્ષણ તો માત્ર ધિરાણનું આજે ગોસંવર્ધનની જે નીતિ ચાલી રહી છે, તે માત્ર છે. રિઝર્વ બેંકની ધિરાણ નીતિને કારણે બે બાજુનું નુકસાન થઈ રહ્યું છે. સૌથી પહેલું કારણ એ છે, કે તેમાં ખેડૂત મુર્ખ બની રહ્યો છે. બીજું કારણ એ છે કે આપણી સદીઓથી ચાલી આવતી ગાયની શ્રેષ્ઠ ઓલાદ હવે લુપ્ત થઈ રહી છે.

#### ક્રોસ બ્રીડિંગનું પરિણામ :

વિદેશી ઓલાદના સાંઢ સાથે કરવામાં આવતા બ્રીડિંગને ક્રોસ બ્રીડિંગ કહેવામાં આવે છે. આજે ક્રોસ બ્રીડિંગના જે પ્રયોગો ચાલી રહ્યા છે, તેનાથી એવો અનુભવ થઈ રહ્યો છે, કે દેશી વાછડીઓમાં દૂધ વધી નય છે, પરંતુ વાછડાઓની ખેડ કરવાની શક્તિ ઘટી જ્ય છે. ભારતને દૂધ પણ જોઈએ અને ખેડ કરવાની શક્તિ પણ જોઈએ. એટલા માટે જરૂરી એ છે, કે વિદેશી લોહીને બદલે ભારતીય લોહી આપવામાં આવે. જેથી વાછડાંઓમાં ખેડ કરવાની શક્તિ કાયમ સચવાઇ રહે. કોઇપણ સ્થિતિમાં બળદની શક્તિ ઘટી

#### ભારતની ગાય તથા વિદેશી ગાય વચ્ચે ગુણાત્મક અંતર :

- (૧) વિદેશી ગાયની પીઠ તથા કાઠ સીધાં હોય છે |ભાર વહનનું કામ સારી રીતે કરી શકતા નથી. ભારતની ગાયના બળદો તથા સાંઢને ખૂંધ હોય છે જેથી સરળતાથી
- (૨) વિદેશી ઓલાદના વાછડાંઓ મહેનતુ હોતા બળદની જેમ તે વધુ સમય સુધી કામ કરી શકતા નથી. મે-જૂનની સખત ગરમીમાં તેમના માટે કામ કરવું મુશ્કેલ જ છે. સરકારની નીતિ અંતર્ગત માત્ર વિદેશી ઓલાદ વિદેશી ઓલાદના વાછડાં-વાછડી વધુ ગરમી સહન ન કરી
  - (૩) વિદેશી ઓલાદની હોલિસ્ટિન ગાય, અહીંના

ફિનાઈલ છાંટી તેની નિયમિત સફાઈ થવી એઈએ, લાલ દવાથી હાથ ધોઈ તેનું દૂધ કાઢવું જોઈએ. દુધાળુ ગાયને છે. એના કારણે બળદની શક્તિ તરફ ધ્યાન આપવામાં આવતું દરરોજ ૮ કિલો જેટલું કન્સનટ્રેશન (નક્કર આહાર) આપવું નિયી. ખરેખર તો એ થવું જોઈએ કે કરોડો ખેડૂતો રાખી શકે, પડે છે. દેશી ગાયને આ બધી ચીજોની જરૂર પડતી નથી. એવી સર્વાંગી ગાયો પેદા કરવી જોઈએ. જે એક વેતરમાં દેશી ગાય ન તો પાકું મકાન માંગે છે, ન તો લાલ દવા કે ન ૧૦૦૦ લિટરથી ૨૦૦૦ લિટર દૂધ આપી શકે અને ઉત્તમ આટલું કન્સન્ટ્રેશન. તે અહીંના વાતાવરભને આત્મસાત્ કરે બળદો આપે. સંવર્ધનની નીતિમાં એ વાતનું પણ ધ્યાન છે અને બીમાર પણ પડતી નથી.

- ખરી પડવું, આકસ્મિક રીતે લાલ રંગનો પેશાબ કરવો અને સર્વાંગી ગાય બનાવવી જોઈએ. મૃત્ય પામવું.
- (૫) વિદેશી ઓલાદની ગાયોમાં બીમાર પડી જવાની વૃત્તિ ખૂબ વધારે છે તથા રોગપ્રતિકારક શક્તિ ખૂબ|હોય તો સિલેક્ટિવ બ્રીડિંગ અથવા અપગ્રેડિંગનો સહારો લેવો ઓછી છે. દેશી ઓલાદ કરતાં તેમનો મૃત્યુ દર ખૂબ વધારે છે.
- ઓલાદની ગાયોમાં હોય છે તેવી પૌષ્ટિકતા, સાત્ત્વિકતા અને પણ ઓલાદ વધારવી જોઈએ. સ્વાદ હોતાં નથી.
- રહેલાં દિવ્ય ગુણોનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે, તે વિદેશી અને ભારતની ઓલાદના ક્રોસને અપગ્રેડિંગ કહે છે. પાછલાં ઓલાદની ગાયમાં મળી આવતાં નથી. દેશી ઓલાદના અનેક વર્ષોથી મહારાષ્ટ્રના સતારા જિલ્લાના ઘોકસોંડ ગામે ગૌવંશના છાણ અને ગૌમૂત્રમાં રહેલાં ગુણોની વિશેષતાઓનું અપગ્રેડિંગનું કાર્ય થતું આવ્યું છે. તેનાં પરિણામો પણ ખૂબ વર્ણન કરી દેવામાં આવ્યું છે, તે વિદેશી ગાયના છાણ તથા જ ઉત્સાહજનક આવ્યા છે. ખિલાર જાતિને થારપારકર સાથે મૂત્રમાં હોતી નથી. દેશી ગાયના દૂધ, દહીં, ઘી, છાણ અને અપગ્રેડ કરાવવામાં આવી. આ અપગ્રેડ કરવામાં આવેલ ગૌમૂત્રના મિશ્રણથી બનાવવામાં આવેલ પંચગવ્ય જ સંપૂર્ણ જાતિનું નામ ખિલારધારી રાખવામાં આવ્યું. ખિલારનું દૂધ ૪ રીતે લાભદાયક છે.

આપણી ગૌસુધારણા નીતિનું લક્ષ્ય શું હોય :

#### (૧) ગૌ સંવર્ધનનું લક્ષ્ય સર્વાંગી હોવું જોઈએ :

ગાયના વિકાસનું લક્ષ્ય શું હોવું જોઈએ ? વિદેશોમાં તો દૂધ આવે, ક્રોસ બ્રીડિંગ કરવામાં ન આવે. અને માંસને લક્ષ્યમાં રાખી ગાયનો ઉછેર કરવામાં આવે છે. ભારતને દૂધ તથા ખેતી-ખેડની આવશ્યકતા છે. આજે પણ રોકવામાં આવે : આપણી ૭૫ ટકા ખેતી બળદો પર નિર્ભર છે. નજીકના ભવિષ્યમાં બળદોની એથી પણ વધુ જરૂર પડશે. એટલા માટે અસ્તિત્વ ધરાવી રહી છે. હન્નરો વર્ષના પ્રયત્નો અને આપણું ગોસંવર્ધનનું લક્ષ્ય સર્વાંગી ઓલાદ તૈયાર કરવાનું હવામાનને કારણે કેટલીક ઓલાદો સ્થિર થયેલી છે. તેમનામાં હોવું જોઈએ. અર્થાત્ વાછડી વધારે દુધાળુ હોય અને વાછડાં કિટલાક સ્થાયી ગુણો જોવા મળ્યા છે. આ ઓલાદોમાં ગીર, ખેતીવાડીને લાયક ઉત્તમ બળદ બને.

આજ સુધી તો લક્ષ્ય માત્ર દૂધનો વધારો કરવાનું રહ્યું રાખવું જોઈએ કે જે સર્વાંગી ઓલાદ છે અર્થાત્ વધુ દૂધ અને (૪) વિદેશી ઓલાદની ગાયો પોતાની સાથે અનેક ઉત્તમ બળદ આપી શકે છે, એ ઓલાદને પસંદ કરી સંકરણ પ્રકારના રોગો લાવી છે, જે ભારતમાં ક્યારેય જોવા કે કરી શુદ્ધ રૂપે સંવર્ધન કરવું જોઈએ. જે ઓછા દૂધવાળી છે સાંભળવા મળ્યા નથી. જેમ કે ગર્ભનું પરિપક્વ બન્યા પહેલાં અથવા જે ગાય ખરાબ બળદો આપે છે, તેને ક્રોસ કરી

#### (૨) અપગ્રેડિંગ (ભારતની ઓલાદ સાથે ક્રોસ કરવું) :

ભારતના હવામાનને અનુકૂળ ઓલાદ તૈયાર કરવી જોઈએ. આજે પણ સર્વાંગી ઓલાદના ઉત્તમ સાંઢ મળી શકે (ક) વિદેશી ઓલાદની ગાયોના દૂધમાં, દેશી છે. તેની ઉપેક્ષા ન કરવી જોઈએ. તેના વીર્યનો સંગ્રહ કરીને

ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે વિદેશી ઓલાદ સાથે (૭) અગાઉ એક લેખમાં ભારતીય ગાયના દૂધમાં કરવામાં આવેલા બ્રીડિંગને ક્રોસ બ્રીડિંગ કહેવામાં આવે છે થી ૫ લિટર જેટલું હતું, તો ખિલારધારીનું વધુમાં વધુ દૂધ ૧૪ થી ૧૫ લિટર સુધી વધી ગયું. તેમાં ઘીનું પ્રમાણ પણ વધારે છે. બળદો ખેતી માટે શ્રેષ્ઠ હોય છે. અર્થાત્ જ્યાં સુધી પ્રથમ તો એ નક્કી કરવું જરૂરી છે, કે ભારતમાં અપગ્રેડિંગથી કામ ચાલતું હોય, ત્યાં અપગ્રેડિંગ જ કરવામાં

(3) માન્ય ઓલાદ પર ક્રોસ બ્રીડિંગને સંપૂર્ણપણે

ભારતમાં કેટલીક ઓલાદો પ્રાચીન સમયથી જ થારપારકર, હરિયાહૃત, કાંકરેજી, ઓંગોલ, કાગાયમ, દેવની વગેરે મુખ્ય છે. તેમાંથી મોટા ભાગની ઓલાદો સર્વાંગી છે. આ માન્ય ઓલાદનો વિકાસ ભારતીય ઓલાદ સાથે ઓલાદોની માહિતી નીચે આપવામાં આવી છે. સિલેક્ટિવ બ્રીડિંગ અથવા અપગ્રેડિંગ દ્વારા કરવામાં આવે. તેનાથી તેમના સ્થાયી ગુણોને આંચ આવ્યા વિના દૂધ અને બળદ શક્તિની બન્નેની વૃદ્ધિ કરી શકાશે.

આજે આપણી પાસે હરિયાણા, થરપારકર, કાંકરેજી. ઓંગોલ વગેરે વેતરદીઠ ૨૦૦૦થી ૨૫૦૦ લિટર દૂધ આપનારી અને ઉત્તમ બળદો આપનારી ગાયો મોજૂદ છે. દૂધ આપનારી ગાયોમાં કરવામાં આવે છે. આકારમાં નાની જેનાથી એ સ્પષ્ટ થાય છે, કે બે થી અઢી હજાર લિટર સુધી હોય છે, પરંતુ દૂધ આપવાની શક્તિ વધારે હોય છે. તે લાલ દૂધ અને ઉત્તમ બળદો પેદા કરવા સંભવ છે. નિષ્ણાતોએ રંગની હોય છે અને કોઈપણ જગ્યાએ પાળી શકાય છે. પોતાની શક્તિને આ કાર્યમાં લગાડવી **નો**ઈએ. **માન્ય ઓલાદો** પર ક્રોસ બ્રીડિંગ કરી તેમના સ્થાયી ગુણોનો નાશ કરવો તે ગૌવંશ તથા દેશ બન્ને માટે નુકસાનકારક છે.

#### (૪) અંત્યોદય (ખેડૂતની ગાયનો વિકાસ કરવો) :

આપી શકે તેવી બનાવવાથી ભારતમાં દૂધની ઉપલબ્ધિના (પંજાબનો દેરાગાંજમાં વિસ્તાર) (૯) ભગનાડી (નારી પ્રશ્નનો નિકાલ નહિ આવે. જરૂરિયાત તો એ વાતની છે, કે નિદીના કિનારાનો પ્રદેશ) (૧૦) ધન્ની (૧૧) મેવાતી ભારતમાં કરોડો ગાયો વેતર દીઠ ૫૦૦ લિટરથી ઓછું દૂધ (૧૨) ડાંગી (મહારાષ્ટ્રનો અહમદનગર, નાસિક તથા આપનારી છે, તેનું સંવર્ધન કરી તેમાં વેતરદીઠ ૧૦૦૦ થી ગુજરાતનો વાંસદા તથા ધરમપુર વિસ્તાર) (૧૩) ખિલ્લારી ૨૦૦૦ લિટર સુધી દૂધ વધારવામાં આવે. ગોસંવર્ધનના (મહારાષ્ટ્ર) (૧૪) બછોર (બિહાર રાજ્યનો સીતામઢી વિષયમાં અંત્યોદયનો સિદ્ધાંત લાગુ કરવો પડશે. અર્થાત્ જે જિલ્લાનો ગાયો સૌથી ઓછું દૂધ આપનારી છે, તેમનું સંવર્ધન પહેલાં (૧૫) આલમબાદી (મૈસ્ર રાજ્ય) (૧૬) બરગૂર (મદ્રાસના કરવામાં આવે. તેમના દૂધનું પ્રમાણ ત્રણથી ચાર ગણું કોયમ્બત્ર પાસેનો બરગૂર નામના પહાંડ પર) વધારવું મુશ્કેલ નથી. ભારત જેવા વિશાળ અને ગામડાઓમાં (૧૭) હલ્લીકર (મૈસૂર રાજ્ય) વસનારા દેશ માટે આખરી ગાયને ઉઠાવવી અને સુધારવી તે પ્રથમ કર્તવ્ય હોવું જોઈએ.

#### ૪. એકાંગી તથા સર્વાંગી ઓલાદ :

- ખેતીના કામમાં તથા ગાડું ખેંચવાના કામમાં ઉપયોગી હોતા વિસ્તાર) (૪) કાંકરેજી (સૌરાષ્ટ્ર, વડોદરા, સુરત) નથી. તે ''દૂધ પ્રધાન એકાંગી ઓલાદ'' કહેવાય છે.
- વાછડાઓ ખેતીવાડી અને ગાડું ખેંચવા માટે ખાસ ઉપયોગી કિનારાની આસપાસનો વિસ્તાર) (૮) રાઠ (૯) લોહાણી છે તેને ''વત્સ (વાછડા) પ્રધાન એકાંગી ઓલાદ'' કહેવામાં (મૂળ સ્થાન બલૂચિસ્તાનની લોરાલાઈ એજન્સી, પર્વતીય આવે છે.
- પણ બળવાન તથા ઉપયોગી હોય છે તે ''સર્વાંગી ઓલાદ'' બૂતાનનો પર્વતીય પ્રદેશ) (૧૧) ગીર કહેવાય છે.

ઉપર્યુક્ત વર્ગીકરણ અનુસાર કેટલીક ભારતીય

#### (૧) દૂધ પ્રધાન એકાંગી :

- (૧) સાહીવાલ-તેની ગણના ભારતની સર્વશ્રેષ્ઠ ગાયોમાં થાય છે. તે અફધાન જાતિ તથા ઉત્તર ભારતની ગાયોના મિશ્રણથી બનેલી છે.
- (૨) લાલ સિંધી–તેની ગણના ભારતની સૌથી વધ્

#### (૨) વત્સ પ્રધાન એકાંગી :

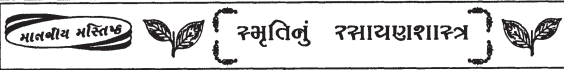
(૧) પંવાર (પીલીભીત) (૨) ખૈરીગઢ (ખેરીગઢ વિસ્તાર) (૩) નાગોરી (જોધપુર) (૪) અંગોલ (મદ્રાસ રાજ્યનો અંગોલ વિસ્તાર) (૫) અમૃત મહલ (મૈસૂર રાજ્ય) શહેરોની કેટલીક ગાયોને ૩ થી ૪ હજાર લિટર દૂધ ( ( ક ) માલવી (ગ્વાલિયર વિસ્તાર ), (૭) નિમારી (૮) દજ્જલ બછૌર કોઈલપુર

#### (૩) સર્વાંગી :

(૧) હાંસી-હિસાર (હિસાર જિલ્લામાં હાંસી નદીની આસપાસનો વિસ્તાર) (૨) હરિયાણા (હરિયાણા, ભરતપુર (૧) જે ગાય દૂધ ખૂબ આપે છે, પરંતુ તેના વાછડા અલવર વિસ્તાર) (૩) થરપારકર (કચ્છ, નોધપુર, જેસલમેર (૫) દેવની (હૈદ્રાબાદ, મુંબઈ) (૬) ગાવલાવ (વર્ધા, (૨) જે ગાય દૂધ ખૂબ ઓછું આપે છે, પરંતુ તેના નાગપુર) (૭) કૃષ્ણાવલ્લી (મુંબઈ, હૈદ્રાબાદ, કૃષ્ણા નદીના પ્રદેશોમાં ખૂબ ઉપયોગી, ખૂબ જ ગરમી તથા ખૂબ જ ઠંડી (૩) જે ગાયો દૂધ પણ વધારે આપે છે તથા વાછડા સહન કરી શકે છે, (૧૦) સીરી કયાન (દાર્જલિંગ, સિક્કિમ,



20



યુવાનો પણ કરતા રહે છે. આ ઊણપને કારણે તેઓ પરીક્ષામાં |કામ કરતા રહેવાથી ક્યાંક અધૂરાપણું રહી જ્રય તે અસંભવિત પાસ થવાથી માંડીને વ્યાવસાયિક અને દૈનિક કામકાજમાં નથી. જે કાંઈ સમુસૂત્રું પાર પડ્યું તેની તરફ ધ્યાન આપવાનું મોટી મુશ્કેલી અનુભવે છે. મોટે ભાગે આને કોઈ રોગ માની રહેતું નથી પરંતુ જે ઊણપ રહી ગઈ તેને જ મગજની કમજેરી લેવામાં આવે છે અને તેના નિવારણ માટે જાત જાતની દવાઓ, ઉપચારો અને પુષ્ટિવર્ધક પદાર્થોના સેવનનો સિલસિલો ચાલે પ્રસંગોને લઈને મગજની માનસિક શક્તિ ઓછી થઈ ગયાની છે.

ઉપચાર કરતાં પહેલાં વિસ્મૃતિનું કારણ જણવાની હકીકતમાં આવું કાંઇ હોતું નથી. જરૂર છે. સાથોસાથ એ પણ નણી લેવું નોઈએ કે મગજમાં સ્મૃતિનો સંચય કરનાર, સુરક્ષિત રાખનાર રચના કેવી છે ? મોટરનું મશીન અને તેને ચલાવવાની રીત સારી રીતે સમછ લેવાય તો તેના સંચાલનમાં આવતી મુશ્કેલીનું નિવારણ અને તે બુંસાતાં વાર લાગતી નથી. આથી ઊલદું, જે પ્રસંગોમાં સાહિજક રીતે જ થઈ જાય છે.

છે. બાળપણના શરૂઆતના અને વૃદ્ધાવસ્થાના અંતિમ વધુ સ્પષ્ટ બને છે અને સ્મૃતિપટ પર તેની એટલી ઘેરી છાપ પડે દિવસોને બાદ કરતાં બાકીની પ્રૌઢ–પરિપક્વ અવસ્થામાં છે કે જરૂર પ્રમાણે તેને ફરીથી પૂર્વવત જોઈ શકાય છે. આમ તો સ્મૃતિનું સ્તર ઘણુંખું સરખું રહે છે. યાદ રાખવાની ક્રિયામાં સમય વીતવાની સાથે બધી સ્મૃતિઓ ઝાંખી થતી જાય છે તો અંતર પડી જવાથી આપણને તેની માત્રા વધતી-ઘટતી પણ જેને મનોયોગપૂર્વક અપનાવાય છે તેની રેખાઓ અમીટ હોવાનો ભ્રમ થાય છે. જો સ્મરણમાં રાખવાની પદ્ધતિનું જ્ઞાન નહીં તો ચિરસ્થાયી તો બની જ રહે છે. હોય અને સ્મૃતિતંત્રની રચના ધ્યાનમાં લઈને તે અનુસાર ઘટનાઓનું સ્મરણ રાખવાની વિધિ-વ્યવસ્થા ગોઠવવામાં રહેતી હોય છે, પરંતુ તેઓ પણ પોતે જોયેલી સિનેમાનું સંપૂર્ણ આવે તો પછી સામાન્ય સંજોગોમાં રહેતી સ્મૃતિસંબંધી કથાવસ્તુ સારી રીતે કહી સંભળાવે છે અને તેનાં ગીતો પણ ફરિયાદો ન રહે આમ તો દરેક મનુષ્યમાં બીજાની યાદ રાખે છે. દાદીમા પોતાની પુત્રી-પૌત્રીનાં નામ વારંવાર સરખામણીમાં કોઈક ને કોઈક વધઘટ દરેક બાબતમાં રહે જ બૂલી જ્રય છે પણ પોતાના પતિ અથવા સસરાની શ્રાદ્ધતિથિ

તીવ્ર હોય છે અને પછી ઉંમર વધવાની સાથે યાદશક્તિ મંદ તારીખો યાદ રાખવામાં ભાગ્યે જ કોઈની ભૂલ થતી હશે. પડતી જાય છે. પણ વાસ્તવમાં આવું નથી. નાની ઉમરમાં ભૂલકણાપણું હકીકતમાં કોઈ રોગ નથી પણ આદત છે. જે મગજ ઉપર ભાર ઓછો હોય છે, વિચારણીય બાબતો ઓછી દિલચશ્પી ન હોય તેવાં ક્ષેત્રોને જ પ્રભાવિત કરે છે. હોય છે, ઘટનાઓ, સંવેદનાઓ અને સમસ્યાઓ પણ આ દિવસોમાં ઓછાં રહે છે. પરિણામે બોજ ઓછો રહે છે અને જે સ્વિરૂપે સર્જી છે. ઉપયોગી વાતો યાદ રાખીએ અને જરૂરતના વિચારવાનું છે, યાદ રાખવાનું છે તે સરળતાથી થઈ જાય છે, |સમયે તે સહાયભૂત બને એ જ ઉત્તમ બાબત છે. એ જ રીતે એ પરંતુ મોટા થવાની સાથેસાથે કાર્યક્ષેત્ર વિસ્તૃત થતું જાય છે પણ યોગ્ય છે કે દ્વેષ-દુર્ભાવ અને શોક-સંતાપની કડવી યાદો

સ્મરણ શક્તિ ઓછી હોવાની ફરિયાદ વૃદ્ધો જ નહિ; કરવાનો બોજ પણ વધતો રહે છે. આવી સ્થિતિમાં બહુ જ અથવા સ્મરણશક્તિની ખામી માની લેવામાં આવે છે. આવા વાત વિચારવામાં આવે છે અને ચિંતા થવા લાગે છે પણ

વિસ્મૃતિનું બહુ મોટું કારણ છે ઉપેક્ષા. જે વસ્તુ, વાત અથવા સંદર્ભમાં અન્યમનસ્કતા ઉદ્દભવે છે ત્યાં ઉપરછલ્લું ધ્યાન અપાય છે અને સ્મૃતિના સ્તર પર ધૂંધળી છાપ પડે છે પોતાને દિલચશ્પી હોય છે તેને ધ્યાનપૂર્વક સાંભળવામાં, સ્મરણશક્તિ ઘણું કરીને પોતાના સ્થાને યથાવત રહે જોવામાં અને સમજવામાં આવે છે, પરિણામે તેમનું માનસચિત્ર

વિદ્યાર્થીઓને પાઠ યાદ ન રહેવાની કરિયાદ મોટે ભાગે ભુલતાં નથી, વ્રત-ઉપવાસની તિથિઓ પણ ભુલતાં નથી. સામાન્ય સમજ એવી છે કે બાળપણમાં સ્મરણશક્તિ સામાન્ય પ્રસંગોમાં તારીખો યાદ નથી રહેતી પણ પગારની

ભગવાને સ્મૃતિની જેમ વિસ્મૃતિને પણ એક વરદાન સાથોસાથ સ્મરણમાં રાખવાનો, સાર સમજવાનો, નિર્ણય ઝાંખી થતાં થતાં વિસ્મૃતિની સીમા સુધી પહોંચી જાય. ક્રોધ,

જ સંતાપ રહ્યા કરે તો જીવન મુશ્કેલ બની જાય. મગજમાં કક્ષા સુધી રહેશે. આ વિદ્યુત સ્વયંસંચાલિત અને સ્વનિર્મિત કરોડો ગ્રંથોને સમાવી શકે તેવું સ્મૃતિક્ષેત્ર છે પરંતુ પળે પળે જે હોય છે. મગજના તંત્રોની રચનામાં સોડિયમ અને વિવિધ ન્નણકારી મગજને મળતી રહે છે તેનો વિસ્તાર તો પોટેશિયમના અણુઓ કામ કરે છે. તેમાં ઉથલ-પાથલ સ્મૃતિક્ષેત્રની સરખામણીમાં બહુ જ વધારે છે. આ સ્થિતિમાં શરીરના અન્ય અવયવોની જેમ થતી રહે છે. આ સાહજિક જૂનીને દૂર કરી નવી જાણકારીને સ્થાન મળી શકે. રેલવેના હલચલથી મસ્તિકીય વિદ્યુત પ્રવાહ ઉત્પન્ન થાય છે અને મુસાફરખાનામાં બેઠેલા યાત્રિકો જો અડ્ડો લગાવીને બેસી જાય પોતાનું કામ કરે છે. આ પ્રવાહ ધીમો તો પડે છે પણ જ્યાં સુધી તો નવા આવનારાઓને જગ્યા ક્યાંથી મળે ?

સ્મૃતિ અને મગજનું તારણ સમજવા માટે આપણે એ જાણકારી મળે છે તેમાંથી બધી જ સ્મૃતિઓને સંચિત કરી નાનકડા પરંતુ વિસ્તૃત મગજના ભંડારમાં પૂરતી જગ્યા છે.

મગજના વિજ્ઞાનીઓ સ્મરણ શક્તિનો આધાર તે પરિચય નવા જન્મમાં પણ આપે છે. વિદ્યુત પ્રવાહને માને છે. જે સંવાદનું વહન કરનાર તંત્રોમાં ગતિશીલ રહે છે. સ્મૃતિઓની છાપ કે પુનર્જાગૃતિ જ નહિ, કોષોને પણ પોતાનું કાર્ય સારી રીતે કરવા માટે ઑક્સિજનનું પરંતુ મસ્તકની રચનાને પોતાનું કાર્ય સારી રીતે કરવા યોગ્ય બળતણ જોઈએ છે. બચપણમાં નવું યંત્ર આ ઈંઘણ પૂરતી બનાવવામાં પણ આ જ વિદ્યુત પ્રવાહની મુખ્ય ભૂમિકા છે. વિજ્ઞાનના વિદ્યાર્થી આવર્તનશીલ 'વિદ્યુત રિવર્વરેટિંગ મગજને પણ આ ખોરાક પર્યાપ્ત પ્રમાણમાં મળી રહે છે અને સિક્રિટ'ની ક્રિયા–પ્રક્રિયાથી પરિચિત હોય છે. નાડીઓમાં રક્ત બાળકોની સ્મરણશક્તિ તીવ્ર બની રહે છે. તેઓ પોતાના પાઠો ભ્રમણની જેમ કેટલાક વિદ્યુત પ્રવાહ પણ પોતાના કાર્યક્ષેત્રમાં સરળતાથી યાદ રાખે છે. જેમ જેમ ઉંમર વધતી જાય છે તેમ ગતિશીલ રહે છે. આ ગતિચક્રમા કેટલો વિદ્યુત વેગ છે અને તેમ કોમળતા ઘટે છે અને કઠોરતા વધે છે. પરિણામે પરિભ્રમણમાં કેટલી ગતિશીલતા છે-આ બન્ને બાબતો પર એ ઑક્સિજનનું ઉત્પાદન અને વિતરણ ઘટતું જાય છે.

હાનિ, વિયોગ વગેરે સ્થિતિમાં મન જેટલું ઉદ્ધિગ્ન રહે છે તેટલો નિર્ભર છે કે સ્મૃતિની સ્થાપના કેટલા સમય સુધી અને કેટલી જીવનો પૂરેપૂરો અંત ન આવે ત્યાં સુધી તેનો અંત આવતો નથી.

મગજ આમ તો શારીરિક અંગ મનાય છે. પણ છવ પણ જાણવું જોઈએ કે જ્ઞાનેન્દ્રિયની સહાયથી મગજને પળે પળે ચેતનાનું કેન્દ્રસ્થાન તે જ છે. જડ અને ચેતનનો સંગમ પણ તે અનેક પ્રકારની જાણકારી મળતી રહે છે. તેમાં મોટાભાગની જ છે. દેહ ન રહે તો પણ મગજનું સારરૂપ તત્ત્વ-જીવ ચેતનાની જાણકારી એવી હોય છે જે સ્થિતિનો ખ્યાલ આપીને પોતાનું સાથે સંકળાયેલ રહે છે. મરણોત્તર સમયમાં પણ તેનો પ્રભાવ કામ પૂરું કરે છે. આ જાણકારીની જો કોઈ સીધી અસર આપણા જિળવાઈ રહે છે. એવું કહેવાય છે કે ભૂત પ્રેતોના ત્યજાયેલા પર પડતી નથી અને તેની કોઈ પ્રતિક્રિયા થતી નથી તો તે શરીરની સાથે સંબંધિત ઘટનાઓ યાદ રહે છે અને તે વિસ્મૃતિઓની કચરાપેટીમાં જઈ પડે છે અને હંમેશ માટે બૂતવિષયક ચિંતનના આધારે જ પોતાનો સમય વીતાવે છે. સમાપ્ત થઈ જાય છે. કેટલીક જાણકારી એવી છે જે અંગે કંઈ[વર્તમાન અને ભવિષ્ય માટે ઉપયોગી સાધન તેમની પાસે તે કરવાનું છે તે વિશે શરીરના અન્ય ભાગોને આદેશ મળે છે અને સ્થિતિમાં હોતાં નથી. ભૂતકાળની સ્મૃતિઓનું દબાણ જ તેના તે મુજબ હિલચાલ થાય છે. જેવી રીતે પગને મચ્છર કરડે ત્યારે પર છવાયેલું રહે છે. સંભવતઃ મૃતાત્માઓનું નામકરણ 'ભૂત' મગજ તેના નિવારણને માટે હાથને આદેશ આપે છે અને તે આ જ આધાર પર કરવામાં આવ્યું હોય. પુનર્જન્મમાં કેટલાયને તત્કાળ તે સ્થાને પહોંચીને મચ્છર પર આક્રમણ કરે છે. આ કિટલીય ઘટનાઓ પાછલા જીવનની યાદ રહે છે અને આ પ્રકારની જણકારી સળગી ગયેલી દીવાસળીની જેમ પોતાનું પ્રકારનાં કથન ઘણીવાર આશ્ચર્યજનક રીતે સાચાં પડતાં જેવા સમયવર્તી પ્રયોજન પૂર્ કરીને વિસ્મરણની ખાઈમાં ચાલી જ્રય મળે છે. ભૂતકાળના અનુભવ અને સંસ્કાર જન્મ-જન્માંતરો છે, સાચવી રાખવા જેવી સ્મૃતિઓ તો થોડીક જ હોય છે. સુધી ચાલુ રહે એવો તો દરેકનો અનુભવ છે. જન્મજાત મગજમાં એટલી જગ્યા નથી કે હર પળે ઈન્દ્રિયોની મદદથી જે વિશેષતાઓનો આવો પરિચય પણ ઘણી વાર મળે છે, જેનો આનુવંશિક તથા પારિવારિક પરિસ્થિતિ સાથે કોઈ પ્રકારનો શકાય, તેમ છતાં જે મહત્ત્વની છે તેને સુરક્ષિત રાખવાની આ મિળ બેસતો નથી. પૂર્વજન્મોની સંચિત પૂંછ મગજના તે ખાતામાં જમા રહે છે અને પોતાના અસ્તિત્વના પ્રભાવનો

> બળતણ ન મળતાં ચૂલો ઠંડો પડી જ્રય છે. મગજના માત્રામાં ઉપલબ્ધ કરે છે અને તેનું વિતરણ કરે છે, ત્યારે

અવયવોમાં જે કોમળતા બાળપણમાં કે કિશોરાવસ્થામાં હોય પરિપૂર્ણ કરવામાં ખપમાં આવે છે. નિર્વાહ-પ્રયોજન તો સમગ્ર છે તે ઉમર વધવાની સાથે ઘટતી જાય છે. ઑક્સિજનના જીવ સત્તાનો એક નાનકડો અંશ માત્ર છે. તે ઉપરાંત પણ ઘણાં પ્રવાહને મગજના કોષો સુધી પૂરેપૂરો પહોંચવામાં પણ અંતરાય બધું વિચારવાનું અને કરવાનું બાકી રહે છે. ક્યારેય કોઈને એ ઊભો થાય છે, પરિણામે ઉમરની સાથેસાથે સ્મરણશક્તિ અજ્ઞાતને ન્નણવાની, નિષ્ક્રિયને ક્રિયાશીલ બનાવવાની અને ઘટતી જાય છે. બુદ્ધિમત્તા સમસ્ત સ્મૃતિઓના મંથનનો નિષ્કર્ષ સુષુપ્તને જાગૃત કરવાની આવશ્યકતા જણાય તો તેણે આ છે. તેનું પ્રમાણ તો વધે છે, પરંતુ સ્મરણ શક્તિના સંદર્ભમાં સીલબંધ ભંડારોને ઉઘાડવા પડશે જેમાં એક એકથી ચડિયાતી બાળકોની સ્થિતિની તુલનામાં મોટી ઉમરના લોકો કમન્નેર દિવ્ય ક્ષમતાઓ છુપાયેલી છે. ઉચ્ચ આધ્યાત્મિક પ્રયોજન માલૂમ પડે છે. વૃદ્ધાવસ્થામાં રક્તવાહિનીઓ કઠણ પડી જાય માટે આ કોઠાંરોને ખોલવા અને તેમાંથી ઉપલબ્ધ ક્ષમતાઓને છે અને રક્ત સંચાર એટલી સારી રીતે થઈ શકતો નથી. અસાધારણ કાર્યોમાં લગાડવાનો પ્રયત્ન યોગીઓ અને પરિણામે મગજના કોષો પૂરતી માત્રામાં ઑક્સિજન ન તપસ્વીઓ દ્વારા કરવામાં આવે છે. મળવાને કારણે દુર્બળ બની જાય છે. તેથી વૃદ્ધોની સ્મૃતિ દિવસે દિવસે ક્ષીણ થતી જાય છે. ઘણું કરીને તેઓ પોતાના સુષુપ્તિના આધારે વિવેચન કરવાનું વધુ યોગ્ય રહેશે. દૈનિક ઉપયોગી વસ્તુઓ પણ જ્યાં-ત્યાં બૂલી જાય છે. તેમને અસાવધાની, ઉપેક્ષા અને નિરૃત્સાહની માનસિક સ્થિતિ રહેશે પરિચિતોનાં નામ પણ યાદ રહેતાં નથી.

#### વિજ્ઞાન બાહ્ય પ્રગતિ છે અને જ્ઞાન અંતરની અનુભૃતિ.

આમ છતાં એવું જેવા મબ્યું છે કે વૃદ્ધોને પણ પોતાના બાળપણની એ યાદો બિલકુલ તાજી રહે છે જેમને તેઓ પોતાના જીવનનાં મહત્ત્વપૂર્ણ સંભારણાં ગણે છે. એવું પણ જોવા મળ્યું છે કે તેઓ પોતાના જીવનનાં આ સંભારણાં દિવસો સુધી કોઈ ને કોઈ સમક્ષ સંભળાવતા રહે છે. તેમને એ બધું એ રીતે યાદ રહેતું હોય છે જાણે ગઈ કાલે કે પરમ દિવસે ઘટેલી એ ઘટનાઓ હોય. આવું એટલા માટે પણ બને છે કે નવી સ્મૃતિઓ ઑક્સિજનના અભાવે યોગ્ય રીતે ન તો મગજના કોષો પર પૂરેપૂરી અંકિત થાય છે, ન તેમનામાં સ્થાયીપણું હોય છે. આ સ્થિતિમાં નવી સ્મૃતિઓની ભરચકતા રહેતી નથી અને જૂની અનુભૂતિઓ નિર્દેદ થઈને મગજ પર છવાયેલી રહે છે.

મગજની ગતિવિધિઓની પ્રત્યક્ષ જ્રણકારીને ધ્યાનમાં લેતાં તેમને કોઈ અલૌકિક કલાકારની અદ્દભુત રચના જ કહી શકાય. આવું કાંઈક કરવાનો વિચાર કરવાનું સાહસ પણ કોણ કરે ? તેની ગતિવિધિને સમજવાની મથામણમાં જ બુદ્ધિ બહેર મારી જાય છે. એવું અનુમાન છે કે જ્ઞાન મસ્તિષ્ક વિષયક ગતિવિધિઓ ખૂબ ઓછી છે. પૂરેપૂરી માનસિક ક્ષમતાઓમાંથી કેવળ સાત ટકા જ ક્રિયાશીલ નોવા મળે છે. બાકીની તો હજી અજ્ઞાત, અર્ધ મૂર્છિત સ્થિતિમાં સ્ટોરમાં સીલબંધ સુરક્ષિત પડેલી છે. જે ક્રિયાશીલ છે તે જેમાં સામાન્ય 📗 જીવનની નિભાવ વ્યવસ્થાનું સંચાલન થાય છે તે ઉદ્દેશ 🛚 સરખામણીમાં તેને સમગ્ર વૈભવ નિર્સ્યક ભાસે છે.

સ્મૃતિ-વિસ્મૃતિની ચર્ચા કરવાને બદલે જાગૃતિ અને તો વિસ્મરણની ફરિયાદ ચાલુ રહેશે. જ્યાં આ પ્રકારની મુશ્કેલીઓનો અનુભવ થાય છે ત્યાં માનસિક પોષણ આપનાર આહાર વિશે પરામર્શ કરવામાં કોઈ અનુચિતતા નથી, પરંતુ વધારે યોગ્ય એ છે કે ચિંતન તંત્ર પર છવાયેલી શિથિલતાને દૂર કરવામાં આવે. આને માટે ધ્યાન-ધારણાના બધા ઉપચારો વત્તાઓછા પ્રમાણમાં લાભદાયક જ નીવડે છે. ઉપાસનામાં ધ્યાન-ધારણા પર ભાર દેવાના અનેક શારીરિક–આધ્યાત્મિક લાભોના ઉપરાંત એક વધારાનો લાભ એ પણ છે કે તેના અમલથી વિસ્મૃતિની ફરિયાદ રહેતી નથી.

#### \* \* \*

એક વ્યક્તિને મહાત્માના આશીર્વાદથી સાત દિવસ માટે પારસમણિનો પથ્યર તો સાંપડ્યો પણ હવે તે વ્યક્તિ સસ્તા લોખંડની શોધમાં બધાં શહેરમાં ભટકવા લાગ્યો. એક જગ્યાએથી ન મળ્યું તો બીજી જગ્યાએ દોડાદોડ કરી. આ દોડધામમાં તેનો બધો સમય પસાર થઈ ગયો અને તે રતીભાર સોનું પણ મેળવી ન શક્યો. સાતમા દિવસે મહાત્માએ તેની પાસેથી પાસ્સમણા પાછો માગી લીધો.

આપણું આ જીવન પણ પારસમણિ છે. જેઓ તેને આત્મિક સંપત્તિમાં બદલવા ઇચ્છે છે તેઓ સમય અને તક ગુમાવતા નથી. આકર્ષણોમાં ખેંચાઇને સમય બરબાદ નથી કરતા. આત્મઅવલંબનમાં શ્રદ્ધેય વિભૃતિઓને સંતોષ જે પ્રકારે તૃપ્તિ આપે છે તેની

#### भानसिंड रोगोनी यज्ञीपथार प्रिडिया-3 *ચિકિલ્સા*

નિવારણ માટે 'ભૈષજ' યજ્ઞ કરવામાં આવતા હતા અને હોવાને કારણે ઉપરની બાજુ જય છે. જયારે તે નાક લોકોને તેનાથી લાભ થતો. આ યજ્ઞો ઋતુઓના દ્વારા અંદર ખેંચવામાં આવે છે ત્યારે સર્વ પ્રથમ મગજ, સંધિકાળમાં થતા હતા, કેમ કે આ સમયે વ્યાપક તદ્ભપરાંત ફેકસામાં અને પછી સમગ્ર શરીરમાં ફેલાય છે. સ્વરૂપે રોગોનો પ્રકોપ થતો. આ યજ્ઞોની વિશિષ્ટતા એ તેની સાથે ઔષધિઓના જે અત્યંત ઉપયોગી સુગંધિત છે કે તેમાં હોમવામાં આવતી હવન સામગ્રી વાયુરૂપ સુક્ષ્મ અંશો હોય છે તે મસ્તિષ્કમાં એ ક્ષેત્રો સુધી જઈ ધારણ કરીને કેવળ શારીરિક રોગોને જ દૂર કરતી નથી, પહોંચે છે જ્યાં અન્ય ઉપાયોથી તે સ્થાનનો સ્પર્શ પરંતુ એના પ્રભાવથી વ્યક્તિ માનસિક બીમારી અને સુધ્ધાં થઈ શકતો નથી. અચેતનના ગહન સ્તર સુધી મનોવિકતિઓથી પણ છટકારો મેળવે છે. કષાય-કલ્મષ યજ્ઞની ઊર્જાની પહોંચ હોય છે અને ત્યાં મૂળ ઘાલી દૂર થાય છે અને વ્યક્તિમાં સત્પ્રવૃત્તિઓને ભરી દેવાનો બેઠેલા મનોવિકારોને, બીમારીને બહાર કાઢવામાં ઉમંગ ઊભરાય છે. સમગ્ર વ્યક્તિત્વ વિકાસમાં તેનાથી સફળતા મળે છે. અપૂર્વ સહાય મળે છે.

પદ્ધતિઓ માત્ર શારીરિક રોગો સુધી જ પોતાને સીમિત વ્યાધિઓનું નિરાકરણ થાય તથા બન્ને ક્ષેત્રોમાંની બનાવી દે છે, જ્યારે મગજના ઉપચારની આવશ્યકતા ક્ષમતામાં પણ વૃદ્ધિ પણ થાય છે. આ સંદર્ભમાં ઉત્તેજના. ઉશ્કેરાટ. ઉન્માદ. પાગલપન. નિરાશા. આવે છે -ઉદાસીનતા, શંકા, અવિશ્વાસ, ભય, અસંતુલન વગેરે વિવેકશીલ વ્યક્તિઓ વિરલ જ જોવા મળે છે.

ચિકિત્સામાં સંનિહિત છે. એટલે સુધી કે જો કોઈ વગેરેને શાંત કરીને શીતળ મધુર સંબંધ ઉત્પન્ન કરવા વ્યક્તિ ઉન્મત્ત કે પાગલ બની જાય અને પ્રલાપ કરવા માટે પણ ચંદ્ર ગાયત્રી સવિશેષ લાભદાયી છે -લાગે તો તે સ્થિતિમાં પણ તે યજ્ઞ ચિકિત્સાથી સ્વસ્થ થઈ શકે છે. યજ્ઞના અગ્નિમાં હોમવામાં આવેલી ઔષધિઓની સુવાસિત ઊર્જા તેના વિકૃત મગજ અને | ઉત્તેજિત મનને સ્વસ્થ કરી શકે છે. આનું મુખ્ય કારણ એ છે કે યજ્ઞમાં સુગંધી ઔષધિઓ હોમવામાં આવે છે, કરેલી હવનસામગ્રીથી દરરોજ ઓછામાં ઓછો ૨૪ વાર

પ્રાચીનકાળમાં આરોગ્ય સંવર્ધન અને રોગ- તિનાથી જે ઊર્જા નિષ્પન્ન થાય છે તે વજનમાં હલકી

યજ્ઞ ચિકિત્સાને ઘરગથ્થુ ઉપચાર પણ કહી એક વિડંબના છે કે આજની તમામ ચિકિત્સા- શિકાય. તેનાથી શારીરિક અને માનસિક આધિ-શરીરના ઉપચાર કરતાં વધારે છે. આજના સમયમાં|બ્રહ્મવર્ચસ્ શોધ સંસ્થાન દ્વારા જે વિવિધ પ્રયોગ-મનોવિકારો. માનસિક રોગોની ભરમાર શારીરિક|પરીક્ષણો કરવામાં આવ્યાં છે તેમાં સંશોધકોને રોગોથી ક્યાંય વધારે છે. એમ કહેવામાં અતિશયોક્તે આશાતીત સફળતા મળી છે. આ શ્રૃંખલામાં માનસિક નહિ થાય કે આજે ૯૦ ૮કા વ્યક્તિઓ તણાવ, રોગો, મનોવિકૃતિઓ ઉપર યજ્ઞ-ઉપચારના જે વિશેષ દબાણ, હતાશા, અનિદ્રા, ચિંતા, આવેશ, ક્રોધ, પરીક્ષણો થયાં છે તેનો સાર અહીં રજૂ કરવામાં

ચંદ્રમાનો મન સાથે સીધો સંબંધ છે. આથી કોઈ ને કોઈ માનસિક વ્યાથિથી ગ્રસ્ત દેખાય છે. આ માનસિક રોગો, મનોવિકૃતિઓ, મનમાં એકત્રિત થયેલાં વિકારોથી વ્યક્તિત્વ તૂટી જાય છે. સંતુલિત અને|ઝેર વગેરે ઉષ્ણતાઓનું શમન ચંદ્ર ગાયત્રીથી થાય છે. અંતરાત્માની શાંતિ, ચિત્તની એકાગ્રતા, કૌઢુંબિક કલેશ, વ્યક્તિત્વસંબંધી આ વિકૃતિઓનું નિદાન યજ્ઞ દ્વેષ, વેર, માનસિક ઉત્તેજના, ક્રોધ, આંતરિક કલહ

> ચંદ્ર ગાયત્રીનો મંત્ર આ પ્રકારનો છે -ૐ ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ ક્ષીર પુત્રાય વિદ્યહે, અમૃત તત્ત્વાય ધીમહિ તન્નઃ ચંદ્રઃ પ્રચોદયાત । આ મંત્ર દ્વારા રોગ પ્રમાણે વિશેષ રૂપે તૈયાર

હવન કરવાથી અને સંબંધિત સામગ્રીના વસ્ત્રગાળ કરેલો પાવડર સવાર–સાંજ લેતા રહેવાથી તરત જ હવન સામગ્રી – મનોવિકૃતિઓથી છુટકારો મળી જ્રય છે. હવન કરનારનું ચિત્ત સ્થિર અને શાંત બની રહે છે. લખેલા પ્રમાણમાં ઔષધિની ખાંડેલી સામગ્રી મેળવવામાં માનસિક દાહ, ઉદ્દેગ, તણાવ આદિ વિકૃતિઓ તેની આવે છે. પાસે ફરકતી પણ નથી.

હવન સામગ્રી અહીં આપવામાં આવે છે. તેની સાથે ગ્રામ (૫) ગોરખમુંડી ૧૦૦ ગ્રામ (૬) માલકાંકણી–૧૦૦ પૂર્વ લિખિત હવન સામગ્રી (નં.-૧)ને પણ યોગ્ય|ગ્રામ (૭) મૌલશ્રી છાલ-૧૦૦ ગ્રામ (૮) ગિલોય-૧૦૦ માત્રામાં મેળવીને પછી હવન કરવો જોઈએ. વિસ્તૃત ગ્રામ (૯) સુગંધ કોક્લા-૧૦૦ ગ્રામ (૧૦) નાગરમોથા-વિવરણ 'અખંડ જ્યોતિ'ના ફેબ્રુઆરી ૨૦૦૧ના અંકમાં ૨૦૦ ગ્રામ (૧૧) ઘુડબચ-૫૦ ગ્રામ (૧૨) મીઠી બચ-પાના નંબર ૪૨-૪૩ ઉપર જોઈ શકાશે. (નં.-૧) હવન પ૦ ગ્રામ (૧૩) તલ-૧૦૦ ગ્રામ (૧૪) જવ-૧૦૦ ગ્રામ સામગ્રીમાં જે વનૌષધિઓ યોગ્ય માત્રામાં મેળવવામાં (૧૫) ચોખા-૧૦૦ ગ્રામ (૧૬) ઘી-૧૦૦ ગ્રામ (૧૭) આવે છે, તે છે અગર તગર, દેવદાર, ચંદન, લાલ ખંડસારી ગોળ-૫૦ ગ્રામ (૧૮) જલકુંભી (પિસ્ટિયા)-ચંદન, જ્યકળ, લવિંગ, ગૂગળ, ચિરાયતા, ગિલોય અને ૧૦૦ ગ્રામ. અસર્ગંધ.

#### (૧) મસ્તિષ્ક રોગોની વિશેષ હવન સામગ્રી -

(૧૬) સર્પગંધા

આ તમામ સોળ ચીજવસ્તુઓના ખાંડેલા કરાવતા રહેવું નોઈએ. પાવડરને હવન સામગ્રીના રૂપમાં ઉપયોગમાં લેવાની (૩) દળાણ–હતાશા 'ડિપ્રેશન' વગેરે માનસિક સાથે બધી ચીજોને મેળવીને બારીક ચૂર્ણને એક ચમચી રોગોની વિશેષ હવન સામગ્રી – સવારે અને એક ચમચી સાંજે ઘી. ખાંડ કે પાણીની સાથે રોગી વ્યક્તિને દરરોજ ખવડાવવી નોઈએ.

વિશેષ મહત્ત્વ છે. તેથી જ્યાં સુધી શક્ય હોય ત્યાં કોકિલા (૧૧) જવ, તલ, ચોખા, ઘી, ખાંડસરી સુધી દૂધ અને સુગંધી વૃક્ષ અર્થાત વડ, પીપળો, ગોળ. ઉમરો, બેલ, ચંદન, દેવદાર, ખેર, શમીનો પ્રયોગ કરવો જોઈએ. ચંદ્રમાની સમિધા પલાશ છે. તે જે મળી શકે સામગ્રીથી હવન કરવાની સાથે જ નંબર ૧ થી નંબર ૧૦ તો સર્વશ્રેષ્ઠ. ઉત્તેજિત મનને શીતળતા આપવામાં સુધીની ઔષધિઓનું બારીક ખાંડેલું ચૂર્ણ રોગીને સવારે તેનાથી પૂરતી સહાય મળે છે.

(૨) તાણ 'સ્ટ્રેસ' અને હાઈપર ટેન્શનની વિશેષ

તાણ Tensionથી છટકારો મેળવવા માટે નીચે

(૧) બ્રાહ્મી-૧૦૦ ગ્રામ (૨) શંખપુષ્પી-૧૦૦ સૌ પ્રથમ મસ્તિષ્ક રોગની સર્વમાન્ય વિશેષ ગ્રામ (૩) શતાવરી-૧૦૦ ગ્રામ (૪) સર્પગંધા-૧૦૦

આ રીતે તૈયાર કરેલી વિશેષ હવન સામગ્રીથી ચન્દ્ર ગાયત્રીમંત્રની સાથે હવન કરવાથી તણાવ અને (૧) દેશી બોરનો ગર (૫૯૫) (૨) મૌલશ્રીની તેમાંથી ઉત્પન્ન અનેક પ્રકારની બીમારી તથા હાઈપર છાલ (૩) પીપળાની કૂંપળો (૪) કચૂકાનો ગર (૫) કાક ટેન્શનથી, પ્રયોગ કરનારને તુરત લાભ થાય છે. અહીં જંઘા (૬) વડનાં ફળ-ટેટા (૭) ખરેટીનાં બીજ એ બાબતનું પણ ધ્યાન રાખવું જોઈએ કે ઉપર દર્શાવેલ (૮) ગિલોપી (૯) ગોરખમુંડી (૧૦) શંખપુષ્ય|સામગ્રીમાં (૧) અર્થાત્ બ્રાહ્મીથી માંડીને (૧૨) અર્થાત્ (૧૧) માલકાંકણી (જ્યોતિષ્મતી) (૧૨) બ્રાહ્મી મીઠા બચ સુધીની ઓષધિઓનું ઝીણું, બારીક ખાંડેલું (૧૩) મીઠી બચ (૧૪) શતાવરી (૧૫) જટામાંસી અને વસ્ત્રગાળ કરેલું મિશ્રિત ચૂર્ણ એક એક ચમચી સવારે અને સાંજે પાણી કે દૂધની સાથે રોગીને સેવન

- (૧) અકલકરો (૨) માલકાંકણી (જ્યોતિષ્મતી) (૩) તિમુર (૪) મીઠી બચ (૫) ધુડબચ (૬) જટામાંસી મસ્તિષ્કના રોગોમાં સમિધાઓનું પોતાનું પણ (૭) નાગરમોથા (૮) શિલોય (૯) તજ (૧૦) સુગંધ

આ બધી ઔષધિઓમાંથી તૈયાર હવન અને સાંજે એક એક ચમચી પાણી અથવા દૂધની સાથે

હંમેશા ખવડાવતા રહેવાથી ઝડપથી લાભ મળે છે. અર્થાત્ ઊમરો, પાકર, પલાશ, વડ-પીપળો વગેરેની સાથોસાથ ડિપ્રેશન (હતાશા) અથવા દબાણથી પીડિત સમિધાઓની સાથે કરવામાં આવે તો ઉન્માદ વ્યક્તિને શીધ્ર સ્વસ્થ અને સામાન્ય સ્થિતિમાં લાવવા|(ગાંડપણ)ના રોગમાં પણ ઝડપથી લાભ થાય છે. માટે આવશ્યક છે કે તેના મનને અનુકૂળ વાતો તેની હવન કરવાની સાથે જ દર્શાવેલ દસ ઔષધિઓ બારીક સાથે કરવામાં આવે. પ્રસન્નતાભર્યું ખુશનુમા વાતાવરણ ખાંડેલા ચૂર્ણને ઘી અને સાકરની સાથે સવારે અને ઊભું કરવામાં આવે. તેની સાથે હસતાં–હસાવતા રહીએ સાંજે એક એક ચમચી રોગીને ખવરાવતા રહેવું જોઈએ, અને તેનો ઉત્સાહ વધારતા રહીએ.

(૪) મુચ્છાં-અપસ્માર અથવા 'ફિટ'ની વિશેષ હવન સામગ્રી -

મુચ્છાં અને તે સંબંધી રોગો પર નીચે લખેલી ઔષધિઓમાંથી બનાવાયેલ હવન સામગ્રીથી યજ્ઞ કરવાથી આ રોગ જડમળથી નાશ પામે છે-

- (૧) નાની ઈલાયચી (૨) અપામાર્ગનાં બી
- (૩) અધરાંધા (૪) નાગરમોથા (૫) ગુરૂચિ
- (૬) જટામાંસી (૭) બ્રાહ્મી (૮) શંખપુષ્પી
- (૯) મુલહઠી (૧૦) ચંપક (૧૧) ગુલાબનાં ફલ
- (૧૨) કનેરના ફલ (૧૩) કમળકાકડી (૧૪) ગૂગળ
- (૧૫) ધુ૫ (૧૬) કુઠ (૧૭) કુલંજન (૧૮) દારૂહળદર
- (૧૯) સાઠી (૨૦) મુશ્તા (૨૧) છાડ-છડીલા
- (૨૨) ગોખરુ (૨૩) સરસવ (૨૪) રાઈ (૨૫) મરી
- (૨૬) મીઠી બચ

હવન કરવાની સાથે આ ઔષધિઓનું બારીક ચૂર્ણ એક એક ચમચી સવારે અને સાંજે પાણી અથવા દૂધની સાથે રોગીને દરરોજ ઓછામાં ઓછા ૪૦ દિવસ સુધી ખવડાવતા રહેવું નોઈએ. 'ટેન્શન' 'ડિપ્રેશન'થી ગ્રસ્ત વ્યક્તિઓ માટે આ ઓષધિઓનો પ્રયોગ કરી શકાય છે. જે બધી ઔષધિઓ ઉપલબ્ધ ન હોય તો નંબર ૧૨ સુધીની ઔષધિઓની હવન સામગ્રી બનાવીને હવન કરવાથી અને ખાવાથી પણ રોગી રોગમુક્ત થઈ જ્ઞય છે.

(૫) અનિદ્રા રોગની વિશેષ હવન સામગ્રી -

- (૧) કાકજંઘા (૨) પીપળામૂળ (૩) ભોંયરીંગણી
- (૪) જટામાંસી (૫) જલકુંભી (પિસ્ટિયા) (૬) બ્રાહ્મી
- (૭) શંખપુરુપી (૮) સર્પગંધા (૯) સુગંધ કોકિલા
- (૧૦) જ્યોતિષ્મતી

આ હવન સામગ્રીનો ઉપયોગ જો ક્ષીરવૃક્ષ

તો જ પૂરેપૂરો લાભ મળે છે.

(ક્રમશ:)

4 4 4

#### અંધકારને દીપકનો પડકાર !

અંધકારને પોતાની તાકાત-શક્તિ છે. એને અનુકૂળ એવી રાત આવે છે, ત્યારે જણાય છે કે સઘળો સંસાર તેણે પોતાના પાલવમાં લપેટી લીધો છે. એનો પ્રભાવ, પુરુષાર્થ જોવા જેવો છે. આંખો પોતાની જગ્યાએ અને વસ્તુઓ પણ એની જગ્યાએ જ ગોઠવાયેલી હોવા છતાં જોવા જેવી મશ્કરી એ છે કે હાથને હાથ દેખાતો નથી તેમજ પગની નજીક રહેલી વસ્તુઓ સાથે ઠોકર ખાવાના સંજોગો બને છે.

અંધકાર ભયંકર હોય છે. તેને કારણે એકાકીપણાની અનુભૂતિ થાય છે, દોરડીનો સાપ, ઝાડી-ઝાંખરાનું ભૂત બનીને સામે આવી જાય છે. ખરેખર! ઊંઘને ધન્યવાદ આપવા જોઈએ કે, તેને લીધે વિસ્મૃતિ ઉત્પન્ન થાય છે, નહીં તો જાગવાથી પાસાં ઘસી ઘસીને સમય પર્વત જેટલો ભારે પડત !

આટલી બધી ભયંકરતાની સત્તાનો સ્વીકાર કરવા છતાંય પણ દીપકનાં વખાણ કરવાં પડે છે. કેમ કે, જ્યારે તે પોતાની નાની સરખી જ્યોત પ્રજ્જવલિત કરે છે ત્યારે સ્થિતિમાં કાયાકલ્પ જેવું પરિવર્તન થઈ જાય છે. એનો ઝાંખો પ્રકાશ પણ નજીકની પરિસ્થિતિ તથા વસ્ત વ્યવસ્થાની જાણકારી કરાવી દે છે. આમ જાણકારીની અડધી સમસ્યા ઉકલી જાય છે.

ભલે દીપક નાનો છે-નજીવી કિંમતનો છે, પરંતુ તે પ્રકાશનો જ અંશ હોવાને કારણે પડકાર ઝીલે છે અને નિરાશાના વાતાવરણને આશા તેમજ ઉત્સાહથી ભરી દે છે. આને કહેવાય છે – નેતૃત્વ !

## સૃષ્ટિને પ્રલયથી બચાવવા માટે આપણે શું કરીએ ?

કરનારાં છે. કોઈપણ પરિસ્થિતિ એકાએક પેદા થઈ જતી પુરુષાર્થ તથા સાધનોનો એક અંશ અવશ્ય ખર્ચીએ. જે કોઈ નથી, તે માટે આપણાં જ કર્મો જવાબદાર હોય છે. એમાં આનાકાની કરશે, આળસ અને પ્રમાદ કરશે, તે વિજ્ઞાનની પ્રગતિની સાથેસાથે જ્યાં ભૌતિક સુખસાધનોમાં મહાકાળના દંડથી બચી નહીં શકે. તુચ્છ મનુષ્યની બધી વૃદ્ધિ થતી ગઈ, ત્યાં જ આળસ, અસંયમ, લાલચ અને ચતુરાઈ એવી ને એવી રહી જશે. મહાકાળનું સુદર્શન ચક્ર તુષ્ણાની વૃદ્ધિએ માનવીને નરપિશાચ બનાવી દીધો. અર્થની નીકળી પડ્યું છે. જિદ્દી અને દુરાગ્રહીઓની બુદ્ધિ ઠેકાણે પ્રધાનતાએ માનવી મુલ્યોને ભારે ક્ષતિ પહોંચાડી એક મૂર્ખ- લાવવાનું કાર્ય મોટે પાયે શરૂ થઈ ગયું છે. મહાકાળે ધનવાનની વાતનું મૂલ્ય વિદ્વાન-ગરીબની વાત કરતાં વધી કુવ્યવસ્થાને સુવ્યવસ્થામાં બદલવાની જવાબદારી પોતે ગયું ધન દરેક રીતે શ્રેષ્ઠતા તથા વિદ્વતાનું ચિહ્ન બની ગયું. સંભાળી લીધી છે દુષ્ટતાના વિનાશ અને સજ્જનતાના ઋષિઓનો આદર્શ હતો, ''અનીતિથી પ્રાપ્ત કરેલી સફળતા મંરક્ષણની જવાબદારી અવતારી શક્તિઓ અવશ્ય પૂરી કરતા નીતિ પર ચાલતાં મળેલી નિષ્ફળતાને માથે કરશે, કેમ કે તેમનું એવું આશ્વાસન છે પરમાત્મા સૃષ્ટિને ચઢાવીશ.'' આપણો આદર્શ બની ગયો કે નીતિ-અનીતિનો વિનાશમાંથી બચાવવાના તમામ પ્રયત્ન કરશે, પરંતુ અંતે વિચાર કર્યા વિના કોઈપણ સાધન દ્વારા સફળતા પ્રાપ્ત મનુષ્યે જ બદલાવું પડશે. યુગઋષિનું સૂત્ર છે, યુગનિર્માણ કરીને રહીશું. તુષ્ણા એટલી બધી વધી ગઈ કે કુબેરનો બધો કૈસે હોગા-વ્યક્તિ કે નિર્માણ સે. વ્યક્તિના ચિંતન અને ભંડાર પણ ઓછો પડી જાય. ઈમાનદારી, સિદ્ધાંત અને કાર્યને બદલવાની બાબતમાં પરમાત્મા પણ અસહાય સિદ્ધ નૈતિકતા માત્ર ધર્મગ્રંથોમાં લખવાની, વાંચવાની અને થશે. પરમાત્મા પણ મનુષ્યનાં કર્મો અનુસાર દંડ તથા પ્રવચનની વસ્તુ બનીને રહી ગયાં. માનવીય મૂલ્યોનું જેટલું પુરસ્કાર આપવા માટે બધાયેલો છે. સંસારમાં આસુરી અને પતન આ યુગમાં થયું છે, તેટલુ પહેલાં ક્યારેય થયું નથી. દૈવી બન્ને વિચારધારાઓ પરમાત્માની દેન છે. આસુરી માનવીની અનૈતિક ક્રિયાઓ તથા દુષ્કર્મોનો કુપ્રભાવ પ્રવૃત્તિઓની વૃદ્ધિનું કારણ એ છે કે આસુરી પ્રવૃત્તિઓ પ્રત્યે વાતાવરણ પર પડે છે. દુર્બળોની હાય અને અમહાયોની અમુરોની પૂર્ણ શ્રદ્ધા, નિષ્ઠા અને ઈમાનદારી હોય છે. તેમના ચીસોથી ઉત્પન્ન થતા દર્દના તરંગો સ્થૂળ વસ્તુઓને પણ સિદ્ધાંતોમા તેમની પૂર્ણ આસ્થા હોય છે, જ્યારે દેવત્વ પ્રત્યે કષ્ટકારક બનવા માટે વિવશ કરી દે છે. પરિણામે જળ, દેવતાઓની આસ્થા જરા-જરા વારમાં જ ડગમગવા લાગે અગ્નિ, વાયુ, માટી વગેરે નિર્જીવ વસ્તુઓ પણ મનુષ્ય માટે છે દેવતાઓના અધિપતિ ઈન્દ્રનું સિંહાસન ડોલતું જ રહે છે. હાનિકારક અને કષ્ટદાયક સિદ્ધ થાય છે ખોટ ભૌતિક દેવત્વ પ્રત્યેની આસ્થાને સુદઢ બનાવવાની જરૂર છે. આજે વસ્તુઓના સ્વભાવમાં નથી, તેમને વિનાશકારી સમાજમાં ભ્રષ્ટાચાર, અનાચાર અને દુષ્પ્રવૃત્તિઓને જેટલું પરિસ્થિતિઓ ઉત્પન્ન કરવા માટે મનુષ્યનુ ખરાબ ચિંતન સમર્થન મળે છે, તેટલું ઈમાનદારી અને નૈતિકતાને મળતું અને તેનાં દુષ્કર્મો જ વિવશ કરે છે. મનુષ્યે જો તાત્કાલિક નથી નૈતિકતા અને ઈમાનદારીના પક્ષકારો પણ સમાજમાં પોતાનું ચિંતન અને કર્મો ન સુધાર્યા તો સૃષ્ટિને પ્રલયમાંથી તેમનો પક્ષ દઢતા સાથે રજૂ કરવામાં અસમર્થ રહે છે, કેમ કે બચાવવામાં કોઈપણ સમર્થ થઈ નહીં શકે. મનુષ્ય પોતાનાં તેમનો પક્ષ સામાન્યજનોને અવ્યવહારુ લાગે છે નૈતિકતાને દુષ્કર્મોનો દંડ અવશ્ય ભોગવશે. આપણો દુષ્કર્મો સાથે કોઈ વ્યાવહારિક બનાવવાની જવાબદારી પ્રાણવાનોએ સીધો સંબંધ ન હોય એવું બની શકે, તેમ છતાં મનુષ્યને ઉપાડવાની છે. એ માટે કષ્ટો સહન કરનારા અને નુકસાન સત્કર્મ ન કરવા અને દુષ્કર્મોને ન રોકવાનો દંડ પણ ભોગવનારા આ યુગના સાચા શહીદ, શૂરવીર અને યોદ્રા છે ભોગવવો પડશે તેથી સષ્ટિને પ્રલયના વિનાશથી બચાવ માટે શૂરવીર એ જ નથી કે જે બદૂક ચલાવે છે, શૂરવીર એ છે જે

માનવીનાં હાલનાં ચિંતન તથા કર્મ મુષ્ટિનો સર્વનાશ રહીએ અને બીજાઓને દૂર રાખવા માટે પોતાના સમય, એ જરૂરી છે કે આપણે સત્કર્મો કરીએ, દુષ્કર્મોથી પોતે દૂર સિદ્ધાંતો માટે વાર સહન કરવા માટે તત્પર રહે છે. કોઈપણ

ત્યાગ, બલિદાન અને કષ્ટની શરતે પણ પોતાના સિદ્ધાંતોને પત્રવ્યવહાર કરશો. છોડતો નથી. આવા જ ક્રાંતિકારીઓના બળે પૃથ્વી પર દેવત્વનું અસ્તિત્વ ૮કેલું છે. દેવત્વના સિદ્ધાંતોમાં નથી. પશુઓનું આયુષ્ય પૂરું થતાં પહેલાં એમને કતલખાનામાં સામાન્યજનોની આસ્યાનું પુનર્ભગરણ જ ધર્મતંત્રનો એક્સૂત્રી નિર્દયતાથી કાપી નાખવામાં આવી રહ્યાં છે અને જીવિત કાર્યક્રમ હોવો એઈએ. જનમાનસમાં એ સદ્ચિંતન અને અવસ્થામાં જ તેમની ચામડી ઉતારીને ચામડું બનાવવામાં સદ્દભાવનાઓનો પ્રવાહ ગતિ પકડવા લાગે, તો યુગ આવી રહ્યું છે, તેથી ચામડાની વસ્તુઓનો બહિષ્કાર કરો. બદલવામાં વાર નહિ લાગે. યુગ પરિવર્તન માટે એ સિવાય અન્ય કોઈ માર્ગ પણ નથી. આવો, હવે આપણે વિચારીએ કે ઓછી રાખો. બીજાઓની નકલ ન કરો. ઉચિત-અનુચિત આપણે આવી પરિસ્થિતિઓમાં શું કરવું જોઈએ કે જેથી તથા વિવેકના આધારે પોતાનો નિર્ણય લો. આપણે આપણું પોતાનું છવન ધન્ય બનાવી શકીએ. ઋષિઓના ચિંતનથી આપણાં કર્તવ્યોને સૂત્રરૂપે સૂચિબઢ તોડો. વિવેકને મહત્ત્વ આપો. પ્રાચીન ધર્મશાસ્ત્રોની વાતોને કરી રહ્યા છીએ.

- થોડો સમય અવશ્ય કાઢો. વિસ્તૃત માહિતી માટે 'સૌને માટે સિદ્ધાંત યોગ્ય નથી. સુલભ ઉપાસના–સાધના' નામનું પુસ્તક વાંચશો.
- પુસ્તકનો સ્વાધ્યાય કરો.
- (૩) ગોપાલનને મહત્ત્વ આપો. ગોમૂત્રનું સેવન કરો. પુસ્તકો મંગાવીને સ્વાધ્યાય કરે. ફક્ત ગોમૂત્ર અને છાણના સદ્દુપયોગથી ગાય અને ગોપાલકનો જીવનનિર્વાહ શક્ય છે. ગૌશાળાઓની વ્યવસ્થામાં સહકાર આપો. વિસ્તૃત માહિતી 'રાષ્ટ્રના અર્થતંત્રનો મેર્દંડ-ગૌશાળા' નામના પુસ્તકમાં જુઓ.
- (૪) પોતાની આવકનો એક અંશ, ન્યૂનતમ એક સુખી રહી શકે. **૩પિયો દૃરરોજ જ્ઞાનઘટમાં નાખો. સ્વસ્થ રહેવા માટે આ** અતિ આવશ્યક છે. આ રકમથી સત્સાહિત્યના માધ્યમથી પરંપરા સામૂહિકરૂપે પ્રેરણાપ્રદ વાતાવરણમાં ઊજવવાથી ઋષિચિંતનને જન-જન સુધી પહોંચાડીને સદ્દચિંતન અને સભ્ય સમાજના નિર્માણમાં અત્યંત સહાયક બની શકે છે. સદ્ભાવ જગાડો. યુગસાહિત્ય સૂચિપત્ર તથા યોજનાઓની બધાં પર્વો અને તહેવારો ભાવનાપ્રધાન વાતાવરણમાં ભણકારી પત્ર મોકલીને ગાયત્રી જ્ઞાનપીઠ, જૂના વાડજ, સામૂહિકરૂપે ઊજવો. અમદાવાદ-૧૩થી મંગાવી લેવું.
- કલાકમાંથી યથાશક્તિ ન્યૂનતમ એક અથવા બે કલાકનો કોઈ કાર્યથી કોઈને તકલીફ ન થાય તેનું ધ્યાન રાખો. સમય પરમાત્માના અનુશાસનમાં રહેવા માટે અને સત્કર્મો દ્વારા તેની દુનિયાને વધુમાં વધુ સુંદર બનાવવાની પ્રેરણા સિગારેટ, દારૂ, વ્યભિચાર, જુગાર, સદ્દો, લોટરી, ખોટો જન-જન સુધી પહોંચાડવામાં કાઢો. વિસ્તૃત જાણકારી માટે ખર્ચ, ફેશન, ભાંગ, ગાંજો, ચરસ, અફીણ, કોકીન, સિનેમા,

- (ક) કુદરતી મોતે મરેલા પશુઓનું ચામડું હવે મળતું
- (७) સાદાઈનું છવન છવો. પોતાની જરૂરિયાતો
- (૮) કુપ્રથાઓ અને ખોટી પરંપરાઓને સાહસિકતાથી વર્તમાન પરિપ્રેક્ષ્યમાં સમાજના માળખામાં ઢાળીને ઉચિત (૧) ઉપાસના, સાધના તથા આરાધના માટે નિત્ય હોય તે જ ગ્રહણ કરો. જૂનું તેટલું સારું, નવું તેટલું ખરાબનો
- (૯) છવન છવવાની કળા અને સ્વસ્થ રહેવાની (૨) ઘેર ઘેર તુલસીના છોડ ઉગાડો. નિત્ય કળા શીખવા તથા શિખવાડવા માટે ગાયત્રી જ્ઞાનપીઠ, જૂના તુલસીપત્રનું સેવન કરો. તુલસીના મૂળમાં જળ નાખતાં વાડજ, અમદાવાદ-૧૩થી સંચાલિત પત્રાચાર પાઠચક્રમ કેન્દ્ર નાખતાં સૂર્યને અર્ધ્ય સમર્પિત કરો. ખાલી જમીનમાં વૃક્ષ શરૂ કરો. માહિતી પુસ્તિકા પત્ર દ્વારા મંગાવી લો. જે પરિજનો વાવો. વિસ્તૃત ન્નણકારી માટે 'તુલસીના ચમત્કારિક ગુણ' પરીક્ષા આપવા ઇચ્છતા ન હોય તેઓ બન્ને પાઠચક્રમોનાં દોઢ રૂપિયા સિરીઝની પ્રજ્ઞા લઘુ પુસ્તકમાળાનાં બાર-બાર
  - (૧૦) પરિવારને સુસંસ્કારી બનાવવા માટે બાળકો તથા મોટી વ્યક્તિઓના બધા સંસ્કારો પ્રેરણાપ્રદ વાતાવરણમાં કરાવો. વિવાહિત પરિજનો પણ જન્મદિવસ તથા લગ્નદિવસ સંસ્કાર અવશ્ય ઊજવે કે જેથી દાંપત્યજીવન
  - (૧૧) ઋષિઓ દ્વારા બનાવેલી પર્વ-તહેવારોની
  - (૧૨) અહિંસા અને દયાને પરમ ધર્મ માની કોઈને (૫) સમય પરમાત્માએ આપેલો છે. ચોવીસ શારીરિક અથવા માનસિક કષ્ટ પહોંચાડશો નહિ. આપણા
    - (૧૩) ચા, કોફી, કોકો, પાન, તમાકુ, બીડી,

ગંદાં ગીતો અને સાહિત્ય, માંસ, ઈંડાં વગેરે વ્યસનોથી પોતે સમાજમાં ફેલાશે અને લોકો આ દિશામાં કામ કરવાનું શરૂ બચો, બીજાને બચાવવાનો પ્રયત્ન કરો.

- મહેન્તની કમાણી જ સ્વીકારો.
- પોતાના હિતમાં પણ છે. એક દંપતી પોતાના આંગણામાં એક જ પોતાની જીવનપદ્ધતિ ઢાળી લો, ત્યારે જ આપ શરીરથી કલ ખીલવે. જનસંખ્યા વૃદ્ધિ વિશ્વની સૌથી મોટી સમસ્યા છે.
- સદીનાં લોકો ધનવાન નહિ રહે. ધનનું રાષ્ટ્રીયકરણ થઈ જશે. તેથી ધનના વધુ સંચયની પ્રવૃત્તિને અંકુશમાં રાખો.
- (૧૭) યુગનિર્માણ યોજના મથુરા, દ્વારા સંચાલિત જ્ઞાનયજ્ઞની યોજનાઓ (શ્રીરામ ઝોલા પુસ્તકાલય, માતા ભગવતી સ્વયંસંચાલિત પુસ્તકાલય, ગાયત્રી જ્ઞાનયજ્ઞ યોજના, વગેરે) તથા સાત આંદોલનો (આસ્તિકતા સંવર્ધન, નારી જાગરણ, સ્વાસ્થ્ય સંવર્ધન, કુરીતિ નાબૂદી, સત્પ્રવૃત્તિ 📗 સંવર્ધન-દુષ્પ્રવૃત્તિ ઉન્મૂલન, વ્યસનમુક્તિ, લગ્નોન્માદ 📙 વિરોધ)માં સક્રિય ભાગ લો.

**બણકારીનું મહત્ત્વ સમબવતાં સોકેટિસે** તેમના શિષ્યોને કહ્યું, જે અજણ છે અને પોતાને બણકાર માને છે તેનાથી બચો, જે અબણ છે અને પોતાના અલ્પ જ્ઞાનથી વાકેફ છે તેને શિખવાડો. જે જણે તો છે, પરંતુ પોતાના જ્ઞાન વિશે શંકાશીલ છે તેને જગાડો અને જે જણે છે પરંતુ સાથે જ પોતાની જણકારી પ્રત્યે આસ્થા ઘરાવે છે તે બુદ્ધિશાળી છે. આવી વ્યક્તિની પાછળ ચાલો.

(૧૮) વ્યક્તિનિર્માણ, પરિવારનિર્માણ તથા સમાજ-નિર્માણ માટે આપણે શું કરવાનું છે ? તેની જાણકારી માટે 'એક્વીસમી સદીનું સંવિધાન' પુસ્તક વાંચો તથા સાત આંદોલનોની જાણકારી માટે 'ક્રાંતિની રૂપરેખા' પુસ્તકનો સ્વાધ્યાય કરો.

બદલાશે. અમારો આપને નમ્ર અનુરોધ છે કે આપ આ મેટર પત્રકના રૂપમાં છપાવીને લોકોમાં વહેંચો. આ વિચારધારા જો 🖟

કરી દેશે તો જ દુનિયાને વિનાશમાંથી બચાવી શકાશે, નહિ (૧૪) શુદ્ધ અને પવિત્ર જીવન જીવો. ઈમાનદારી તથા તો વિનાશ નિશ્ચિત છે. એ આપણા પોતાના હિતમાં, પોતાના પરિવારના હિતમાં. પોતાના પ્રિયજનોના હિતમાં (૧૫) કુટુંબ નાનું રાખો, એ રાષ્ટ્રના હિતમાં છે અને અને સમાજ તથા રાષ્ટ્રના હિતમાં છે કે આપ આ સૂત્રો મુજબ સ્વસ્થ અને મનથી પ્રસન્ન રહી શકશો તથા આત્મિક શાંતિ (૧૬) યુગઋષિની ભવિષ્યવાણી છે કે એકવીસમી પ્રાપ્ત કરી શકશો, વિપત્તિઓમાંથી સમાજને બચાવી શકશો.

## अनुशित भोह

તે દિવસોમાં મહાવીર સ્વામી જંગલમાં ઘોર તપ કરી રહ્યા હતા. જંગલમાં ગોવાળિયાઓ એમને સમાધિમાં જોઈ તેમનો ઉપહાસ કરતા રહેતા. કેટલાક દુષ્ટો તો લાંછન લગાડીને એમને પરેશાન પણ કરવા લાગ્યા. મહાવીર આ બાદ્યાઓથી લિચલિત ન થતાં તપસ્યા કરતા રહ્યા.

तपस्थामां विध्व वाणवाराओवीं वात નજકની વ્યક્તિઓ સુધી પહોંચી, ત્યાંના ધનિક લોકો મહાવીર પાસે આવીને કહેવા લાગ્યા. ''આપને આ નાદાન લોકો કષ્ટ આપીને અસુવિધામાં નાખી રહ્યા છે. અમારી વિનંતી છે કે અમે આપને માટે અહીં એક બવનનું નિર્માણ કરી દઈએ તથા એવી સુરક્ષા વ્યવસ્થા કરાવીએ કે જેથી આપ નિશ્ચિત થઈને તપસ્યા—સાધના કરતા રહો."

''તાત! સાધનોનો અનુચિત મોહ જ મનુષ્યને સાંસારિક બનાવે છે. એમાંથી નીકળી ગયા બાદ જે આત્મશાંતિ મળી છે. તેની તુલનામાં આ અવરોધો તુચ્છ છે. આપ મારી ચિંતા કરશો નહિ.'' આમ સ્વામીજએ આશ્વાસન છે કે જો આપ આ બધું કરશો તો યુગ અવશ્ય કહ્યું. તેમની આ દઢતાથી ગોવાળિયાઓ પણ 📱 હારી ગયા. એમણે ફરી સતાવવાની હિંમત ન

#### पीधांनी **ÖSİ** બહિખ્કાર ञेरी

કોલ્ડ્રીક્સ (ઠંડા પીણાં) વેચે છે અને ભારતમાંથી દરસાલ પીણાંઓનું બાળકોના સ્વાસ્થ્ય પર અધ્યયન કરીને જાણ્યું કે કરોડો રૂપિયા નફાના રૂપમાં લઈ જ્રય છે, આ કોર્લ્ડ્રીક્સમાં શું-શું ભેળવવામાં આવે છે, તેની કોઈ જાણકારી તેઓ બાળકોના ભોજનમાં અન્ય પૌષ્ટિક પદાર્થોનું પ્રમાણ ઘટી આપતા નથી. આ કંપનીઓ આપણા ઉપર ત્રણ રીતે હુમલો રહ્યું છે. વિજ્ઞાન કેન્દ્રે શાળાઓમાંથી ઠંડાં પીણાંનાં વેચાણ કરે છે.

#### (અ) તન પર ઃ

- દાંતને પણ ઓગાળી દે છે.
- ર. અમદાવાદમાં કન્ઝ્રમર એજ્યુકેશન એન્ડ રિસર્ચ (બ) ધ**ન પર** : સેન્ટર દ્વારા તપાસ કરવાથી કોલ્ડ્રીંકમાં કાર્બોલિક એસિડ, થાય છે.
- કીડની, લીવર અને માંસપેશીઓ માટે ઘાતક સિદ્ધ થાય છે. નિથી. કોર્લ્ડ્રીકમાં ૦.૨ પી.પી.એમ.ની નિર્ધારિત માત્રા કરતાં વધુ (ક) **મન પર** : ૦.૪ પી.પી.એમ. સીસું હોય છે.
- પેદા કરે છે.
- ૫. તપાસ કરવાથી કોર્લ્ડ્રીકમાં આર્સેનિક, કેડમિયમ, ઝિંક, સોડિયમ ગ્લૂટામેટ, પોટેશિયમ સોરબેટ, મિ**થાઈલ સામેલ થઈએ, કેવી રીતે ?** બેંઝોએટ, સોડિયમ બેંઝોએટ, બ્રોમિનેટેડ વેજીટેબલ ઓઈલ વગેરે જેવા અન્ય કેટલાંય ઝેરી રસાયણો પણ[કુટુંબીજનો, મિત્રો, સગાસંબંધીઓ પાસે એમનો બહિષ્કાર મબ્યાં છે.
- બેંઝીન ખતરનાક રસાયણ છે. જેનાથી કેન્સર થાય છે. ઈંગ્લેન્ડ સરકારને ખબર પડી ત્યારે ૨૨ લાખ બોટલો કેંકાવી દીધી. આ ઠંડાં પીણાંમાં કાર્બન ડાયોક્સાઈડ ગૅસ હોય છે. જે આમાશય અને આંતરડાઓમાં અલ્સર પેદા કરે છે.
  - ૭. કોર્લ્ડ્રીંક બાળકોના સ્વાસ્થ્ય માટે ગંભીર ખતરો

કેટલીય બહુરાષ્ટ્રીય કંપનીઓ કેટલાંય નામોથી|છે. અમેરિકાની વિજ્ઞાન કેન્દ્ર નામની સંસ્થાએ ઠંડાં બાળકોની સ્કૂલોમાં કોર્લ્ડ્રીંક વગેરેના આક્રમક પ્રચારને કારણે કેન્દ્રો હટાવવાની માગણી કરી છે. ઠંડાં પીણાંઓથી વૃદ્ધાવસ્થામાં હાડકાં તૂટવાં, હૃદયરોગ તથા પુરુષોને કીડનીની ૧. કોર્લ્ડ્રીક્સમાં ફૉસ્ફરિક એસિડ (તેજબ) નામનું બીમારી થાય છે. મેક્સિકોના ડૉક્ટરો તથા અમેરિકાની ઝેર હોય છે, જે મનુષ્યના શરીરના સૌથી કઠોર અંગ એવા નેશનલ ઈન્સ્ટિટ્યુટ ઓફ ન્યુદ્રીશન કોર્લ્ડ્રીક્સના બહિષ્કાર માટે આંદોલન ચલાવે છે.

ભયાનક આર્થિક લૂંટ થઈ રહી છે. માત્ર એક એરિથારબિક એસિડ અને બેંજોઈક એસિડ નામના તેજબ|રૂપિયાના ખર્ચે બનેલી બોટલ ગ્રાહકોને દસ રૂપિયામાં મળી પણ જેવા મળ્યા. આને કારણે ગળા અને પેટમાં બળતરા,|રહી છે. એક બોટલ પર ઓછામાં ઓછા છ રૂપિયાનો નફો. ઓડકારો, મગજમાં ગરબડ, ચીડિયાપણું તથા એસિડિટી|લાખો લોકોના પેટ પર લાત. શેરડીનો રસ, લીંબુનું શરબત, નાળિયેરનું પાણી, દહીંની લસ્સી, દૂધ-બદામની ઠંડાઇ, ૩. હવામાં સીસાનું પ્રમાણ ૦.૨ પી.પી.એમ.થી વધુ રિહ-અફઝાનું શરબત, સંતરાનો રસ, વગેરે કેટલીય જાતનાં હોય ત્યારે લોકો એમાં શ્વાસ લે તો એ સ્નાયુતંત્ર, મગજ, ઘરેલુ ઠંડાં પીણાં વેચતા લાખો લોકો પાસે હવે કોઈ રોજગાર

આ કંપનીઓ તેમનું વેચાણ વધારવા માટે કરોડો ૪. કોર્લ્ડ્રીકમાં કેફીન નાખવામાં આવે છે, જે વધુ રૂપિયા ખર્ચીને ફિલ્મી કલાકારો, ખેલાડીઓ તથા ગાયકોના પ્રમાણમાં લેવાથી બેચેની, અનિદ્રા અને માથાનો દુઃખાવો વિજ્ઞાપનો તથા કાર્યક્રમો કરાવી રહી છે. તે નવી નવી સેક્સી <u>જાહેરાતો દ્વારા લોકોના મગજને પાંગળું બનાવી રહી છે.</u>

આવો, સમાજને એનાથી બચાવવાના અભિયાનમાં

- ૧. આપણે પોતે કોર્લ્ડ્રીકને સ્પર્શ ન કરીએ, આપણાં કરાવીએ.
- ૨. કુટુંબ–પરિવાર, મિત્રો કે મહોલ્લા/ગામમાં થતાં લગ્નોમાં ઠંડાં પીણાનાં રૂપમાં એમને ન આવવા દઈએ. ઠંડાઈ, લસ્સી, રુહ અફઝા જેવાં ભારતીય ઠંડાં પીણાં પાઈએ, એ સ્વાસ્થ્યવર્ધક છે, વધુ સ્વાદિષ્ટ છે અને સસ્તાં પણ છે.



## मुभागीदाद्य



## 🔷 વિતરાગ થવાથી પ્રભુના સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ 🕆



આત્માનશાસન

[गीताना चतुर्थ अध्यायना ज्ञानडर्भसंन्यासयोगनी व्याज्यानी ग्रोथी डडी]

(ભગવાનનો જન્મ પણ દિવ્ય હોય છે અને કર્મ પણ દિવ્ય હોય છે. આ પ્રકરણ પર ખૂબ વિસ્તારથી માત્ર એક જ શ્લોકની વ્યાખ્યાના માધ્યમથી ગત અંકની કડી રજૂ કરી હતી. ભગવાનના અવતરણની અને આરોહણની ચર્ચાની સાથે એ પણ દર્શાવવામાં આવ્યું હતું કે ભગવાનની 'સંભવામિ યુગે યુગે'ની ધોષણા કેવી રીતે સાકાર થાય છે.

### જન્મકર્મ ચ મે દિવ્યમેવં યો વેત્તિ તત્ત્વતः । ત્યક્ત્વા દેહં પુનર્જન્મ નૈતિ મામેતિ સોડર્જુનઃ ।

'આ રીતે હે અર્જુન, મારો જન્મ અને કર્મ દિવ્ય અર્થાત્ નિર્મળ અને અલૌકિક છે. આ તથ્ય જે માણસ તત્ત્વથી જાણી લે છે તે શરીર ત્યાગ પછી પુનર્જન્મ લેતો નથી, મને જ પ્રાપ્ત કરે છે.' (૪/૯), ગીતાના ચોાથા અધ્યાયના આ નવમા શ્લોકની વ્યાખ્યા સાચે જ ગૂઢ છે. મનુષ્ય પોતાના પ્રારબ્ધને વશવર્તીને જન્મ ધારણ કરે છે, પરંતુ ભગવાન પોતાની ઇચ્છાથી લોકકલ્યાણના હેતુસર જન્મ લે છે. વિશ્વની બધી સંવેદના પોતાની અંદર સાકાર કરીને કરુણાનો મહાસાગર બનીને અવતારરૂપે જન્મ લે છે. મારાપણાથી પર જઈને અવતાર ચેતનામાં સ્થિત થઈને આટલી મોટી વાત શ્રીકૃષ્ણ કહી દે છે કે રહસ્ય જાણી લેવું એ બહુ મોટી આધ્યાત્મિક ઉપલબ્ધિ છે કે ભગવાનનો જન્મ અને કર્મ કેટલી દિવ્યતાથી ભરેલા હોય છે. પરમાત્મા જે આજે છે, અવ્યય છે. આ દિવ્ય કર્મના ઉદ્દેશથી અવતરિત થાય છે કે જેથી તેઓ સમગ્ર માનવજાતિની ચેતનાને દિવ્ય બનાવી શકે. જેથી તે ઊર્ધ્વમુખી થઈ શકે. લાખો-કરોડો વ્યક્તિઓની ચેતનામાં નવજીવન લાવી શકે. માનવ-ચેતનામાં જ્યારે કોઈ રૂપાંતર-મહાન પરિવર્તન થવાનું હોય છે, અવતારી ચેતનાની આવશ્યકતા હોય છે. એવા બધા સાધકો જે સર્વત્ર આ ઈશ્વરીય સત્તાની ક્રીડાને નિહાળે છે. તે શરીરનો ત્યાગ કર્યા પછી કદી ફરી જન્મ લેતા નથી. આ વાત ભગવાને બહુ સ્પષ્ટ રીતે કહી છે. ભગવાનની પ્રાપ્તિ પછી વીતરાગ બની પોતાના અહમ્ અને ભયને નષ્ટ કરવાની સાથે જ આ જીવન શૈલીને પોતાની દિનચર્યાનું અંગ બનાવી લેવાના પ્રકરણને આપણે માત્ર સ્પર્શ કરી શક્યા હતા. હવે આગળની વ્યાખ્યા દસમા શ્લોકથી શરૂ કરીને કર્મ-અકર્મ-વિકર્મની વ્યાખ્યા સુધી આપણને લઈ જાય છે તે હવે પછીના અંકોમાં પ્રસ્તુત છે.)

#### દસમા શ્લોકમાં ભગવાન કહે છે-વીતરાગભયકોધા મન્મયા મામુપાશ્ચિતાઃ । બહવો જ્ઞાનતપસા પૂતા મદ્દભાવમાગતાઃ ॥ ૪/૧૦

મારી સાથે તાદાત્મ્ય સાધીને મારા શરણાગત બનેલા તથા કાર્ય કરે છે તો આપણી ક્ષમતા પણ અનંત છે. સ્વામી જ્ઞાનરૂપી તપ દ્વારા પવિત્ર થયેલા ઘણા લોકો મારા સ્વરૂપને વિવેકાનંદની પ્રસિદ્ધ ઉક્તિ 'Each soul is potentially પામ્યા છે. (અધ્યાય ૪, ૧૦મો શ્લોક) પ્રભુના સ્વરૂપને Divine' દરેક આત્મામાં તે દેવત્વ સમાયેલ છે. આપણી પામવું-એક જ શ્લોકમાં કેટલી બધી વાત એક ગુરૂએ સમક્ષ અંદ્રેતની વ્યાખ્યા કરતાં આ ઉક્તિ મુખરિત બને છે. પોતાના શિષ્યને કહી દીધી છે, જે અવતારને નાણી લે છે. સાહજિક રીતે આપણે અસંભવિત કાર્યો કરવા લાગીએ તેના દિવ્ય કર્મને જાણી લે છે તે ભગવત તત્ત્વને પામે છે. છીએ. કેમ કે તે પોતાની મેળે સ્વયંભ્ર થવા લાગે છે. તેમના કેમ ? કેમકે પછી તે રાગ, ભય અને ક્રોધથી મુક્તિ મેળવી પર આપણું કોઈ નિયંત્રણ નથી હોતું. લે છે. બંધનમુક્તિ-જીવનમુક્તિનો પંથ પામે છે. દિવ્ય જન્મ અને દિવ્ય કર્મને અણવું (આ ગત અંકમાં જણાવેલ છે) એ પ્રસ્તુત કરે છે. તે અનુશાસનનું પાલન કરતાં તે કહે છે કે

સર્વશક્તિમાન પ્રભુ આપણી ઉપાધિઓ દ્વારા સ્વયં કામ કરે છે. આપણે તો માત્ર તેમના નિમિત્ત બનીને કાર્ય કરતા રહીએ છીએ. તેનાથી આપણી સમક્ષ અતિ આકર્ષક અનેક પહેલાં પણ આસક્તિ, ભય અને ક્રોધથી રહિત, શિક્યતાનાં દ્વાર ખૂલે છે. જ્યારે તે અનંત જ આપણી અંદર

'ગીતા' એક સુનિશ્ચિત અનુશાસન આપણી સમક્ષ સત્ય આપણી સમક્ષ ઉઘાડે છે કે આપણાં બધાં કાર્યોમાં તે આપણે સહજ ભાવથી આ દિવ્ય મનોસ્થિતિનું આહ્વાન કરી વ્યક્તિ આ ત્રણેમાંથી મુક્તિ પામે છે.

#### વીતરાગતાની સિહ્કિ

વીતરાગ હોવું ઊંચી કક્ષાની સિદ્ધિ છે. તેને પ્રાપ્ત શિક્ષણ મળશે.

બુદ્ધની અનુમતિ મેળવીને તે શિષ્ય વેશ્યાને ઘરે ચાલ્યો ગયો. ચાતુર્માસ ચાલુ થયો. વેશ્યા નૃત્ય કરીને, કુર્મોક નૃત્યનો અર્થ થાય છે ક્રમશઃ પોતાનાં વસ્ત્રો ઉતારતાં ગીતો ગાઈને, ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારની ચેષ્ટાઓ કરતી રહી. તે જવું. સંસ્કૃતમાં ચૂલ ઉતારવાની ક્રિયાને કુમોક નૃત્ય કહે છે. કદી પણ એમ ન કહેતો, કે, 'તું આવું શા માટે કરી રહી આજકાલનાં કેબરે નૃત્ય સાથે તેની તુલના થઈ શકે. પહેલો છો ? કદીક નૃત્ય કરતાં રોકાઈ જતી તો એમ ન કહેતો કે ક્રમ પર્વત ઋષિનો આવ્યો. નૃત્ય શરૂ થયું. તેમણે કહ્યું, આ રીતે નૃત્ય કર. જ્યારે તે તેની બહુ પાસે આવીને કામુક 'મને આ દશ્ય કેમ બતાવો છો ? અરે ભાઈ તેને બંધ કરો. નૃત્ય કરતી તો પણ તે ન કહેતો કે આવું ન કર. તે પોતાના ઉર્વશી બોલી કે આ તો પહેલા ઝટકે જ બાદ થયા અર્થાત્ ધ્યાનમાં પ્રસન્ન રહેવા લાગ્યો. તેને બહુ સારું લાગી રહ્યું તે વીતરાગની સ્થિતિમાં હોત તો તેમને કાંઈ વાંધો ન હોત. હતું. તે વીતરાગની સ્થિતિએ પહોંચી ગયો. તે ન તો પર્વતઋષિ નિષ્ફળ નહેર થયા. નૃત્ય ચાલતું રહ્યું. કર્દમ નૃત્યથી પરેશાન થતો કે ન તેના થાકીને બેસી જવાથી. ઋષિએ પોતાની આંખો ર્મીચી દીધી. જેથી તે દશ્ય જોઈ ન

શકીએ છીએ અને હંમેશાં તે જ સ્થિતિમાં રહેવાની પોતાની ચાતુર્માસ જપ-તપમાં લીન થઈ પૂરો કરવો. ભગવાનમાં ન્નતને તાલીમ આપી શકીએ છીએ. આ અનુશાસન શું સ્થિત થઈને મનને તેમનામાં તદ્ભુપ કરવું. ચાર માસ છે ? તે છે આસક્તિનો ત્યાગ, ભયથી મુક્તિ, ક્રોધથી જેતજેતામાં વીતી ગયા. ચોથો માસ પૂરો થતાં ચાતુર્મોસ અંતર-જ્યાં ક્યાંય પણ આસક્તિ હોય છે ત્યાં તેને સમેટીને થઈ જતાં તે ભિક્ષુ એક ભિક્ષુણીને લઈને પાછો ફર્યો. કોણ રાખવાનું મન થાય છે, વસ્તુઓ ચાલી જવાનો ભય જાગે હતી તે ભિક્ષુણી ? તે જ વેશ્યા ભિક્ષુણી બનીને તે વીતરાગ છે. જ્યારે આપણી કામનાઓની પૂર્તિ થતી નથી તો ક્રોધ શિષ્યની સાથે પાછી ફરી અને પ્રભુનાં ચરણોમાં આવીને ઉત્પન્ન થાય તે સ્વાભાવિક છે. જ્યારે જ્યારે આપણું પડી. તેણે નેયું કે મારી પાસે જે કાંઈ છે તેનાથીયે મોટો ધ્યાન બહિર્મુખી થાય છે, વિષય-પદાર્થોની પ્રાપ્તિ અને અંદરનો આનંદ, અંદરની શાંતિનો રાજમાર્ગ આ ભિક્ષુએ તેમાં ત્રુપ્તિ પામવા કાર્યરત બને છે તો આ ત્રણેય વૃત્તિઓ પામી લીધો. તે બોલી, હું પણ તે આરાધ્યનો આનંદ લેવા અનાયાસ જ આવીને આપણને વીંડળાઈ વળે છે. ભગવાન|આવી છું, જેણે તમારી મનઃસ્થિતિ આવી બનાવી દીધી. કહે છે કે મારી સાથે એક ભાવે મારી શરણમાં આવેલી આ લૌકિક-ક્ષણિક સુખ શા કામનું ? આટલું સમજાતાં જ |તે પ્રભુમાં લીન થઈ ગઈ. આને કહેવાય વીતરાગ થવું.

#### ક્યા ૠધિ સર્વશ્રેષ્ઠ ?

દેવતાઓની સભામાં એક વિવાદ ઊભો થયો. કર્યા પછી મનુષ્ય કદી અશાંત થતો નથી, અંદરથી બહાર વિષય હતો પૃથ્વી પર એવા ઋષિ કોણ છે જે વીતરાગ છે, સુધી તે પ્રભુભાવથી જીવન જીવે છે અને તુરત જ સંપૂર્ણપણે રાગ અને આસક્તિથી પર છે? નારદૠષિ પણ આધ્યાત્મિક સિદ્ધિનાં ઉચ્ચ સોપાનો પ્રાપ્ત કરી લે છે. સિભામાં ઉપસ્થિત હતા. તે બોલ્યા, એવા ત્રણ ઋષિઓને ભગવાન બુદ્ધના એક શિષ્યે આવીને તેમને કહ્યું, 'પ્રભુ, એક તો હું જાણું છું. એકનું નામ છે પર્વત ઋષિ, બીજો છે કુતુક વેશ્યાએ મને પોતાને ત્યાં આવીને ચાતુર્માસ કરવા કહ્યું છે. ઋષિ અને ત્રીજ્ઞ છે કર્દમ ઋષિ. આ ત્રણે ઋષિઓ બહુ ર્મે પણ વિચાર્યું કે તેમ કરી જેઉં. જ્યારે દરેક શ્વાસમાં આપ|પ્રખ્યાત તપસ્વીઓ છે. તેમણે ઈન્દ્ર સહિત પૂરી સભાને જ સમાયેલ છો તો મારું શું બગડવાનું છે ? આપના કહ્યું, તમે ઇચ્છો તો તેમની પરીક્ષા કરી લો. ઉર્વશી ત્યાં શિષ્યની પરીક્ષા પણ થઈ જશે. બીજાઓએ સાંભબ્યું, બેઠી હતી. તે હસીને બોલી કે જીવનભર મેં આ જ કામ કર્યું શિષ્યોએ સાંભળ્યું તો ઠપકો આપવા લાગ્યા કે પ્રભુ સમક્ષ છે. મને આ ઋષિગણની આસક્તિ પરના વિજયની પરખ આ કેવી વાત કરે છે ! પરંતુ બુદ્ધે કહ્યું કે બહુ મજાની વાત કરવાની તક આપો. નારદજીએ કહ્યું કે હા પરીક્ષા પણ થઈ કહી રહ્યો છે. કરવા દો એને. આનાથી બધાને એક પ્રકારનું જશે અને 'વીતરાગ'ની વ્યાખ્યા પણ બધાને સમન્નઈ જશે. દેવસભામાં ત્રણે ઋષિઓને આમંત્રવામાં આવ્યા.

ઉર્વશીએ નિર્ણય કર્યો કે તે કુમૌક નૃત્ય રજૂ કરશે. તેનો તો એકમાત્ર ઉદ્દેશ હતો પ્રભુમાં મન લગાવીને શકે. તેમના વિશે પણ કહેવાયું કે તે નિષ્ફળ નીવડયા છે. જોતા રહ્યા. તે બોલ્યા, અરે દેવી, તમે તો કહ્યું હતું કે તમે ત્યારે તે આ વિઘ્નોને પાર કરીને તદ્ગુપને પામે છે. કુમોક નૃત્ય બતાવશો એક એક કરીને વસ્ત્રો ઉતારશો. તે અંદર-બહાર બન્ને બાજુથી શાની તો તમે હજુ સુધી બતાવ્યું નહિ. ઉર્વશી બોલી, ઋષિવર, આપની સમક્ષ જ બધાં વસ્ત્રો ઉતાર્યા અને આપ કહો છો જાય છે કે વીતરાગની સિદ્ધિ કેવી રીતે પ્રાપ્ત કરી શકાય કે મેં નૃત્ય નથી દેખાડ્યું. શું આપ એઈ શકતા નથી ? ઋષિ છે. શુકદેવજીએ ભાગવતની કથા સંભળાવીને પૂરી કરી તો બોલ્યા, ઉર્વશી, આત્મા પર પણ પાંચ આવરણ છે. વ્યાસજીએ કહ્યું, આના પરથી એ પ્રમાણિત થતું નથી કે અન્નમય કોષ, મનોમય કોષ, પ્રાણમય કોષ, વિજ્ઞાનમય|તમે વીતરાગ છો. કથા તો કોઈપણ કહી શકે વીતરાગની કોષ અને આનંદમય કોષ. તે તો તમે ઉતાર્યાં નહિ. જે તે|સ્થિતિમાં જે પોતાના ઉપદેશોથી બીજાઓને ઊંચા લાવી ઉતારીને દેખાડત તો આનંદ આવત. તમે પૂરેપૂરું નૃત્ય|શકે તે જ સાચો પરમાત્મમય સાધક કહેવાય. વ્યાસજીએ દેખાડયું હોત તો જ તમારા નૃત્યની સાર્થકતા ગણાત.|કહ્યું, 'તમે જનકની પાસે જઈને અણી લો. તમારી પરીક્ષા પાંચેપાંચ આવરણ તો મને યથાવત્ ચઢેલાં દેખાય છે.' ત્યાં જ થશે.' જનકજીના દરબારમાં પ્રવેશ્યા તો શુકદેવજીને બધા દેવતાઓએ, નારદ ઋષિએ એક મતે સ્વીકાર કર્યો કે રોકી રાખ્યા. લાંબા સમય સુધી બીજો કોઈ ભાવ પ્રગ૮ કર્યા કુતુક ઋષિ 'વીતરાગ' સ્થિતિની પરીક્ષામાં સફળ રહ્યા છે. વિના તે ત્યાં સાધના કરતા રહ્યા. પછી રાજ્ય જનક પોતે રાગોથી પર, આસક્તિથી પર તેમનું ચિંતન છે. તેઓ બહાર આવીને તેમને અંદર લઈ ગયા. બધા ઐશ્વર્ય, ભોગો, પુરેપુરા ઈશ્વરનિષ્ઠ-આત્મસત્તામાં તન્મય મહાપુરુષ છે. તત્ત્વરૂપથી ઈશ્વરને જાણો

આસક્તિની, વીતરાગ હોવાની પૂરી વિવેચના સમજી શકીએ ખાદ્ય પદાર્થો લઈને ગ્રિભી રહેતી હતી, પરંતુ જનકના તે છીએ. આજે જે પ્રત્યક્ષવાદી, ભોગવાદી ચિંતન શરીર સુધી મહેલમાં વિરાજેલ શુકદેવજીની ત્રિકાળ સંધ્યા ચાલતી રહી. વિસ્તર્યું તે અશ્લીલતાનો પરિધ ઓળંગતું દેખાઈ રહ્યું છે, તે તેઓ નિરપેક્ષભાવે ધ્યાનમાં આત્મતલ્લીન બની રહ્યા. જ સમાજને પતનનું, દેવી આપત્તિઓનું, વધતા જતા ત્યારે જનક તેમની પાસે આવ્યા અને બોલ્યા, 'પ્રભુ, મેં સંક્ષોભનું મૂળ કારણ છે. જે આપણી દષ્ટિ ઋષિવર કુતુક વ્યાસજીની આજ્ઞાનુસાર આપની પરીક્ષા કરી લીધી. આપ જેવી બની જાય તો આપણે ઘણી બધી સમસ્યાઓનું અંદરથી પણ જ્ઞાની છો અને બહારથી પણ જ્ઞાની છો. હં સમાધાન મેળવી શકીએ. બહુચિત્ત રાગ-આસક્ત પ્રધાન|તો એક રાજ્ય છું. માત્ર અંદરનું જ્ઞાન પામી શક્યો છું, પરંતુ વૃત્તિથી નિરપેક્ષ થતાં જ સાચું વ્યક્તિત્વ ઉપસીને બહાર આપ સાચા અર્થમાં વીતરાગ છો.' આવે છે. ભગવાનને 'તત્ત્વરૂપ'થી નાણવાનું વીતરાગ સ્થિતિ હસ્તગત થઈ ન્નય છે.

એક નિશ્ચિત અનુશાસન આપણી સમક્ષ રાખે છે. હતું અને ખૂબ સુંદર-આકર્ષક ભીંતચિત્ર લગાવેલું હતું. આસક્તિ, ભય અને ક્રોધથી મુક્તિ પ્રાપ્ત કરવી. એક સાચું વારંવાર પ્રતિક્રિયા ન્નણવાની ઇચ્છા રાખે કે કેવું લાગ્યું-મેં અનુપ્રાણિત મન ત્યારે તેને યોગ્ય બને છે કે તે પરમાત્મા કહ્યું, બહુ સુંદર છે. આપ પ્રભાવિત જ ન થયા. અને લોકો ચેતનાનું આહ્વાન કરી શકે. અહમ્ કેન્દ્રિત તુચ્છ ભોગમય∫તો આવીને ખૂબ જ વખાણ કરે છે. અમે કહ્યું કે આપે ખૂબ

જે આંખો બંધ કરે તે વીતરાગ ન હોઈ શકે. જે નિરપેક્ષ જીવન વીતાવનારાઓમાં આ જ ત્રણ અવરોધો સતત ભાવથી આસક્તિ વગર તે નૃત્ય નેઈ શકે તે જ વીતરાગ તેમની વિકાસયાત્રાને રોકી રાખે છે. ભગવાન કહે છે કે હોઈ શકે. કુતુક ઋષિ નૃત્ય નેતા રહ્યા, ખૂબ પ્રસન્નતાથી જ્યારે મનુષ્ય મારે આશ્રિત થઈ નય છે, (મામુપાશ્રિત:)

શુકદેવજીના જીવનવૃત્તમાંથી બહુ સારી રીતે સમજાઈ સગવડોથી ભરેલા પ્રમદવનમાં તેમને રહેવાની વ્યવસ્થા કરવામાં આવી. ચારે બાજુ **ઐશ્વર્ય જ ઐશ્વર્ય,** ભોગ જ આ પૌરાણિક કથાથી આપણે સૌંદર્યની, તેના પ્રત્યે ભોગ. સવારથી સાંજ સુધી સુંદર નર્તકીઓ અતઅતના

ગાયત્રી પરિવારના કાર્યક્રમોમાં અમે બધા બહાર વગર સંભવિત નથી. એમ પણ કહી શકાય કે ભગવાનને જઈએ છીએ. ક્યારે સામાન્ય, તો ક્યારેક મોટા મોટા જાણી લીધા બાદ 'વીતરાગ' સ્થિતિ એક સિદ્ધિના રૂપમાં લોકોના ઘેર રોકાઈએ છીએ. કેનેડામાં એક વ્યક્તિના ઘેર રોકાયા તો તેણે પોતાનું ત્રણ માળનું ઘર અમને બતાવ્યું. આહ્લાદમય મનઃસ્થિતિની પ્રાપ્તિના હેતુથી ગીતા પ્રત્યેક ઓરડામાં ચાલવાનો આગ્રહ કર્યો. લાકડાનું મકાન

મહેનત કરી, પરંતુ મકાન બનાવવું તે તો કઈ મોટી વાત પરમાત્માની ઉપસ્થિતિ માનીને તેના પ્રત્યે અગૃત બની છે ? તેમનું મન દુઃખી જોઈને મેં થોડી પ્રશંસા કરી. તેઓ રહીને આપણે જ્યારે કર્તવ્યનું સંપાદન કરીએ છીએ તો પ્રસન્ન થઈ ગયા. દરેક વ્યક્તિ પોતાના લૌકિક પુરુષાર્થની ક્રમશઃ આપણી વાસનાઓનો ક્ષય થતો જ્રય છે. આપણા પ્રશંસા ઇચ્છે છે. તે જાણે છે કે આ ક્ષણભંગુર છે તો પણ આંતરિક યંત્ર, મન, બુદ્ધિ શુદ્ધ થતાં જાય છે. આવા શુદ્ધ આ રાગથી અલગ માર્ગે ચાલવું એ જ ગીતાનો સંદેશ છે.

#### એક્ત્વ ભાવની સિહિલ

ભગવાનના સ્વરૂપને જાણ્યા પછી, વીતરાગ થઇ ઈશ્વર એક અરીસો ગયા પછી તેમાં જ અનન્યભાવે સ્થિર થવાની સિદ્ધિ મળી ન્નય છે. સૂકી સંત એક જ વાત કહે છે, 'અનલહક'! અમે જતાં બધું જ દેખાવા માંડે છે. આપણે જેવું અને જે કાંઈ જ છીએ જે તું છે. આનાથી ઊલટી એક બીજી વાત કહે કરીએ છીએ, જેવા બનવા પ્રયાસ કરીએ છીએ તે જ છે-યાદેહક. પોતાના પ્રિયપાત્રની યાદમાં જીવવું. સુફીઓના આપણને ઈશ્વરની નજીક, ગુરૂની સમીપ જતાં જ દેખાવા આ બે જ સંપ્રદાયો છે. કેટલાક આત્મતત્ત્વને માને છે, માંડે છે. ગુરૂની સામે, ભગવાનની સામે જતાં જ આપણે કોઈક તેમાં લીન પોતાને માને છે. સંત કબીર લખે છે, 'હરિ આપણી ક્રિયાઓને પ્રતિબંબિત કરવા લાગીએ છીએ. મોર પીઉ, મેં રામકી બહુરિયા' હરિ મારો પ્રીતમ છે હું આપણો વાસ્તવિક ચહેરો જ નિર્વિકાર રૂપમાં ભગવાનની રામની બહરિયા છું. આ એકત્વ ભાવ જ આપણને પ્રભુની સન્મુખ આવે છે. સારા સારા જ્ઞાની લોકો જેમ જેમ તેઓ અત્યંત પાસે લઈ જાય છે. કબીર પોતાની આ કલમને ઈશ્વરની સમીપ જાય છે તેમ ખુલી જાય છે. પરમ પુજય કારણે સુકી સંતોની અતિ નિકટના મનાય છે. કબીરની ગુરદેવની સમક્ષ બધા જ નગ્ન બની જાય છે. લોકો ક્યાંક ઊલટબાની અને ગીતાનું કાવ્ય આપણા આધ્યાત્મિક બીજેથી રામકહાણી શરૂ કરતા પરંતુ ગુરૃદેવ તેની પાસેથી સાહિત્યની અણમોલ સમૃદ્ધિ છે. આપણને જીવનનું દર્શન|તેના મનની વાત કઢાવી લેતા હતા. ગુરૂ અને ભગવાન કરાવે છે.

સાંસારિક પદાર્થોનું શરણું લઈએ છીએ. આપણે તેમના પર સુંદર રીતે કહેવામાં આવી છે-જેટલા આશ્રિત થતા જઈએ છીએ તેટલો જ તેમનામાં યે યથા માં પ્રપદ્યન્તે તાંસ્તથેવ ભજમ્યહમ ! આપણો વિશ્વાસ વધતો જાય છે. એટલા જ આપણે મમ વર્ત્માનુવર્તન્તે મનુષ્યાઃ પાર્થ સર્વશઃ ॥ ૪/૧૧ ભગવાનથી દૂર જતા જઈએ છીએ. યોગેશ્વર શ્રીકૃષ્ણ ભાવનામાં છવતા થઈએ.

રાગ, ભય અને ક્રોઘથી મુક્તિ, પરમાત્મામાં **ભગવાન સૌની વાત સાંભળે છે** તલ્લીનતા અને શરણાગતિ, આ ત્રણે પ્રાપ્ત થતાં આપણું

હૃદયવાળા જ દિવ્ય પ્રેરણાઓ પ્રાપ્ત કરે છે અને અલૌકિક કક્ષાનાં કાર્યો કરે છે.

ગીતાકાર કહે છે, ઈશ્વર અરીસો છે. અરીસા સામે અરીસા સમાન હોય છે. જે ભગવાન સુકીઓને માટે પ્રેમીના સામાન્ય રીતે જીવન વ્યાપારમાં લાગેલા બધા રૂપમાં છે, વૈષ્ણવો માટે સર્જકના રૂપમાં છે, જ્ઞાનીઓ માટે સામાન્ય લોકો વધારે વિચાર કર્યા વિના આપણા જીવનનાં|એ જ ભગવાન એક સિદ્ધ પુરુષના રૂપમાં છે. સાચા શિષ્યો સુખોને વિષય, પદાર્થ, ગૃહ-ધન અને સંબંધીઓ દ્વારા માટે ગુણરૂપમાં તેઓ જ ભગવાન છે. ઈશ્વર અને ગુરૂ દર્પણ સુરક્ષિત કરી લેવા ઝંખે છે. સુરક્ષા માટે આપણે આ જેવા કઈ રીતે છે તેની આ વાત પછીના શ્લોકમાં ખૂબ જ

હે અર્જુન, જે ભક્ત જે પ્રકારે મારી ભક્તિ કરે છે હં આપણને તેમનું શરણ લેવાની સલાહ આપે છે. જેથી પણ તેને તે સ્વરૂપે ભજું છું. (જે ભાવનાથી મારી ઉપાસના આપણો વિશ્વાસ તેમનામાં સતત દઢ થતો જ્ઞય. આપણે કરે છે તે અનુસાર હું તેમની મનોકામનાઓને પૂરી કરું છું.) તેમની સાથે પૂર્ણત તદ્ભુપ થતા જઈએ અને ભગવત્ ભાવ– કારણ કે બધા જ મનુષ્યો સર્વ પ્રકારે મારા જ માર્ગનું અનુસરણ કરે છે. (ગીતા અધ્યાય ૪, ૧૧મો શ્લોક)

આ \*લોકને ૧૦માં \*લોકની સાથે સમજવાનો સમગ્ર વ્યક્તિત્વ, તેનાં બધાં જ પાસાં એકાગ્ર ભાવથી તે જ પ્રયત્ન કરવામાં આવે. તો જ તે બરાબર સમજ્ઞશે. જ્ઞાનની પરમાત્મચેતનાના ધ્યાનમાં તલ્લીન થઈ જાય છે. આ તપઃશક્તિથી અભિભૂત થઈને (જ્ઞાન તપસાપૂતા :), અપરા છે ધ્યાનની અવસ્થા, પરાકાષ્ઠાની સ્થિતિ. ધ્યાનમાં પ્રકૃતિથી મુક્ત થઈને ભગવાનના સ્વરૂપને, સ્વભાવને જે પ્રાપ્ત કરે છે તેઓ દિવ્ય જન્મ અને દિવ્ય કર્મના મર્મને જાણી લેવાને કારણે વીતરાગની સિદ્ધિને પ્રાપ્ત કરીને ભય અને શોકથી મુક્ત થઈને તેમની ચેતનામાં જ નિવાસ કરવા લાગે છે. તેઓ ભગવાનના સ્વરૂપ અને સ્વભાવને પ્રાપ્ત કરે છે. આ રીતે ભગવાન દિવ્ય વ્યક્તિત્વના રૂપમાં અવતાર ધારણ કરે છે. અવતાર કયા રૂપે-સ્વરૂપે અને કયા નામે આવશે, ભગવાન પોતાના કયા સ્વરૂપે માનવજાત સમક્ષ રજૂ થશે તેનું કોઈ વિશેષ મહત્ત્વ નથી. કેમકે ભિન્ન ભિન્ન પ્રકૃતિ અનુસાર, જેટલા ભિન્ન ભિન્ન માર્ગો છે તે બધામાં મનુષ્ય ભગવાને નિયત કરેલા માર્ગે જ ચાલી રહ્યો છે. માણસ ભલે જે રીતે ભગવાનને અપનાવે, તેને પ્રેમ કરે અને આનંદિત બને, ભગવાન તેને તે જ રીતે અપનાવે, તેને પ્રેમ કરે અને આનંદિત બને, ભગવાન તેને તે જ રીતે અપનાવે, તેને પ્રેમ કરે અને આનંદિત થાય છે. આ જ ભાવ વ્યક્ત થયો છે. 'યે યથા માં પ્રપદ્યન્તે તાંસ્તથેવ ભજામ્યહમ'માં.

કોઈપણ વ્યક્તિ પ્રભુનું કોઈપણ રૂપે આહ્વાન કરે ભલે પછી તે દેવળમાં હોય, મસ્જિદમાં હોય, બૌદ્ધવિહારમાં-ગુરુદ્વારામાં કે મંદિરમાં, તેની જેવી ઉપાસના પદ્ધતિ, જેટલી ઊંડી, તેની તીવ્રતા હોય છે તેટલું ભગવાન સાંભળે છે. આદ્ધાનની કે ઉપાસનાની રીત ગમે તે હોય, જે મૂળભૂત અનિવાર્ય શરતો પરિપૂર્ણ થતી હોય તો તેની મનોકામનાઓ અવશ્ય પૂરી થશે, આ પ્રભુનું આશ્વાસન છે. જે વ્યક્તિની ગહન તન્મયતા સાથે જેવી કામનાપૂર્તિ માટે તપ કરવામાં આવશે તેની તે નિષ્ઠાપૂર્વક પ્રાર્થનાને ભગવાન દ્વારા સાંભળવામાં આવશે. પછીથી એવી ફરિયાદ વાજબી નહિ ગણાય કે ભગવાને અમને આ દીધું, અને તેમને આ આપ્યું. જેવી જેના મનની આંતરિક સ્થિતિ હતી તેવું જ તેને મળ્યું. કબીરજીએ આ જ વાતને આ રીતે લખી છે-

#### જિહિ હરિ જૈસાજાણિયાં, તિનકૂં તેસા લાભ । ઔસી પ્યાસ ન ભાજઈ જબ લગે ધસૈ ન આભ ॥

જે ઈશ્વરને જે રીતે જાણે છે કે ભજે છે તેને તેવો જ લાભ પ્રાપ્ત થાય છે. થોડા ભજનથી થોડું અને અધિક ભજનથી અધિક ફળ મળે છે. ઝાકળનું જળ ચાટવાથી તરસ છિપાતી નથી. તરસ છિપાવવાને માટે તો પાણીમાં પ્રવેશ કરવો જ પડે છે.

ગીતાના આ અગિયારમા શ્લોકની વધુ વિસ્તૃત તથા આગળના શ્લોકોની વ્યાખ્યા હવે આગામી અંકમાં.....



#### જે ગળશે, તે ઉગશે

વિકાસ અને પતનની બાબતમાં છવા-ત્માની સરખામણી બીજ સાથે કરી શકાય છે. બીજની ત્રણ જ ગતિ હોય છે. પહેલી એ કે તે ગળતાં એટલે કે નિષ્ફળ થતાં શીખે અને વિકસિત બને. છોડના રૂપમાં જાતે બદલાઈને વિધાતાની 'એકોડહં બહુસ્યામિ' ઘોષણા મુજબ અનેક બીજને જન્મ આપે. બીજી ગતિ એ છે કે તે દળાઈને લોટ બની જાય, ખોરાકના રૂપમાં જીવધારિયોના ઉપયોગમાં આવે અને છેવટે મળ બનીને ઉપેક્ષિત ખાતર બની જાય. ત્રીજી ગતિ એ છે કે, તે બિક્ણ, સ્વાર્થી બનીને હરહંમેશ પોતાને બચાવવાની વાત વિચારતું રહે અને છેવટે સડીને નાશ પામે.

આજ રીતે મનુષ્યની પણ ત્રણ ગતિઓ હોય છે. ગળી જઈ પરમાર્થ કાર્યોમાં જોડાઈ અનેકની મદદમાં આવે, જાતે યશસ્વી જીવન જીવે અને અનેકોને તે ઉંચા ઉઠાવે. બીજી ગતિ છે પોતાના શરીર અને કુટુંબના વર્તુળમાં જ જોડાઈ જઈ, પેટ-પ્રજનનની જ સમસ્યાઓની પૂર્તિમાં વ્યસ્ત રહે, જાનવર જેવી જિંદગી વિતાવે અને ધૃણાસ્પદ સ્થિતિને પ્રાપ્ત કરે. ત્રીજી ગતિ છે-સંકુચિતતા અને સ્વાર્થપરાયણતા કે જેનાથી ન તો સ્વાર્થ સિદ્ધ થાય છે કે ન પરમાર્થ. આવી કંજુસ, ખૂબ સ્વાર્થબુદ્ધિવાળી વ્યક્તિઓ છેવટે હીન યોનિને પ્રાપ્ત કરે છે.

માનવજીવનની સાર્યકતા, મળેલી ક્ષમતાની પ્રશંસા ત્યારે છે, જ્યારે તે પ્રથમ ગતિને પસંદ કરી દેવમાનવ બનવાનો પ્રયાસ કરે. ગળીને ફાલે ફૂલે અને અનેકને સન્માર્ગ તરફ ચાલતા કરે. ત્રણેય રસ્તા ખૂલ્લા છે, જેને જે પસંદ કરે તેને તે સ્વીકારીને પોતાની ગતિ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. હરહંમેશ દરરોજના વ્યવહારમાં આ જ આપણે જોઈએ છીએ.

# ં પ્રકૃતિનો પ્રકોપ-મદાકાલની ચેતવણી

પોતાની તપસ્યા અને સાધનાના બળે એ અદશ્ય સત્તાનો દુષ્પરિણામ સામે છે. ક્યારેક લાતૂરનું વિનાશકારી ભૂસ્ખલન, સાક્ષાત્કાર કર્યો તથા તેઓ એ નિષ્કર્ષ પર પહોંચ્યા કે ક્યારેક ઓરિસ્સાનું ભયંકર વાવાઝોડું, ક્યારેક ઉત્તર કાશી વિશ્વનો આધાર બ્રહ્મ છે, વસ્તુ નહિ. એમણે માનવમાત્રને ચમોલીની વિનાશકારી લીલા, એ આગ હજ ઓલવાઈ પણ સંદેશ આપ્યો, ''ईशावास्यमिदं सर्व'' વિશ્વની પ્રત્યેક વસ્તુ નથી કે ગુજરાતનો વિનાશ અને ઝારખંડની ખાણોમાં પાણીનો બ્રહ્મમય છે. તેથી તેનો મળીને ઉપભોગ કરો, કોઈનો હક પ્રકોપ. પૂર્વ-પશ્ચિમ, ઉત્તર-દક્ષિણ બધી દિશાએથી છીનવી ન લો. આ ભૌતિક વિશ્વને માયા સમજીને તેના હાહાકાર, ચીસો, કરુણ રુદનનો ધ્વનિ જનમાનસને દુ:ખી જ પાશમાંથી મુક્ત થઈને જીવનલશ્યને પ્રાપ્ત કરો. જીવનનું લક્ષ્ય નિહ, ભયભીત પણ કરી રહ્યો છે. મહાકાળનું જે તાંડવ આજે ત્યાગ છે, ભોગ નહિ. પ્રકૃતિનો શુંગાર ત્યાગથી થાય છે, અહીં થયું છે, તે કાલે ક્યાંય પણ થઇ શકે છે. સામાજિક, ભોગથી નહિ. ભોગથી હિંસા અને ત્યાંગથી શાંતિ મળે છે. આર્થિક અને રાજનૈતિક પરિસ્થિતિઓ તથા વિપત્તિઓનું ભોગથી પ્રકૃતિનું પ્રદૂષણ વધે છે, ત્યાગથી પ્રકૃતિનું સંરક્ષણ નિરાકરણ તો સમાજ સુધારક મહાપુરુષ પણ કરી શકે છે, થાય છે. જ્યારે પ્રકૃતિ સાથે રાગાત્મક સંબંધ સ્થપાય છે, પરંતુ આ પ્રાકૃતિક વિપત્તિઓનું સમાધાન તો મનુષ્યના હાથમાં ત્યારે તે ભોગ્યાના રૂપમાં નહિ પરંતુ જનનીના રૂપમાં સામે જ નથી. પછી શું થશે ? શું ફરી પ્રલય થવાનો છે ? શું અજ્ઞાની આવે છે. સ્નેહ અને પોષણનું પ્રતીક બને છે. શુદ્ધ વાયુ, શુદ્ધ અને અલ્પ શક્તિવાળો શુદ્ધ મનુષ્ય તેમનો સામનો કરી શકશે ? જળ, અમૃત સમાન ઔષધિઓ, અનાજ, ફળ વગેરે આપીને આ પ્ર\*નોના ઉત્તર આપતાં મહાપ્રાજ્ઞ લખે છે, ''પરિસ્થિતિઓ જીવન પ્રદાન કરે છે, પરંતુ માનવી વાયુ, જળ અને પૃથ્વીને જયારે મનુષ્યના વશમાં રહેતી નથી, ત્યારે પ્રવાહની લગામ પ્રદૂષિત કરે છે ત્યારે પ્રકૃતિ નારાજ થઈને માનવીને દંડ આપે સ્રષ્ટા પોતે સંભાળે છે. પૃથ્વી વિધાતાની વિશિષ્ટ તથા શ્રેષ્ઠ છે અને ભયંકર રૂપ ધારણ કરી વિનાશલીલા ઉત્પન્ન કરી દે ફિતિ છે. એમણે આશ્વાસન આપ્યું છે કે ધર્મની સ્થાપના તથા છે. આધુનિક યુગના વ્યાસ વેદમૂર્તિ તપોનિષ્ઠ આચાર્ય અધર્મના વિનાશ માટે ''યુગે યુગે સંભવામિ'' અનુસાર તેઓ શ્રીરામ શર્માજીએ પ્રજ્ઞાપુરાણના ચતુર્થ ખંડના સાતમાં પ્રત્યેક યુગમાં એનું રક્ષણ કરશે. પુરાતન કાળમાં ભગવાને અધ્યાયમાં આ જ તથ્ય રજૂ કર્યું છે :-

મનુષ્યની ચેતન પ્રકૃતિનો જડ પ્રકૃતિ સાથે ઘનિષ્ઠ સંબંધ ઉદ્ધાર કરશે, કેમ કે આ યુગનું મુખ્ય સંકટ આસ્થા-સંકટ છે. છે. સત્યુગમાં મનુષ્યના સદાચરણના કારણે સ્વર્ગીય આસ્થાઓ ચેતના સાથે સંબંધિત હોય છે. તેથી આ અવતારનું પરિસ્થિતિઓ હતી. ઋતુઓ યોગ્ય સમયે આવતી હતી. મુખ્ય કાર્યક્ષેત્ર માનવી ચેતનાનું ભગરણ જ હશે. ગાયત્રી ધરતી, આકાશ, જળ, વાયુ બધાં જ મંગલમય વર્ષા કરતા મહામંત્રના ચોવીસ અક્ષરોમાં સંવેદનાઓ અને પ્રેરણાઓનું હતા, તે સમયે અપાર ધન, ધાન્ય, પરિપુષ્ટ જલવાયુ, અને સંતુલન વિદ્યમાન છે, માટે યુગ પરિવર્તન માટે મનુષ્યમાં સુખદ પરિસ્થિતિઓ હતી, પરંતુ આજે તો અપરાધ, દુષ્ટતા, દિવોપમ આસ્થાઓ જગાડવા, પ્રેરણાઓ પ્રગટાવવા અને દુર્બુદ્ધિ, દુષ્કર્મ, છળ, વિશ્વાસઘાત, અનાસ્થા અને મનુષ્યને સક્રિય બનાવવા માટે આ મહાપ્રજ્ઞા ગાયત્રીની અનાચરનું પલ્લુ ભારે છે. તેનું પરિણામ દુકાળ, ભૂકંપ, પૂર, ઉપાસના આવશ્યક છે." મારી શ્રેષ્ઠ કૃતિ, પ્રતિગામિતા દૂર અતિવૃષ્ટિ, અનાવૃષ્ટિ, ઉપદ્રવના રૂપમાં દેખાઈ રહ્યું છે." થઈને રહેશે, અવતાર અને મનુષ્ય, સ્રષ્ટાનું આશ્વાસન વગેરે (પ્રજ્ઞાપુરાણ ૪/७/૮-૧૨૮ પૃ. ૩૪૮)

ભવિષ્યવાણી અને તેમની આશંકા આજે સ્પષ્ટ દેખાઈ રહી છે. દ્વિષ્કર્મોનો ત્યાગ કરી સત્કર્મ કરવાની પ્રેરણા આપી છે. જુઓ

ભારતીય મનીષીઓએ પ્રકૃતિની ગોદમાં બેસીને આજે માનવીએ પ્રકૃતિની મર્યાદા ખંડિત કરી દીધી છે. અનેક વખત અવતાર લીધા છે અને આ વખતે તેઓ ''આજનો પ્રકૃતિ પ્રકોપ અનાયાસ કે અચાનક નથી. પ્રજ્ઞાવતાર મહાપ્રજ્ઞા ગાયત્રીના રૂપે અવતરિત થઈને પ્રથ્વીનો શીર્ષકોના માધ્યમથી ગુર્રદેવે ભગવાન શ્રીકૃષ્ણની જેમ આડલાં વર્ષ પહેલાં કરવામાં આવેલી ગુરદેવની આ મોહગ્રસ્ત, દુર્બુદ્ધિગ્રસ્ત માનવીને મા ગાયત્રીના શરણે જઈને

પ્રજ્ઞાપુરાણ ૪/૬-૧૮-૨૩ સુધી પૃ. ૩૫૪

ગાયત્રી માતા વેદમાતા છે. દેવત્વ ઉત્પન્ન કરવાને ૪/૭/૬૩-૬૬. કારણે દેવમાતા છે અને જ્યારે પણ વિશ્વસ્તરે અનાસ્થા, કુવિચાર અને દુર્ભાવનાં વાદળો છવાઈ જાય છે ત્યારે તેના નીકળીને ગંગા માતા નદી–નાળાંઓને પોતાનામાં ભેળવીને નિવારણ માટે આ મહાશક્તિ જનમાનસ પર સક્રિય થાય છે. ગિંગાજળ જેવું પવિત્ર બનાવતી, સૌની તરસ છિપાવતી એની દિવ્ય ધારા જનકલ્યાણ માટે મહાપ્રજ્ઞાના રૂપમાં જન- |નિરંતર ગતિશીલ રહે છે, તેમ હિમાલયની છાયા અને ગંગાના જનને સ્પર્શે છે. તે સમયે સદ્દજ્ઞાન તથા દેવત્વના અનેરા ખોળામાં બેસીને આપણા ઋષિઓએ વસુધૈવ કુટુંબકમૃનો જે પ્રયોગો થાય છે.

પૂજ્ય ગુરૂદેવની આ ભવિષ્યવાણી પણ અક્ષરશઃ હતાં, તે આજે પણ જીવિત છે. સાચી પડી રહી છે. આજે આ મહાપ્રજ્ઞાની દિવ્યધારા માનવમાત્રમાં દેવત્વના જાગરણનો જે દિવ્ય સંદેશ આપ્યો માનવીનો માનવી સાથે કક્ત માનવતાનો સંબંધ છે. છે, તે અનુપમ છે. અમેરિકા, કેનેડા, યુરોપ, લંડન જ નહિ, | પરંતુ પાકિસ્તાન, બાંગ્લાદેશ, ઇઝરાયેલ જેવા દેશોએ આ જનજાગરણનો સમય નિકટ છે. જ્યારે દેવાત્માઓનો પ્રચંડ આપત્તિનો સામનો કરવા માટે બધી જ રીતે મદદ કરી છે, સિહયોગી પ્રવાહ ઉમટીને સમસ્ત વિશ્વના કલ્યાણની કામના તેને મહાપ્રજ્ઞાના ચમત્કાર સિવાય શું કહી શકાય છે. કરશે, ત્યારે ગુરૃદેવની યુગ નિર્માણ યોજનાનું સ્વપ્ન સાકાર અત્યારનો સમય પ્રાકૃતિક વિપત્તિઓ જેવી કે લાતૂરનું|થશે અને માનવમાત્રમાં દેવત્વનો ઉદય તથા પૃથ્વી પર ભૂસ્ખલન, ઓરિસાનું વાવાઝોડું, ચમોલીનો ભૂકંપ,|સ્વર્ગનું અવતરણ થશે. આવો, આપણે સૌ મળીને એ ગુજરાતની વિનાશિકા, ઝારખંડની ખાણોની દુર્ઘટના|મહાપ્રજ્ઞાના શરણે જઈએ, માનવીને સદ્દબુદ્ધિ આપીએ કે તે મહાકાળની ચેતવણી છે. જેમ ખોટું કામ કરવાથી માતા પ્રકૃતિને માતા સમજીને તેની પૂજા કરે, જેથી મહાકાળનું બાળકને દંડ આપે છે, તેવી જ રીતે પ્રકૃતિએ દુષ્કર્મોમાં તાંડવનૃત્ય સમાપ્ત થાય અને સર્વત્ર સુખશાંતિનું સામ્રાજ્ય લાગેલા મનુષ્યને સાવધ કર્યો છે કે એ તેની સાથે રમત ન કરે, **સ્થ**પાય. તેની માતાના રૂપમાં પૂજા કરે. મનુષ્યને સાવધ કરવા માટે તથા સૂઇ ગયેલી માનવતાને જગાડવા માટે આ સંકેત છે અને માનવતા આંખો ખોલી રહી છે એમાં શંકા નથી. જગરણનાં લક્ષણો સ્પષ્ટ દેખાઈ રહ્યાં છે. પ્રચંડ સહયોગી પ્રવાહ સત્પાત્ર જ મેળવે છે. મહર્ષિ અરવિંદની ભવિષ્યવાણીના માધ્યમથી ગુરૂદેવે આશ્વાસન આપ્યું છે કે જે રીતે સવારમાં અરુણોદય થતાં જ અંધકાર દૂર થઈ જાય છે, તેવી રીતે પ્રસ્તુત સમસ્યાઓ, વિપત્તિઓ, વિકૃતિઓ તથા વિનાશિકાઓનું સમાધાન પ્રજ્ઞાવતારના અવતરણથી સહજ

શક્ય બનશે. એમાં નિરાશ થવાની જરૂર નથી. પ્રજ્ઞાપુરાણ

આ રીતે એમ કહી શકાય કે જેમ હિમગિરિમાંથી સંદેશ સંપૂર્ણ વિશ્વને આપ્યો હતો, જે મૂલ્યો એમણે સ્થાપ્યાં

ગુજરાતના ભૂકંપે સંપૂર્ણ દેશને એક પરિવારના રૂપમાં જનમાનસને કેવી રીતે સંવેદિત કરી રહી છે. કેવી રીતે|જેડી દીધો. સ્પષ્ટ છે કે મહાપ્રજ્ઞાની દિવ્ય ચેતનાનો પ્રવાહ મત્સ્યાવતારની જેમ એનો વિસ્તાર થઈ રહ્યો છે. એનું છવતું બાવ સંવેદનાઓને જગાડી રહ્યો છે. જનમાનસને ભીંજવી જાગતું પ્રમાણ છે−ગુજરાતનું સંકટ, મહાકાળના તાંડવનૃત્યની [રહ્યો છે. નવયુગના આગમનનો આ શુભ સંકેત છે. હિંદુ, ભયંકર વિનાશલીલા. આ પ્રાકૃતિક વિપત્તિએ, પ્રકૃતિના|મુસ્લિમ, શીખ, ઈસાઈ બધાએ એકબીજના પ્રાણ બચાવવા કોપે, ભયંકર વિનાશલીલા રજૂ કરી છે એમાં શંકા નથી,|માટે ભેદભાવ ભુલાવીને તન-મન-ઘનથી જે સહાયતા કરી પરંતુ આ આપત્તિના સમયે મહાપ્રજ્ઞાએ કેવળ ભારત જ છે, તેમણે ધર્મના કટ્ટરપંથીઓને બતાવી દીધું છે કે સાચો નહિ, સમગ્ર વિશ્વના જનમાનસમાં સંવેદના જગાડીને ધર્મ મનુષ્યને મનુષ્ય સાથે પ્રેમ કરવાનું શીખવાડે છે અને

અંતે સમયનાં પદચિદ્ધોને જોઈને કહી શકાય છે કે હવે

- 🛨 ભાવના જ મનુષ્યનું છવન છે, પરંતુ તેને એટલી નિર્બળ ન બનવા દો કે અત્યાચારી પણ સતાવી
- ★ દરેક કાર્યમાં એવો અવકાશ હોય છે કે તેને વધ્ ઉત્તમ રીતે કરી શકાય.
- ★ ક્રોધને પ્રેમથી છતીએ, દુષ્ટતાને ભલાઈથી છતીએ, લોભને દાનથી છતીએ અને જૂઠને સત્યથી છતીએ



# विज्ञानना सिद्धांती पर भरो गायश्री



મનુષ્યજીવનની જટિલતાઓને ઓછી કરવા કે સરળ ભંડાર જાગૃત થાય છે. ગાયત્રી મંત્રમાં ૨૪ શબ્દો છે. બનાવવા માટે પ્રયત્નશીલ છે. બાહ્ય ઉપકરણ એટલે કે એમનો સંબંધ શરીરમાં રહેલી એવી ૨૪ ગ્રંથિઓ સાથે છે. પદાર્થના માધ્યમથી જીવનની ગૂંચોને ઉકેલાતી હોવાને જે જગૃત થઈ જવાથી સદ્દબૃદ્ધિ પ્રગટ કરતી શક્તિઓને કારણે જ આને પદાર્થ વિજ્ઞાન કહેવામાં આવે છે. સતેજ કરે છે. ગાયત્રી મંત્રના ઉચ્ચારણથી સૂક્ષ્મ શરીરની પ્રાચીનકાળમાં આપણા મનીષીઓએ પદાર્થ વિજ્ઞાનના સિતાર ૨૪ સ્થળોએથી ઝંકાર આપે છે અને તેનાથી એક ક્ષેત્રે પ્રગતિ કરવાની સાથોસાથ ચેતનાને પણ શોધ એવી સ્વરલહરી ઉત્પન્ન થાય છે, જેનો પ્રભાવ અદશ્ય અને અન્વેષણનો વિષય બનાવ્યો હતો. આ ક્ષેત્રમાં જગતનાં મહત્ત્વનાં તત્ત્વો પર પડે છે. આ પ્રભાવ જ આશ્ચર્યચકિત કરી દે એવી પ્રગતિ થઇ હતી.

ચેતના વિજ્ઞાનના ક્ષેત્રમાં પ્રગતિનાં જે વિધિ-વિધાનો શોધવામાં આવ્યાં, એમાં મંત્રવિદ્યા મુખ્ય જ્વલિત થઈ ઊઠે છે, મેઘમલ્હાર ગાવાથી વરસાદ થવા માનવામાં આવી. આમ સામાન્ય રૂપે મંત્રોનું સ્વરૂપ|લાગે છે, વેણુનાદ સાંભળીને સાપ ડોલવા લાગે છે, હરણાં કેટલાક વિશિષ્ટ શબ્દોનો સમૂહ જ દેખાય છે, પરંતુ સુધબુધ ભૂલી ન્નય છે, ગાયો વધારે દૂધ આપવા લાગે છે. વાસ્તવમાં મંત્ર ફક્ત શબ્દોનો સમૂહ જ નહિ પણ તેમનું અમેરિકાના ડૉક્ટર હચિન્સને વિવિધ સંગીત ધ્વનિઓથી ગઠન વિજ્ઞાનસંમત પ્રભાવને ધ્યાન રાખીને કરવામાં આવ્યું અનેક અસાધ્ય અને કષ્ટસાધ્ય રોગીઓને સાન્ન કરવામાં છે. કેટલાક સમય પૂર્વે મંત્રોના પ્રભાવ અને વિશેષતાઓને સફળતા અને ખ્યાતિ પ્રાપ્ત કરી છે. ભારતવર્ષમાં તાંત્રિક માત્ર અંધવિશ્વાસ સમજવામાં આવતો હતો, પરંતુ હવે લોકો ઘડા પર થાળી મૂકીને વગાડે છે. જેથી સાંપ, વીંછી

શબ્દો નીકળે છે, તેમનું ઉચ્ચારણ કંઠ, તાળવું, મૂર્ધા, એ છે કે શબ્દોનાં કંપનો સૂક્ષ્મ પ્રકૃતિથી ઈથરનું પરિભ્રમણ હોઠ, દાંત, જીભનું મૂળ વગેરે મુખના વિભિન્ન અંગો દ્વારા કરીને જ્યારે પોતાના ઉદ્દગમ કેન્દ્ર પર થોડી ક્ષણોમાં જ થાય છે. આ ઉચ્ચારણ વખતે મુખના જે ભાગોથી ધ્વનિ પાછા આવે છે ત્યારે તેમનામાં એક જાતની વિશેષ વિદ્યુત નીકળે છે, તે અંગોનાં નાડીતંતુઓ શરીરના વિભિન્ન શક્તિ ભરેલી હોય છે અને પરિસ્થિતિઓ અનુસાર યોગ્ય ભાગો સુધી ફેલાય છે. આ ફેલાવાના ક્ષેત્રમાં કેટલીય ક્ષેત્ર પર શક્તિનો એક વિશિષ્ટ પ્રભાવ પડે છે. મંત્રો દ્વારા ત્રાંથિઓ હોય છે, જેમના પર તે ઉચ્ચારણોનું દબાણ પડે વિલક્ષણ કાર્ય થવાનું કારણ પણ આ જ છે. ગાયત્રી મંત્ર છે. જે લોકોની કોઈ સૂક્ષ્મ ગ્રંથિઓ રોગિષ્ઠ કે નષ્ટ થઈ દ્વારા પણ આ પ્રકારની જ શક્તિનો આવિર્ભાવ થાય છે. જાય છે, તેમના મુખેથી કેટલાક ખાસ શબ્દો અશુદ્ધ કે મંત્રોચ્ચારણમાં મુખનાં અંગો ક્રિયાશીલ થાય છે, એ રોકાઈ-રોકાઈને નીકળે છે. આને જ તોતડાપણું કહેવાય ભાગોમાં નાડીતંતુ કેટલીક વિશેષ ગ્રંથિઓને ક્રિયાશીલ છે. શરીરમાં અનેક નાની-મોટી, દશ્ય-અદશ્ય ગ્રંથિઓ બનાવે છે, તેમનામાં સ્કુરણ થવાથી એક વૈદિક છંદનો હોય છે. યોગીજનો જાણે છે કે એ કોષોમાં કોઈ વિશેષ ક્રમબદ્ધ યોગિક સંગીતપ્રવાહ ઈથર તત્ત્વ ફેલાવે છે અને શક્તિનો ભંડાર છુપાયેલો રહે છે. સુષુમ્ણા સાથે સંબંધિત થોડી ક્ષણોમાં જ થતી એની વિશ્વ પરિક્રમાથી પાછા છ ચક્રો પ્રસિદ્ધ છે, શરીરમાં એવી અસંખ્ય ગ્રંથિઓ છે. આવતી વખતે એક સ્વન્નતીય તત્ત્વોની સેના પાછી લઈ

આધુનિક વિજ્ઞાન બાહ્ય ઉપકરણોની મદદથી પ્રભાવ પાડે છે અને તે પ્રભાવથી આ ગ્રંથિઓનો શક્તિ-|ગાયત્રી સાધનાના ફળોનો મુખ્ય હેતુ છે.

દીપક રાગ ગાવાથી ઓલવાયેલા દીપક પ્રજ-વિજ્ઞાન પણ મંત્રોની શક્તિને પ્રમાણિત કરવા લાગ્યું છે. વિગેરે ઝેરી જંતુ કરડેલા લોકો, કંઠમાળ, વિષવેલ, ભૂતનો મંત્રવિદ્યાના વૈજ્ઞાનિકો જાણે છે કે જીભથી જે પણ વળગાડ વગેરેના રોગી લગભગ સાજ થઈ જાય છે. કારણ વિવિધ શબ્દોનું ઉચ્ચારણ આ વિવિધ ગ્રંથિઓ પર તેમનો આવે છે, જે ઇચ્છિત ઉદ્દેશની પૂર્તિમાં ખૂબ સહાયક થાય

પ્રવાહ અને આત્મશક્તિની સુક્ષ્મ પ્રકૃતિની ઉપાસના, બહાર નીકળી જાય છે ત્યારે વાતાવરણને પ્રભાવિત કરે છે. સાધના અને આરાધનાના આધારે ઉત્પન્ન કરવામાં સૂક્ષ્મ જગતમાં ઇચ્છિત પરિસ્થિતિઓની સંભાવનાઓનું આવેલ સંબંધ, આ બન્ને કારણો સાધક માટે દૈવી વરદાન સર્જન કરે છે અને જો કોઈ વિશેષ વ્યક્તિને પ્રભાવિત સિદ્ધ થામ છે.

શબ્દ માત્ર જ્રણકારી જ નહિ બીજું પણ ઘણું આપે ત્રણ પ્રયોજનો પૂરાં કરે છે. છે. હવે એવા પ્રયોગો કરવામાં આવી રહ્યા છે, જેમાં ખાતર અને પાણી સિવાય મધર સંગીતપ્રવાહ પણ મંત્રોમાં શબ્દ એ રીતે ગૂંથાયેલા હોય છે કે તેના ધ્વનિતરંગો છોડોના વિકાસના ઉપયોગમાં લઈ યગોસ્લાવિયામાં પાકને સુવિકસિત કરવા માટે ખેતરો પર તાર છલ્લાની જેમ ઉપર ઊઠે છે અને સૂક્ષ્મ આકાશનાં અમુક સ્તરની વાદ્યલહરીઓનો ધ્વનિ વિસ્તારક યંત્રો દ્વારા પરમાણુઓના માધ્યમથી સૂર્ય સુધી પહોંચે છે તથા જ્યારે પ્રવાહિત કરવામાં આવ્યો અને તેનું ઉત્સાહજનક આ ધ્વનિ સૂર્યના અંતરિયાળમાં પ્રતિધ્વનિત થઈને પાછા પરિણામ મળ્યં.

પ્રકારના ઘણા પ્રયોગો ચાલી રહ્યા છે. મંત્રવિદ્યાનો એક ઊતરતી જાય છે. સાધક તે અણુઓથી શરીર જ નહિ, આધાર એ પણ છે કે આ વિદ્યાના જાણકારોના મત મન અને આત્માની શક્તિઓનો વિકાસ કરતો જાય છે અનુસાર મંત્રમાં બે તત્ત્વોનો સમાવેશ છે - (૧) શબ્દ- તથા ઘણીવાર તે સાંસારિક પ્રયત્નો દ્વારા ક્યારેય સંભવી ન શક્તિનો સુક્ષ્મચેતના વિજ્ઞાનના આધારે ઉપયોગ અને શકે તેવો લાભ પ્રદાન કરે છે. (૨) વ્યક્તિની આંતરિક પવિત્રતા તથા ભાવોલ્લાસ દ્વારા ઉત્પન્ન દિવ્ય ક્ષમતાઓનો સમન્વય. આ બન્નેના આવે, તેટલી જ તેની ગરિમા અને વિલક્ષણતા સ્પષ્ટ થતી મિલનથી એક એવી અદ્દભુત શક્તિ ઉત્પન્ન થાય છે, જે જય છે. વાદળોના ગડગડાટથી ઊંચી ઈમારતો ફાટી જાય કેટલાંય મોટાં ભૌતિક સાધનો દ્વારા ઉપલબ્ધ થઈ શકતી છે, આજની યાંત્રિકતા જેટલો શોર ઉત્પન્ન કરી રહી છે, નથી.

વિશેષ વિધિ-વ્યવસ્થાનું જ મહત્ત્વ વધુ છે. કંઠ, તાળવું, ચિંતિત છે, તેનાથી ઉત્પન્ન થનારી હાનિકારક પ્રતિક્રિયાને દાત, હોઠ, મૂર્ધા વગેરે જે સ્થાનોથી શબ્દોચ્ચાર થાય છે,|સર્વત્ર સમજવામાં આવી રહી છે અને આ વિશાળકાય તેમનો સીધો સંબંધ માનવશરીરનાં સુક્ષ્મ સંસ્થાનો સાથે ઝડપી. વાયુયાનોને ઘોંઘાટરહિત બનાવવાનો પ્રયત્ન છે. ષટચક્ર. ઉપાત્મક તથા દિવ્ય વાદીઓ અને ગ્રંથિઓનું કરવામાં આવી રહ્યો છે. સુક્ષ્મ શરીર સંસ્થાન અદ્દભુત છે. આ દિવ્ય અંગો સાથે વિનિર્મિત મંત્ર ગુંથણનો સીધો પ્રભાવ ઉપર્યુક્ત સંસ્થાનો પડે છે. પર પડે છે. આ પ્રવાહ મંત્રવિજ્ઞાનીને સ્વયં લાભાન્વિત કરે છે. તેની સુક્ષ્મ ક્ષમતાઓને જગાડે છે. અંદર ગૂંજતા લહેરોનાં કંપનો પણ દૂર સુધી જાય છે, તેવી જ રીતે

છે. શબ્દ સંગીતનાં શક્તિશાળી કંપનોનો પંચભૌતિક રહેતા એ મંત્રના કંપન આ જ કામ કરે છે અને જ્યારે તે કરવી હોય તો તેની પર પણ અસર કરે છે. મંત્રવિદ્યા આ

સામાન્ય રીતે ધ્વનિ ચારે તરફ ફેલાય છે, પરંતુ શકાય. વિશેષ પ્રકારના બની જાય છે. ગાયત્રી મંત્રના ધ્વનિતરંગો આવે છે. ત્યારે પોતાની સાથે પ્રકાશ અણુઓની (ગરમી, શબ્દ શક્તિ દ્વારા સંભવિત લાભ ઉઠાવવા માટે આ પ્રકાશ અને વિદ્યુત સહિત) ફોજ જપ કરનારના શરીરમાં

શબ્દની શક્તિ પર જેટલું ઊંડું ચિંતન કરવામાં તેનાં દુષ્પરિણામથી માનવજાતિને ભરપાઈ ન થઈ શકે એવું મંત્રોમાં અક્ષરોનો ક્રમ તથા તેમના ઉચ્ચારણની નુકસાન ભોગવવું પડશે. આ તથ્યથી આખો સંસાર

શબ્દની શક્તિ બધી ભૌતિક શક્તિઓ કરતાં વધારે આપણા મુખતંત્રના તાર જોડાયેલા છે. જે રીતે સૂક્ષ્મ અને વિભેદન ક્ષમતાવાળી છે. આ વાતની નિશ્ચિત ટાઈપરાઈટરનાં બટનો દબાવતા રહેવાથી ઉપર અક્ષરો નાણકારી થયા બાદ જ તત્ત્વદર્શીઓએ મંત્રવિદ્યાનો ટાઈપ થતા જાય છે, તેવી જ રીતે મુખથી ઉચ્ચારણ વિકાસ કર્યો. આમ આપણે જે કાંઈ બોલીએ છીએ, તેનો કરવામાં આવતાં વિશેષ વૈજ્ઞાનિક પ્રક્રિયાની સાથે પ્રભાવ વ્યક્તિગત અને સમષ્ટિગત રૂપે સંપૂર્ણ બ્રહ્માંડ પર

તળાવમાં કેંકવામાં આવેલ પથ્થરથી ઉત્પન્ન

આપણા મુખમાંથી નીકળેલ પ્રત્યેક શબ્દ આકાશના સુક્ષ્મ કોઈ ભાષાનો કોઈપણ મંત્ર પ્રચંડ અને પ્રભાવશાળી થઈ પરમાણુઓમાં કંપન ઉત્પન્ન કરે છે. એ કંપનોથી લોકોમાં ઊઠે છે. તેના દ્વારા ઉચ્ચારિત શબ્દ મનુષ્યોના અદશ્ય પ્રેરણાઓ જ્ઞગૃત થાય છે, આપણા મગજમાં કોણ અંતઃસ્થળને, અસીમ અંતરિક્ષને પ્રભાવિત કર્યા વિના જાણે ક્યાંથી વિચાર આવે છે, આપણે સમજી શકતા નથી, રિહેતો નથી. આવી પરિષ્કૃત વાણી 'વાફ'ને અધ્યાત્મનો પરંતુ મંત્રના ન્નણકાર નાણે છે કે મગજમાં વિચારોની પ્રાણ કહી શકાય છે. તેને સાધકની કામધેનુ તથા તપસ્વીનું ઊપજ કોઈ આકસ્મિક ઘટના નથી, મસ્તિષ્કનાં પડોમાં બ્રહ્માસ્ર કહેવામાં જરાપણ અતિશયોક્તિ નથી. આવી ક્ષમતા છે.

એક જ ધારામાં મનોગતિ દ્વારા એકસરખી વિચારધારા સતત પ્રવાહિત કરીને સંપૂર્ણ બ્રહ્માંડના વિચાર જગતમાં ક્રાંતિ ઉત્પન્ન કરી શકાય છે. તે માટે એ જરૂરી નથી કે એ વિચારોને વાણી કે સંભાષણ દ્વારા જ વ્યક્ત કરવામાં આવે.

''ઉચ્ચારણ'' અને ''સ્વર''માં એ જ અંતર છે કે ઉચ્ચારણ કંઠ, હોઠ, તાળવું તથા દાંતોની સંચાલન પ્રક્રિયાથી નીકળે છે અને તે વિચારોનું આદાનપ્રદાન કરી શકવામાં સમર્થ થાય છે, પરંતુ સ્વર અંતઃકરણમાંથી નીકળે છે. એમાં વ્યક્તિત્વ, દષ્ટિકોણ અને ભાવસમૂહ પણ ઓતપ્રોત રહે છે. તેથી મંત્રને સ્વર કહેવામાં આવ્યો છે. વેદપાઠમાં ઉદાત્ત, અનુદાત્ત, સ્વરિતની ઉચ્ચારણ પ્રક્રિયાનું શુદ્ધ હોવું તે આ તરફ જ સંકેત કરે છે. સાધનાના ક્ષેત્રે સ્વરનો અર્થ વાક્શક્તિના માધ્યમથી કરવામાં આવતા જપ અનુષ્ઠાન સાથે જ છે.

મંત્રનો જે મહિમા છે. તેનો આધાર વાણીને ''વાક''ના રૂપમાં પરિણત કરી દેવાનો છે. એ માટે મન, વચન અને કર્મમાં એવી ઉત્કૃષ્ટતાનો સમન્વય કરવો પડે છે કે વાણીને દગ્ધ કરતું કોઈ કારણ શેષ ન રહી જાય. આટલું કર્યા બાદ તેના દ્વારા કરેલો શબ્દ નિ:શંકપણે સફળ થાય છે. વાણી નો દૂષિત, કલુષિત અને દગ્ધ સ્થિતિમાં પડેલી રહે, તો તેના દ્વારા જપવામાં આવેલા મંત્ર પણ બળી જશે અને લાંબા સમય સુધી જપ, સ્તવન, પાઠ વગેરે કરતા રહેવા છતાં ઇચ્છિત કળ નહિ મળે.

પરિષ્કૃત વાણીમાં એવી શક્તિ રહે છે, જેના બળે

આદિકાળથી સૂક્ષ્મ કંપન એકત્રિત છે, જે મસ્તિષ્કના|પરિમાર્જિત જિલ્વાને ''સરસ્વતી'' કહેવાય છે. સાધનાના જ્ઞાનકોષો સાથે અથડાઈને વિચારના રૂપમાં પ્રગટ થઈ ક્ષેત્રે પ્રવેશતી વ્યક્તિએ મંત્રશક્તિની દીક્ષાની મહાનતા ઊંઠે છે તેમ છતાં આપણા મગજમાં એક પ્રકારના|સમજવી જોઈએ. તેને જ મંત્રની માતા માનવી જોઈએ, વિચારોની ધારાને સતત પકડવાની કે પ્રવાહિત કરવાની|તેને જ સિદ્ધિઓનું ઉદ્દભવ સ્થળ તથા ભગવાનને દ્રવિત અને પ્રભાવિત કરી શકવાનું માધ્યમ માનવું જોઈએ.

#### \* \* \*

### સંપત્તિનું અભિમાન

લાહોરના પ્રસિધ્ધ શેઠ દુનીચંદને તેમની સંપત્તિનું ખૂબ ઘમંડ હતું. એમણે પોતાના મકાનની ઉપર અસંખ્ય ઝંડા લગાડી રાખ્યા હતા, જે એ વાતના પ્રતીક હતા કે શેઠના ખજાનામાં તેટલા કરોડ **૩પિયા છે**.

એક દિવસ ગુરૂ નાનક ત્યાં પહોંચ્યા. ધનનું આવું પ્રદર્શન જોઈ એક સોય શેઠને આપતાં કહ્યું, આને અત્યારે સાચવીને રાખો અને સ્વર્ગમાં મને પાછી આપજો. ગુરૂની વાત સાંભળીને દુનીચંદને ખૂબ આશ્ચર્ય થયું. એણે હસતાં કહ્યું, મહોદય ! હું પોતે મર્યા બાદ આ સોય આપને કેવી રીતે પાછી આપીશ ? મર્યા પછી તો કોઈ વસ્તુ સ્વર્ગમાં લઈ જઈ શકાતી નથી.

આ સાંભળી ગુરૂ નાનક હસી પડચા અને કુરુણાભર્યા શબ્દોમાં કહ્યું, ''જો તમે પોતે મર્યા બાદ એક નાનકડી સોય પણ સાથે લઈ જઈ શકતા નથી, તો આ કરોડોની સંપત્તિ તમે કેવી રીતે લઈ જઈ શકશો ? ગુરૂનાં વચનો દુનીચંદના હૃદયને સ્પર્શી ગયા અને તેણે ગુરૂ નાનકના ઉપદેશોનું પાલન કરતા રહી ત્યાગ અને સેવાનો માર્ગ અપનાવવાનો સંકલ્પ લીધો.

## महात्मा जुद्धनी हिन्य जीध

અઢી હન્નર વર્ષ પહેલાંની વાત છે કે શાક્ય નરેશોની રાજધાની કપિલના રાજમાર્ગે એક જરાજીર્ણ વૃદ્ધ જઈ રહ્યો હતો. ઉંમર વધુ હોવાને કારણે તેની કમર વળી ગઈ હતી, નેત્રોની જ્યોતિ ક્ષીણ થઈ ગઈ હતી, મોઢું પોપલું અને પગ લથડિયાં ખાતા હતા. તે પેટની આગ શાંત કરવા માટે રોંડલીનો એક ટુકડો માગી રહ્યો હતો, પરંતુ કેટલાક દુષ્ટ છોકરાઓ તેને રોટલી આપવાને બદલે માટીનાં ઢેફાં અને પથ્થરો ફેંકીને મારી રહ્યા હતા. એટલામાં એક રાજસ્થ ચાલતો-ચાલતો એ સ્થળે રોકાઈ ગયો. એમાં બેઠેલા એક દેવસમાન કાંતિ ધરાવતા પુરુષે સારથિને પૂછયું કે આ કોણ છે ? તેને નાણવા મળ્યું કે એક સમયે તે પણ એક સશક્ત, સુંદર પુરુષ હતો, પરંતુ હવે વૃદ્ધાવસ્થાને કારણે તેની આવી દુર્દશા થઈ રહી છે. તેણે ફરી પ્રશ્ન કર્યો કે શું દરેક વ્યક્તિની આવી જ દશા થશે ? ઉત્તર મળ્યો, સંસારનો એ અનિવાર્ય નિયમ છે, ઉમર ખૂબ વધી જાય ત્યારે કોઈપણ તેનાથી બચી ગોઠવી દીધેલી છે, જેમાંથી પસાર થવાવાળાના સ્તરનું શકતું નથી.

કપિલવસ્તુના રાજકુમાર ગૌતમ હતા. એમને અત્યાર સુધી વ્યવસ્થા બનાવેલી છે અને યોગ્ય અધિકારીને યોગ્ય જાણીજોઈને રાજમહેલોમાં એવા વાતાવરણમાં રાખવામાં <mark>જવાબદારીઓ સોંપતા જવાની યોજના બના</mark>વેલી છે. આવ્યા હતા કે દુ:ખ, રોગ, શોક, વૃદ્ધત્વ, મૃત્યુ, વગેરે શું 🛛 દુરદર્શી અને અદુરદર્શીની જાણકારી આ સમસ્યાને 🛭 હોય છે તેનો જરાય ખયાલ જ ન હતો. આજે એકાએક આ 🛮 ઉકેલી કે ન ઉકેલી શક્વાથી જાણી શકાય છે, સાચો 🖡 જરાગ્રસ્ત વૃદ્ધને જોઈ તેમના હૃદયમાં એક નવા ભાવનો ઉદય | સ્વાર્થી, કોણ છે અને કોણ નથી તે જણાઈ આવે છે. થયો અને તેઓ કોઈના કહ્યા–સાંભળ્યા વિના માનવજીવનની ! બાધક માત્ર એક જ ઠગાઈ હોય છે કે, સામે આવેલા સમસ્યા પર વિચાર કરવા લાગ્યા. આજ સુધી તેઓ એમ 🖁 આકર્ષણોમાં આ ચંચળ મન એટલું બધું ઓતપ્રોત સમજતા હતા કે સંસારમાં બધા લોકો પોતાની જેમ જ બની જાય છે કે, બુદ્ધિને તેની પૂરી કસોટી કરવાની સ્વસ્થ, સુખી અને ખુશાલીમાં મગ્ન છે, પરંતુ આજે એમને 🛘 તકનો પ્રસંગ જ પ્રાપ્ત થતો નથી. ભાષામાંથી તીર જાણવા મળ્યું કે બધાં સાંસારિક સુખો ક્ષણિક છે અને અહીં **! નીકળી ગયા પછી જ ખબર પડે છે કે નિશાન જ્યાં** સુખ કરતાં દુઃખનું પ્રમાણ વધુ છે.

ગયો. જો કે તેમના પિતા મહારાજ શુદ્ધોધન તેમની પ્રવૃત્તિ જાય છે. વ્યવહારબુદ્ધિનો સાથ લેનાર દૂરદર્શી આ જોઈને તેમને રાગ-રંગ અને સુખોપ ભોગમાં વ્યસ્ત રાખવાની **! કસોટીમાંથી પાર ઉતરે છે અને માયાપ્રપંચથી** બચીને બધી રીતે ચેષ્ટા કરતા રહેતા હતા, પરંતુ ગૌતમના ચિત્તમાં સફળતાની સાથે આત્મિક પ્રગતિના માર્ગ પર સવાર આ ઘટના પછી જે નવું પરિવર્તન થયું, તે દિવસે-દિવસે યતા જોઈ શકાય છે.

### બંધનમુક્તિનો રાજમાર્ગ

સંદેહ, ભ્રમ, મોહની વિપુલતાને કારણે આ સંસારને માયા કહેવામાં આવે છે. જે જેવું છે તેવું તે જણાતું નથી. અહીં દરેક પ્રસંગમાં કબીરજીની ઉલટવાસિયોની વિપુલતા છે. સમસ્યાઓ ઉકેલનારની જેમ દરેક વાત ઉપર વિચારવું પડે છે. એ બધા ગોરખધંધા બુદ્ધિ પર અસાધારણ જોર કર્યા સિવાય સમજી શકાતા નથી. આ જાદૂઈ ઈમારતમાં ભૂલ-ભુલામણી જ ભરેલી છે. આંખ–મિંચામણીની રમત કોઈ જાદૃગર અહીં રમતો-રમાડતો રહ્યો છે.

આ પરિસ્થિતિઓને ભાગ્યની મશ્કરી, વિધાતાની ઠગાઈ પણ કહી શકાય, પરંતુ ગંભીરતાપૂર્વક વિચારતાં જણાઈ આવે છે કે, મનુષ્યની બુદ્ધિમત્તા પારખવા માટે એ હોંશિયાર ચિત્રકારે ડગલે ને પગલે કસોટીઓ માપ નીકળતું રહે. લાગે છે કે ઈ**ય**રે પોતાના યુવરાજ આ પ્રશ્નકર્તા બીજું કોઈ નહિ પણ સ્વયં માટે ક્રમશ: વધારેને વધારે અનુદાન આપવાની લાગવું જોઈએ ત્યાં ન લાગતાં બીજે ચાલ્યું ગયું છે. આ ઘટના પછી ગૌતમનો જીવનક્રમ જ બદલાઈ સિફળતા અને અસફળતાનું નિર્ધારણ અહીં જ થઈ

સુદઢ થતું ગયું અને એક દિવસ અડધી રાતે તેઓ રાજપાટ, સ્ત્રી-પુત્ર બધાનો ત્યાગ કરી સંન્યાસી બનીને નીકળી ગયા. મનુષ્યોને સંસારના રોગશોકથી છુટકારો મળી શકે એવો માર્ગ શોધી કાઢવાનો તેમનો ઉદ્દેશ હતો.

શરૂઆતમાં તેમણે તપસ્યાનો પ્રચલિત માર્ગ જ અપનાવ્યો. તેઓ અન્ય પાંચ સાથીઓને લઈને ઘોર જંગલમાં ચાલ્યા ગયા અને એકાંતાશ્રમમાં રહીને કઠોર તપસ્યા કરવા લાગ્યા. આના પરિણામે તેમનું શરીર દિવસે-દિવસે દુર્બળ થવા લાગ્યું, તેમ છતાં હૃદયમાં કોઈ પ્રકારના જ્ઞાનનો પ્રકાશ ન થયો. અંતે જ્યારે શારીરિક શક્તિ અત્યંત ક્ષીણ થઇ ગઇ અને ચાલવા–ફરવાનું પણ મુશ્કેલ બની ગયું ત્યારે એમને સમજ્યયું કે ફક્ત કષ્ટો સહન કરવાથી જ આ સમસ્યાનું સમાધાન થઈ નહિ શકે. એ માટે સંસારની સ્થિતિ અને જીવનની સમસ્યાઓ પર ઉદારભાવે વિચાર કરવાની જરૂર છે અને નિવૃત્તિ તથા પ્રવૃત્તિમાં મેળ સ્થાપીને એવા મધ્યમ માર્ગે ચાલવામાં આવે કે જેથી સાંસારિક ભોગોમાં આસક્તિ ન થતાં સાંસારિક કર્તવ્યોનું નિસ્પૃહ રીતે પાલન થતું રહે. આ સિદ્ધાંત 🛮 હસતા રાખવા માટે જ પેદા કરવામાં આવ્યું છે. જે કંઈ 🖥 પર સારી રીતે વિચાર કરી તેમણે પોતાના અનુયાયીઓ માટે આ રીતે ઉપદેશ આપ્યો :

નાશ થવાનો છે. (૨) જે કાંઈ દેખાય છે, તેમાં દુઃખ છુપાયેલું 📗 સાહસ વધારવા, ધીરજનો પાયો મજબૂત કરવા અને છે. (૩) જ્યારે બધી વસ્તુઓ નાશ પામવાની છે, ત્યારે એમના સકંજામાં ફસાવું શા માટે ? (૪) તપસ્યા તથા ઉપવાસ દ્વારા એમનો છુટકારો થઈ શકતો નથી, છુટકારાનું કોણ વિશ્વાસ કરશે ? જિંદગી સરળ તો હોય પણ એ મૂળ તો મન છે.

તેથી ધર્મનો સીધો અને સરળ રસ્તો એ જ છે કે શુદ્ધ 📙 મનથી કાર્ય કરવું, શુદ્ધ હૃદયથી બોલવું અને ચિત્તને શુદ્ધ રાખવું. એ માટે જરૂરી છે કે-

(૧) કોઈ પ્રકારની હિંસા કરવામાં ન આવે. (૨) ચોરી, દુરાચાર, જૂઠ અને બીજાની નિંદાથી બચવામાં 🛭 આવે. (૩) બીજાના દોષો શોધવા, અપવિત્ર ભાષણ કરવું, લાલચ રાખવી, ઘૃણા કરવી અને અજ્ઞાન આ બધાથી બચવું જોઈએ.

આ રીતે ઉપયોગી જ્ઞાન સમજાઈ જવાથી તેમનું નામ બુદ્ધ (જ્ઞાની) થઈ ગયું. એમણે લોકોને સમજવ્યું કે જે વ્યક્તિ 🛭 આ નિયમોનું પાલન કરતી રહીને બધા સાથે પ્રેમભાવ

### પરમાત્માની આનંદમયી સત્તા

અંતરમાંથી કૂટી નીકળતા ઉત્સાહથી જ આધ્યાત્મિકતાનો પ્રકાશ જોઈ શકાય છે કે જેને લીધે આત્મજ્ઞાન થઈ જાય છે. આત્માનું સહજરૂપ| પરમસત્તાની જેમ જ આનંદમય છે. એટલા માટે વિદ્વાનોએ કહ્યું છે-આધ્યાત્મિકતાનું જ બીજું નામ પ્રસન્નતા છે. જે પ્રકુલ્લતાથી જેટલો દૂર છે, તે ઈશ્વરથી પણ એટલો જ દૂર છે. તે ન તો આત્માને જાણે છે ન તો પરમાત્માની સત્તાને ! હંમેશાં ચીડાતા, ખીજાતા અને આવેશગ્રસ્ત રહેવાવાળા વર્ગને મનીપીઓએ નાસ્તિક ગણાવ્યો છે.

સંસારરૂપી આ જીવન સમરાંગણમાં જે પોતાને | જ આનંદમય બનાવી રાખે છે, બીજાઓને પણ હસાવી શકે છે, એ જ ઈશ્વરનો પ્રકાશ ફેલાવી રહે છે. અહીં જે કંઈ છે તે બધું આનંદિત રહેવા-બીજાઓને ખરાબ અથવા અશુભ છે તે બધું મનુષ્યને પ્રખર કરવા માટે જ હાજર છે. જિંદગીમાં સમયે સમયે (૧) સંસારમાં જે કાંઈ પણ દેખાય છે, તેનો શીઘ | આવતી રહેતી પ્રતિકૂળતાઓ-મુશ્કેલીઓ મનુષ્યનું | શક્તિ સામર્થ્યને વિકસિત કરવા માટે જ આવે છે. જે એનાથી ડરીને રડી પડે છે, તેની આધ્યાત્મિકતા પર સરસ અને પ્રકુલ્લતાથી ભરેલી હોવી જોઈએ. એમાં સંઘર્ષનું પણ સ્થાન હોવું જોઈએ કારણ કે એના સિવાય ાં દુનિયામાં કોઈપણ સફળતાપૂર્વક જીવી શકતું નથી.

> રડવું એક શ્રાપ છે, જે ફક્ત અવિવેકી અને l નાસ્તિકોને જ શોભા આપે છે. હસવું-હસાવવું એક એવું વરદાન છે જે, વર્તમાનમાં સંતોષ અને ભવિષ્યની શુભ સંભાવનાઓની કલ્પનાઓને જન્માવી મનુષ્યનું જીવવું સાર્થક બનાવી દે છે. આવો, આપણે સાચા અર્થમાં આસ્તિક બનીએ. અનુભવોની બીજાને પણ જાણકારી આપીએ અને સમગ્ર વાતાવરણને પ્રકુલ્લતાથી ઓતપ્રોત કરી દઈએ.

ભૂખ–તરસ અને ઠંડી–તાપ સહન કરવાની કોઈ જરૂર નથી. નિય છે અને તે ભવબંધનોથી છુટકારો પ્રાપ્ત કરે છે. મુખ્ય વાત એ છે કે પોતાના ચિત્તને સંતુલિત રાખી કોઈની સાથે દુર્વ્યવહાર કરવામાં ન આવે. જે **દ**દયથી પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે સદ્ભાવના રાખે અને કલ્યાણની કામના રાખે, તે જ સાચો ધાર્મિક છે. જે કોઈની સાથે દ્વેષ નહિ રાખે, પીડિતો અને અભાવગ્રસ્તોની સહાયતા કરવામાં પાછો નહિ પડે. કુમાર્ગથી બચીને રહેશે તેને જીવનમુક્ત જ સમજવો નોઈએ.

મગધમાં 'અસ્સપ' અને 'નાદિકસ્સપ' નામના બે અત્યંત પ્રસિદ્ધ સાધુ રહેતા હતા, એમાંથી દરેકને ત્યાં પાંચસો શિષ્યો રહેતા હતા. બુદ્ધે એમને બતાવ્યું કે જે તપસ્યા કોઈ પ્રકારના ફળની આશા રાખીને કરવામાં આવે છે. તેનાથી કામનાનો નાશ નથી થતો અને કામના મટયા વિના ચિત્તની નિર્મળતા પ્રાપ્ત થઈ શકશે નહિ. એમણે બુદ્ધના ઉપદેશની સચ્ચાઈનો અનુભવ કર્યો અને પોતાના એક હજાર શિષ્યો સહિત તેમના અનુયાયી બની ગયા. ત્યાંથી આગળ ચાલતાં જ્યારે તેઓ રાજ બિંબસારની રાજધાની 'રાજગૃહ'માં પહોંચ્યા, ત્યારે ત્યાં પણ તેમનું ખૂબ ઉત્સાહથી સ્વાગત કરવામાં આવ્યું, પરંતુ બિંબસારને એ વાત પર વિશ્વાસ ન થયો કે 'કસ્સપ' જેવા વૃદ્ધ મહાત્મા નવયુવક બુદ્ધછના શિષ્ય બની ગયા. આની તપાસ કરવા માટે તેમણે પોતાના એક દૂતને તેમની પાસે મોકલ્યો, તો 'કસ્સપે' કહ્યું,

### निर्मल अकथ अनादि ज्ञान जिसने है पाया । उसी ज्योति भगवान् बुद्ध को गुरु बनाया ॥

બુદ્ધજીએ મનુષ્યોને જે સ્વાભાવિક ધર્મનો ઉપદેશ આપ્યો, તેનો આધાર મુખ્યત્વે મનની ભાવનાઓ પર હતો. બાહ્ય આચરણને તેમણે સંદૈવ હીન કક્ષાનો ધર્મ બતાવ્યો, કેમ કે તેમાં સ્થિરતા રહેતી નથી અને દેશ–કાળ અનુસાર તે બદલાતો રહે છે. આથી તેઓ કોઈને શિષ્ય બનાવવાની દીક્ષા આપવામાં પણ કોઈ પ્રકારનો આડંબર રાખતા નહોતા. જ્યારે સારિપુત્ર તથા મૌદ્દગલ્યાયન જેવા મુખ્ય ભિક્ષુઓએ એમની પાસે પ્રવ્રજિત કરવાની પ્રાર્થના કરી ત્યારે બુદ્ધજીએ એ જ કહ્યું.

આવો ભિક્ષુઓ, ધર્મ તો સ્પષ્ટ અને સરળ હોય છે.

રાખશે, રાગદ્વેષથી દૂર રહેશે, તે પોતાના જીવનકાળમાં∫જ્યારે મનુષ્ય અનેક પ્રકારની કામનાઓ અને ઇચ્છાઓનો શરીરનો અંત થવા છતાં સમસ્ત અશુભ પરિણામોથી દૂર ત્યાગ કરી કલ્યાણની ભાવનાઓથી સીધી-સાદી શીખો પર રહેશે. એ માટે મનુષ્યે જંગલમાં જઈને તપસ્યા કરવાની તથા આચરણ કરવા લાગે છે ત્યારે તેને સ્વયં જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ



### पात्र हो सोनानं होय तो

તોતાપુરીજીએ પોતાના ચમકતા પિત્તળ તરફ સંકેત કરતાં કહ્યું, ''જુઓ, આ લોટો કેવો ચમકી રહ્યો છે. <mark>જો આને રોજ માંજવામાં ન આવે, તો આના પર મેલ ચ</mark>ઢી| જશે. આ જ દશા મનની પણ છે. જો ધ્યાન–ધારણા વગેરે દ્વારા મનને નિરંતર સ્વચ્છ કરવામાં ન આવે તો તેના પર પણ મેલ ચઢી જશે અને તેની દમકનું સ્થાન મલિનતા લઇ| લેશે.''

પરમહંસ દેવે કહ્યું, ''પરંતુ મહારાજ ! એ આ જ લોટો સોનાનો હોય, તો મલિન થવાની કોઈ સંભાવના નથી.' તોતાપુરી સમજી ગયા, પરમહંસનું મન વાસ્તવમાં સુવર્ણ-કાંતિ જેવું જ દેદીપ્યમાન તથા અપરિવર્તનશીલ છે.

#### તપમાં આળસ ન કરો

તપથી બ્રહ્માએ આ સૃષ્ટિ રચી. સૂર્ય તપ્યો અને સંસારને તપાવવામાં સમર્થ બન્યો. તપના બળથી જ શેષનાગ પૃથ્લીનું વજન ઉઠાવે છે. શક્તિ અને વૈભવનો ઉદય તપથી જ થાય છે.

તપવાથી જ ધાતુઓનાં સાધનો-વાસણો બને છે, સોનાના દાગીના બને છે. કીમતી રસ, ભસ્મ વગેરે તપાવવાથી જ અમૃત જેવા ગુણો બતાવે છે.

તપસ્વી જ બળવાન, વિદ્વાન અને બુદ્ધિમાન બને છે. ઓજસ, તેજસ્ અને વર્ચસ્ પ્રાપ્ત કરવા માટે તપશ્ચર્યાનો જ સહારો લેવો પડે છે.

વિલાસી, આળસુ અને કાયર મરે છે, પ્રતિભા ગુમાવી બેસે છે. પ્રમાણિક ન રહેવાને કારણે લક્ષ્મી તેને છોડીને ચાલી જાય છે. તે ગુલામની જેમ જીવે છે અને દીનદુર્બળની જેમ હાસ્યાસ્પદ બને છે.

એટલા માટે તપસ્વી થવું બેઈએ, તપમાં આળસ ન રાખવી જોઈએ. તપસ્વીને રોકશો નહીં. તપસ્વીને ડરાવશો પરમપૂજ્ય गुरुदेवनी

### ता ए - Ү तम

अभृतवाशी XXXXXXXXXX रो 🔧

भोत | ७०न परिष्डार

ગાયત્રી મંત્ર બોલો અમારી સાથે સાથે-

ધિયો યો નઃ પ્રચોદ્યાત્ ।

સંધ્યાવંદન માટે બે સમય નિશ્ચિત છે. એક પ્રાતઃકાળ અને બીજો કોઈ ઉપાય હોઈ જ ન શકે. આ સૌથી સરળ ઉપાય છે કે બીજો સાયંકાળ, જ્યારે રાત્રિ અને દિવસ બન્નેનો મેળાપ થાય આપ પ્રાતઃકાળ અને સાયંકાળનું સંધ્યાવંદન પોતાના ખાટલા છે તેને 'સંધ્યાકાળ' કહે છે. તે સવારે પણ થાય છે અને પર પડચા પડ્યા પણ તે સમયે કરી શકો. જ્યારે ઊંઘમાંથી સાયંકાળે પણ થાય છે . તેથી જ્યારે સૂર્યોદય થાય ત્યારે અને આપની આંખ ખૂલે અને ત્યારે અને આપ સૂવા જાવ ત્યારે બન્ને મુર્યાસ્ત થાય ત્યારે સંધ્યાવંદન કરવું નોઈએ. આધ્યાત્મિક સમયે સંધ્યા કરવાનું ભૂલશો નહીં. આમાં આપની લાપરવાહી જીવનમાં આ સંધ્યાવંદન આપણે એક બીજી રીતે પણ કરી અને ગેરજવાબદારી સિવાય બીજો કોઈ અંતરાય નથી. આપ શકીએ. સૂવાના સમયને આપણે રાત માની લઈએ અને ચાહો તો નિયમિતરૂપે દરેક પરિસ્થિતિમાં, બીમારીમાં, જાગવાના સમયને દિવસ માની લઈએ તો પ્રાતઃકાળ અને યાત્રામાં, ક્યાંય પણ સંધ્યાવંદન કરી શકો છો. સાયંકાળના સંધ્યાવંદન માટેનો આધ્યાત્મિક સમય તે ગણાય જ્યારે માણસ સુઇ ઊંઠે અથવા સુઇ જાય.

પ્રાતઃકાળના અને સંધ્યાકાળના સંધ્યાવંદન માટે એમ જ થાય છે કે લોકો ફરિયાદ કરે છે કે તે વખતે અમારી ઊંઘ ઊડતી નથી, તે સમય સુધી તો અમે દુકાન પર હોઈએ છીએ અને અમુક પ્રકારનાં કામો કરતા હોઈએ છીએ, પરંતુ તે સંધ્યાવંદન દરેક મનુષ્ય માટે શક્ય છે કે તે જ્યારે સવારે ઊઠે, કોઈપણ સમયે તો ઊઠશે જ તેથી ગમે ત્યારે સૂએ પણ જે સૂવાનો સમય હોય તેને રાત્રિનો સંધ્યાવંદન કાળ માની લે અને જ્યારે ઊઠી જાય ત્યારે પ્રાતઃકાળનો સંધ્યાવંદનનો સમય માની લે તો પછી કોઈની એ ફરિયાદ નહિ રહે કે અમને સાધના માટે કે અનુભવ કરો. આ અનુભવ કરો કે રાત્રે સૂઈ જવાનો અર્થ છે સંધ્યાવંદન માટે સમય નથી મળતો.

#### સૌથી સરળ રીત

પાસે સ્થાન નથી હોતું. સ્થાન નથી, પૂજાનો સામાન નથી, ૐ ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ તત્સવિતુર્વરેષ્ટ્યં ભર્ગો દેવસ્ય ધીમહિ નહાવાનો સમય નથી-તો ભલે ન હોય. આપ એટલું કરો, પલંગ પર પડચા પડચા જ સંધ્યાવંદન કરો. તેને માટે નથી જાગવાની દેવીઓ અને ભાઈઓ. આપણા ભારતીય ધર્મમાં જરૂર કે નથી બીજા કશાની. આનાથી સરળ સંધ્યાવંદનનો

> જૂના જમાનામાં ઈશ્વરમાં વિશ્વાસ ન રાખનાર નાસ્તિક ગણાતો હતો અને તવા ધર્મમાં પોતાની જાત પર વિશ્વાસ ન રાખનાર નાસ્તિક કહેલાય છે.

> > - વિવેકાનંદ

#### નવો જન્મ, નવું મૃત્યુ

મિત્રો. સાયંકાળની સંધ્યા અને પ્રાતઃકાળની સંધ્યામાં શું કરવું જોઈએ ? કયા વિચારો કરવા જોઈએ ? આપે આ બન્ને સમયે આત્મબોધની અને તત્ત્વબોધની સાધના કરવી જોઈએ. પ્રાતઃકાળે આપ જ્યારે ઊઠો તો એક નવું જીવન પ્રાપ્ત થયાનો 'પાછલા જન્મની સ્મૃતિ અને તે દિવસનું મૃત્યુ.' સવારે ઊઠવાનો અર્થ છે 'નવો જન્મ.' જ્યારથી આંખ ખૂલી ત્યારથી મિત્રો, દૈનિક ઉપાસના કરવા બાબતમાં લોકોની એક નવો જન્મ' આપ આ અનુભવ કરો. તો મજ આવશે. આપ બીજી પણ ફરિયાદ છે કે અમને શિયાળાના દિવસોમાં ઠંડી દરરોજ સવારે એ અનુભવ કરો કે મારો નવો જન્મ થઈ ગયો. લાગે છે, સ્નાન કરવાનું સંભવિત હોતું નથી. કેવી રીતે હવે નવા જન્મેમાં શું કરવું જોઈએ ? આપની બધી જ બુદ્ધિમત્તા ઊઠીએ ? પાણી મળતું નથી. તેમને માટે આ સંધ્યાવંદન, જે આ વાત પર ટકેલી છે કે આપે આપની જીવનસંપત્તિનો કેવી આપને બતાવીએ છીએ તે આપ અહીંથી ઘેર જઇને નિયમિત રીતે ઉપયોગ કર્યો. એમ માનવું સાચું નથી કે આ જન્મ ભજન રીતે કરતા રહેજો. સંધ્યાવંદન માટે ઋષિઓએ પ્રાતઃકાળનો કરવા માટે મળ્યો છે. ના મિત્રો, આ જીવન ભજન કરવા માટે અને સાયંકાળનો સમય બતાવ્યો છે તેને બદલે પ્રાતઃકાળ, નથી મળ્યો. પરંતુ એટલા માટે મળ્યો છે કે આપ આ જીવનની સૂઈને ઊઠવાનો સમય અને રાત્રે સૂવાનો સમય-આ બે સમય સંપત્તિનો સારી રીતે ઉપયોગ કરો. આ જ આપની કસોટી છે. આપને માટે અમે નક્કી કરી આપીએ છીએ. કેટલાય લોકોની પરીક્ષામાં જે ઉત્તીર્ણ થાય છે તેમને આગળના ધોરણમાં ચડાવવામાં આવે છે. ફરીથી ઉત્તીર્ણ થતાં તેનીય ઉપરના વાત છે અને પરમાર્થ ? પરમાર્થ એ કે ભગવાનની આ ધોરણમાં જ્ય છે.

તમારી પહેલી પરીક્ષા લીધી છે તેમાં તમારી એક જ ફરજ બની જરૂર છે, ઈજનેરોની જરૂર છે. જેઓ તેમનાં આટલાં મોટાં રહે છે કે આપ તેનો સારામાં સારો ઉપયોગ કરીને બતાવો. ભગવાને તમારી પાસેથી આ જ અપેક્ષા રાખી છે, આ જ તેમની ઉમેદ છે અને આ જ એ ઇચ્છે પણ છે. તે આપની પાસેથી નથી પૂજાની અપેક્ષા રાખતા કે નથી ઉપહારની. તે નથી તાણવા, ચાંપલાશ કે ચમચાગીરી કરવા માટે નહિ. આપને ભજન ચાહતા, નથી ફલહાર કે મીઠાઈ ચાહતા, નથી તેમને ઈશ્વરને મિઠાઈ-નૈવેદ્ય, ભેટસૌગાદ આપવા માટે મનુષ્યજન્મ કપડાંની અભીપ્સા કે નથી કથા–કીર્તનની ચાહના. આ બધી આપ્યો નથી. આપને ભગવાને કક્ત એટલા માટે પેદા કર્યા છે બાબતો સાથે ઈશ્વરને કોઈ નિસબત નથી. આ બધી તો આપણી પોતાની પરિશોધની પ્રક્રિયા છે. કોણ જાણે શાથી લોકો એમ માની બેઠા છે કે ભગવાન આથી પ્રસન્ન થશે. આપ વિશ્વાસ કરજો કે આમ કરવાથી ભગવાન કદી પ્રસન્ન થાય નહીં. આનાથી આપને આપના જીવનનું સંશોધન કરવામાં, કાર્યના નિરાકરણમાં સહાય મળી શકે છે, પરંતુ જ્યાં નિવો જન્મ છે અને મને એટલી મોટી કિંમત મળી છે, સંપત્તિ ભગવાનની પ્રસન્નતાનો સવાલ છે ત્યાં ફક્ત એક બાબત છે કે મળી છે કે જેની સરખામણીમાં બીજા કોઈ પશુ–પ્રાણીને તો આપને બહુ મૂલ્યવાન મનુષ્યજીવન આપ્યું અને એ જીવનનો કોઈ ચીજ મળી નથી. આપ આપની જાતને ભાગ્યશાળી આપે કઈ રીતે, કેવો અને ક્યાં ઉપયોગ કર્યો, આ જ એક પ્રશ્ન સમજો, નસીબદાર હોવાનો અનુભવ કરો. એવો અનુભવ છે, બીજો કોઈ પ્રશ્ન નથી. જ્યારે આપને આ જીવન બક્યું જ કરવો કે મારા જેટલો બડભાગી બીજો કોઈ નથી. અભાવોની છે તો વિશ્વાસ રાખો કે ઈશ્વરે પોતાની મૂલ્યવાન સંપત્તિ વાત, ચિંતાની વાત, મુશ્કેલીઓની વાતો આપ વિચાર્યા કરો આપના હાથમાં સોંપી છે. આથી વધારે મોટી સંપત્તિ ઈશ્વરના છો, પણ એવું કેમ નથી વિચારતા કે આપ કેટલા શક્તિશાળી ખજાનામાં બીજી કોઈ નથી.

#### માણસ બનવાનો પ્રયત્ન કરીએ

ખાવાપીવાનું ઠેકાણું નથી. કોઈક ક્યાં છે અને કોઈક ક્યાં. શિક્ય બની શકે. તેઓ નથી બોલી શકતાં, નથી લખી-વાંચી શકતાં. પરંતુ **જીવન સુધારવાનાં સુત્રો** આપને તો તમામ સુખ-સગવડ, સુવિધાઓભર્યું જીવન એટલા માટે બક્ષવામાં આવ્યું છે કે આપ તેનો સારામાં સારો કરવો જોઈએ. જે દિવસે આપ સૂઈને ઊઠો, તે દિવસે આપ યાદ ઉપયોગ કરી દેખાડો. જીવનનો સદ્દુપયોગ કયો હોઈ શકે ? રાખો કે જિંદગી ફક્ત એક જ દિવસની છે અને 'આજના' તેના બે જ સદુપયોગ છે-એક તો, આપ પોતે જેને 'માણસ' દિવસને સારામાં સારો બનાવીએ, બસ, આટલો ક્રમ દૈનિક કહી શકાય તેવા બનો. બીજાઓની સમક્ષ આપનું દષ્ટાંત એ છવનમાં સામેલ કરી દો તો તેને રોજેરોજ અપનાવીને આપ રીતે રજૂ થવું એઈએ કે જેને એઈને બીજા માણસોને પ્રકાશ આપની સમગ્ર જિંદગી સારી બનાવી શકશો. એકેએક મળે, રોશની મળે અથવા આપનું અનુકરણ કરવાની તક દિવસનો હિસાબ કરી જોવાનો અર્થ, સંપૂર્ણ સમયને અને સમગ્ર સાંપડે અને આપનો અંતરાત્મા કલેશ-કામનાઓનું જીવનને સારી અને સુવ્યવસ્થિત બનાવવી. આપ પ્રાત:કાળે

વિશ્વવારિકામાં-આપને કામ કરવા મોકલ્યા છે ત્યાં આપ સાથીઓ, તમને મનુષ્યનું જીવન બક્ષીને ભગવાને એક સારા માળી તરીકે કામ કરો. ભગવાનને સાથીઓની ઉદ્યાનો, આટલાં મોટાં કારખાનાંની વ્યવસ્થા કરવામાં મદદરૂપ બની શકે. આપને મદદરૂપ બનવા માટે પેદા કરવામાં આવ્યા છે, ખુશામત કરવા માટે નહિ, નાકલીટી કિ બહેતર જીવન જીવો અને ઈશ્વરના કામમાં મદદરૂપ બનો.

મિત્રો, આ માટે શું કરવું જોઈએ ? સામાન્ય રીતે |માણસ કામની વાતો ભૂલી <mark>જાય છે અને ન</mark>કામી વાતો, બેવકુફીની વાતો યાદ રાખે છે. આપે સવારે ઊઠતાં જ સવારે ખાટલા પર પડ્યાં પડ્યાં ધ્યાન ધરવું જોઈએ કે આજે મારો છો કે આટલું મોટું જીવન ભગવાને આપને આપ્યું છે. આપ આપના ભાગ્યની પ્રશંસા કરો અને પ્રશંસાની સાથોસાથ એક મિત્રો, મનુષ્યજીવનથી ચડિયાતું બીજું શું હોઈ શકે ? |બીજી બાબત પણ ધ્યાનમાં રાખો. આપ એક એવી યોજના આપ બીજાં પ્રાણીઓને જુઓ ને ! કોઈ નગ્ન ફરે છે, કોઈને બનાવો, જેનાથી આ જીવનનો સારામાં સારો ઉપયોગ કરવાનું

મિત્રો, આ પ્રયોગ પ્રારંભમાં એક દિવસથી જીવનથી પરિશોધન કરીને સ્વચ્છ બનતો જાય. આ આપના સ્વાર્થની ઊઠો અને ધ્યાન કરો કે 'રોજ નવો જન્મ અને રોજ નવા મોતને લેશો ? તેના માટે સવારથી જ ઊઠીને સમયપત્રક બનાવી લેવું |તો પછી આપ ગૃહસ્થ જીવનમાં અભાવની જેની ફરિયાદ કરતા ન્નેઈએ કે આજે આપે શું કરવાનું છે, કેવી રીતે કરવાનું છે અને | રહો છો તેનાથી બચી જશો. જે માણસ વ્યસ્ત છે તે એક શા માટે કરવાનું છે ? ક્રિયાની સાથે આપ ચિંતનને જોડી દો. નિર્ધારિત લક્ષ્યમાં લાગેલો રહે છે. જે માણસ ખાલી છે અર્થાત્ ચિંતન અને ક્રિયાને આપ જોડી દેશો તો બન્ને મળીને એક શરીરથી ખાલી છે તો તેનું મગજ પણ ખાલી હશે અને મગજનું સમગ્ર સ્વરૂપ બની રહેશે. આપ શરીરથી કામ કરતા રહો, પરંતુ કોઇ ઉદ્દેશ ન હોય અથવા આપ ઉદ્દેશ ઊંચા રાખો, પરંતુ તેને શિતાનની દુકાન ન બને અને આપનું શરીર ખાલી રહેવાને ક્રિયાન્વિત કરવાની કોઈ તક ન હોય તો બન્ને બાબતો વ્યર્થ કારણે દુષ્પ્રવૃત્તિઓમાં સરી ન પડે તે માટે એ બહુ આવશ્યક છે બની રહેશે.

પ્રશંસા કરો અથવા મનુષ્ય જીવન પર ગૌરવનો અનુભવ કરો ત્યાં એક વાત તેની સાથે જ ચાલુ કરી દો, સવારે પ્રાતઃકાળથી માંડીને સાયંકાળ સુધીનું એક એવું સમયપત્રક બનાવો જેને સિદ્ધાંતવાદી કહી શકાય. આદર્શવાદી કહી શકાય. તેમાં ભગવાનનો હિસ્સો પણ રાખો. શરીર માટે આછવિકાનો સમય રાખો, ભગવાન માટે ગુજારવાનો સમય પણ કાઢો. આપના જીવનમાં ઈશ્વર પણ હિસ્સેદાર છે. તેમના માટે પણ કશુંક કરવાનું છે. આપનું શરીર જ માત્ર સર્વસ્વ નથી, આત્મા પણ વિશ્રામ પણ -સમયસર એક સમયે અને વિધિપૂર્વક હોવો કંઈક છે. આત્મા માટે પણ કાંઈક કરવું જોઈએ. બધું જ શું શરીરને ખવરાવવા-પીવરાવવા પોષણ આપવા માટે કરશો ? અને વિશ્વામ એમ શું કામ થાય ? કામ કરવાની શૈલી જ એવું શા માટે કરીએ ? આત્માનું શું કોઈ ઔચિત્ય જ નથી ? આત્માની શું કોઈ ઈજ્જત નથી ? શું આત્માનું કોઈ મૂલ્ય જ સિંધ્યાવંદનમાં મેળવી લો તો મજ આવી જાય. પૂરેપૂરી નથી ? આત્મા સાથે આપને કાંઈ સંબંધ જ નથી ? જો હોય તો દિનચર્યાને આપ ઈશ્વરનું કામ માનીને ચાલો તો પછી સમજી લો આપે એવું કરવું પડશે કે રોજિંદી દિનચર્યામાં આદર્શવાદી કે આપની પ્રાતઃકાળની સંધ્યા પૂર્ણ થઈ ગઈ. સિદ્ધાંતોને ભેગા રાખવા પડશે.

મિત્રો, આપની દિનચર્યા એવી બનાવો જેમાં આપનું પેટ ભરવાનો અવકાશ હોય અને આપના પરિવારના લોકોને માટે પણ અવકાશ હોય. પણ સાથોસાથ એક બીજો અવકાશ હોવો જોઈએ કે આપના આત્માને સંતોષ આપવા માટે અને આવે. આપ સાયંકાળની સંધ્યા, આપ સૂવા જાવ તે સમયે પરમાત્માને પ્રસન્ન કરવા માટેનાં કાર્યોનો અને વિચારોનો પણ તેમાં સમાવેશ હોય. આપ દૈનિક જીવનમાં સ્વાધ્યાયનું પણ સ્થાન રાખો. આપ દૈનિક જીવનમાં સેવાનું સ્થાન રાખો. આપ આપ એકલા જ જશો. બાળકો બાજુમાં સૂતાં હોય કે બીજું દૈનિક જીવનમાં ઉપાસનાનું સ્થાન રાખો. આ બધી બાબતોથી બનેલા સમન્વિત જીવનનો અભ્યાસ કરો તો પ્રાતઃકાળનું સંધ્યાવંદન પરિપૂર્ણ થઈ જશે.

વ્યસ્ત રહો અને જીવનચર્યા વ્યવસ્થિત બનાવો.

જ્યનની અનુભૂતિ, જ્યનની મહત્તાની અનુભૂતિની સાથે સાથે એકાંત જ્યનમાં એવા વિચારો કરો કે મારા જ્યનનો હવે

આપ પ્રાતઃકાળથી સાયંકાળ સુધી કેવી રીતે ઉપયોગમાં સૂવાના સમય સુધીની બધી કાર્યવિધિનો નિર્ધાર આપ કરી લો ખાલીપણું શેતાનની દુકાન છે. એટલા માટે આપનું મગજ કે આપ વ્યવસ્થાભર્યું સમયપત્રક અને કાર્યક્રમ બનાવી લો અને એથી મિત્રો, સવારે ઊઠતાં જ જ્યાં આપના જીવનની તે પર ચાલો-માત્ર સમયપત્રક જ બનાવવાનું નથી, પરંતુ એ બાબત પણ પળે પળે ધ્યાનમાં રાખો કે જે કાર્યપદ્ધતિ સવારે બનાવી હતી તે યોગ્ય રીતે પ્રયોજ્ય છે કે નહીં.

> સુંદરતા ચહેરાની બનાવટ અને સાજસજાવટે પર ટકેલી નથી. તે તો સારા સ્વભાવ અને ્સજ્જનોચિત વ્યવહાર પર આધારિત છે.

આપ આપના સમયપત્રકમાં વિશ્વાંતિનો સમય પણ નિયત કરો. એવું કોઇ કહેતું નથી કે વિશ્રામ ન કરશો, પરંતુ જોઈએ. થોડું સરખું કામ કર્યું અને વિશ્રામ, ફરી થોડું કામ કર્યું કર્મયોગ છે. કર્મયોગને આપ જ્ઞાનયોગ સાથે મેળવી દો,

ઘુણાને ઘુણાથી અને વેરને વેરથી જીતવાનું કામ મુશ્કેલ છે. અગ્નિમાં ઈંધણ નાખવાથી તે ભભૂકી ઊઠે છે. તેને બુઝાવવા તો પ્રેમનાં વારિ જોઈએ.

આના પછી હવે સાયંકાળના સંધ્યાવંદનનો નંબર કરો. જ્યારે સૂઓ, નવ વાગે, અગિયાર વાગે, બાર વાગે સૂવાનું તો છે જ. આપ જ્યારે સૂશો ત્યારે નિદ્રાની ગોદમાં કોઈ સૂતું હોય, પણ ઊંઘ તો તમને એકલાને જ આવશે ને ? બેને એકસાથે ઊંઘ આવી શકે ? આપ સવારે જાગશો ત્યારે એકલા જ જાગશો ને ? બન્ને એક સાથે તો નથી ઊઠતા ? આ આપનું એકાંત જીવન છે. સાયંકાળના સૂવાના સમયે આપ આ સમાપ્તિકાળ આવી પહોંચ્યો છે, અંતકાળ આવી ગયો છે. હું આ નાનકડી જિંદગીને ગુનાઓથી ભરેલી ન બનાવત. તો તો અંતને લોકો ભૂલી જાય છે. આદિ–આરંભકાળને પણ ભૂલી|હું ભગવાન બુદ્ધની જેમ છવ્યો હોત. સોક્રેટિસની જેમ છવ્યો ન્નય છે. બસ મધ્યકાળમાં જ અટવાતા રહે છે.

#### આદિ અને અંતનું ધ્યાન

મિત્રો, મનુષ્ય યોનિમાં જન્મ પ્રાપ્ત કરવાનું સૌભાગ્ય| અને તેનો સારી રીતે ઉપયોગ કરવાનો નિર્ધાર એ આદિ છે. અને અંત ? જેમાં ઈશ્વરના દ્વારે જવું જ પડવાનું તે છે અંત. ભગવાનના દરબારમાં હાજર તો થવું જ પડવાનું, આમાં બચાવની કોઈ શક્યતા જ નથી. આપે પણ બીજાઓની જેમ મરવું પડવાનું અને મરવું પણ જોઈએ. એવું તો બનવાનું નથી કે આપનો મરવાનો દિવસ ક્યારેય ન આવે-જરૂર આવશે. નિશ્ચિતપણે આવશે. જ્યારે આપનો મરવાનો દિવસ આવશે|જ્રય તો નિશ્ચિત રૂપે આપ જે નિરર્થક જીવન જીવી રહ્યા છો તો પછી શું થશે ? ત્યારે આપને અહીંથી ગયા પછી ભગવાનના તેની જરાય ઇચ્છા જાગશે નહિ. પછી આપ પોતે જ કહેશો, આ દરબારમાં જવું પડશે અને ફક્ત એક વાતનો જવાબ આપવો|નવા અવસરનો સારામાં સારો ઉપયોગ કેમ ન કરવો ? પછી પડશે કે (ભગવાને આપેલી) આ જિંદગીનો તમે કેવો ઉપયોગ કર્યો. જે આપે યોગ્ય રીતે જિંદગીનો ઉપયોગ નહિ કર્યો હોય|રીતિનીતિ રાજ પરીક્ષિત જેવી બનાવશો. રાજ પરીક્ષિતને તો ભગવાન તમારાથી અતિશય નારાજ થશે, પછી ભલે તમે અનુષ્ઠાન કર્યા હોય, તીર્થયાત્રા કરી હોય, વ્રત-ઉપવાસ કર્યા તેમણે નક્કી કર્યું કે આ સાત દિવસોનો તે સારામાં સારો હોય, તિલક કર્યું હોય. આપે જે કાંઇ કર્યું હોય તેનાથી ઈશ્વરના ઉપયોગ કરશે. તેમણે ભાગવત કથા પારાયણ કર્યું અને બીજાં મનનું કોઈ સમાધાન થવાનું નથી.

એટલા માટે રાત્રે સૂતી વખતે વિચાર કરતા રહો કે હવે મારા જીવનનો અંત છે અને એ અંતનું આપ ધ્યાન કરો. તેમ કરતાં આપ ચોંકી જશો. જીવનભર માણસ નથી જન્મને યાદ કરતો, નથી મોતને યાદ કરતો. જે મોતનું સ્મરણ કરે તો મજા આવે. સિકંદરનું જ્યારે મૃત્યુ આવ્યું ત્યારે તેણે બધાને ભેગા કર્યા અને કહ્યું કે મારો બધો માલસામાન ખજાનો મને આપો, હું એ મારી સાથે લઈ જઈશ–કારણ કે તે હું ઘણી મહેનતથી| કશું જ નહિ.

### આપણને સૌને જો હરપળે મોતનું સ્મરણ રહે

ન્નણ હોત કે મારી સાથે કેવળ પુણ્ય−પાપ જ આવવાનાં છે તો |થવાની નથી. કાલે એ બધી ત્રુટિઓ પૂરી કરી દઈશું, ભૂલો

હોત, ઈશુ ખ્રિસ્તની જેમ જીવ્યો હોત. મેં આવી ભૂલ કેમ કરી ? આ સંપત્તિની–જેની મારે જરૂર નહોતી તે જ હું (છવનભર) એકઠી કરતો રહ્યો. આવું મેં કેમ કર્યું ? મોત નિશ્ચિત જ છે. તેને જ્યારે મૃત્યુનું સ્મરણ થયું તો તે વારંવાર એ જ વાતનું સ્મરણ કરતો રહ્યો. મરતી વખતે મારા બન્ને હાથ નનામીની બહાર |રાખજો. જેથી લોકો એ જોઈ શકે કે સિકંદર ખાલી હાથે આવ્યો હિતો અને ખાલી હાથે જઈ રહ્યો છે.

મિત્રો, આ પ્રકારનો વૈરાગ્ય ભાવ સ્મશાનમાં જ સંભવી શકે. સ્મશાનઘાટની અને મોતની યાદ આપને આવી આપ શું કરશો ? પછી આપ આપનું સમયપત્રક અને જાણ થઇ ગઇ હતી કે આજથી સાતમા દિવસે સાપ કરડશે. સત્કાર્યો કર્યાં. તેનાથી તેમને મુક્તિ મળી.

લોકો ધર્મને માટે કહે છે, સાંભળે છે, ઝઘડે છેે અને મરે છે-મારે છે. પણ એવા કેટલાક લોકો છે, જે ્ધર્મને માટે જ જીવન જીવે છે.

મિત્રો, સાત દિવસોમાં તો બધાને સાપ કરડવાનો છે. આપને પણ સાત દિવસમાં જ કરડશે. અઠવાડિયાના કુલ સાત જ દિવસો છે ને! મૃત્યુરૂપી સર્પ આ જ દિવસોમાં ડંખ |મારવાનો છે. સાત દિવસો પછી આઠમા દિવસનું અસ્તિત્વ જ કમાયો છું તથા ઘણી અનીતિથી કમાયો છું. તે જે કમાયો હતો ક્યાં છે ? તેથી આપ પણ રાજ્ર પરીક્ષિતની પદ્ધતિથી વિચાર તે બધું લોકોએ તેની સમક્ષ મૂકી દીધું. સિકંદરે કહ્યું, આ બધું કરી શકો તેમ છો કે મારું જીવન જે મૃત્યુના આગમન સુધીના મારી સાથે મોકલવાની વ્યવસ્થા કરો લોકોએ કહ્યું એ તે કઈ વચ્ચેના સમયગાળામાં બાકી રહી ગયું છે. તેનો આપણે રીતે બની શકે ? આ બધી ચીજ વસ્તુઓ તો અહીંની હતી અને સારામાં સારો ઉપયોગ કઈ રીતે કરી શકીએ ? સાયંકાળે આપ અહીં જ રહેશે. આપ વ્યર્થ કહો છો કે આ બધું મારી સાથે દિવસભરનાં કાર્યોની સમીક્ષા કરો અને સમીક્ષા કર્યા બાદ જે આવશે. આપની સાથે આવશે આપનાં પાપ અને પુષ્ય બીજું એવું લાગે મેં ભૂલ કરી છે કે નથી કરી. જે ભૂલ કરી હોય તો તેને માટે પોતાની જાતને ધિક્કારો નહીં, ધમકાવો કે ઠપકો આપો નહિ. પરંતુ આપ આપની પોતાની નતને એ માટે અનુમતિ સિકંદર ધૂસકે ને ધૂસકે રડવા લાગ્યો. તેણે કહ્યું જે મને આપો કે જે કાંઈ ત્રુટિઓ રહી ગઈ છે, ભૂલો થઈ છે તે કાલે સુધારી લઈશું. પછી શું ? ભૂલો સુધરશે. બીજી વાર ભૂલ નહિ અને પરલોક બન્નેને જળવી શકો. આપ આપનું ખર્ચ એટલું જ થાય અને કામ દીપી ઊઠશે.

#### ભૂલોમાંથી શીખીએ, આત્મચિંતન કરતા રહીએ

આ રીતે પ્રાતઃકાળે જે રીતે આપે આજની નીતિનો **દિરેક ક્ષણે મૃત્યુનું સ્મરણ કરીએ** નિર્ધાર કર્યો હતો તે જ રીતે આજની ભૂલોનું અને આજની તો આપે અદા કરવી જ નોઈએ. આપ આપની જવાબદારી થવાનું છે. માતા પ્રત્યે નિભાવો. પત્ની પ્રત્યે નિભાવો, બાળકો પ્રત્યે દીકરી છે. આવું કહેશો તો શું થઈ જશે ?

બીજી બે બાબતો પણ યાદ કરી લેજો. કે લું ખાલી હાથે જ આ બે સંધ્યાવંદન ભૂલશો નહીં. ગુરૂજી, અમે તો તે સમયે વિદાય લઈ રહ્યો છું. લાલચ મારી સાથે આવવાની નથી અને ગાયત્રી મંત્રનો જપ કરીએ છીએ. બીજ કોઈ સમયે કરો. મોહ સાથે આવવાનો નથી. દરેક પ્રાણી પોતાના સંસ્કાર લઈને પ્રાતઃકાળે તો આ ચિંતન અને મનન કરો. 'નવો જન્મ, નવું આવ્યું છે અને પોતાના સંસ્કાર સાથે વિદાય થશે. પછી આપ મોત'… દરેક દિવસે નવો જન્મ અને દરેક રાતે નવું મોત. આ તેના માલિક કેવા ? જેટલી સંપત્તિનો આપ ઉપભોગ કરો છો મોત અને જિંદગીના ઝૂલામાં ઝૂલતા આપ પોતાની ફરજ, તેટલી જ તમે ભોગવી શકો છો. બાકીની બધી આ ધરતી પર કર્તવ્ય અને બુદ્ધિમત્તા વિશે વિચાર કરશો તો એવી હજારો **મૂકી જવાની છે. પછી ભલે સગાંસંબંધીઓ માટે મૂકી જાવ, વાતો ધ્યાનમાં આવશે જેના આધારે આપનો જન્મ સાર્થક થઈ** વંશવારસદારો માટે; ઉત્તરાધિકારીઓ માટે છોડી જાવ કે શિકે અને આપ અધ્યાત્મવાદના સાચા અનુયાયી અને પોલીસ માટે. જ્યારે તે છોડવી જ પડવાની છે તો પછી આપ ઉત્તરાધિકારી બની શકો. આજે આપને આ જ કહેવાનું છે. તે લોકો માટે નથી કેમ છોડતા જે હકદાર છે. આપ એટલું જ કેમ ન કમાવ જેનાથી આપ નીતિ અને ઈમાનદારીથી આ લોક

કેમ નથી રાખતા જેનાથી સીમિત આછવિકામાં પણ માણસનું ગુજરાન થઇ શકે.

મિત્રો, મારે મોતને મુખમાં પ્રવેશવાનું છે એવો ખ્યાલ સફળતાઓનું અનુમાન કરીને કાલની આપ તૈયારી કરી શકો કરશો ત્યારે હજારો વિચારો તમારા મનમાં ઉદ્દભવશે. આવો છો કે આવતીકાલે મારે કઈ રીતે જીવવાનું છે. આ બધું આપ ખ્યાલ આપ નથી કરી શકતા તો આપના પર વ્યામોહ રાતે સૂતાં પહેલાં નક્કી કરી દેશો તો બીજા દિવસે આપને છિવાયેલો રહેશે અને એ ભવબંધન છવાયેલ રહેશે કે વધુ કમાવું સફળતા મળશે. એકાએક વિચારવા બેસશો તો થોડું મુશ્કેલ નોઈએ. લાલચ છવાયેલી રહેશે, મોહ છવાયેલો રહેશે, પછી પડશે. એથી દરરોજ સ્વાના સમયે, મોતની ગોદમાં, નિદ્રાના બિલે તેની જરૂર હોય કે ન હોય. પુત્રો-પૌત્રો બધા સક્ષમ છે, તો ખોળે જતી વખતે એ વિચાર સેવ્યા કરો કે હવે હું આ પણ આપ શું એવું વિચારતા રહેશો કે તેમને મદદ કરીએ. સંસારમાંથી વિદાય લઈ રહ્યો છું અને પ્રભુના ધામમાં જાઉં છું. એમને પૈસા-સંપત્તિ આપીએ. આપના મનમાં શું એ ખ્યાલ આવી સ્થિતિમાં આપે શું કરવું જોઈએ ? આસક્તિ ઓછી કદી નથી આવ્યો કે એમના સિવાય પણ કોઈ દુનિયામાં વસે કરવી જોઈએ. લોકો પ્રત્યે વસ્તુઓ અને પદાર્થો પ્રત્યે આપની છે. આ ત્યાગ, વૈરાગ્ય, ભક્તિ ત્યારે પ્રગટે છે જ્યારે માણસ આસક્તિ જેટલી વધારે હશે તેટલી વધારે પીડા આપ મૃત્યુનું સ્મરણ કરે છે. આપ મૃત્યુનું સ્મરણ કરો. મૃત્યુનું સ્મરણ અનુભવશો. આસક્તિ ઓછી કરો. આસક્તિ જ કષ્ટદાયક છે, કરવું બહુ જરૂરી છે. ૐ કૃતો સ્મર: ! કોને યાદ કરશો ? મોતને જવાબદારીઓ નિભાવવાનું કષ્ટદાયી નથી. જવાબદારીઓ યાદ કરો. 'ભસ્મીભૂતંમિદં શરીરમ્'-આ શરીર અંતે ભસ્મીભૂત

આપ આ મરનાર શરીરની બાબતમાં ધ્યાન રાખો કે તે નિભાવો, તમારા મહોલ્લા-વિસ્તાર પ્રત્યે નિભાવો, સમાજ કાલે અથવા પરમ દિવસે માટીમાં મળી જવાનું છે. પછી પ્રત્યે નિભાવો, પરંતુ આસક્તિ આપને પરેશાન કરશે. મારાં આપણે શા માટે એવાં ખોટાં કામો કરીએ જેથી આપણી બાળકો છે. એવું આપ શા માટે કહો છો ? એવું કેમ નથી પરંપરા બગડે ? પાછળવાળાને કહેવાની તક મળે, વિચારતા ને કહેતા કે ભગવાનનાં બાળકો છે આ મારી પત્ની|ધિક્કારવાની તક મળે અને આપના આત્માને અસંતોષની છે એવું કેમ કહો છો ? એવું કેમ નથી કહેતા કે આ ભગવાનની આગમાં બળવાની તક મળે. આપ આવું કામ ન કરશો. આ બન્ને પ્રકારનું શિક્ષણ આપને નવું છવન અને નવું મૃત્યુનું આપ રાત્રે જ્યારે સૂતા હો અને મોતને યાદ કરો તો સ્મરણ કરવાથી મળી શકે છે; બીજો કોઈ ઉપાય નથી. આપ

ાા ૐ શાંતિ ાા

48



## ગાયત્રી મહાશક્તિ-યુગ શક્તિના રૂપમાં

પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવે ગાયત્રી મંત્રને માનવ માત્ર માટે બનાવ્યો. જે ગાયત્રી મંત્રને ગોપનીય રખાતો હતો, બોલવા ન હોતા દેતા, કેવળ જન્મજાત બ્રાહ્મણ વર્ગ સુધી જ સીમિત હતો. તે મંત્ર આજે સર્વત્ર દરેક જાતિ, દરેક વર્ગ, દરેક સંપ્રદાયના લોકોના મુખે સાંભળવા મળે છે. આટલો મોટો ભાગીરથી પુરુષાર્થ ગુરુસત્તાએ કર્યો, જેની બધા સંતોએ મુક્ત મને પ્રશંસા કરી છે. સ્વામી અખંડાનંદ સરસ્વતીજી, મહાત્મા આનંદ સ્વામી, શ્રી કરપાત્રીજી મહારાજ, દેવરહા બાબા જેવા સંતોએ પોતાનું મંતવ્ય પ્રગટ કરતાં કહ્યું કે આચાર્યજીએ ગાયત્રી સાધનાને ગંગાજળની માફક સર્વસુલભ બનાવી દીધી છે.

આજે આપણે સપ્તસૂત્રી આંદોલનને ગતિ આપવા માટે જન-જનને આહ્વાન કરી રહ્યા છીએ, જેમાં પહેલું આસ્તિકતા સંવર્ધન (સાધના) આંદોલન છે. ઈશ્વર વિશ્વાસ વિના બધા કાર્ય અધૂરા હોય છે. વાસ્તવમાં ગાયત્રીનો પ્રભાવ માત્ર આ લોકનો લાભ પ્રાપ્ત કરવા માટે નથી. ગાયત્રી સાધનાનો પ્રભાવ તો સીધો અંતઃકરણ પર પડે છે. મન, બુધ્દિ, ચિત્તમાં સન્માર્ગની પ્રબળ પ્રેરણા ઉઠે છે. સત્વ ગુણની વૃષ્દિદ્ર થાય છે. મનુષ્યતાનો વિકાસ થાય છે. આ મહામંત્રનો અર્થ-ચિંતન જયારે સાધક કરે છે, તો તેની સમજમાં બરોબર બેસે છે કે સૌથી મોટી પ્રાપ્તિ એ છે કે અમારી બુધ્દિ શુદ્ધ થઈ જાય.

જેવી રીતે શરીરમાંથી પ્રાણ નીકળતાં શરીર નિષ્પ્રાણ થઈ જાય છે, તેવી રીતે વેદોમાંથી ગાયત્રી મંત્ર કાઢી નાખવામાં આવે તો વેદ નિષ્પ્રાણ થઈ જશે એટલે કે ગાયત્રી મંત્ર વેદનો પ્રાણ છે. પ્રમુખ અવતારોમાં ભગવાન શ્રીરામને શ્રી વસિષ્ઠજીએ તથા શ્રીકૃષ્ણજીને સાંદીપનિ ૠષિએ યજ્ઞોપવીત સંસ્કાર સાથે ગાયત્રી મંત્રની દીક્ષા આપી હતી. ગાયત્રી સાવિત્રીની મહાવિદ્યા ભગવાન શ્રીરામને વિશ્વામિત્રજીએ શીખવાડી હતી, જેને બલા અતિબલા-વિદ્યાના નામથી જાણવામાં આવે છે.

યજ્ઞોપવીતના રૂપમાં ગાયત્રીની પ્રતિમા જ સાધક શરીર પર ધારણ કરે છે, વાસ્તવમાં આ મંત્ર દરેક કાર્ય સાથે માનસિક રૂપે જપતા રહેવું જોઈએ. શરીરથી કામ કરતા

રહો, મનથી જપ, ખાલી દિમાગને શૈતાનનું ઘર કહેવામાં આવ્યું છે. મનનો સ્વભાવ છે કંઈ ને કંઈ બનાવવું, બગાડવું કરતું રહે છે. તેને સાચી દિશા આપવા માટે માનસિક જપ કરતા રહેવું જોઈએ. આજે સમાજની સૌથી મોટી આવશ્યકતા "મનુષ્યના વિચારોમાં સદ્બુપ્દ્રિની સ્થાપના" છે. યુગ નિર્માણે આ જવાબદારી પોતાના ખભે લીધી છે. ગાયત્રીના ચોવીસ અક્ષરોમાં સમસ્ત જ્ઞાન-વિજ્ઞાન સમાયેલું છે.

ગાયત્રી મહામંત્રના ચોવીસ અક્ષરોનાં બીજ રૂપમાં તે બધા તત્ત્વ છે, જે ઉપાસકના અંતઃકરણમાં જીવનના પ્રત્યેક ક્ષેત્રને સ્વસ્થ, સમર્થ અને વિવેકપૂર્ણ બનાવનારો પ્રકાશ જાગ્રત કરે છે. અનેક પ્રકારની માન્યતાઓ રહેવા છતાં પણ ગાયત્રી ઉપાસના તથા તત્ત્વજ્ઞાન પ્રત્યે આદિકાળથી જ ૠષિ-મનીષી બધા એક મત રહ્યા છે જેટલા પણ અવતાર થયા છે, તે બધાએ ઉપાસનાન રૂપમાં આદ્યશક્તિ ગાયત્રીને જ ઈષ્ટદેવના રૂપમાં માને છે.

આ યુગમાં જ્યારે આસુરી વિચારોએ માનવીય બુદ્ધિ આચ્છાદિત કરી રાખી છે, ત્યારે તો તેની જરૂર ખૂબ વધ્ જાય છે. પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવે આ કારણે યુગ ધર્મન રૂપમાં ગાયત્રીને માની. ગાયત્રીને અમૃત, પારસ, કલ્પવૃદ્ધ, કામધેનુ અને બ્રહ્માસ્ત્ર કહેલ છે. ૠષિ-મૃનિએ, મહાપુરુષોએ તેનો મહિમા ગાયો છે. ત્રિપદા ગાયત્રં, ત્રણ ચરણવાળો ગાયત્રી મંત્ર છે. અથવવદમાં તો તેને આયુ, પ્રાણ, સંતાન, સંપત્તિ, કીર્તિ, ધન અને બ્રહ્મતેજ પ્રદાન કરનારી કહેલ છે.

વિશ્વામિત્રજીનું કથન છે ગાયત્રીના સમાન ચારે વેદોમાં બીજો મંત્ર નથી. સંપૂર્ણ વેદ, યજ્ઞ, દાન, તપ ગાયત્રી મંત્રના એક કલા સમાન છે.

મહર્ષિ વેદવ્યાસજી કહે છે. જેવી રીતે પુષ્પોનો સાર મધ, દૂધનો સાર ઘૃત (ઘી) છે, તેવી રીતે સમસ્ત વેદોનો સાર ગાયત્રી છે. સિદ્ધ કરેલી ગાયત્રી કામધેનુ સમાન છે. ગંગા શરીરના પાપોને નિર્મળ કરે છે. ગાયત્રી રૂપી બ્રહ્મગંગાથી આત્મા પવિત્ર થાય છે. જે ગાયત્રીને છોડી બીજી ઉપાસના કરે છે. તે પકવાન છોડી ભિક્ષા માંગનારની સમાન મૂર્ખ છે. કાર્યની સફળતા તથા તપની સિધ્દિ, માટે ગાયત્રીથી શ્રેષ્ઠ બીજું નથી.

નારદજીએ કહ્યું છે-"ગાયત્રી ભક્તિનું જ રૂપ છે. જયાં ભક્તિરૂપા ગાયત્રી છે, દેવગુરુ બૃહસ્પતિનો મત છે કે દેવત્વ અને અમરત્વની આદિ જનની ગાયત્રી છે. તેને પ્રાપ્ત કરી લીધા પછી કંઈ પણ મેળવવાનું બાકી રહેતું નથી."

યોગી અરવિંદ ઘોષે કેટલીય જગ્યાએ ગાયત્રી જપ કરવાનો નિર્દેશ કર્યો છે. તેમણે બતાવ્યું છે કે ગાયત્રીમાં એવી શક્તિ સમાયેલી છે, જે મહત્ત્વપૂર્ણ કાર્ય કરી શકે છે. તેમણે કેટલાયને સાધના રૂપે ગાયત્રીના જપ બતાવ્યા છે. સ્વામી રામકૃષ્ણ પરમહંસનો ઉપદેશ છે-"હું લોકોને કહું છું કે લાંબી-લાંબી સાધના કરવાની એટલી જરૂર નથી.આ નાની-અમથી સાધના કરીને તો જુઓ ગાયત્રીના જપ કરવાથી મોટી-મોટી સિધ્ધિઓ મળે છે."

સ્વામી વિવેકાનંદનું કથન છે, "રાજા પાસે તે જ વસ્તુ માંગવી જોઈએ, જે તેના ગૌરવને અનુકૂળ હોય. પરમાત્મા પાસે માંગવા યોગ્ય સદ્બુધ્ધિ છે. જેના પર પરમાત્મા પ્રસન્ન થાય છે, તેને સદ્બુધ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે. સદ્બુધ્ધિયા પ્રસન્ન થાય છે, તેને સદ્બુધ્ધિયા પ્રસન્ન થાય છે. અને સદ્કર્મથી કોઈ પણ પ્રકારના આનંદની કમી રહેતી નથી, ગાયત્રી સદ્બુધ્ધિનો મંત્ર છે, તેથી તે મંત્રોનો મુગટમણ છે."

જગદ્ગુરુ શંકરાચાર્યજીનું કથન છે-''ગાયત્રીની મહિમાનું વર્ણન કરવું મનુષ્યના સામર્થ્યની બહારની વાત છે. બુધ્ધિનું શુષ્દ્ર થવું, એટલું મોટું કાર્ય છે, જેની સમાનતા કોઈ કામથી નથી કરી શકાતી. આત્મબળ પ્રાપ્ત કરવાની દિવ્ય દૃષ્ટિ શુષ્દ્ર બુધ્ધિથી પ્રાપ્ત થાય છે. તેનો પ્રેરક ગાયત્રી મંત્ર છે.'

સ્વામી રામતીર્થે કહ્યું છે-"રામને પ્રાપ્ત કરવા સૌથી મોટું કામ છે. ગાયત્રીનો અભિપ્રાય બુધ્ધિને કામ રૂચિથી હટાવી રામ રૂચિમાં લગાવી દેવી. જેની બુધ્ધિ પવિત્ર હશે, તે રામને પ્રાપ્ત કરવાનું કામ કરી શકશે. ગાયત્રી પોકારે છે કે બુધ્ધિમાં એટલી પવિત્રતા હોવી જોઈએ કે તે કામને રામથી વધુ ન સમજે."

મહર્ષિ રમણનો ઉપદેશ છે-"યોગ વિદ્યાના અંતર્ગત મંત્ર વિદ્યા ખૂબ પ્રબળ છે. મંત્રોની શક્તિથી અદ્ભૂત સફળતાઓ મળે છે. ગાયત્રી મંત્ર જ છે જેનાથી આધ્યાત્મિક અને ભૌતિક બંને જ પ્રકારના લાભ મળે છે." ગાયત્રી ભૂલોકની કામધેનુ છે. એ આત્માની સમસ્ત શુધા-પિપાસાઓને શાંત કરે છે. ભવ-બંધનોના જન્મ-મરણના ચક્રથી છોડાવવાના સામર્થ્યથી પરિપૂર્ણ થવાના કારણથી એને અમૃત પણ કહે છે. ગાયત્રીને સ્પર્શ કરનાર મહાનતાને પ્રાપ્ત કરે છે, તેથી તેને પારસમણિ કહે છે. ગૃહસ્થ હોય કે વિરક્ત ગાયત્રી ઉપાસના બધા માટે સમાન રૂપે લાભદાયક છે. ગાયત્રી ઉપાસના પ્રત્યેક બ્રાહ્મણ માટે અનિવાર્ય ધાર્મિક કૃત્ય છે. તેની ઉપેક્ષા કરવી પોતાના પરમ પુનીત ધાર્મિક કર્ત્તવ્યથી અલગ થવા બરોબર છે.

અભાવ, કષ્ટ, નિરાશા, ચિંતાની ઘડીઓમાં ગાયત્રીનો આશ્રય લેવાથી તરત શાંતિ મળે છે. માતાની કૃપા પ્રાપ્ત થવાથી પર્વત સમાન દેખાતું સંકટ રાઈ સમાન હલકું થઈ જાય છે. અંધકારમાં પણ આશાના કિરણો પ્રકાશવાન થાય છે. ગાયત્રીને સર્વશક્તિમાન, સર્વસિધ્ધિદાયિની અને સર્વકષ્ટ વિનાશની કહેવાય છે.

ગાયત્રી મહાશક્તિ આ સમયે યુગ શક્તિના રૂપમાં મહાન ઉદ્દેશ્ય માટે અવતરિત થઈ છે. વાસ્તવમાં આજે સર્વત્ર સદ્બુધ્ધિની જરૂર છે. સદ્વિચાર જ માનવ જાતિને વિનાશથી બચાવી શકે છે. બુધ્ધિજીવી વર્ગને સાચી દિશા મળે તો તે પોતાની યોગ્યતાને સૃજનમાં લગાવશે અને સમાજને, પરિવારને ઉત્થાન તરફ લઈ જશે. ગાયત્રી પ્રાણોની રક્ષા કરનારી દેવી છે.

ગાયત્રી મંત્રલેખન, સાધના, જપ, યજ્ઞ, આરતી, સંસ્કાર, સ્વાધ્યાય વગેરે ક્રમ માનવીય સંવેદનાઓને જગાડવા તથા કુસંસ્કારોના નિવારણમાં સહાયક થાય છે. અસ્તિકતા સંવર્ધન માટે દરેક પરિવારમાં આ ક્રમ સુનિશ્ચિત કરવાનો આપણો પ્રયાસ હોવો જોઈએ. બંને નવરાત્રીઓના અવસરે ૨૪૦૦૦ જપના સામૂહિક લઘુ અનુષ્ઠાન કરવાનો આધ્યાત્મિક પુરુષાર્થ કરવા તથા યજ્ઞમાં દેવ-દક્ષિણાના રૂપમાં વ્યસનો-બુરાઈઓ છોડવાનો ક્રમ અનિવાર્ય માની વ્યસન મુક્તિ, કુરીતિ નિવારણનો પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. સમાજ અને પરિવાર એનાથી ખોખરો થઈ રહ્યો છે. આપણે પૂરા સંસારને દિશા આપનાર જગદ્દગુરુ દેશના નિવાસી છીએ. આપણે તેવો જ જીવન ક્રમ બનાવવાનો પણ છે.

પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવ તમને બધાને શક્તિ આપે તથા તેમના કાર્યમાં જ પોતાના સમયનો વધુમાં વધુ અંશ લગાવી અને દેવી અનુગ્રહ મેળવો એ જ કામના છે

### ચુગ નિર્માણ સમાચાર

અમરેલી-અમરેલી જીલ્લાના ચિત્તલ ગામના વતની શ્રી આર. ટી. સરવૈયા ડેપ્યુટી ડાયરેક્ટર રીશરીઝ સુરતમાં સર્વીસ કરે છે. તેઓએ પોતાના વતનમાં યુગ શક્તિ ગાયત્રીના અને અખંડ જયોતિ પત્રિકાના આજીવન/ વાર્ષિક ગ્રાહકો બનાવવા તેમણે પોતાના તરફથી અડધી રકમ આપી અત્યાર સુધીમાં સેંકડો ગ્રાહકો બનાવ્યા છે. પૂ. ગુરદેવના વિચારો ઘરે-ઘર પહોંચાડવા આવી શ્રધ્ધા પ્રેરણાપ્રદ છે.

છીપડી-ગાયત્રી શક્તિપીઠમાં રચનાત્મક કાર્યક્રમના ભાગ રૂપે તેમજ જન જાગૃતિ માટે ગરીબ રોગીઓના રોગ નિદાન માટે તા. ૧-૪-૨૦૦૧ ને રવીવારે મફત આયુર્વેદીક કેમ્પ યોજવામાં આવ્યો હતો. આ કેમ્પમાં ૨૦૦ જેટલા સ્ત્રી પુરુષોએ ભાગ લીધો હતો. છીપડી ગાયત્રી શક્તિપીઠ દ્વારા યોજવામાં આવેલ કેમ્પ સુંદર રીતે સફળ થયો.

અમદાવાદ-સેટેલાઈટ રોડ, અમદાવાદ શાખા દ્વારા, પૂ. ગુરૂદેવની ''શિક્ષકોને મહાકાલનું આવાહન'' ચોપડી, સેટેલાઈટની ૧૪ સ્કુલના લગભગ ૬૦૦ શિક્ષકોને તથા નૈતિક શિક્ષણ ભાગ ૧-૨-૩, જે તે સ્કુલનાં પ્રિન્સિપાલોને વિના મુલ્યે આપવામાં આવી.

ચાલુ નાણાંકીય વર્ષ દરમ્યાન, સેટેલાઈટ શાખાએ એક લાખ વીસ હજારનું પૂ. ગુરૂદેવનું સાહિત્ય બ્રહ્મભોજમાં વેચાણ કર્યું. સેટેલાઈટ શાખામાં કોઈ ટ્રસ્ટ નથી, કે નથી કોઈ શક્તિપીઠ કે પ્રજ્ઞાપીઠ, છતાં નાનામાં નાની રા. ૧.૫૦ વાળી પોકેટબુકથી લઈને પ્રજ્ઞાપુરાણ સેટ સુધી બધુ જે સાહિત્ય અડધી કિંમતે કાયમ માટે આપવાની વ્યવસ્થા કરવામાં આવી છે.

વિસનગર-પ્રજ્ઞાપીઠ, વિસનગર દ્વારા તા. ૨-૪-૨૦૦૧ રામ નવમીના દિવસે ૩૯ લક્ષ ગાયત્રી મંત્ર જપ તથા ચૈત્ર નવરાત્રિ અનુષ્ઠાન પૂર્ણાહુતિ યજ્ઞ નિર્મિત્ત ૨૦૦ જેટલા ધો. ૧૦/૧૨ ના વિદ્યાર્થીઓ એ ૨૪ કુંડી ગાયત્રી યજ્ઞમાં આહુતિ આપી હતી. પ્રમાણિકતાથી પરીક્ષા આપવાના બધાએ સંકલ્પ લીધા હતા. લગભગ ૨૫૦૦ જેટલા ધર્મપ્રેમી ભાઈ-બહેનોએ આ કાર્યક્રમમાં ભાગ લીધો હતો. પ. પૂ. ગુરૂદેવના પ્રતિનિધિ અને સંચાલકશ્રી દ્વારા તમામ વિદ્યાર્થીઓને સફળતા માટે શુભેચ્છા અને આશીર્વચન પાઠવવા માં આવ્યા. યજ્ઞ દરમ્યાન જ કચ્છના ભૂકંપ પીડીતો માટે ફાળો જાહેર કરવા અપીલ કરાઈ હતી. આગામી શૈક્ષણિક વર્ષ માટે રાહત દરના ચોપડા અને નોટો માટે પણ સહયોગ માટે જાહેરાત કરવામાં આવી હતી.

બારડોલી-ગાયત્રી પ્રજ્ઞામંદિર બારડોલી તથા વિશ્વ હિંદુ પરિષદ ના સમર્થ સહયોગથી પીડિતોના આત્માને શાંતિ અર્થે કુદરતી આફતો, રાષ્ટ્રમાં દુષ્કાળ નિવારણાર્થે વિવિધ હેતુ માટે સરદાર-સ્વરાજ આશ્રમમાં અત્રે ''ગાયત્રી મહાયજ્ઞ''નું આયોજન કરવામાં આવ્યું હતું. કાર્યક્રમોમાં અગ્રતા-સાધનાં, વ્યસન મુક્તિ, મહિલા જાગરણ (મહિલા વર્ષ આધારે) આપવામાં આવી હતી. ધરતી માતાના પ્રકોપને શાંત કરવા-પૃથ્વી ગાયત્રી મંત્રના જાપ આહુતિ આપવામાં આવી. ઉપરાંત વરુણ ગાયત્રીના જાપ આહુતિ આપવામાં આવી. ઉપરાંત વરુણ ગાયત્રીના જાપ-આહુતિ આપી હતી. સમગ્ર બારડોલી શહેર-તાલુકા વિસ્તારમાં માઈક તથા 'રૂબરૂ સંપર્ક કરી વિના મૂલ્યે આ મહાયજ્ઞમાં લાભ લીધો હતો. સમગ્ર ફંડફાળો ભૂકંપ રાહત કોષમાં આપી દેવાયો હતો.

. આવા કાર્યક્રમો બારડોલીએ શરૂ થઈ રાંદેર ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ દ્વારા, કડોદ, ઓલપાડ ગાયત્રી પેરિવાર દ્વારા પણ ઘણી સારી રીતે લોકમેદની વચ્ચે સંપન્ન થયા હતા. ભૂકંપના ભયથી ડરેલા લોકોને મા ગાયત્રી શક્તિ આપે-આત્મબળ આપે એવી પ્રાર્થના કરવામાં આવી.

#### ્રાહિત્ય રૂપ પ્રતિશત વડોદરામાં સાહિત્ય ૨૫ પ્રતિશત કમીશન પર મળશે

યુગ સાહિત્ય કેન્દ્ર પર વડોદરા, ભરૂચ અને પંચમહાલ ની શક્તિપીઠો તથા પ્રજ્ઞા સંસ્થામાં જોડાયેલ કાર્યકર્તા ભાઈ-બહેનોને યુગ નિર્માણ યોજનાનું સાહિત્ય રેપ પ્રતિશત કમીશન પર આપવાનો નિર્ણય સ્થાનિક કેન્દ્રના સંચાલકોએ કર્યો છે. પરિજન આ સુવિધાનો લાભ ઉઠાવે અને પૂજ્ય ગુરુદેવના વિચોરો જન-જન સુધી પહોંચાડવાનો પ્રયત્ન કરે.

**યુગ સાહિત્ય વિતરણ કેન્દ્ર** ૧૯, જગન્નાથપૂરમ કોમ્પલેક્ષ, લાલબાગ સામે માંજલપુર, વડોદરા-૩૯૦૦૧૧

ફોન : ૬૫૬૫૩૬

## હંસારૂડી મા વ્હેલાં આવજો

માડી મારા હંસની સવારી વ્હેલાં આવજો તમે મારી ડૂબતી નૈયાના તારણ હાર રે ગાયત્રી મા હંસની સવારી વ્હેલાં આવજો.

> માડી મેં તો મઝધારે મૂકી મારી નાવડી તેને ડૂબવા ના દે જો મારી માત રે ગાયત્રી મા હંસની સવારી વ્હેલાં આવજો.

માડી અમે સ્વાધ્યાય કરીએ સાચા ભાવથી આજે આવીને દર્શન દે જો રે ગાયત્રી મા હંસની સવારી વ્હેલાં આવજો.

> માડી મેં તો જયોત રે જલાવી ઘણા ભાવથી તેને બૂઝવા ના દે જો મારી માત રે ગાયત્રી મા હંસની સવારી વ્હેલાં આવજો.

માડી મારાં શ્રધ્ધાનાં સઢને સંભાળ જો તૂટતાં નાવ ના થાય નિરાધાર રે ગાયત્રી મા હંસની સવારી વ્હેલાં આવજો.

> માડી મારો સાચો સથવારો શ્રીરામ શર્મા ચરણોમાં દે જો સદાય મને સહાય રે ગાયત્રી મા હંસની સવારી વ્હેલાં આવજો.

માડી મને બાળક જાણીને સંભાળ જો માડી મારી ભૂલચૂક કરી દે જો માફ રે ગાયત્રી મા હંસની સવારી વ્હેલાં આવજો.

> -પટેલ સરલા સુરેશભાઈ હિંમતનગર