

#### અનુક્રમણિકા

|    | Qualifier 1                              |         |                                               |          |
|----|------------------------------------------|---------|-----------------------------------------------|----------|
| ٩. | ગંગા ગાયત્રી                             | 9       | ૧૦. ગુરુ ગીતા-૧૦                              |          |
| ₹. | પ્રાર્થનાની શક્તિ અમોઘ છે                | ર       | આવો, આપણે ગુરુજીને કરીએ નમન                   | ૨૨       |
| 3. | જીવનું પોતાનું મૂળ સ્ત્રોતને જઈ મળવું    | ૫       | ૧૧. યુગ ગીતા-જ્ઞાનીજનો ક્ષણિક સુખોમાં રમણ નથી |          |
| 8. | વ્યક્તિત્વ પરિષ્કારનાં છ વ્યવહારિક સૂત્ર | 9       | કરતા                                          | २४       |
| ч. | સ્વસ્થ રહેવા માટે મુક્ત મને હસો          |         | ૧૨. અભ્યાસ અને વૈરાગ્યની અનિવાર્યતા           | २८       |
| ξ. | ઈશ્વરીય સત્તાનું તત્ત્વજ્ઞાન             | ૧૨      | ૧૩. આત્મીય અનુરોધ-સુવર્ણ જયંતી વર્ષના સંકલ્પો | ,        |
| ૭. | ભગવાન પાસે માંગીએ, તો સદ્ગુણોની સંપ      | યત્તિ 🦠 | પૂરા થઈને જ રહેશે                             | 30       |
|    | માંગીએ                                   | १६      | ૧૪. ચેતનાની શિખર યાત્રા-બલિહારી ગુરુ આપની-૪   | ૩૫       |
| ۷. | પોતાને પરિષ્કૃત કરીએ અને સિધ્દ્રિઓનો ભં  | .ડા૨.   | ૧૫. પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવની અમૃતવાણી              | 36       |
|    | બનીએ.                                    | 96      | ૧૬. મહાશક્તિ ગાયત્રીનું ધરા-ધામ પર અવતરણ      | 83       |
| ૯. | શેખચલ્લી જેવાં સ્વપ્નો ન જુઓ             | ૨૦      | ૧૭. અપનો સે અપની બાત-આઘ શક્તિ ગાયત્રીનું      | <b>,</b> |
|    | •                                        |         | અવતરણ પર્વ ઉલ્લાસથી ઉજવીએ                     | ४६       |

#### વિશેષ જાણકારો

અભિયાન સાધના બે વર્ષ પહેલાં યુગ સંધિ મહાપુરશ્ચરણની પૂર્ણાહુતિ પછી શરૂ કરી હતી. એમાં એક વર્ષમાં પાંચ લાખના ગાયત્રી જપ પૂરા કરવામાં આવે છે. કોઈ પણ મહિનાની શુકલપક્ષની એકાદશીથી શરૂ કરી તેને એક વર્ષ સુધી દરેક નિયમો સાથે પૂરી કરવામાં આવે છે. નિયમ બહુ સરળ છે. મહિનાની બંને એકાદશીમાં ઉપવાસ તથા બંને એકાદશીમાં દિવસમાં ૨૪ ગાયત્રી માળાઓ કરવામાં આવે છે. દસ-દસ દિવસની ત્રણ નવરાત્રીઓમાં રોજની ૨૪ માળાના હિસાબે ૨૪૦૦૦ ના જપ બાકી ૩૦૬ દિવસોમાં દસ માળા દરરોજ તથા દરેક રવિવારે પાંચ માળા વધારાની એટલે કે રવિવારે ૧૫ માળા કરવાની. નવ દુર્ગાઓ, એકાદશી તથા ગુરુવાર કે રવિવારના દિવસે વિશેષ રહે છે. બાકીના દિવસો સામાન્ય ક્રમમાં રહેશે. આ વર્ષે પણ ૧૧ જૂન ગાયત્રી જયંતીના બીજા દિવસે પુનઃ એકવર્ષીય અભિયાન સાધના વર્તમાન પરિસ્થિતિઓને જોતાં પોતાના કષ્ટોના નિવારણ માટે આરંભ કરી શકાય છે. દરરોજ ન લખી શકો તો રવિવારના ઓછામાં ઓછા ૨૪ (ચોવીસ) ગાયત્રી મંત્ર પણ લખવાનો અભ્યાસ કરો. વિસ્તારપૂર્વકની જાણકારી માટે ગાયત્રી મહાવિજ્ઞાન (સંયુક્ત)ના પાના નંબર ૨૭૯ જોઈ લેશો. અમારી વિનંતી છે કે જેટલા વધુ સાધક કરી શકે તે કરે તથા તેની સૂચના શાંતિકુંજ હરિદ્રારને પણ આપે.

#### ગાયત્રી તપોભુમિ મથુરામાં સાધનાનો સર્વસુલભ અવસર

ભમિના પોતાના સંસ્કાર તથા વિશેષતાઓ હોય છે. પોતાના ઘેર ઉપાસના કરવી લાભકારી તથા આવશ્યક છે, પરંતુ યુગાંતરીય ચેતનાના રૂપમાં અવતરિત ગાયત્રી મહાવિદ્યાનું ઉદ્ગમ કેન્દ્ર ગાયત્રી તપોભૂમિમાં રહીને ઉપાસના. સાધના કરવાનું અલગ જ મહત્ત્વ છે. અહીંયા બે પ્રકારની શિબિર સતત ચાલે છે.

- (૧) લઘુ અનુષ્ઠાન સાધના શિબિર :-ગાયત્રીના ૨૪૦૦૦ મંત્ર જપવાળા નવ દિવસીય અનુષ્ઠાન સાધના શિબિર દરેક મહિનાની ૬ થી ૧૪, ૧૬ થી ૨૪ તથા ૨૬ થી ૪ તિથિઓમાં ચાલે છે.
- (૨) સવા લક્ષ અનુષ્ઠાન સાધના શિબિર :-સવા લાખ જપના ચાલીસ દિવસીય અનુષ્ઠાનનું પ્રથમ સત્ર ગાયત્રી જયંતી ૧૦ જૂન ૨૦૦૩ થી શરૂ થઈ રહ્યું છે. એમાં ૨૪ સમર્થ અનુભવી બહેનો દ્વારા પૂજેય ગુરૂદેવના માર્ગદર્શન કક્ષ (જેને હવે સાધના કક્ષ બનાવી દીધો છે.) માં અનુષ્ઠાન સાધના કરાવવામાં આવી રહી છે. જે મહિલાઓ આ અનુષ્ઠાનમાં ભાગ લેવા માંગે, તે સ્વીકૃતિ મંગાવી આવી શકે છે. અસમર્થ અતિવૃધ્ધ તથા રોગી મહિલાઓ ભાગ ન લે. આગલું સત્ર લગભગ ૨૩ જુલાઈ તથા ૩ સપ્ટેમ્બરથી પ્રારંભ થશે. આ શિબિરોમાં ભાગ લેનાર પુરુષ તથા મહિલાઓ અત્યારથી જ સ્વીકૃતિ મંગાવી લે.

🕉 ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ તત્સવિતુર્વરેષ્યં ભર્ગો દેવસ્ય ધીમહિ ધિયો યો નઃ પ્રચોદયાત્

# યુગ શક્તિ ગાયત્રી

ઃ સંસ્થાપક / સંરક્ષક ઃ વેદમૂર્તિ, તપોનિષ્ઠ યુગદ્રષ્ટા પં. શ્રીરામ શર્મા આચાર્ય અને માતા ભગવતી દેવી શર્મા

> ઃ સંપાદક ઃ ડૉ. પ્રાગવ પંડચા

્સહ સંપાદક <mark>ઃ</mark> ઘનશ્યામ પટેલ

ઃ કાર્યાલય ઃ ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરા – ૨૮૧ ૦૦૩ ઃ ટેલિફોન ઃ

(૦૫૬૫)૨૫૩૦૩૯૯,૨૫૩૦૧૨૮

વાર્ષિક લવાજમ : ૫૫ રૂપિયા આજીવન લવાજમ : ૭૦૦ રૂપિયા <sup>.</sup>

વિદેશનું લવાજમ વાર્ષિક ૧૦ પાઉન્ડ / ૧૫ ડૉલર રૂા. ૬૦૦=૦૦

આજીવન :૧૦૦ પાઉન્ડ/૧૫૦ ડૉલર ભારતીય મુદ્રામાં રૂા. ૭૦૦૦-૦૦

ં વર્ષ - ૩૪ અંક - ૬

પ્રકાશન તિથિ ૨૫-૫-૨૦૦૩

**%ून - २००**३

એક અંક ઃ રૂા. ૫-૦૦

### ગંગા-ગાયત્રી

ગંગા અને ગાયત્રીમાં ભારત માતાની ચેતના સમાયેલી છે. આ બંનેય દેવ સંસ્કૃતિના જ્ઞાન-વિજ્ઞાનની પુણ્યધારાઓ છે. તેમનામાં દેવભૂમિ ભારતના પ્રાચીન ઋષિઓના મહાતપનો પ્રખર પરિચય સમાયેલો છે. સૂર્યવંશની પેઢીઓની તપસાધના 'ભગીરથ'માં અવતરિત થઈ અને મહાતપસ્વી ભગીરથની મહાસાધનાએ માતા ગંગાના અવતરણને શક્ય-સાકાર બનાવ્યું. ગંગાની લહેરોએ ભારત દેશની ચેતનામાં નવા પ્રાણ પૂર્યા.

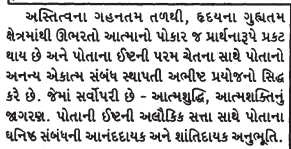
જેઠ સુદ દસમના પાવન દિવસે ભગવતી ગંગાના અવતરણની સાથે એક દૈવી સંદેશ પણ અવતરિત થયો. ભારતવાસીઓ ! રાષ્ટ્રનિર્માણ માટે પેઢીઓએ થાક્યા વિના-અટક્યા વિના અનવરત તપવું પડે છે. પોતાના ઉજ્જવળ ભવિષ્ય માટે કોઈ બીજા સામે ન જુઓ, કોઈ બીજા પાસે કશી આશા ન રાખો. ખુદ મહાતપનો સંકલ્પ કરો. ભગીરથ તપ જ ઉજ્જવળ ભવિષ્યનો એકમાત્ર રસ્તો છે.

જેઠ સુદ દસમના આ પુણ્ય દિને બ્રહ્મર્ષિ વિશ્વામિત્રના તપને પણ પૂર્ણતા મળી. રાજસ સ્વભાવવાળા મહારાજ વિશ્વરથ બ્રહ્મર્ષિ વિશ્વામિત્ર બન્યા. આદિશક્તિ માતા ગાયત્રી તેમના અંતઃકરણમાં અવતરિત થઈને યુગશક્તિરૂપે ભારતમાતાની સમગ્ર ચેતનામાં વ્યાપી ગઈ. માનવીની વ્યક્તિગત અને સામૂહિક ચેતનામાં સંભાવનાઓનાં નવાં દ્વાર ખૂલ્યાં. પ્રકૃતિનું પરિમાર્જન સંભવ છે. જીવન બદલાઈ શકે છે. માનવજાતિ મા ગાયત્રીનો પાલવ પકડે તો ખરી! ચોવીસ અક્ષરોવાળા ગાયત્રી મહામંત્રની સાધનાથી દુર્ભાગ્યનું સદ્ભાગ્યમાં રૂપાંતર થવું સહજ સંભવ છે.

ગંગાનાં જલબિંદુઓ અને ગાયત્રીના મંત્ર-અક્ષરોમાં ભારત અને વિશ્વમાં વસનાર સમગ્ર માનવતા માટે સંદેશ છે - પોકાર છે. તમે કરી શકો છો - ભગીરથની જેમ, વિશ્વામિત્રની જેમ. તમારા તપમાં દેશની સમૃદ્ધિ છે -તમારા તપથી જ દેશની સંસ્કૃતિ છે. ભગીરથ અને વિશ્વામિત્રના વંશજો! જાગો, ઊઠો અને મહાતપની કઠોર સાધના માટે સંકલ્પવાન બની જાવ. મહાતપથી જ મા ગંગાની જલધારા નિર્મળ બનશે. મહાતપથી જ મા ગાયત્રીની સાધના વરદાયિની સિદ્ધ થશે.

# <del>જાજાજાજાજાજાજ</del> (રાષ્ટ્રીય નિર્માણ)**જાજા**જ

### પ્રાર્થનાની શક્તિ અમોઘ



પ્રાર્થનામાં હૃદય બોલે છે, એમાં શબ્દોનું મહત્ત્વ ગૌજ્ઞ છે. આ કારણે લૂથરે કહ્યું હતું, "જે પ્રાર્થનામાં બહુ થોડા શબ્દો હોય. તે જ સર્વોત્તમ પ્રાર્થના છે." સાચા હૃદયમાંથી નીકળતી પ્રાર્થના સીધી ઈશ્વર સુધી પહોંચે છે અને ફળ આપે છે. એટલા માટે મહર્ષિ દયાનંદ સરસ્વતીએ પ્રાર્થનાને આત્માનો અવાજ પરમાત્મા સુધી પહોંચાડનાર સંદેશવાહક કહી છે, પરંતુ આ પોકાર શુદ્ધ અને પવિત્ર અંતઃકરણમાંથી ઊઠવો જોઈએ. આથી માત્ર સદાચારી અને કર્તવ્યપરાયણની પ્રાર્થના જ ફલિત થાય છે. કારણ કે હોમરના શબ્દોમાં. ''જે ઈશ્વરની વાત માને છે, તેની જ વાત ઈશ્વર પણ સાંભળે છે." આથી સંત મૈકેરિયસે બરાબર કહ્યું છે. "જેનો આત્મા શુદ્ધ અને પવિત્ર હોય છે, તે જ પ્રાર્થના કરી શકે છે. કારણ કે અશુદ્ધ દ્રદયમાંથી એ પોકાર ઊઠશે જ નહિ, જે પરમાત્મા સુધી પહોંચી શકે. એવામાં ખાલી જીભ બોલે છે અને ફદય કાંઈ બોલી જ શકતું નથી.'' બ્રક્સના શબ્દોમાં. ''જો હૃદ્ધ મુંગું છે, તો ઈશ્વર પણ બહેરો જ હશે."

અહંકાર અને સંકુચિત સ્વાર્થમાં લિપ્ત ભાવહીન દ્દદયમાંથી ઊઠતો પોકાર મોટેભાગે યાચના અને સોદાબાજીના સ્તરનો હોય છે, જયારે પ્રાર્થના યાચના નથી, પરંતુ સાચા હૃદયનો પોકાર હોય છે. પવિત્ર અંતઃકરણ ઉપરાંત નિઃસહાય અવસ્થામાં ઊઠતો પોકાર પણ આત્માના ઊંડાશ્રમાંથી ઊઠે છે અને પોતાનો પ્રભાવ બતાવે છે, પરંતુ પ્રાર્થનાનો યથાર્થ લાભ તો તેને હંમેશાં એક સચેતન પ્રક્રિયારૂપે જીવનનું અભિન્ન અંગ બનાવવામાં છે. આવું પ્રાર્થનામય જીવન જ આ સૃષ્ટિની સૌથી સાર્થક અને ઉત્કૃષ્ટ ઘટના સિદ્ધ થઈ શકે છે.

સાચી પ્રાર્થનાનું સ્વરૂપ કેવું હોવું જોઈએ ? આધ્યાત્મિક ત્રંથો અને મહાપુરુષોનાં કથન આ બાબતમાં મહત્ત્વપૂર્ણ શબ્દોમાં "નિઃસહાય સ્થિતિમાં પ્રાર્થના સિવાય બીજો કોઈ

અસ્તિત્વના ગહનતમ તળથી, હૃદયના ગૃહ્યતમ પ્રિકાશ પાડે છે. મહાત્મા ગાંધીનું આ વચન વિચારણીય છે. "પ્રાર્થના અથવા ભજન મોઢેથી નહીં હૃદયથી થાય છે." પોતાની અયોગ્યતા, કુપાત્રતા કે કમજોરીનો સ્વીકાર કરી લેવો એ જ પ્રાર્થના છે.. પ્રાર્થના એ પશ્ચાત્તાપનું ચિહન અને પ્રતીક છે. તે આપણને સારા અને પવિત્ર બનવાની પ્રેરણા આપે છે. પ્રાર્થના ધર્મનો સાર છે. તેઓ આગળ લખે છે, ''પ્રાર્થના આપ્સી દૈનિક દુર્બળતાઓનો સ્વીકાર જ નથી, આપણા દ્રદયમાં સતત ચાલતું સંશોધન પણ છે. તે નપ્રતાનો પોકાર છે. આત્મશુદ્ધિ અને આત્મ-નિરીક્ષણનું આદ્વાન છે. પ્રાર્થના આત્માનો ખોરાક પણ છે. પોતાની ગંદકી કે બુરાઈ જ્યાં સુધી બહાર ન નીકળે ત્યાં સુધી પ્રાર્થના કરતાં રહેવું જોઈએ." સાચી પ્રાર્થનાના મર્મનો સ્પર્શ કરતાં હિતોપદેશનું વચન છે, "પોતાના દુર્ગુણોનું ચિંતન અને પરમાત્માના ઉપકારોનું સ્મરણ એ જ સાચી પ્રાર્થના છે. સત્ય, ક્ષમા, સંતોષ, જ્ઞાનધારણ, શુદ્ધ મન અને મધુર વચન એ શ્રેષ્ઠ પ્રાર્થના છે.''

> કોઈ પણ વ્યક્તિ પુરેપુરી ન તો દૃષ્ટ હોય છે કે ન તો સારી. દરેકમાં કોઈને કોઈ દોષ તો હોય જ છે. અને થોડાક ગુણો પણ હોય છે. જાગુતિનો તકાજો એ છે કે દોષોથી દૂર રહીને એના ગુણોનો જ લાભ ઉઠાવવો જોઈએ. કોઈપણ વ્યક્તિને ન તો દેવ જેવી માનવી જોઈએ કે ન તો દાનવ. બંને સ્થિતિઓના સમન્વયથી જે કાંઈ બને છે એનું નામ મનુષ્ય છે. આથી જ એના ઉપર ન તો પૂરે પૂરો વિશ્વાસ રાખી શ્રકાય કે ન તો અવિશ્વાસ રાખી શકાય.

આ રીતે દરરોજ કરવામાં આવતી પ્રાર્થના અને શ્રેષ્ઠ આચારપદ્ધતિમાં જ જીવન જીવવાની કળાનો મર્મ છુપાયેલો છે. સ્વામી રામતીર્થના મતાનુસાર દરરોજ પ્રાર્થના કરવાથી અંત:કરણ પવિત્ર બને છે. સ્વભાવમાં પરિવર્તન આવે છે. હતાશા અને નિરાશા દૂર થઈ ઉત્સાહ ભરાઈ જાય છે અ<del>ને</del> **જીવન જી**વવાની પ્રેરણા મળે છે. પ્રાર્થનાએ આત્મશક્તિ અને આત્મવિશ્વાસ જગાવવાનો અચૂક ઉપાય પણ છે. મહાભારણ અનુસાર પરમાત્માની પ્રાર્થનામાં આત્મામાં છુપાયેલ અંતઃશક્તિને જગાવવાનું દૈવી બળ છે. જયશંકરના

ઉપાય હોતો નથી પ્રાર્થના સવારની ચાવી છે અને સાંજની સાંકળ છે." હજરત મહંમદ પયગંબર અનુસાર, "પ્રાર્થના (નમાજ) ધર્મનો આધાર છે અને સ્વર્ગની ચાવી છે."

વાસ્તવમાં પ્રાર્થના પારલૌકિક જીવનની સિદ્ધિનો જ નહીં, આ જીવનની ઉત્કૃષ્ટતા અને ગુણવત્તાનો પણ આધાર છે. કારણ કે શ્રી અરવિંદના શબ્દોમાં, "આ એક એવી મહાન ક્રિયા છે જે મનુષ્યનો સંબંધ શક્તિના સ્ત્રોત પરાચેતના સાથે જોડે છે અને આ આધારે ચાલતા જીવનની સમસ્વરતા, સફળતા અને ઉત્કૃષ્ટતા અવર્શનીય હોય છે. જેને અલૌકિક અને દિવ્ય જ કહી શકાય." એટલા માટે બાઈબલમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે આપણે દરરોજ પ્રાર્થના કરતા રહેવું જોઈએ અને કયારેય તેનાથી વિમુખ ન થવું જોઈએ. રામકૃષ્ણ પરમહંસના શબ્દોમાં, "પરમાત્માને કોઈપણ રૂપે પ્રાર્થના કરો, તે નિશ્ચિતપણે આપનું સાંભળશે. તે તો એક કીડીનો પગરવ પણ સાંભળી શકે છે. મન અને વાણી એક બનીને જયારે ઈશ્વર પાસે કંઈ માંગવામાં આવે છે તો તે પ્રાર્થના તરત ફળે છે. પ્રાર્થના એક પ્રકારનું ભાવનાત્મક ધ્યાન હોય છે."

આ ઉચ્ચસ્તરીય આધ્યાત્મિક ક્રિયાની પોતાની ભાવનાત્મક પૃષ્ઠભૂમિ છે, સાચો મર્મ સમજીને તેનો અભ્યાસ, પ્રાર્થનામાં છુપાયેલ અદ્દભુત શક્તિના જાગરજ્ઞ અને સદ્દપયોગનો નક્કર આધાર બનાવે છે. તેને નીચેનાં પાંચ ચરણોમાં સમજી શકાય છે. પ્રાર્થનાની શરૂઆત પોતાની અકિંચન, નગણ્ય અને ક્ષુદ્ર સ્થિતિની વિનમ્ર સ્વીકૃતિ છે. સાથોસાથ તેમાં સુષ્ટિ અને અસ્તિત્વની વિરાટ સત્તા પ્રત્યે એક વિસ્મય અને ભયમિશ્રિત સમર્પણનો ભાવ પણ છે. પરંતુ સાથે જ એક સુનિશ્ચિતતાનો ભાવ પણ છે કે જીવન અને સુષ્ટિનું સમગ્ર જટિલ તંત્ર તેની ભૌતિક વ્યવસ્થા હેઠળ ગતિશીલ છે. તમામ પ્રાણીઓ અને જડ પ્રકૃતિ બધાં જ આ સર્વવ્યાપી સત્તાના દિવ્ય અનુશાસનમાં બંધાયેલાં છે. આપણે પણ આ વિરાટ વ્યવસ્થાનો એક નાનકડો અંશ છીએ. એવા વિનમ્ર ભાવથી કરવામાં આવેલી પ્રાર્થનાનો જ ઈશ્વર સ્વીકાર કરે છે. આ સંદર્ભમાં રાષ્ટ્રકવિ મથિલીશરણ ગુપ્તના શબ્દોમાં -

હ્રદય નમ્ર હોતા નહીં જિસ નમાજ કે સાથ. ગ્રહે**લ** નહીં કરતા કભી ઉસકો ત્રિભુવન નાથ. પ્રાર્થનામાં વિનમ્રતાની સાથે બીજો ભાવ આત્મસજગતાનો છે. "ઈશ્વર અંશ જીવ અવિનાશી" રૂપે આપણે એ દિવ્ય સત્તા

સાથે અખંડરૂપે જોડાયેલા છીએ. આ રૂપમાં આપણાં યથાર્થ 'સ્વ' પ્રત્યે સજગતા એ પ્રાર્થનાનું બીજું મહત્ત્વપૂર્ણ ચરણ છે. તે આપણને જકડી રાખનારાં તમામ પ્રકારનાં વૈચારિક અને ક્રિયાગત બંધનોથી મુક્ત કરે છે. આપણે દેહના ધરાતલથી નહીં, આત્માના ધરાતલથી પ્રાર્થના કરીએ છીએ. દિવ્ય સત્તાના પવિત્રતમ અને અજર-અમર અંશના આધારથી ઊઠેલી પ્રાર્થનાનો ભાવ આપણને ભય, અનિશ્ચિતતા અને વિષાદના નકારાત્મક ભાવોથી મુક્ત કરે છે. નિત્ય-પ્રતિ પ્રાર્થનાની આ ભાવભૂમિ આપણને રોજિંદા જીવનના ઉદ્વેગો અને ચિંતાજનક તાણથી ઘણીખરી રાહત આપે છે.

ત્રીજું, પ્રાર્થનામાં કલ્પનાનો ઉપયોગ છે. દિવ્યતા સાથે સ્વયંને જોડવામાં આપણે કલ્પનાનો પ્રભાવી ઉપયોગ કરી શકીએ છીએ. પરમસત્તાના દિવ્યતેજની દિવ્ય ચિનગારીરૂપે આપણે આપણો બોધ એક તેજસ્વી, પાપરહિત, દેવસ્વરૂપ, આનંદમયી અને ચૈતન્ય આત્મજ્યોતિ રૂપે કરી શકીએ છીએ. રોજિંદા જીવનમાં આ ભાવોને સંકલ્પપૂર્વક નિભાવીને આપણે તેને વધુ દઢ અને જીવંત બનાવી શકીએ છીએ.

ચોથું, પ્રાર્થનામાં ઉત્સાહ અને આનંદનો ભાવ છે. પ્રાર્થના કોઈ યાંત્રિક ક્રિયા નથી, તેમાં આપણું સમગ્ર અસ્તિત્વ આપણા ગહનતમ સ્તરથી સક્રિય થાય છે. આ

એડીસન મહાન વૈજ્ઞાનિક બન્યા. ગરીબ માના પુત્ર હતા, પરંતુ બાળપણથી જ વૈજ્ઞાનિક બનવાની વાત કર્યા કરતા હતા. માએ વિચાર્યું, આને કોઈ વૈજ્ઞાનિક પાસે મૂકું તો તેના મનનું સમાધાન થઈ જાય. વિજ્ઞાન ભણાવવાની શક્તિ તો તેનામાં ન હતી.

તે એડીસનને એક વૈજ્ઞાનિક પાસે લઈ ગઈ. વૈજ્ઞાનિક એડીસનને એક સાવરણી આપીને પોતાની પ્રયોગશાળાની સફાઈ કરવાનું કહ્યું. એડીસને બધું કામ ખૂબ વ્યવસ્થિત રીતે કર્યું. કયાંય ખૂણેખાંચરે ગંદકી ન રહી અને દરેક ચીજ સાફસૂફ કરીને યથાસ્થાને મૂકી દીધી.

વૈજ્ઞાનિકે આ બધું જોઈને કહ્યું, આ બાળકમાં વૈજ્ઞાનિક બનવાના ગુણ છે. આને મારી પાસે મૂકી જાવ. એ જરૂર વૈજ્ઞાનિક બની જશે. સફાઈ અને વ્યવસ્થાથી મનુષ્યના વ્યક્તિત્વના વિકાસની ક્ષમતા વધે છે અને તેનાથી જ તેના સ્તરની ખબર પણ પડી જાય છે.

આપણી ક્ષુદ્રતા અને અપૂર્ણતાની તમામ સીમાઓ વળોટીને પૂર્શતાના અસીમ અને અખંડ સામ્રાજ્યમાં એક દુઃસાહસપૂર્ણ ઉડાન છે. પોતાના ક્ષુદ્ર અસ્તિત્વનો વિરાટ પ્રત્યે સમર્પણ વિસર્જન અને વિલયની પ્રક્રિયા પ્રાર્થનાની જ આ ગહન **ક્ષણોની એક ઘટના છે. જેમાં આપણા દિવ્ય સ્ત્રોતનું સ્મર**ણ, ભજન અને ભાવલોકમાં તેની સાથે એકાકાર થવાની અનુભૂતિથી હૃદયમાં આનંદના મેઘ ઉમટવા લાગે છે. આપણા પ્રભુ સાથે જોડાનાર દિવ્ય સુત્રોના બોધથી હૃદયમાં ઊર્જાનું ઝરણું ફૂટી પડે છે. આ બધી વિનમ્ર, સજગ અને સમર્પણ ભાવથી કરવામાં આવેલી પ્રાર્થનાની ફલશ્રુતિઓ છે.

પ્રાર્થનાનું પાંચમું ચરણ, પ્રાર્થનામાં સમાયેલ પરમાર્થભાવ છે. સાચી પ્રાર્થના કયારેય માત્ર આપણા પોતાના માટે નથી હોતી, પરંતુ સમગ્ર માનવતા માટે હોય સત્પ્રેરણા આપનારી છે. એમાં આત્મશક્તિના જાગરણનો છે. આ એ આધ્યાત્મિક શક્તિ છે, જે આપણને સમસ્ત પ્રાણીઓ સાથે - શક્તિશાળી અને નિર્બળ, માસૂમ અને દુષ્ટ, પુણ્યાત્મા અને પાપાત્મા - સૌ સાથે જોડે છે. આ પ્રાર્થના, "સર્વે ભવન્તુ સુખિનઃ, સર્વે સન્તુ નિરામયાઃ…."ના ભાવથી ઓતપ્રોત રહે છે. આવી સ્થિતિમાં કરવામાં આવેલી પ્રાર્થના વિશે ભગવદ્ગીતામાં કહેવામાં આવ્યું છે, "હું ભગવાન પાસેથી અષ્ટસિદ્ધિ કે મોક્ષની કામના કરતો નથી. મારી તો એક જ પ્રાર્થના છે કે તમામ પ્રાણીઓનાં હૃદય સ્થિર રહે અને હું બધાં દુઃખોને વધુ ને વધુ આશ્વસ્ત થતા જઈએ છીએ. "પ્રાર્થનાથી સહન કરું." સ્વામી વિવેકાનંદનો મત હતો કે પ્રાર્થનામાં ઓતપ્રોત આવા જીવનમાં જ સાચાં સુખ-શાંતિ અને જો માગવું હોય તો એ જ માગવું જોઈએ કે કોઈનું બૂરું ન∮આનંદનું રહસ્ય છુપાયું છે.

થાય. વિધ્વંસકારી ફળ ન માંગવું.

આવા જ કલ્યાણકારી ભાવોને વ્યક્ત કરતું આ પ્રાર્થના સૂત્ર મનન કરવા યોગ્ય છે.

શિવમસ્ત સર્વ જગતઃ પરહિત નિરતા ભવન્તુ ભૂતગણાઃ ! દોષાઃ પ્રયાન્તુ નાશં સર્વત્ર સુખી ભવતુ લોકાઃ ॥

અખિલ વિશ્વનું કલ્યાણ હો, પ્રાણી-સમૃહ પરોપકારમાં તત્પર બને. રોગ, દુઃખ, દોષ વગેરેનો નાશ થાવ અને સર્વત્ર સૌ સુખી થાવ.

આ ભાવું, ઉપર વર્શવવામાં આવેલ <mark>પ્રાર્થનાનાં વિવિધ</mark> ચરણોનો ચરમોત્કર્ષ છે. આ ભાવો સાથે કરવામાં આવેલી પ્રાર્થના નિશ્ચિતપણે ફળદાયી બનશે. એ દ્રદયને પવિત્ર અને નિર્મળ કરનારી છે, તો બીજાંને પણ સદ્ભાવ અને મર્મ છુપાયેલો છે, તો તેમાં ઈશ્વર સાથે એકાકાર થવાની ક્ષમતા પણ છુપાયેલી છે. આવી પ્રાર્થનામાં જ બીજાંના ઘા રૂઝાવવાની અને તૂટેલાં દૃદયોને જોડવાની ક્ષમતા હોય છે. વ્યક્તિગત સંદર્ભમાં શ્રીમા અનુસાર, "આવી પ્રાર્થનાથી ધીરે ધીરે જીવનની ક્ષિતિજ સુસ્પષ્ટ થવા લાગે છે, જીવનનો પથ પ્રકાશિત થવા લાગે છે અને આપણે આપણી અસીમ સંભાવનાઓ અને ઉજ્જવળ નિયતિ પ્રત્યે

મેરી અને ટોમસનું દામ્પત્યજીવન અનંત પ્રેમથી ભરપૂર હતું. દર વર્ષે લગ્નદિવસ ઉજવતાં અને ગરીબીમાં જીવન વીતાવતાં હોવા છતાં એ દિવસે એકબીજાને નાની-મોટી ભેટ આપતાં.

એ વર્ષે લગ્નદિવસ આવ્યો. બન્ને એકબીજાને ભેટ આપવાની યોજના વિચારવા લાગ્યાં, પણ ખીસ્સાં ખાલી હતાં.

ટોમસે પત્નીના સોનેરી વાળમાં લગાવવા માટે એક સોનેરી કિલપ ખરીદવાનું વિચાર્યું. મેરીએ વિચાર્યું કે પતિની કાંડા ઘડિયાળ માટે સોનેરી ચેન ખરીદવી. બન્નેના મનોરથ મનમાં જ હતા. પૈસા ભેગા થતા ન હતા. દિવસ નજીક આવી ગયો.

ટોમસ જૂની ઘડિયાળ ખરીદનારની દુકાને ગયો અને ઘડિયાળ વેચીને બદલામાં સોનેરી કિલપ ખરીદી લાવ્યો. મનમાં ખૂબ જ પ્રસન્નતા હતી.

મેરી શું કરે ? તે સોનેરી વાળ ખરીદનારની દુકાને ગઈ અને પોતાના વાંકડિયા વાળ કપાવીને મળેલા પૈસામાંથી ઘડિયાળની ચેન ખરીદી લાવી. માથે ટોપો પહેરી લીધો.

એ દિન આવ્યો. ભેટ આપવા માટે એકે બીજા તરફ હાથ લંબાવ્યો. કિલપ કયાં લગાવે. વાળ ગાયબ. ચેન કયાં બાંધે, ઘડિયાળ ગાયબ. પૂછતાં તથ્ય ખૂલ્યું. શોભી ન શકે છતાંય આ ઉપહારે એકબીજાંનાં દિલ સદા-સદા માટે જીતી લીધાં. બન્નેની આંખોમાં આંસુ ભર્યાં હતાં. આ રીતે ઉજવાયો એ લગ્નદિવસ !

## **个图个图个图个图个图个图个图个图个图个图个图个图个图个图个图** જીવનું પોતાના મુળ સ્રોતને જઈ મળવું

ભગવાન બુદ્ધ શ્રેષ્ઠી અનાથપિડકના પ્રાણમાં વસતા હતા. ભગવાનની ભક્તિને જ પોતાનું ભાગ્ય માનતા હતા. તેમનાં ચિંતન-ચેતનામાં પળે-પળે પોતાના આરાધ્ય માટે કશુંક નવું કરી છૂટવાની કુંપળો ફૂટતી હતી. "દેકર ભી કરતા મન, દે દૂં કુછ ઔર અભી" એ જ એમનું જીવનદર્શન હતુ. પ્રભુના ઉપદેશ અનુસાર તેમણે સત્કર્મ અને સત્પ્રવૃત્તિ માટે પોતાનું જીવન સમર્પિત કરી દીધું હતું . અનાથોનો સાચો સહારો બનીને તેમણે પોતાના નામને સાર્થક કરી દીધું હતું. તેમનાં સત્કાર્યોની યશપ્રભાથી દિગંત આલોકિત થઈ રહ્યું હતું. પ્રતિષ્ઠા અને સમ્માનનાં તો તેમના જીવનમાં જાણે પુર ઉમટ્યાં હતાં . છતાં પણ જીવનમાં કયાં ક કશુંક એવું હતું. જે રહી રહીને ખુંચતું હતું. ભાવનાઓમાં ભરેલી ટીસ રહી રહીને બેચેન કરતી હતી.

બધાં જ સુખોની વચ્ચે દુઃખનો એક જ કાંટો હતો, તેમનો પુત્ર 'કાલ'. કાલની પ્રવૃત્તિઓ સામાન્ય ધનિક પુત્રો જેવી હતી. ભોગ તેને ગમતા હતા. સુખ તેને લોભાવતું હતું. ધનનો તો જાણે કે પાગલ હતો. થોડાઘણા પૈસા માટે તે કોઈપણ પ્રકારનું જોખમ ઉઠાવવા તૈયાર થઈ જતો. કાલની આ મનોદશા અનાથપિંડકને જરાપણ ગમતી ન હતી. તેઓ તેને પોતાના યશચંદ્રની વચ્ચે કલંક માનતા હતા. 'કાલ'ને વશીભત કરવા માટે તેઓ અનેકો ઉપાયો કરતા હતા. પરંતુ દરેક વખતે તેમને અસફળતા જ હાથ લાગતી હતી. એક વાર તેમણે જેતવનમાં રોકાયેલ ભગવાન તથાગતને પોતાની વેદના સંભળાવી. પોતાના અનુગત ભક્તની પીડાના સ્પર્શ માત્રથી ભગવાન વિચારમાં પડી ગયા.

બે પળનાં નીરવ મૌન પછી તેમણે કહ્યું. અનાથપિંડક, પુત્રની પ્રવૃત્તિઓના કારણે તમે દુઃખી ન થશો. તેની કમજોરીઓને જ તેના રૂપાંતરણનું માધ્યમ શ્વનાવો. તમારા પુત્ર 'કાલ'નો બોધિકાળ હવે નજીકમાં છે. ગૂઢ રહસ્યોમાં ભળેલી પ્રભુની વાતોને અનાથપિંડક વ્યવસ્થિત રીતે સમજી ન શક્યા. તેમનાં નેત્રોમાં પ્રશ્નચિદ્ધો એવાં જ અમિટ બની રહ્યાં. ભગવાન તેમની મનોદશા જાણી ગયા ને કહ્યું. ''ચિંતિત થવાની જરૂર નથી. જો 'ધન'

પરિવર્તનનું માધ્યમ બનાવો. "શાસ્તાનો આ સંકેત શ્રેષ્ઠી અનાથપિંડકને સમજાઈ ગયો.

પરત આવીને તેમણે 'કાલ'ને પોતાની પાસે બોલાવ્યો. પ્રીતીપૂર્વક તેનાં ક્ષેમ-ક્ષ્મળ પૂછીને તેને કહ્યું, "પુત્ર, હું તને સો સોનામહોર આપવા ઈચ્છું છું." પિતાના આ શબ્દોએ કાલને આશ્ચર્યચકિત કરી દીધો. તે વિચારવા લાગ્યો કે આજે આમને શું થયું છે ? ક્યારેક તો આ હંમેશાં મિતવ્યયતા(કરકસર)ના પાઠ શીખવાડતા હતા, ને કયાં આજે તેઓ સો સોનામહોરો આપવાની વાત કરે છે ! પત્રને ચકિત થયેલો જોઈને અનાથપિંડક આગળ બોલ્યાં, ''પરંતુ તારે ભગવાન બુદ્ધનાં વચનોને સાંભળવાં જવું પડશે." પિતાના આ વાક્યએ કાલને થોડોક નિરાશ કર્યો. પરંતુ સો સોનામહોરોનો લોભ તેને વધારે હતો તેથી તે તૈયાર થઈ ગયો.

હવે તો ભગવાનનો સંગ તેનો નિત્યક્રમ બની ગયો. પ્રતિદિન તે તથાગતને સાંભળવા જવા લાગ્યો. પરંતુ હજુ સુધી પણ તેનાં અંતઃકરણ પર સોનામહોરોની ચમક છવાયેલી હતી. દરરોજ ઘરે આવીને તે પોતાનાં પિતાને કહેતો, "ક્યાં છે મારી સોનામહોરો ?" પહેલાં પોતાની સોનામહોરો ગણાવતો, ત્યારબાદ ભોજન કરતો. તેને બુદ્ધનાં વચનો સાથે કોઈ મતલબ ન હતો. તે તો જયારે તેમને સાંભળવા બેસતો હતો, ત્યારે પણ પોતાની સોનામહોરોનો હિસાબ કરતો હતો. આવી રીતે લગભગ એક માસ પસાર થઈ ગયો. એક દિવસ અનાથપિંડકે તેને વધુ આશ્ચર્યચકિત કરતાં કહ્યું, "પુત્ર હવે હું તને હજાર સોનામહોર આપવા ઈચ્છું છું.'' ''તો શું મારે બીજા કોઈનો ઉપદેશ સાંભળવા જવું પડશે ?" કાલ પિતાને પૂછે છે. અનાથપિંડકે તેને દિલાસો આપતાં કહ્યું, "ના પુત્ર. ફક્ત તારે પ્રભુની વાણી સાંભળીને યાદ રાખીને મને સંભળાવવી પડશે."

કાલને આ કાર્ય ઘણું જ મુંઝવણભર્યું લાગ્યું, પરંતુ સોનામહોરોની સંખ્યા પણ દસ ગણી થવાની હતી. આટલી મોટી લાલચ તે આસાનીથી કઈ રીતે છોડી દે ? તેણે 'હા' કહી દીધું. બીજા દિવસે જયારે બુદ્ધને સાંભળવા ગયો ત્યારે તમારા પુત્રની કમજોરી છે તો એને જ તેના ભાવ- તિમનાં વચનો ઘણાં જ ધ્યાનથી સાંભળવાં પડ્યાં. કેમ કે

હવે બધી જ વાતો યાદ રાખવાની હતી. યાદ રાખવા માટે છિ. બુદ્ધ બોલ્યા. "તો શું થયું ? તેણે સાંભળ્યું તો છે. કોઈ એક એક વાત ઉપર ધ્યાન આપવાનું જરૂરી હતું. કેટલાય પશ્ચ કારણે સાંભળ્યું હોય, મારા વચનોનાં ઊંડાણમાં જવાની દિવસો સુધી આ ક્રમ ચાલતો રહ્યો. બુદ્ધનાં વચનો ઉપર તેણે કોશિશ કરી છે, તમે તો હજુ સુધી મને સાંભળ્યો જ જેમ જેમ તે ધ્યાન કેન્દ્રિત કરતો તેમ તેમ તેની અંતઃચેતનામાં નિથી. અત્યાર સુધી જે પણ કાંઈ કર્યું છે તમે ફક્ત તમારા સોનામહોરની ચમક ફીકી પડી જતી.

ભગવાનની કૃપાથી આલોકિત થઈ ગઈ. તે હરહંમેશ માટે ઊતરવાની કોશિશ કરી છે અને જેણે મને સાંભળ્યો છે, તે સંપૂર્શપણે બુદ્ધત્વમાં સમાઈ ગયો. તે સાંજે તે ઘેર ન ગયો. [તો મારો થઈ ગયો છે. હવે તેને તમે ચક્રવર્તીની સંપત્તિ પણ પુત્રને કયાંક કશું થઈ તો નહીં ગયું હોય, એવા વિચાર સાથે ગભરાયેલા અનાથપિંડક ભગવાનની પાસે આવ્યા. ત્યાં પહોંચીને જોયું તો 'કાલ' એક બાજુ પર આંખ બંધ કરીને બેઠો છે. પુત્રને ઢંઢોળતાં તેમણે કહ્યું, "અરે ઘરે ચાલ, હજાર સોનામહોરો તારી રાહ જુવે છે." પિતાના આ વાક્યના જવાબમાં પુત્ર બોલ્યો,'' હવે તેને તમે જ સંભાળીને |શું થઈ ગયું છે ?'' તો બુદ્ધ બોલ્યા, '' સ્ત્રોતાપન્ન થઈ ગયો રાખો. જે સોનામહોરો પહેલાં આપી હતી, તે પણ પાછી છે. તે ધ્યાનની સરિતામાં ઊતરી ગયો છે." તે સમયે લઈ લો. હવે આ બધાની જરૂરિયાત રહી નથી."

અનાથપિંડકે એને સમજાવવાની ઘણી જ કોશિશ કરી, પરંતુ એની ઉપર કોઈ જ અસર થઈ નહીં. લાલચરૂપી બધાંજ તીર વ્યર્થ ગયાં, શ્રેષ્ઠીની સમજમાં એ નહોતું આવતું કે જ દિવસોથી આપને સાંભળ્યા છે અને તે પણ ધનની∤સ્ત્રોતમાં જઈ મળવા જેવું શ્રેષ્ઠ બીજું કશું જ નથી. લાલચમાં સાંભળ્યા છે. સોનામહોરોના લોભમાં સાંભળ્યા

યશ વિસ્તાર માટે કર્યું છે . તમારી પ્રતિષ્ઠા વધારવા માટે કર્યું છેવટે એ દિવસ પણ આવ્યો, જ્યારે તેની ચેતના છે. જ્યારે તમારા દીકરાએ મારાં વચનોના ઊંડાણમાં આપશો તો તે પાછો આવવાનો નથી. તમે તેને દેવલોકનો સમ્રાટ બનાવી દો. ઈન્દ્ર બનાવી દો તો પણ તે પાછો આવવાનો નથી. તમે ત્રણે લોકની બધી જ સંપદા તેનાં ચરજ્ઞોમાં મૂકી દેશો તો પણ તે પાછો આવવાનો નથી."

આ સાંભળી અનાથપિંડકે પૂછયું, "ભગવાન, આને ભગવાને આ ધમ્મગાથા કહી –

પથવ્યા એક રજ્જેન સગ્ગરસ ગમનેન વા I સબ્બલોકાધિપચ્ચેન સોતાપત્તિ કર્લ વરં ॥

પૃથ્વીના એકલા રાજા હોવાથી અથવા સ્વર્ગગમન તેમના પુત્રને શું થઈ ગયું છે ? તેઓ દોડતા શાસ્તાની પાસે [કરવાથી અથવા બધા જ લોકોના અધિપતિ બનવા કરતા પણ ગયા અને કહ્યું, "ભગવાન આ શું રહસ્ય છે ? વર્ષોથી હું સ્ત્રોત્રાપતિનું ફળ શ્રેષ્ઠ છે. ભગવાનની આ વાતો સાંભળીને આપને સાંભળી રહ્યો છું અને મારા પુત્રએ તો હજુ થોડાક અનાથપિંડકને એ સ્પષ્ટ થઈ ગયું કે જીવનું પોતાના મૂળ

એક વૃદ્ધ સવારથી ઘાસ કાઢવામાં વ્યસ્ત હતા. સાંજ પડતાં સુધીમાં તે એટલું કાઢી શકયા હતા, જે ભારો કરી માથે મૂકીને 🔪 ઘોડાવાળાઓની બજારમાં વેચવા માટે લઈ જઈ શકે.

એક સુશિક્ષિત ઘણા સમયથી વૃદ્ધના પ્રયત્નને જોઈ રહ્યા હતા તેથી તેમણે પૂછયું, દિવસભરની મહેનત કરી જે કમાઈ શકશો, તેનાથી કેવી રીતે તમારો ખરચ નીકળશે ? ઘરમાં શું તમે એકલા જ છો ?

વ્રદ્ધ હસીને બોલ્યો, મારો પરિવાર તો ઘણી વ્યક્તિઓનો છે. જેટલાનું ઘાસ વેચાય છે, તેટલામાંથી અમે લોકો વ્યવસ્થા બનાવીને કામ ચલાવીએ છીએ.

યુવકને આશ્ચર્યચકિત જોઈ વૃદ્ધે પૂછ્યું, લાગે છે કે તમે તમારી કમાણી કરતાં વધારે પડતી મહત્ત્વાકાંક્ષાઓ વિચારીને રાખી છે, જેના લીધે તને ગરીબીમાં ગુજરાન ચલાવવા પર આશ્ચર્ય થઈ રહ્યું છે.

યુવક બીજું કશું બોલી તો ન શક્યો, પરંતુ પોતાની અવઢવ સંતાડવા બોલ્યો, ગુજરાન જ તો બધું નથી, દાનપુષ્ટ્ય માટે પણ પૈસા જોઈએ.

વૃદ્ધ હસી પડયા. તેઓ બોલ્યા, મારા ઘાસમાં તો બાળકોનું પેટ ભરી શકાય છે, પરંતુ મેં પડોશીઓ પાસેથી માંગીમાંગીને એક કૂવો બનાવી દીધો છે, જેનો લાભ આખું ગામ લે છે. શું દાન-પુષ્ટ્ય માટે પોતાની પાસે કશું ન હોવા છતાં બીજા સમર્થોનો સહયોગ માંગીને કશુંક ભલાઈનું કાર્ય કરવું ખોટું છે ?

યુવક જતો રહ્યો. રાતભર વિચારતો રહ્યો કે મહત્ત્વાકાંક્ષાઓ વિચારવી અને તેની જ પૂર્તિમાં જીવન ખર્ચી નાંખવું જ શું .એકમાત્ર રીત છે જીવન જીવવાની !

# વ્યક્તિત્વ પરિષ્કારનાં છ વ્યાવહારિક સૂત્ર(

વ્યક્તિત્વ જ વ્યક્તિનો વાસ્તવિક પરિચય છે. શ્રેષ્ઠ વ્યક્તિત્વ તેની પૂંજી તથા સંપદા હોય છે અને આ સંપદા -સંપત્તિ દૈનિક જીવનના વ્યવહારમાં આવનારાં નાનાં નાનાં સુત્રોના માધ્યમ દ્વારા જમા થતી રહે છે. જેની પાસે આ જમા પૂંજી જેટલી વધારે હશે, તે તેટલો જ વ્યવહારકુશળ અને સફળ વ્યક્તિત્વનો સ્વામી હશે. આના અભાવમાં વ્યક્તિ વ્યાવહારિક ધરાતલ પર નિતાંત દરિદ્ર હોય છે. ભલે ને તે અન્ય ક્ષેત્રોમાં ∘ગમે તેટલો સમૃદ્ધ કેમ ન હોય. જે અત્યંત લોકપ્રિય છે તેને જ આજે વ્યાવહારિક બેંક ખાતારૂપે ઓળખવામાં આવે છે, આ દરેક ઉમર અને વયના લોકો માટે એક્સરખી રીતે લાગું પડે છે. કેમકે દરેકનું બાહ્ય જીવન વ્યાવહારિક પૃષ્ઠભૂમિમાં ઉછરતું-વધતું, વિકસિત થાય છે. આના દ્વારા જ આંતરિક જીવનનાં બંધ કમાડ ખલે છે.

વ્યાવહારિક જીવનની બનાવટ - ઉકેલવા - વજાવા માટે પ્રસિદ્ધ લેખક સ્ટીફન કોવેએ પોતાનાં લોકપ્રિય પુસ્તક 'ધી સેવન હેબીટ્સ ઓફ હાઈલી ઈફેક્ટીવ ટીન્સ'માં આ સંદર્ભમાં ઘણું જ રોચક વિવરણ પ્રસ્તુત કર્યું છે. આ પુસ્તકમાં તેમણે વ્યાવહારિક જીવન માટે છ બિંદુઓનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. જો આને દૈનિક દિનચર્યામાં ઉતારવામાં - અપનાવવામાં આવે તો જીવન સફળતા તરફ, સમૃદ્ધિ તરફ અગ્રેસર થતું જોવા મળશે.

શ્રી ક્રોવે વ્યાવહારિક ખાતાનાં આ છ વિધેયાત્મક સૂત્રોને વાસ્તવિક જમા પુંજી કહે છે. આ છે - પોતાનાં વચનનું રક્ષણ કરવું, દિવસ દરમિયાન કોઈ સારું કાર્ય કરવું, વિશ્વસનીય થવું, અન્યોનું સાંભળવું, કરેલ ભૂલો માટે વિનમ્રતાપૂર્વક ક્ષમા માંગવી અને ઉચિત (યોગ્ય)ની ઈચ્છા કરવી. આ સૂત્રો જયારે વ્યવહાર અને આચરણમાં ઊતરવા લાગે ત્યારે વ્યક્તિના વ્યક્તિત્વમાં નિખાર આવવા લાગે છે. સાચા અર્થમાં આપશે સ્વયં અંદરથી પ્રસન્ન થઈએ છીએ અને અન્યના વિશ્વાસ અને આત્મીયતા પણ મેળવવા લાગીએ છીએ.

જીવનની ક્રિયા-વ્યાપાર એકબીજાનાં વિશ્વાસ પર 49) આધારિત છે અને આ વિશ્વાસને પ્રાપ્ત કરવા માટે આપણે વિશ્વસનીય થવું અનિવાર્ય છે, જેનું પ્રથમ ચરણ છે કરવામાં આવેલ વાયદાઓ. આપવામાં આવેલ વચનોને ઉચિત અને પર્જાપણે પાળવાં. લગભગ આપણે મોટા-મોટા વાયદાઓનાં બંડલ બાંધીએ છીએ અને જ્યારે તેને પૂરા કરવાનો સમય આવે \ પાસે આમ જ વ્યર્થ સમય બગાડવા માટે નથી હોતો. તે બીજાના

છે ત્યારે આપણે સ્પષ્ટ રીતે નામક્કર થઈએ છીએ. આ પ્રકારનાં આશ્વાસન રાજનીતિના અખાડામાં ભલે ને થોડા સમય માટે ચાલી જાય, પરંતુ વ્યાવહારિક જીવનમાં પળભર માટે પણ ચાલી નથી શકતું, કેમ કે આપજ્ઞે જ્યાં સુધી આપજ્ઞી કહેલી વાતોને કરીને નહીં બતાવીએ ત્યાં સુધી કોઈ આપજ્ઞી ઉપર કેમ અને શા માટે વિશ્વાસ કરશે ! એટલા માટે જરૂરી છે કે આપણે આપજા રોજાંદા જીવનમાં નાની નાની વાતોનું પાલન કરીએ, તેમાં સાચા પડીએ, જો આપણે કોઈને મળવાનો સમય આપ્યો છે તો આપેલ સમયાવધિમાં આપણે તેને મળી લેવું. જો આપણે કોઈને કશીક વસ્તુ આપવાનું આશ્વાસન આપ્યું છે તો તેને અવશ્ય આપવી અને જો કોઈ નિતાંત અને અપરિહાર્ય કારશોના લીધે તે કરવામાં અસકળ રહ્યા હોઈએ તો ઘણી જ વિનમ્રતાપૂર્વક માફી માંગી લેવી જોઈએ. આનાથી જ વિશ્વાસ ઉત્પન્ન થાય છે અને વિશ્વસનીયતાનો આધાર નક્કી થાય છે.

- આ વિશ્વસનીયતા જીવનમાં નવગતિ-પ્રગતિ પ્રદાન કરે છે. આના લીધે જીવન ગતિશીલ બને છે, પ્રગતિશીલ બને છે. ગતિશીલ જીવન કેટલીક ક્ષણો, વ્યક્તિ, વાતો, વસ્તુઓ સ્થાન એવાં હોય છે જે આપણને અનાયાસે પોતાની તરફ આકર્ષિત કરી લે છે. આપજ્ઞને કોઈક નિશ્છલ હાસ્ય સારું લાગે છે. કોઈકનો નિષ્કામ સેવાભાવ ગમી જાય છે. કોઈકની આત્મીયતા આંદોલિત કરી જાય છે. આ જે આપણને સાર્ં તેમજ લોભામગ્રું લાગે છે. તે શા માટે આપશે અન્યોમાં વહેંચી ન દઈએ કેમ કે જે આપવામાં આવે છે તે ફરીને પાછું આવી જાય છે અને ન્યાલ કરી દે છે. જે આપ્યું અથવા કર્યું, તેની અપેક્ષા ન પણ કરીએ તો પણ કરતી વખતે જે આંતરિક તૃપ્તિ મળે છે, તે પણ કોઈ દિવ્ય અનુદાન(મદદ) - પ્રતિદાન (બદલો)થી ઓછું હોતું નથી. એટલા માટે આપશે પ્રત્યેક દિવસે એવું કશુંક શ્રેષ્ઠ કાર્ય કરવું જોઈએ. જેમાં અન્યની કંઈક ભલાઈની ભાવના સમાયેલી હોય.
- (3) બીજાને સતત આપવા તથા ભલાઈ કરનાર ઉપર કોણ ન્યોછાવર નહીં થાય ! અન્યોના દુઃખે દુઃખી તથા સુખે સુખીનો દિવ્ય ભાવ જેની પાસે હશે, તે જ સૌના **દદયમાં વસે** છે. તે કાલ્પનિક ઉડાનોમાં. મોટી-મોટી વાતોમાં નહીં, કશુંક કરવામાં વિશ્વાસ રાખે છે. હંમેશાં બીજાનું ભલું ઈચ્છનારાની

અંગત તથા વ્યક્તિગત જીવન પર કોઈ હસ્તક્ષેપ નથી કરતા. બીજાના વ્યક્તિગત પક્ષને કોઈની સામે ખુલ્લો નથી કરતા, પરંતુ એનું સમૃચિત સમ્માન સાથે રક્ષણ કરે છે. એટલા માટે જીવનમાં આ વિશેષતાઓનો સમાવેશ કરવાથી આપણે વિશ્વાસપાત્ર બનીએ છીએ, ભરોસાપાત્ર બનીએ છીએ. આ પાત્રતા આપણા જીવનના વિકાસ અને પ્રગતિ માટે અત્યંત સહાયક બને છે.

- (8) આવી સુપાત્રતામાં જ ભગવદ્દકુપા અવતરિત થાય છે તથા તેનાં દિવ્ય અનુદાન-વરદાન વરસે છે. આકાશનાં વાદળોમાં માટીના ઘડાને ભરવા માટેના પાણીની અછત નથી. અછત છે તો તે માટીના ઘડામાં, જે પોતાની પાત્રતા નાની હોવા છતાં પણ અધિક પામવાની લાલચ-લોભ ધરાવતો હોય છે. તે ફક્ત પોતાની અપાત્રતા ઉપર પાત્રતાનું આવરણ ચઢાવીને પોતાનું જ ગાણું સંભળાવે છે. સત્યને જાણતો નથી. જાણવાનો પ્રયત્ન કરતો નથી, પરંતુ હોવું તો એ જોઈએ કે આપણે આપણાં વ્યર્થ ગાણાં બંધ કરી દેવા જોઈએ તથા સાંભળવા લાયકને સાંભળવા જોઈએ. બીજાની વ્યથા-કથાને સાંભળવી જોઈએ, જેથી એમને માટે કશુંક કરી શકાય. તેને સાંભળવો જોઈએ જે પોતાની ગહન પીડાથી પીડિત છે તથા પોતાની વ્યથાને સંભળાવવા માંગે છે, જેથી બોલીને ભાર હળવો કરી શકે. આપણે સીમિત તથા સારગર્ભિત સંવેદનાના બે શબ્દો બોલવામાં વિશ્વાસ રાખવો જોઈએ જેનાથી આપણા જીવનની વિકળ વ્યથા તથા અસહ્ય દર્દની ક્ષણોમાં પણ પરમાત્માનો પ્રેમ વરસી શકે, ઝરી શકે. એ સાચું છે કે હંમેશાં બીજાનું સાંભળનારનું ભગવાન સાંભળે છે.
- (પ) આપણાં કર્મો દ્વારા, વ્યવહાર-આચરણ દ્વારા જો બીજાને તકલીક પડતી હોય તો તેને માટે વિનમ્રતાપૂર્વક ક્ષમાયાચના કરી લેવી જોઈએ તથા પોતાના પ્રત્યેના બીજાના અશોભનીય આચરણને પણ સહજતાપૂર્વક માક કરવાનો પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. જો આપણે બીજાને માક કરી શકતા નથી તો આપણી અનંત ભૂલોને, પાપોને પરમાત્મા કઈ રીતે માક કરી શકશે? એ જાણી લો કે મનુષ્ય ભૂલોનું પૂતળું છે. કયાંકને કયાંક તેનાથી જાણે અજાણ્યે ભૂલો થઈ જાય છે. એટલા માટે બીજાની ભૂલો ક્ષમ્ય છે; પરંતુ પોતાની ખુદની ભૂલો માટે પ્રાયશ્વિત્ત કરવું જોઈએ. પોતાના દ્વારા કરવામાં આવેલ સમસ્ત સદ્દકાર્યો ભગવાનને સમર્પિત કરી પોતાની ભૂલ માટે હંમેશાં સજાગ તેમજ જાગ્રત રહેવું જરૂરી છે. આ જ પ્રકારના ભાવમાં અંતરની હઠીલી આગ્રહ-દુરાગ્રહપૂર્શ વૃત્તિઓ ધીરે ધીરે નાશ પામતી જાય છે તથા મનુષ્ય સરળ તથા વિનમ્ર બનતો જાય છે

(દ) વિનમ્ન, સુપાત્ર અને વિશ્વસનીય વ્યક્તિને ઉચિત અને અનુચિતનો ભેદ હોય છે. તે વિવેકનો પક્ષ લેનારો હોય છે. જીવનમાં સારાની તથા ઉત્કૃષ્ટની ઈચ્છા કરે છે. ઉચ્ચસ્તરીય અભીપ્સા રાખે છે. જીવનમાં સત્કર્મ, સદ્દવ્યવહાર અને ઉચ્ચ આદર્શોને સર્વોપરી માને છે. તે જ તેનું ઈષ્ટ અને લક્ષ્ય હોય છે અને શા માટે ન હોય, કેમ કે આદર્શોનો સમુચ્ચય જ તો ભગવાન છે. એટલા માટે તે સતત બીજાનું ભલું કરતો રહી સેવા કરતો રહીને પણ તેમની પાસેથી કોઈ પણ પ્રકારની અપેક્ષા રાખતો નથી. તે પોતાના જ બનાવેલા દિવ્ય આદર્શો પર સાચો ઊતરવાની પ્રબળ આકાંક્ષા રાખે છે.

સ્ટીફન કોવેનાં આ છ વિચારસૂત્ર ઉચ્ચ વ્યાવહારિક આદર્શ છે. આનાથી કેવળ જીવનનો વ્યવહાર પક્ષ પરિષ્કૃત, સમૃદ્ધ થતો નથી, પરંતુ આંતરિક જીવનની અનંત સંપદાનાં દ્વાર પણ ખુલવા લાગે છે. આપણે આ દિવ્ય સૂત્રોને આપણાં ચિંતન, ચરિત્ર અને આચરણમાં ઉતારવાં જોઈએ, કેમ કે સૂત્રોમાં જ અગમ્ય શાસ્ત્રોનો મર્મ છુપાયેલો રહે છે. આ સૂત્રોને હૃદયંગમ કરી આપણું જીવન પણ શાસ્ત્ર બને, જેનાથી આપણે સ્વયં પ્રકાશિત થઈએ, બીજાને પણ આલોકિત કરી શકીએ. આને અપનાવીએ પ્રસન્ન પ્રકૃલ્લિત બનીએ તથા બીજાને પણ ખુશી વહેંચી શકીએ.



અકબરે દરબારીઓની બુદ્ધિ પારખવા એક ચાદર મંગાવી જે એની લંબાઈ કરતાં નાની હતી. દરેકને એવો પ્રશ્ન પૂછવામાં આવતો હતો કે ચાદરને નાની-મોટી કર્યા વગર તેનું શરીર કઈ રીતે ઢાંકી શકાય ?

બીજા કોઈ જવાબ આપી ન શક્યા ત્યારે બીરબલે કહ્યું, હૂજુર, તમારા પગને વાળો, આ જ ચાદરમાં આરામથી સૂઈ શકશો.

બુદ્ધિશાળીની વાત દરેકને પસંદ પડી. સાધનોને વધાર્યા વગર પણ જરૂરિયાતોને ઓછી કરીને ગુજરાન થઈ શકે છે.

# स्वस्थ रहेवा माटे मुझ्तमने हसो



હાસ્ય-પ્રકૃતિ દ્વારા મનુષ્યને આપવામાં આવેલ એક અતિકીમતી ભેટ છે. અન્ય કોઈ પ્રાણીને આ ક્ષમતા ઉપલબ્ધ નથી, જયારે મનુષ્યની મુખ્ય ૧૪ પ્રવૃત્તિઓમાંની આ એક છે. હસતું, ખડખડાટ હસતું જયાં એક સશક્ત વ્યાયામ છે, ત્યાં સાથે સ્વાસ્થ્ય માટે નિસર્ગ દ્વારા પ્રદાન કરવામાં આવેલું એક ટોનિક પણ છે. અંત્રેજીમાં આ કહેવત યોગ્ય છે કે 'લાફ્ટર ઈઝ ધ બેસ્ટ મેડીસીન' એટલે કે હાસ્ય એ શ્રેષ્ઠ દવા છે. હાસ્ય જયાં માનસિક તાણમાંથી અચૂક રાહત અપાવનારું ઔષધ છે, તો સાથેસાથે માનવીય સંબંધોને સુંદર તેમજ સુખદ બનાવીને પારિવારિક તેમજ સામાજિક જીવનને સફળ બનાવનાર એક નિર્ણાયક સાધન પણ છે. આના અગણિત ફાયદાઓને ધ્યાનમાં લેતાં હાસ્ય આજે વૈજ્ઞાનિક શોધ-અધ્યયનનો વિષય બનેલું જોવા મળે છે.

અત્યાર સુધીનાં થયેલા સંશોધનો પરથી સ્પષ્ટ થઈ ચૂક્યું છે કે હાસ્ય સ્વાસ્થ્ય માટે ઉચિત ખાનપાન જેટલું જ જરૂરી છે. ક્રોધ, ભય, ઈર્ષ્યા, દ્વેષ જેવા નકારાત્મક ભાવ જયાં શરીર ઉપર ઘાતક પ્રભાવ ઉત્પન્ન કરે છે, ત્યાં હાસ્યની સાથે માનદ દેહમાંથી એવાં જૈવિક રસાયણોનો સ્ત્રાવ થાય છે જે સ્વાસ્થ્ય ઉપર અનુકૂળ પ્રભાવ ઉત્પન્ન કરે છે. ખડખડાટ હસવાની સાથે શરીરમાં એંડોર્ફિન નામના હાર્મોનનું ઉત્સર્જન થાય છે, જે શરીરમાં સક્રિયતા, સ્ફૂર્તિ તેમજ પ્રસન્નતાને જાગૃત કરે છે. આ સિવાય એપીનેક્રીન, નારઈપીનેક્રીન, ડોપામાઈન જેવાં સ્વાસ્થ્યની દેષ્ટિએ અત્યધિક ગુણકારી જૈવ રસાયણ છે. ખડખડાટ હસવાના કારણે શરીરની અંદરના અંગ-અવયવોની સુંદર-વ્યવસ્થિત કસરત થઈ જાય છે. પ્રખ્યાત વૈજ્ઞાનિક નારમન કજન્સ આને આંતરિક 'જોગીંગ'ની ઉપમા આપે છે. તેમના મત પ્રમાણે હસવાથી આંતરિક અંગોની કેવળ માલિશ જ થતી નથી, પરંતુ માનસિક તાણ પણ દૂર થાય છે. મુક્તપણે હસવાના કારણે શરીરમાં લોહીનો સંચાર ઝડપી ગતિએ થવા લાગે છે. જેથી પરસેવો વધુ થાય છે. જેના કારણે વિજાતીય દ્રવ્યો આસાનીથી શરીરમાંથી બહાર નીકળી જાય છે. જોરજોરથી હસવાના કારણે પેટ અને છાતીના સ્નાયુ મજબૂત બને છે, ફેકસાંમાં ભરાયેલ દૂષિત વાયુ બહાર નીકળી જાય છે અને ઓક્સિજનનો પ્રવાહ ગતિશીલ બને છે, જેના લીધે શરીરમાં શક્તિ, સ્ફૂર્તિ અને ઊર્જાનો સંચાર થવા લાગે છે. સાથેસાથે તાસ, વિષાદ, માથાનો દુઃખાવો,

કંટાળો આપોઆપ દૂર થવા લાગે છે. ડૉ. નારમનના મત પ્રમાણે હસવાથી વ્યક્તિ પોતાનાં માનસિક તાણ અને રુંધામણને ભૂલીને સ્વયં હળવાશભરી અનુભવે છે. પ્રાકૃતિક ચિકિત્સા વિશેષજ્ઞોનું માનવું છે કે દરરોજ ચાર-પાંચ કિલોમીટર દોડવાથી જેટલો વ્યાયામ થાય છે, તેટલો થોડીકવાર ખડખડાટ હસવાથી થઈ જાય છે. પ્રખ્યાત ચિકિત્સક વિલિયમ ફ્રાયના મત પ્રમાણે આપણે જ્યારે હસીએ છીએ ત્યારે આપણાં સ્નાયુ તથા શ્વસનતંત્રનું ખેંચાણ વધી જાય છે, જેના લીધે આપણી અંદર અધિક ઓક્સિજનનો સંચાર થાય છે. હસવાના લીધે મોં પરની માંસપેશીઓને પણ સારી એવી કસરત મળી જાય છે. ડાયફામની કસરત દ્વારા લોહીનો સંચાર સુચારુરૂપે થાય છે તેમજ પાચનતંત્ર બરાબર રહે છે.

હાસ્યના ચિકિત્સકીય પ્રભાવો પર પણ ગંભીર અધ્યયન ચાલી રહ્યું છે. આના નિષ્કર્ષ અદ્ભુત તેમજ આશ્ચર્યજનક જોવા મળ્યા છે. ન્યૂયોર્કમાં 'હ્યુમર પ્રોજેકટ'ની સ્થાપના કરનાર ડૉ. ગુડમેનના જણાવ્યા પ્રમાણે જો કોઈ દિવસમાં પંદર વાર હસે તો તેના ડોકટરનું બિલ લગભગ નહિ જેટલું હશે. પ્રસિદ્ધ મનોવૈજ્ઞાનિક જોનેથન સ્વિક્ટ દ્વારા વિશ્વના ત્રણ ચિકિત્સકોની પ્રશંસા કરવામાં આવી છે. આ ત્રણ ચિકિત્સકો છે - ડોકટર ડાયટ (સંતુલિત આહાર). ડોકટર પીસ (શાંતિ) અને ડૉકટર સ્માઈલ (હાસ્ય). હાસ્યના અદુભુત ચિકિત્સકીય પ્રભાવોનો ઉલ્લેખ યુગોસ્લાવિયાના મનોવૈજ્ઞાનિક બરોકો બોકલ દ્વારા પોતાનાં પસ્તક 'ટ્રીટમેન્ટ બાય હ્યુમર'માં કરવામાં આવ્યો છે. તેમણે આને દુર્બળતા, માથાનો દુખાવો તથા લોહીનાં ઊંચા દબાણ માટેનો યોગ્ય ઉપાય જણાવ્યો છે અને કેન્સર જેવા ઘાતક રોગ સુધ્ધાંમાં આના અદ્ભુત પ્રભાવનો પ્રકાશ પાડ્યો છે. ડૉ. ફ્રાય પોતાના ત્રંથ 'હ્યુમર એન્ડ એજીંગ'માં લખે છે કે તેમની લાંબી ઉંમરનું રહસ્ય પ્રસન્ન તેમજ હસતા રહેવામાં છે. હાસ્યના લાભો પર સારગર્ભિત શબ્દોમાં ટીપ્પણી કરતાં ફ્રેક ઈવિંગ ફ્લેચર નામના વિદ્વાન લખે છે કે આ થાકેલા માટે વિશ્રામ છે, હતોત્સાહિત માટે દિવસનો પ્રકાશ, ઉદાસ માટે દિવસનો તાપ છે તથા રોગી માટે પ્રકૃતિનો સર્વોત્તમ પ્રતિકાર છે. આના પર ખર્ચ તો કશું જ નથી થતું, પરંતુ આવક ઘણી જ છે. આને મેળવનાર માલામાલ થઈ જાય છે, સાથેસાથે આપનાર પણ દરિદ્ર થતો નથી.

આવી રીતે હાસ્ય એ જીવનનું એક અદ્ભુત વરદાન છે,

એજ્યુકેશન'ના લેખક ડૉ. જ્યોલ ગુડમેન આનું વર્શન કરતાં આને તિથ્ય પણ સામે આવ્યું છે. તે એ કે હાસ્યનો આધાર અનિવાર્યરૂપે ત્રણ પ્રકારે સ્પષ્ટ કરે છે. પ્રથમ તો આ શરીરના વિકારોનો પ્રાકૃતિક રીતે ઉપચાર કરે છે. બીજું, આ શરીરને હળવું કરે છે અને ત્રીજું હાસ્ય આપજ્ઞા સામાજીક સંબંધોને મજબૂત બનાવે છે. આવી રીતે શારીરિક તેમજ માનસિક સ્વાસ્થ્યના પ્રાકૃતિક સંરક્ષણ તથા સંવર્ધનની સાથેસાથે આને માનવીય સંબંધોને વધારવામાં. જોડવામાં તથા નિભાવવાનાં એક મહત્ત્વપૂર્ણ તત્ત્વરૂપે સ્વીકારવામાં આવી રહ્યું છે. પ્રસિદ્ધ મનોવૈજ્ઞાનિક ફ્રોઈડ આ સંદર્ભમાં હાસ્યને ઘશું જ મહત્ત્વ આપતા હતા. તેમનું માનવું હતું કે હાસ્ય માનસિક તાણમાંથી મુક્તિ અપાવે છે. પતિ-પત્નીના જીવનમાં જો હાસ્યની હાજરી માત્ર હશે તો તેમનું દાંપત્યજીવન સુખમય અને સુંદર હશે. અન્યથા એ નીરસ હશે અને છૂટાછેડા સુધી વાત પહોંચશે. પ્રસિદ્ધ કાર્ટુનિસ્ટ આર.કે.લક્ષ્મણનું કહેવું છે કે સેંસ ઓફ હ્યુમર એક એવું હથિયાર છે જેના લીધે માત્ર દુષ્ટતા નાશ પામે છે અને એ સાચું છે કે આની સામે સંશય, ગેરસમજ, દુર્ભાવ તથા ઘુણા, દ્વેષ જેવા નકારાત્મક ભાવ છૂ થઈ જાય છે. ફ્રાંસના પ્રસિદ્ધ દાર્શનિક હેનરી હાસ્યને સામાજિક દૂષણોની વિરુદ્ધ લડવાનું એક કારગર અસ માનતા હતા.

આજે જ્યારે માનવી જિંદગીના વિષમ સમયમાંથી પસાર થઈ રહ્યો છે, સમાજ દરેક પ્રકારનાં દુષ્ણોથી ઘેરાઈ ચૂકયો છે, ત્યારે આવા સમયે હાસ્યના આ અસને ઉપયોગમાં લેવાની જરૂરિયાતને યોગ્ય રીતે સમજી લેવી જોઈએ. આજની ભાગંભાગ જિંદગીમાં લોકો ગંભીર તાણમાં જીવી રહ્યા છે અને અનિદ્રા, ઉદાસીનતા, વિષાદ, બ્લડપ્રેશર, મધ્યપ્રમેહ. દ્રદયરોગ, નપુંસકતા, વ્યગ્રતા જેવા શારીરિક તેમજ માનસિક રોગ સામાન્ય થતા જોવા મળે છે. દિવસે દિવસે મુશ્કેલ થઈ રહેલ વિષમ પરિસ્થિતિઓમાં લોકોનાં સુખ-શાંતિ અને સ્વાસ્થ્ય સંતુલન છીનવાઈ રહ્યાં છે. એવામાં હાસ્યરૂપી નૈસર્ગિક ટોનિક અને દિવ્ય અસનો અચૂક ઉપાય અજમાવવા યોગ્ય છે.

આધુનિક શોધ-અધ્યયન દ્વારા એ તથ્ય પણ સ્પષ્ટ થયું છે કે એકલા રહેવા કરતાં લોકોની વચ્ચે રહેવાથી હાસ્યની સંભાવના ત્રણ ગણી વધારે હોય છે એટલે સુધી કે હાસ્ય લાવનારો ગેસ નાઈટ્સ ઓકસાઈડ પણ એક અટ્લી વ્યક્તિને હસાવી નથી શકતો. ડયૂક યુનિવર્સિટી નોર્થ કેરોલીનના માનવ શરીરવિજ્ઞાની એમ. આપ્ટેનું કહેવું છે કે લોકો એકબીજાને જાણ્યા પછી જ હસે છે. સામાજિક સમૃહમાં આવ્યા પછી પણ લોકો એટલા માટે જ હસે છે કે ન હસવાના લીધે કયાંક તેમને છે અને આની આગળ પાછળ કશું જ નથી. હાસ્યના અવસરોને

જેના લાભ અનેક છે. 'જસ્ટ ફોર ધ હેલ્થ' તેમજ 'હેલ્થ અટૂલા ન સમજવામાં આવે. શોધ-અધ્યયન દ્વારા એક વિચિત્ર ટ્રચકા અથવા મશ્કરીના પ્રસંગો જ હોય, તે જરૂરી નથી. મેરીલેન્ડ યુનિવર્સિટી બાલ્ટીમોરના વિજ્ઞાની રોબર્ટ પ્રાવીનના મત પ્રમાણે લોકો ગભરાટ, ચિંતા, આશ્ચર્ય અથવા આનંદ અને અન્યોને હસતા જોઈને પણ હસે છે. અધ્યયન દરમિયાન લેવામાં આવેલ ૧૨૦૦ હાસ્ય પ્રસંગોમાં માત્ર ૨૦ ટકા લોકો જ કોઈ હસવા યોગ્ય વાતનો મર્મ પારખીને હસ્યા હતા. અધિકતમ લોકો તો ફાલતુ ઉપજાઉ વાતો ઉપર હસ્યા હતા, માનો ને કે હસવા માટેની ફરજ પૂરી કરી રહ્યા હોય !

> જે પણ કંઈ હોય, હાસ્યનો અંગ્રેજી પર્યાય શબ્દ હ્યુમર'નો અર્થ મજાક, પરિહાસ વગેરે છે, ત્યાં જ આના ઈટાલિયન મૂળ 'હ્યુમસ'ને અનુરૂપ આનો અર્થ આંતરિક ભીનાશ પણ છે, જેને ભારતીય રૂઢિપ્રયોગ અંદરથી ગદ્દગદ થવું 3પે સમજી શકાય છે. આ રીતે હાસ્ય એક આંતરિક ઉલ્લાસ

મહાન વૈજ્ઞાનિક માઈકેલ ફૈરાડેનો જન્મ ઓગણીસમી સદીમાં થયો. દિવસભર તેમને ઘણું જ વ્યસ્ત રહેવું પડતું હતું, પરંતુ સાંજે ઘરે આવતાંની સાથે પત્નીનાં મનોરંજન અને બાળકોના લાડપ્યારમાં વ્યસ્ત થઈ જતા. એકવાર તેમની પત્ની બીમાર પડયાં તો સતત અઠવાડિયા સુધી જાગીને તેમની ચાકરી કરતા રહ્યા.

તેમની પત્નીએ તેમના સંબંધમાં સંસ્મરણો લખતાં કહ્યું છે, તેમની સાથેનો દિવસ સુખપૂર્વક વીત્યો. વૃદ્ધાવસ્થા આવતાં અમે લોકોએ જાણ્યું કે દાંપત્ય જીવનની સફળતાનાં સૂત્રો શું છે ? તે સૂત્રોને અપનાવીને જ અમે સંઘર્ષમય જીવન જીવતાં રહીને પણ સ્વર્ગીય આનંદના દિવસો પસાર કર્યાં અને જાણ્યું કે દાંપત્યજીવનની ઉપલબ્ધિઓ કેટલી સુખદ અને ઉમંગભરી હોય છે.

તથા પ્રસન્નતાની સુખદ સ્થિતિ દર્શાવનારું છે. આને જીવનન એક અભિન્ન અંગ બનાવી લેવાથી આપણે જીવનના ઉત્સવનો આનંદ માણી શકીએ છીએ.

કેટલાક વિચારકોના મતાનુસાર હાસ્ય એક સુખદ અનુભવ

કેમ આવ્યું ? ક્યારે આવ્યું ? તેનો વિચાર ન કરો. હાસ્ય તો કિટલાય નાના-મોટા રોગોમાંથી મુક્તિ અપાવી રહ્યો છે. સ્વચ્છંદ ઝરણાંની માફક વહેતું હોવું જોઈએ. હાસ્ય માટે વાતાવરણ તૈયાર કરવાની જરૂર હોતી નથી. હાસ્યને લાવનારી ઘટનાઓને યાદ કરી, તે આનંદ-ઉલ્લાસની ક્ષણોને અનુભવીને, આપણે ગમે ત્યારે આપણી અંદરનાં હાસ્યને ઉત્પન્ન કરી શકીએ છીએ. હાસ્યની આ ક્ષણોમાં શરીર રોમાંચિત થઈ ઊઠશે. હાસ્યનાં મોજાં દિલમાં ઉછળવા લાગશે અને દરરોજ અનુભવાતા માનસિક ભારને દૂર કરી હળવાશનો અનુભવ કરાવશે. આ પ્રકારનો અભ્યાસ ઘડપણના એકાકીપણામાં વિશેષપણે ઉપયોગી થાય છે. જયારે ઉંમરના અંતિમ પડાવમાં શરીર ભારરૂપ લાગતું હોય છે. હાસ્ય ઘડપણને નજીક આવવા દેતું નથી. હાસ્ય શરીર માટે સંજીવની સિદ્ધ થાય છે, જે રડતાને હસાવી દે છે. ખરાબ સમયમાં હાસ્ય દવાનું કામ કરે છે, ખાસ કરીને જ્યારે કોઈ પોતાની સાથે હોતું નથી ત્યારે મનને હળવું કરવાનો આનાથી સારો, સરળ અને સસ્તો ઉપાય કોઈ જ નથી. એટલા માટે આપણે જયારે ખુશ હોઈએ ત્યારે મન મુકીને હસીએ અને જ્યારે ખુશ ન હોઈએ ત્યારે પણ હસવાનો પ્રયત્ન કરીએ. આ અભ્યાસ અદૃભુત આત્મસંતોષ તેમજ આત્મવિશ્વાસ જગાવનાર સાબિત થશે.

કારણ વગર પણ હસવાનો અભ્યાસ એક પ્રભાવી કસરત તથા ટોનિક સમજીને કરી શકાય છે. આ જ તથ્યના આધારે પાછલા કેટલાક સમયથી ભારતમાં 'લાફ્ટર કલબ' એટલે કે હાસ્ય અથવા અક્રહાસ્ય કલબોની સ્થાપના થઈ રહી છે. સવાર સવારમાં લોકો પાર્કમાં એકઠા થઈને જોરજોરથી હસે છે. કારણ વગર હસતા જોઈને ઘણીવાર આમ જનતા તેમની મશ્કરી પણ

ચુકશો નહીં. જો હસવું આવે તો હસો, દિલ ખોલીને હસો. હસવું કરે છે, પરંતુ સાચું તો એ છે કે એમનો આ અભ્યાસ તેમને તેઓ અન્યોની તુલનામાં પોતાને અધિક સ્વસ્થ તેમજ સજીવ અનુભવી શકે છે. આજે ભારતમાં લગભગ ૪૦૦ કરતાં પણ વધારે આવી કલબો છે. આ કલબોના પ્રણેતા ડૉ. મદન કટારિયા 'હાસ્યયોગ'રૂપે હાસ્યની સ્વાસ્થ્યવર્ધક ટેકનિકનો વિકાસ-વિસ્તાર કરી રહ્યા છે. વર્તમાનના ખેંચાણ, વિષાદ તથા ભાગદોડમાં જીવી રહેલ હેરાન-પરેશાન મનુષ્યોના હાસ્યને-ખુશીને પાછા લાવવાનો પ્રયત્ન પ્રશંસનીય છે.

> વાસ્તવમાં આજે ભૌતિકવાદની આંધીમાં મનષ્ય એટલો ખેંચાઈ રહ્યો છે કે તે વર્તમાનમાં પોતાનાં જીવનની વાસ્તવિકતામાં જ જીવવાનું ભૂલી ગયો છે. તેની આકાંક્ષાઓ ઘણી વધી ગઈ છે. ગમે તેટલી ઉપલબ્ધિઓ તેને સંતુષ્ટ કરી શકતી નથી. આવામાં અન્યોનો સંતોષ તેમજ પ્રગતિ પણ ઇર્ષ્યા-દેષનું કારણ બની રહ્યાં છે. હાસ્યના યાંત્રિક અભ્યાસની સાથે જો આપણે જીવનની આધ્યાત્મિક શૈલીને પણ અપનાવી લઈએ તો આવા સાદા, સરળ તથા સંયત જીવનમાં હસી-ખુશીના અનેક અવસર આવશે. જ્યાં આપશે એનાં વરદાનોથી લાભાન્વિત થઈશું. સાથેસાથે પારિવારિક તેમજ સામાજિક જીવન પણ વધુ સરસ, સુખી અને સફળ સિદ્ધ



મહારાજ યયાતિ આમ ઘણા જ વિદાન અને જ્ઞાનવાન રાજા હતા, પરંતુ દુર્ભાગ્યવશ તેમને વાસનાઓનો રોગ લાગી ગયો અને તે તેની તૃપ્તિમાં નિમગ્ન થઈ ગયા. સ્વાભાવિક હતું કે જેમ જેમ તેઓ આ અગ્નિમાં આહુતિ આપતા ગયા તેમ તેમ તે વધારે પ્રચંડ થતી ગઈ અને એ સમય જલદી આવી ગયો, જ્યારે એમનું શરીર ખોખલું અને હાડકાંઓ ઢીલાં પડી ગયાં. બધાં જ પુણ્યો નાશ પામ્યાં, દીકરા પ્રત્યે અત્યાચારી સાબિત થયા, પરમાર્થનો અવસર ગુમાવ્યો અને મૃત્યુ પછી યુગો સુધી કાચિંડાની યોનિ મેળવી, પરંતુ વાસનાની પૂર્તિ થઈ ન શકી. પાંડુ જેવા બુદ્ધિમાન રાજા પાંડુ રોગની સાથે વાસનાના કારણે જ આકસ્મિક મૃત્યુ પામ્યા. શાંતનુ જેવા રાજાએ ઘડપણમાં વાસનાને વશીભૂત થઈને પોતાનાં મહાન પુત્ર દેવવત-ભીષ્મ જેવાને ગૃહસ્થ સુખર્થી વંચિત રાખ્યો. વિશ્વામિત્ર જેવા તપસ્વી અને ઈન્દ્ર જેવા દેવતા વાસનાના કારણે જ તપભ્રષ્ટ અને વ્યભિચારી બની પાપી થયા. વાસનાનું વિષ નિઃસંદેહ ઘણું જ ભયંકર હોય છે. જેના શરીરનું પોષણ પામે છે, તેનાં લોક-પરલોક પરાકાષ્ઠા સુધ્ધાં બગાડી નાંખે છે. આ વિષથી બચતા રહેવામાં મનુષ્યનું કલ્યાણ છે.

## ગાયત્રી ગીતા 3રૂ ઈર્જ્યકીન સત્તાનું વલ્વશાન

ઓમિત્યેવ સુનામધેયમનઘં વિશ્વાત્મનો બ્રહ્મણ: । सर्वध्वेव छि तस्य नामसु वसौरेतत्प्रधानं भतम् ॥ यं वेदा निगदन्ति न्यायनिरंत श्रीसच्यिदानन्दक्ष्म । લોકેશં સમદર્શિનં નિયમનં ચાકારહીન પ્રભુમ ॥ અર્થ - જેમને વેદ ન્યાયકારી, સચ્ચિદાનંદ, સંસારના સ્વામી, સમદર્શી, નિયામક અને નિરાકાર કહે છે, જે વિશ્વનો આત્મા છે, તે બ્રહ્મના સમસ્ત નામોમાંથી શ્રેષ્ઠ નામ, ધ્યાન ધરવા યોગ્ય 'ૐ' મુખ્ય નામ મનાયું છે.

ગાયત્રી મંત્રના પ્રારંભમાં ॐ લગાવવામાં આવે છે. 'ૐ' પરમાત્માનું મુખ્ય નામ છે. ઈશ્વરને અનેક નામોથી પોકારવામાં આવે છે. "એકં સદ્ધિપા બહુધા વદન્તિ" - તે એક જ એવા પરમાત્માને બ્રહ્મવેત્તા વિવિધ પ્રકારે ઓળખાવે છે. વિભિન્ન ભાષાઓ અને સંપ્રદાયોમાં તેમના અનેક નામો છે. એકે એક ભાષામાં ઈશ્વરના પર્યાયવાચી અનેક નામો છે, તો પણ તે તો એક જ છે. આ નામોમાં 'ૐ'ને મુખ્ય એટલા માટે માનવામાં આવ્યો છે કે પ્રકૃતિની સંચાલક સુશ્મ ગતિવિધિઓને પોતાના યોગબળથી જોનાર ઋષિઓએ સમાધિ લગાવીને જોયું છે કે પ્રકૃતિના અંતરાલમાં પ્રતિક્ષણ એક જ ધ્વનિ ઉત્પન્ન થાય છે જે 'ૐ' શબ્દને હળતો-મળતો છે. સૂક્ષ્મ પ્રકૃતિ આ ઈશ્વરીય નામનો, પ્રત્યેક ક્ષણે જપ અને ઉદ્ઘોષ કરે છે, એટલા માટે આ અકૃત્રિમ, દૈવી, સ્વયં-ઘોષિત ઈશ્વરીય નામને સર્વશ્રેષ્ઠ કહેવામાં આવ્યું છે.

આસ્તિકતાનો અર્થ છે - સતોગુણી, દૈવી, ઇશ્વરીય, પારમાર્થિક ભાવનાઓને હૃદયમાં ઉતારવી. નાસ્તિકતાનો અર્થ છે - તામસી, આસુરી, શયતાની, ભોગવાદી, સ્વાર્થપૂર્ણ વાસનાઓમાં લપટાયેલા રહેવું, આમ તો ઈશ્વર સારાં-નરસાં બન્ને તત્ત્વોમાં છે, પરંતુ જે ઈશ્વરની આપણે પૂજા કરીએ છીએ, ભજીએ છીએ, ધ્યાન ધરીએ છીએ, તે ઈશ્વર સતોગુણનું પ્રતીક છે. જેવી રીતે કોઈ સવિસ્તૃત રાષ્ટ્રનું પ્રતીક એક રાષ્ટ્રધ્વજ હોય છે. કોઈ વિદેશી કોઈ દેશના કુકર્મીમાં ઘેરાયેલા જોવા મળે છે, તેમ છતાં પણ તેમનો ધ્વજનું માન અથવા અપમાન કરે, તો તે ધ્વજ જે રાષ્ટ્રનો હોય તે રાષ્ટ્રનું માન કે અપમાન સમજવામાં આવશે. તે જ સન્માર્ગ પર ચાલવાનો આદેશ આપતો રહે છે. જો

રીતે માનવ પ્રાણીઓના અંતઃકરણમાં નિવાસ કરનારી વ્યાપક સાત્ત્વિકતાનું પ્રતીક છે તે ઈશ્વર છે, જેની આપણે પૂજા કરીએ છીએ. ઈશ્વરની પ્રતિષ્ઠા, પૂજા, ઉપાસના, પ્રશંસા. ઉત્સવ. સમારંભ, કથા, યાત્રા, લીલા વગેરે કરવાનું તાત્પર્ય છે - સતોગુણ પ્રત્યેનો આપણો પોતાનો અનુરાગ પ્રગટ કરવો, તેને હૃદયંગમ કરવો, તેમાં તન્મય થવું, આ પ્રક્રિયાથી આપણી મનોભૂમિ પવિત્ર બને છે અને આપણા વિચારો તથા કાર્યો એવાં બની જાય છે, જે આપણા વ્યક્તિગત તથા સામૃહિક જીવનમાં સ્થાયી સુખ-શાંતિની સષ્ટિ રચે છે. ઈશ્વરં ઉપાસનાનો મહાપ્રસાદ સાધકના અંતરાત્મામાં સત્ત્વગુણની વૃદ્ધિરૂપે તત્ક્ષણ મળવો શરૂ થઈ જાય છે.

એક ભક્ત ભગવાનની પ્રતિમા આગળ બેસીને કાંઈક યાચના કરતો હતો. આ રીતે યાચના કરતાં બહુ સમય વીતી ગયો, પરંતુ તેની મનોકામનાં પરિપૂર્શ ન થઈ. કોઈ અવિશ્વાસુએ ઉપાલંભભર્યું હાસ્ય કરતાં કરતાં ભક્તને કહ્યું. 'ભલા. કયાંય પથ્થરોની મૂર્તિઓ તે વળી કોઈને કાંઈ આપે ખરી ? ભક્તે કહ્યું,' એ વાત તો ઠીક, પરંતુ મેં વિચાર્યું કે મારો મનોરથ પૂર્ણ ન થતાં મને જે નિરાશા થાય છે. તેમાં ચિત્તને ખિન્ન ન થવા દેવાનો અભ્યાસ - આ રીતે કરવામાં આવે તો તેથી શું નુકસાન છે ?"

ગાયત્રી ગીતાના ઉપર્યુક્ત પ્રથમ શ્લોકમાં ઈશ્વરની અન્ય અનેક વિશેષતાઓ બતાવવામાં આવી છે. તે ન્યાયકારી, સમદર્શી, નિયામક તથા નિરાકાર છે. તે વિશ્વનો આત્મા છે. વિશ્વનાં સર્વ પ્રાણીઓમાં આત્મારૂપે તે નિવાસ કરે છે. મન, બુદ્ધિ, ચિત્ત, અહંકાર-અંતઃકરણનાં આ ચાર તત્ત્વો વિકૃત થઈ જવાથી અજ્ઞાન અને માયાનો, સ્વાર્થ અને ભોગનો મેલ ચડી જવાથી અનેક મનુષ્યો કુવિચારોમાં અને અંતરાત્મા ઈશ્વરનો જ અંશ હોવાને કારણે, અંદરથી તેમને

અંતરાત્માનો અવાજ સાંભળી શકાય, તેના સંકેતો પર ચાલી મિળવવામાં આવી હતી. બૂરાઈઓનું નિવારણ અને શકાય તો ખરાબમાં ખરાબ મનુષ્ય પણ થોડા જ સમયમાં સારપની સ્થાપના માટે જ્યાં પણ કાર્ય થાય છે ત્યાં ઈશ્વરીય શ્રેષ્ઠતમ મહાત્મા બની શકે છે. ભગવદ્દગીતામાં ભગવાને પ્રેરણાથી જ થાય છે. અવતારી સત્પુરૂષ તેને પૂર્ં કરવામાં કહ્યું છે કે - "તું બધું જ છોડી દઈને. મારા શરણે આવ. હં તને તારાં બધાં પાપોમાંથી મુક્ત કરી દઈશ." અંતરાત્માના, પરમાત્માના શરણે જવાથી. આત્મસમર્પણ કરવાથી દૈવી પ્રેરણાઓને હૃદયંગમ કરવાથી, મનુષ્ય ઈશ્વરનો સાચો ભક્ત બને છે. ભક્ત તો ભગવાનનું પ્રત્યક્ષ રૂપ છે.

જો કે ભગવાન દરેક આત્મામાં નિવાસ કરે છે, એટલા માટે કોઈપણ વ્યક્તિને મૂળભૂત રીતે દુષ્ટ ન માનવી જોઈએ. કે ન તેનો દ્વેષ કરવો જોઈએ. દ્વષ્ટતા એક રોગ છે. રોગને ભગાડવા અને રોગીને જીવિત રાખવા માટે સારો એવો પ્રયત્ન કરવામાં આવે છે. એવો જ પ્રયત્ન, દુષ્ટતાને મિટાવીને, દુષ્ટ મનુષ્યને સજ્જન બનાવવા માટેનો હોવો જોઈએ. પ્રયત્ન કરવાથી બૂરાઈઓ દૂર થઈ શકે છે, કેમ કે આત્માનું મૂળ સ્વરૂપ દૈવી છે. તેમાં ઈશ્વરનો નિવાસ છે. ગૂમડાને નસ્તર મૂકવાની જેમ દંડ-શિક્ષા દ્વારા સુધારો તો કરી શકાય છે, પરંતુ કોઈને માટે પણ મનમાં ઘૃણા અને દ્વેષને સ્થાન ન મળવું જોઈએ.

ઈશ્વર સર્વવ્યાપી છે, એથી તે એકદેશીય હોઈ શકે નહિ. તે આત્મારૂપ છે, એટલે નિરાકાર છે. તો પણ સંસારનો આ બધો પથારો તેનો જ હોવાથી. તે બધામાં સમાયેલો હોવાથી સાકાર છે. કોઈક મહાપુરુષોમાં તેની વિશેષ શક્તિઓ. વિશેષ કલાઓ હોય છે તો ત્યારે તેમને એટલી કલાઓનો અવતાર કહે છે. પરશુરામજીમાં ત્રણ કલાઓ, રામમાં બાર કલાઓ, કૃષ્ણમાં સોળ કલાઓ દર્શાવવામાં આવી છે. એક જ સમયમાં કેટલાય અવતાર, કેટલાય મહાપુરુષો હોઈ શકે છે. રામચંદ્રજી અને પરશુરામજી - એક જ સમયમાં બે સત્વગુણની માત્રામાં વધારો થાય છે. ઈશ્વર સર્વવ્યાપક અવતારો હતા. ગીતાકથન અનુસાર, ''જયારે અધર્મની સમજનાર પાપોથી ડરશે. જમાદાર સામે ઊભા હોય તો વૃદ્ધિ થાય છે, ત્યારે ધર્મની સ્થાપના માટે અવતાર થાય ચોર પ્રકૃતિનો મનુષ્ય પણ તે સમયે સાધુ જેવું આચરણ કરે છે." એ અવતારી મહાપુરુષો એકલા જ કાંઈ બધું કરતા છે. જે સૌથી મોટા કોટવાળ ઈશ્વર કે જે આપણી અંદર અને નથી, પરંતુ જનતાને નવા વિચારો અને ઉત્સાહ આપીને બહાર ચારે કોર વ્યાપક જુએ છે, તેના દંડ-શિક્ષાથી તે ડરશે જાગૃત કરે છે અને અનેક સહયોગીઓની સહાયુથી તે અને પાપ નહિ આચરી શકે. પ્રાણીમાત્રમાં ઈશ્વરને ઈશ્વરીય ઉદ્દેશની પૂર્તિ કરે છે. કૃષ્ણ દ્વારા કૌરવોનો નાશ, વ્યાપકરૂપે જોનાર વ્યક્તિ બધાની સાથે સદ્વ્યવહાર જ કરી રામ દ્વારા રાક્ષસોનો નાશ, એકલાએ જ કર્યું નહોતું, પરંતુ શકે છે. આ ઈશ્વરીય દેષ્ટિ પ્રાપ્ત કરવી, તે ઈશ્વરની

જોડાઈ જાય છે અને અંતમાં લોકોના સહયોગથી તે ઉદ્દેશ પરિપૂર્ણ થાય છે. આવી અવતારી પ્રક્રિયા નાના મોટા રૂપે સદાય ચાલતી જ રહે છે અને મોટા રૂપમાં કયારેક કયારેક વિશેષ આવશ્યકતા સમયે થાય છે. અવતારી કાર્યોમાં સહાયતા કરવી તે હનુમાન અને અર્જુનની જેમ પોતાની જાતને યશ તથા પ્રતિષ્ઠાના ભાગીદાર બનાવનારું કાર્ય છે.

એક વ્યક્તિ બાણ બનાવવાની વિદ્યામાં પારંગત હતો. તેના દ્વારા બનાવાયેલાં બાણ અદ્દભુત હતાં. આ કળા શીખવા માટે એક લુહાર તેની પાસે ગયો. તેણે પાસે બેસીને ગંભીરતાથી તેની કાર્યપદ્ધતિ જોવા માટે કહ્યું. તે વખતે એક જાન વાજાં સાથે સામે આવેલી સડક પરથી નીકળી . વિદ્યાર્થીએ તેનું વર્ણન કર્યું. બાણ બનાવનારે કહ્યું, ''મને ન ત્યારે જોવાની ફુરસંદ હતી, ન અત્યારે સાંભળવાની નવરાશ છે. સમગ્ર તત્પરતાથી અને અભિરુચિથી કામ કરવું, એ જ કામને અદ્દભુત બનાવવાનું રહસ્ય છે. ''શીખવા આવનાર સમજી ગયો અને એકાગ્રતાનો અભ્યાસ કરવા લાગ્યો. આ કાર્યમાં જેટલી સફળતા મળી, તેટલાં જ બાણો ઉત્તમ બન્યાં. આ જ આદર્શ દરેક વિદ્યા-વ્યસનીને પણ લાગ્ પડે છે. શિક્ષણના હેતુથી, સુત્ર જ્યાંથી પણ મળે, તેનો સ્વીકાર કરી લેવો જોઈએ.

પરમાત્માને ખુશામત પસંદ નથી. કોઈની પણ નિંદા કે સ્તુતિની તેમને જરૂર નથી. તે કોઈના પર પ્રસન્ન કે અપ્રસન્ન થતા નથી. પૂજા અને ઉપાસના એક પ્રકારનો આધ્યાત્મિક વ્યાયામ છે, જે કરવાથી આપણું આત્મબળ વધે છે. તેમની વિરુદ્ધમાં અપાર જનસમૂહ ઊભો કરીને જ સફળતા આરાધનાનો મુખ્ય ઉદ્દેશ છે. ધ્યાન, પ્રાર્થના, પૂજા, કીર્તન,

મનોભમિમાં ચોંટેલા અનેક કસંસ્કારો છટી જાય છે અને તેમના સ્થાને સુસંસ્કારોની સ્થાપના થાય છે. ઈશ્વરના નામે લોકહિતકારી કામો માટે દાન આપવું એટલે પોતાની જ વ્યક્તિગત અને સામુહિક સત્ત્વગૃણી ઉન્નતિ કરવી.

તે (ઈશ્વર) સમદર્શી અને ન્યાયકારી છે. બધા પુત્રો તેને પરમપ્રિય છે અને બધા સમાન છે. નિષ્પક્ષ ન્યાયાધીશની જેમ તે બધાને તેમનાં કર્મોના આધારે ફળ આપે છે. પોતાનાં સારાં-નરસાં કાર્યોનો પરિપાક જ કાળાંતરે પ્રારબ્ધ, ભાગ્ય, કર્મ-રેખા, ઈશ્વરની કૃપા, દૈવી વરદાન, ગ્રહદશા વગેરે રૂપે પ્રગટ થાય છે. કર્મ પછી ભલે આજે કરેલું હોય કે જૂનું હોય, તે બધાનું ફળ આપજ્ઞને મળશે. ઈશ્વર પોતાના તરફથી કોઈનીય સાથે વિશેષ ક્રોધ કે પ્રેમ પ્રગટ કરતો નથી. તેમણે બધાને અત્યંત મુલ્યવાન ૨થ શરીર, અત્યંત વિલક્ષણ અસ મગજ, સંસારમાં ઉપસ્થિત અત્યંત સુખદાયી વસ્તુઓ આપીને પોતાની દયાળતાનો પરિચય આપ્યો છે. એ તો આપણું કામ છે કે પોતાનાં સારાં-નરસાં કર્મો દ્વારા પોતાના જીવનને સુખી દુઃખી - જેવું ઈચ્છીએ તેવું બનાવીએ. તેં (ઈશ્વર) કોઈની ક્રિયાશીલતામાં હસ્તક્ષેપ કરતો નથી. પોતાની ઈચ્છા મુજબ કામ કરવા માટે તેશે બધાને પૂર્ણ સ્વતંત્રતા સાથે છટા મુક્યા છે. કર્મના ફળમાંથી કોઈ બચી શકતું નથી. કર્મનું ફળ દરેકે અવશ્ય ભોગવવું જ પડે છે. ન્યાયાધીશ ઈશ્વરના ન્યાયમાંથી કોઈપણ બચી શકતું નથી.

તે નિયામક છે, ખુદ પોતે નિયમરૂપ છે. તેનું દરેક કાર્ય નિયમપૂર્વક થઈ રહ્યું છે. ગ્રહ-નક્ષત્ર એક ક્ષણ પણ આગળ પાછળ ઉદય-અસ્ત થઈ શક્તા નથી. ઘઉંમાંથી ઘઉં જ ઉત્પન્ન થાય છે. વસ્તુઓ પોતપોતાના ગુણ ધારણ કરતી રહે છે. ક્યારેક ક્યારેક જે અનિયમિતતા જોવા મળે છે તે પણ કોઈ સૂક્ષ્મ નિયમોના આધારે જ હોય છે. જે વ્યક્તિઓ ઈશ્વરીય નિયમો પર ચાલે છે, પ્રાકૃતિક જીવન વિતાવે છે, કર્તવ્યધર્મમાં સ્થિર રહે છે તેઓ ઈશ્વરની આનંદમય સૃષ્ટિના આનંદનો આસ્વાદ કરે છે. જેઓ આ નિયમોનું ઉલ્લંઘન કરે છે તેઓ નુકસાન ભોગવે છે. અગ્નિ ઘશો દયાળુ છે, તે આપશી ઠંડીનું [આત્મા જ વિશ્વાત્મા અથવા પરમ આત્મા છે, તેને જ સમાજ નિવારણ કરે છે, ભોજન પકાવે છે, વરાળયંત્ર ચલાવે છે પુરુષ, વિરાટ, ભગવાન, જનતા જનાર્દન, વગેરે નામો અને અન્ય અનેક પ્રકારે લાભ આપે છે, પરંતુ જો તેને નિયમ દ્વારા પણ પોકારે છે. વિશ્વમાનવની ઉપાસના, સમાજ-વિરુદ્ધ સ્પર્શવામાં આવે તો તે હાથ દઝાડી દેશે. વીજળીથી પુરુષની સેવા ભગવાન 'ૐ'ની જ આરાધના છે. શ્રીમદ્

જપ, વગેરે એવી મનોવૈજ્ઞાનિક ક્રિયાઓ છે, જે દ્વારા આપણને અનેકલાભો થાય છે, પરંતુ તેને ખોટી રીતે સ્પર્શીએ તો તે પ્રાપ્ત લેતાં જરાય દયા નહિ ખાય. એ જ રીતે ઈશ્વર આપણને અનેક સુખો આપે છે. પરંતુ જો આપણે તેના નિયમોનું ઉલ્લંઘન કરીએ તો તે નરકના ભયંકર અગ્નિમાં તપાવનાર ક્રુર યમરાજ પણ બની રહે છે. તેના નિયમો પર ચાલવું એ જ ઈશ્વરની સર્વોત્તમ પૂજા છે.

> વાજિશ્રવાના શિષ્યો - ધર્મદ અને વિરાધ વચ્ચે વિવાદ જાગ્યો. બન્ને પોતપોતાને બીજાથી અધિક શ્રદ્ધાવાન સિદ્ધ કરવા ઈચ્છતા હતા. બન્ને ગુરુજી પાસે ગયા અને તેમને નિર્ણય કરવાની વિનંતી કરી. ગુરુએ કહ્યું, ''પોતપોતાની શ્રદ્ધાની તમે વ્યાખ્યા કરો, પછી હું નિર્ણય આપીશ.''

> ધર્મદે કહ્યું, ''હે દેવ, આશ્રમ જીવનમાં આપની દરેક વાત મેં માની. મેં ઉચિત-અનુચિત પરત્વે પણ ધ્યાન ન આપ્યું. આપની કોઈપણ આજ્ઞાને તર્ક કે વિવેક દ્વારા પારખવાનો પ્રયત્ન ન કર્યો. શું આનાથી વધીને પણ કોઈ શ્રદ્ધા હોઈ શકે ?

> ગુરુદેવે સ્મિત કર્યું, હવે પછી તેમણે વિરાધ તરફ સંકેત કર્યો. વિરાધે કહ્યું, "ભગવન, મને જ્ઞાન મેળવવાની પ્રબળ આકાંક્ષા છે, તેથી આપના પ્રતિ શ્રદ્ધા પણ અગાધ છે, પરંતુ સાથોસાથ હું એ પણ પારખવું આવશ્યક સમજુ છું કે જે કાંઈ કહેવામાં કે બતાવવામાં આવે છે તે સત્યથી પર તો નથી ને ? સત્યનું મૂલ્ય અધિક છે, તેથી તે સત્યને પામવા માટે સર્વસ્વ ત્યજી દેવા માટે તૈયાર રહું છૂં."

સાધારણ મનુષ્યોનાં અંતઃકરણ આત્મા કહેવાય છે. તે અવિકસિત હોવાને કારણે તેની જીવ-સત્તા છે. જયારે તેનો વિકાસ થાય છે, ત્યારે અહંભાવ વિસ્તૃત બનીને વસુધૈવ <u>કુટુંમ્બકમુ રૂપે પરિણમે છે. બધા જ પોતાના આત્મીય દેખાય</u> છે. બધામાં આત્મા અને આત્મામાં બધા સમાયેલા દેખાવા લાગે છે, ત્યારે તે લઘુ આત્મા, પરમ આત્મા (પરમાત્મા)<sub>ન</sub> મહાન આત્મા (મહાત્મા) બની જાય છે. વિશ્વનો સમૃદ્ધ ભગવદ્ ગીતાના દસમા અધ્યાયમાં ભગવાને જણાવ્યું છે કે વૃક્ષોમાં પીપળો, પશુઓમાં ગાય, મનુષ્યોમાં બ્રાહ્મણ, નક્ષત્રોમાં ચંદ્રમા, ગ્રહોમાં સૂર્ય, ઈન્દ્રિયોમાં મન, પર્વતોમાં હિમાલય, પક્ષીઓમાં ગરૂડ, નદીઓમાં ગંગા, મંત્રોમાં ગાયત્રી મંત્ર, ઋતુઓમાં વસંત ઋતુ હું છું અર્થાત જે જે શ્રેષ્ઠ, સાત્ત્વિક, સુદઢ અને ઉપયોગી વિભૃતિઓ છે. તેમનામાં મારા જ અંશોની અધિકતા છે. જે વિચાર-ધારાઓમાં, વ્યક્તિઓમાં, વસ્તુઓમાં આ પ્રકારના તત્ત્વો વધારે છે, તેમનામાં ઈશ્વરીય કલાઓની વિશેષતાનો અનુભવ કરી શકાય છે. જ્યાં પ્રભુનો નિવાસ હશે. ત્યાં નિશ્ચયપૂર્વક શ્રેષ્ઠતા. સાત્ત્વિકતા. દઢતા અને પરોપકારની પ્રધાનતા હશે. શોધ કરવાથી અનેક સ્થાનોમાં આપણે પ્રભુનો આવો નિવાસ શોધી શકીએ છીએ. તેથી જ કહેવાયું છે કે સત્સંગમાં ભગવાનનો નિવાસ હોય છે. પ્રાચીનકાળમાં સત્પુરુષોનો નિવાસ વધારે પ્રમાણમાં રહેવાને કારણે તીર્થોનો મહિમા હતો અને તીર્થયાત્રાને પુણ્યફળ માનવામાં આવતી હતી. આજે પણ જયાં મહાપુરુષોનો નિવાસ છે, તે સ્થાન પ્રત્યક્ષ તીર્થ જ છે.

રામકૃષ્ણ વગેરેની સુંદર છબીઓ અને તેમની ગુણાવલીનું ધ્યાન કરવું. એટલે પોતાની અંતિમ ઉન્નતિનો આદર્શ અને લક્ષ્ય સ્થાપિત કરવું. મોટાં મોટાં ભવનો બનાવવાનાં હોય છે, ત્યારે પહેલાં નાનકડું મોડેલ બનાવવામાં **આવે છે. તેના આધારે વિશાળ ભવન તૈયાર થાય છે**. આપણે ક્વાસ્થ્ય, સૌંદર્ય, બળ, ગુણ, વિશેષતા વગેરેની દષ્ટિએ ખાત્મનિર્માણના જે લક્ષ્ય સુધી પહોંચવાનું છે, તે મોડેલ સાથે અનન્ય પ્રેમ અને પ્રાપ્તિની ઉત્કટ અભિલાષા ઉત્પન્ન કરવા માટે ભગવાનની કલ્પિત મૂર્તિનું ધ્યાન ધરવામાં આવે છે. મંદિર, મઠ વગેરે આત્મિક જ્ઞાનનાં પ્રચારકેન્દ્રો છે. તે કેન્દ્રના કાર્યકર્તાઓની આજીવિકા સમ્માનપૂર્વક ચલાવવા માટે મંદિરોમાં ભોગ, ચઢાવો, પૂજા વગેરેની પ્રથા પાડવામાં આવી હતી. આજે એ બધી પદ્ધતિઓમાં મોટી ગરબડ ઊભી થઈ ્રાઈ છે. દુરાચાર, ધૂર્તતા અને મૂર્ખતાની બોલબોલા છે. પરંતુ પ્રયત્ન કરવાથી પ્રાચીન આદર્શોને ફરીથી સજીવન કરી શકાય છે અને ભગવત પૂજાના આધારે ધર્મ, સમાજ, રાષ્ટ્ર, સંસ્કૃતિ અને સામાજિક સદાચારના પુનરુદ્ધારનાં વિશાળ આયોજનો કરી શકાય છે. તેના માટે મંદિરો, મઠો અને પુરોહિતોને સુધારીને તેમની પાસેથી કેન્દ્રબિંદનું કામ

લઈ શકાય છે.

ગાયત્રીનો પ્રથમ અક્ષર 'ૐ' આપણને આ જ શિક્ષણ આપે છે. તે ઈશ્વરનું સર્વશ્રેષ્ઠ નામ છે. તેના ઉચ્ચારણથી સૂક્ષ્મ પ્રકૃતિ, આત્મચેતના સાથે સંબંધિત હોવાથી સાધના આપોઆપ થતી રહે છે. આ ઈશ્વરે પોતે ઉચ્ચારેલું (સ્વયંઘોષિત) ઈશ્વરનું સૌથી નાનું નામ છે. સાથોસાથ ગાયત્રી ગીતાએ જણાવ્યું છે કે તે ઈશ્વર ન્યાયકારી, પ્રભુ, સમદર્શી, અવિનાશી, ચૈતન્ય, આનંદસ્વરૂપ, નિયમરૂપ, નિરાકાર અને વિશ્વ આત્મા છે. આ નામોમાં જે મહત્ત્વપૂર્ણ તત્ત્વજ્ઞાન છુપાયેલું છે, તેને જાણીને, તેને આચરણના રૂપમાં લાવીને આપણે 'ૐ'ની ઉપાસના કરવી જોઈએ.

'ૐ'માં ત્રણ અક્ષરો જોડાયેલા છે. અ,ઉ,મ. 'અ' નો અર્થ છે - આત્મપરાયણતા, શરીરના વિષયોમાથી મનને હટાવીને આત્માનંદમાં રમણ કરવું. 'ઉ'નો અર્થ છે - ઉન્નતિ, આપણી પોતાની જાતને શારીરિક, માનસિક, સામાજિક, આર્થિક અને આત્મિક સંપત્તિઓથી સંપન્ન કરવી. 'મ'નો અર્થ છે - મહાનતા, ક્ષુદ્રતા, સંકીર્ણતા, સ્વાર્થ-પરાયણતા, ઈન્દ્રિય લોલુપતાને છોડીને પ્રેમ, દયા, ઉદારતા, સેવા, ત્યાગ, સંયમ અને આદર્શના આધારે જીવન વિતાવવાની વ્યવસ્થા કરવી. આ ત્રણે અક્ષરોમાં જે શિક્ષણ છે તેને અપનાવીને વ્યાવહારિકરૂપે 'ૐ'ની, ઈશ્વરની ઉપાસના કરવી જોઈએ.



સંત દાહુ પોતાના ગૃહસ્થજીવનમાં દુકાન ચલાવતા હતા. એક દિવસ તેઓ હિસાબ કરવામાં રોકાયેલા હતા. વરસાદ વરસી રહ્યો હતો. થોડીવાર પછી તેમણે માથું ઊંચું કર્યું, તો તેમણે પોતાના ગુરુદેવને પોતાની દુકાન સામે પાણીમાં ભીજાતા જોયા. દાદુ હાંકળા કાંકળા ઊભા થયા, તેમને દુકાનની અંદર લઈ આવ્યા અને તેમના પ્રતિ પોતાનું ધ્યાન ન જવા માટે તેમની ક્ષમા માંગી. ગુરુદેવે કહ્યું, "બેટા, તેં મને જોયો, ભગવાન તો કયારના તારા દાર પર ઊભા છે, તું તેમને કેમ અંદર નથી બોલાવતો ? "વાત મનમાં ઠસી ગઈ. દાદુ સંત બન્યા અને તેમણે ગુરુદેવની જેમ ભગવાનને પણ પોતાના ઘરમાં બોલાવી રાહતનો શ્વાસ લીધો.

#### 

# ભગવાન પાસે માગીએ, તો સદ્દગુણોની સંપત્તિ માગીએ 🤈



કરવા, ઝોળી ફેલાવવી કે નાકલીટી તાણવી એ નથી. દીનતા આત્માને શોભતી નથી કે પરમાત્માને પ્રિય નથી. પરમાત્મા નથી ખુશામદના ભૂખ્યા કે નથી તેમને પ્રશંસાની આવશ્યકતા. તેમની મહાનતા પોતાની રીતે પોતાની પ્રશંસા છે. માણસોની વાણી નથી તેમાં કોઈ વધારો કરી શકતી કે નથી ઘટાડો કરી શક્તી. પોતાના જ બાળકના મુખે પોતાની પ્રશંસા કરાવવાનું કોઈ માણસને પણ ગમતું નથી, તો પછી પરમાત્મા જેવા મહાનને માટે તેમાં શું આકર્ષણ હોઈ શકે ? પ્રશંસા કરીને કોઈની પણ પાસેથી કાંઈ પ્રાપ્ત કરવાનો પ્રયત્ન હલકું કૃત્ય માનવામાં આવે છે. આ જાળમાં બહુ ઓછા લોકો ફસાય છે અને તેવું કરવા માટે છીછરા માણસો જ તૈયાર થાય છે. ખુશામતનો અને ચાપલુસીઓ ગોરખધંધો એવા લોકોને જ પસંદ પડે છે, જેઓ વાસ્તવમાં પોતે પ્રશંસાપાત્ર નથી. તેઓ પોતાના ખુશામતિયાઓના મોંએથી પોતાની બડાઈની વાતો સાંભળીને ખુશ થાય છે. અસલી ન મળવાથી તેઓ તેની પૂર્તિની આવશ્યકતા નકલીઓથી પૂરી કરી લે છે. ભક્ત અને ભગવાનની વચ્ચે જો આવો જ ખુશામદગીરીનો અને ચાપલુસીનો ધંધો ચાલે. તો સમજી લેવું જોઈએ કે બન્નેનું ગૌરવ ખંડિત થયું.

માગવું તે ખરાબ વ્યવસાય છે. ચોરી કરતાં પણ ખરાબ અને ચોર દુઃસાહસ કરે છે અને જોખમ ખેડે છે ત્યારે કાંઈક પ્રાપ્ત કરી શકે છે, પરંતુ ભિખારી તો એટલુંય નથી કરતો. તે કાંઈપણ કર્યા વિના જ મેળવવા ઈચ્છે છે. સંસારના અપંગ અને અસમર્થ માણસો પણ સ્વાભિમાની હોય છે. કોઢિયા અને અંધજનો પણ કશુંક તો કરે જ છે. સમાજ તેમને કામ કરવાનાં સાધનો તો પૂરાં પાડે છે, પરંતુ તેમને બેઠાડુ મફતનું ખવડાવતો નથી. આમાં આપનારનું ઔદાર્ય ભલે હોય, પરંતુ લેનારે ઋશભારથી દબાયેલા રહેવું પડે છે અને હીનદીન બનીને સ્વાભિમાનને હણવું પડે છે. આ હાનિ એ લાભ કરતાંય ખરાબ છે. જે કોઈના દાનથી કંઈક પ્રાપ્ત કરીને મેળવવામાં આવે છે.

ઉપાસનાથી પાપ નાશ પામવાનો વાસ્તવિક અર્થ એ આવશ્યક અંગ માનવામાં આવ્યું છે. છે કે આવી વ્યક્તિ જીવન સાધનાના પ્રથમ ચરણનું પરિપાલન કરતાં દુર્ભાવનાઓ-દુષ્પ્રવૃત્તિઓનું દુષ્પરિણામ સમજશે અને પોતાનું મકાન સસ્તા લાભમાં વેચી દીધું. જયારે ભાનમાં

સાધનાનો ઉદ્દેશ કોઈની સામે કરગરવું-કાલાવાલા તિનાથી સતર્કતાપૂર્વક **વિમુખ થ**ઈ જશે. ઉપાસનાથી **પાપ નષ્ટ** થવાનો અર્થ - પાપકર્મ કરવાની પ્રવૃત્તિનો નાશ, પરંતુ આનો ઊલટો અર્થ ઘટાડવામાં આવ્યો કે પાપકર્મોના પ્રતિકળનો **નાશ**. કદાચ જો આ અવળવાણી સાચી હોત. તો પછી આ દુનિયામાં પાપને જ પુષ્ટ્ય અને કર્તવ્ય માનવામાં આવત, તો પછી પાપ કરવામાં કોઈ ડરત નહિ. રાજદંડમાંથી બચવાની હજાર તરકીબો છે. તેને અપનાવીને અનાચારી લોકો સહજમાં નિર્દંદ અને નિશ્ચિત રહી શકે છે. દૈવદંડ (નિયતિદંડ) જ એકમાત્ર બંધન હતું, તેને તો આ ધર્મધ્વજીઓએ ઊડાવી દીધો. હવે અસુરતાને સ્વચ્છંદરૂપે ફૂલવા ફાલવા અને ફેલાવાનો પૂરેપુરો અવસર મળ્યો. પાપકર્મીના દંડથી મુક્તિ અપાવવાનું આશ્વાસન પુજાપાઠની કિંમત પર જેમણે પણ આપ્યું છે. તેમણે માનવીય આદર્શો અને અધ્યાત્મના મુળભુત આધારોની સાથે વ્યભિચાર જ કર્યો છે

> પોતાની પાસે ઘડિયાળ હોવા છતાં જેઓ સમય પ્રત્યે બેપરવાહી દર્શાવે છે, સમયબન્દ્ર જીવનક્રમ નથી અપનાવતા, એમને વિકસિત વ્યક્તિત્વના સ્વામી ન કહી શકાય. ઘડિયાળ એ કોઈ ઘરેણું નથી. એને પહેરીને પણ જીવનમાં એનો કોઈ પ્રભાવ જો દેખી શકાતો ન હોય તો એ ગર્વની નહીં. શરમની વાત છે. સમયની અવગણના આમ પણ ખરાબ છે, તો પછી સમયનિષ્ઠાનું પ્રતીક ચિદ્ધ એવું ઘડિયાળ પહેર્યા પછી પણ એની અવજ્ઞા કરવી એ એક અપરાધ જ છે.

લઘુતાને વિશાળતામાં, તુચ્છતાને મહાનતામાં સમર્પિત કરવાની ઉત્કઠાનું નામ પ્રાર્થના છે. નરને નારાયણ, પુરુષને પુરુષોત્તમ બનાવવાનો સંકલ્પ પ્રાર્થના કહેવાય છે. આત્માને બુદ્ધ કરવાની સંકીર્ણતા જ્યારે વિશાળ અને વ્યાપક બનીને પરમાત્મારૂપે પ્રગટ થાય છે, ત્યારે સમજી લેવું જોઈએ કે પ્રાર્થનાનો પ્રભાવ દેખાયો. પશુની કક્ષાથી ઊંચે ઊઠીને જ્યારે મનુષ્ય દેવત્વ ભણી અગ્રેસર બનવા લાગે, તો તેને પ્રાર્થનાના ઊંડાણનું પ્રતીક અને ચમત્કાર માની શકાય છે. આત્મસમર્પણને પ્રાર્થનાનું

એક દારૂડિયાએ નશામાં ચકચૂર થઈને કોઈના હાથમાં

આવ્યો ત્યારે અદાલતમાં અરજી કરી કે નશામાં હોશ-હવાશ ઠેકાશે ન હોવાના કારશે તેશે વેચાશ કર્યું હતું. હવે હોશમાં **હિંમત, શ્રમનિષ્ઠા, સચ્ચરિત્ર, કરુજ્ઞા, મમતા, પવિત્રતા અને** આવવાથી હું આ એકરારનામાનો અસ્વીકાર ક**ું છું. પૂજા**-પ્રાર્થના સમયે લોકો કોણ જાણે કેવી કેવી સ્તુતિ, પ્રાર્થના કરે છે - હું તારી શરણમાં આવ્યો છું, હું તારો જ છું, તારા ચરણોમાં પડયો છું, મારું તો સર્વકાંઈ તું જ છો. તારા સિવાય મારું બીજું કોણ છે, વગેરે વગેરે. તેઓ તો આ શબ્દોનો અર્થ પણ સમજતા નથી. કે નથી સમજતા ફલિતાર્થ. જે શબ્દો કહેવાઈ રહ્યા છે તે તેઓ જો સમજી-વિચારીને હોશ-હવાશમાં બોલ્યા હોત, તો અવશ્ય તે સ્થિતિને અનુરૂપ જીવનક્રમ બનાવત અને વિચારોમાં તથા કર્મોમાં તેમનો સમાવેશ કરવાનો પ્રયાસ કર્યો હોત. પૂજા-સ્થાનથી બહાર નીકળતાં જ. તેમણે કરેલા પ્રાર્થના-કથનને કાર્યાન્વિત કરવાની આવશ્યકતા લાગે છે ત્યારે બધું બહું જ મુશ્કેલ લાગવા માંડે છે. હોશમાં આવેલા શરાબીની જેમ ત્યારે તો તે કથનીને કરણીમાં પરિણત કરી શકવાની હિંમત પોતાનામાં ન હોવાથી તે એવું જ બોલી ઊઠે છે કે - હું આ એકરારનામાનો ઈન્કાર કરું છું - જે પૂજાના સમયે બધું જ ભગવાને સમર્પિત કરવાની શબ્દાવલીમાં કહેવામાં આવ્યું હતું.

પ્રાર્થનામાં એ જ કામના જોડાયેલી રહેવી જોઈએ કે પરમાત્મા આપણને એને યોગ્ય બનાવે કે તેના સાચા ભક્ત, અનુયાયી અને પુત્ર કહેવડાવવાનું ગૌર**વ પ્રાપ્ત કરી શકીએ**. પરમેશ્વર આપણને એ શક્તિ આ**પે, જેના આધારે ભય અને** પ્રલોભનથી મુક્ત બનીને વિવેકસંમત કર્તવ્યપથ પર સાહસપૂર્વક ચાલી શકીએ અને આ માર્ગમાં જે કોઈ અવરોધ આવે તેની ઉપેક્ષા કરવામાં અટલ રહી શકીએ કર્મોનું ફળ અનિવાર્ય છે. આપણા પ્રારબ્ધને ભોગવવાનું જ્યારે ઉપસ્થિત થાય, ત્યારે તેમને ધીરજપૂર્વક સહી શકવાની અને પ્રગતિ માટે પરમ પુરુષાર્થ કરતાં કરતાં કદીય નિરાશ ન થનારી મનની સ્થિતિને આપણે જાળવી શકીએ. ભગવાન આપણા મનને એવું નિર્મળ બનાવે કે કુકર્મની દિશામાં કોઈ પ્રવૃત્તિ જ ન થાય અને કદાચ થાય તો પણ તેને ચરિતાર્થ થવાનો અવસર ન મળે. મનુષ્ય જીવનની સફળતા માટે ગતિશીલ રહેવાની પગમાં શક્તિ રહે. આવી ઉચ્ચસ્તરીય પ્રાર્થનાને સાચી પ્રાર્થના ઓળખી શકાય. જેમાં ધન, સંતાન, સ્વાસ્થ્ય, સફળતા વગેરેની યાચના કરવામાં આવી હોય. જેમાં પોતાના પુરુષાર્થ, કર્તવ્યની અભિવૃદ્ધિનું સ્મરણ ન હોય, એવી પ્રાર્થનાને માત્ર યાચના જ કહી શકાય. આવી યાચનાઓ સફળ થવાનું મોટેભાગે સંદિગ્ધ જ બની રહે છે .

ભગવાન પાસેથી માગવા યોગ્ય વસ્તુઓ શ્રદ્ધા. વિવેકશીલતા જેવી એ સદ્દભાવનાઓ અને સત્ પ્રવૃત્તિઓ છે. જે વિપન્નતાને સંપન્નતામાં બદલી નાખે છે અને અભાવ હોવા છતાં પણ જેને કારણે વિપુલ સંપન્નતાનું સુખ અનુભવાતું રહે છે. પ્રગતિ અને સફળતાનો આધાર સદ્ગુશો પર અવલંબિત છે. તેમના વિના આકસ્મિક રીતે કોઈ પ્રકારે લાભ મળી પ**શ જા**ય, તો તેને સંભાળવા અને તેને સ્થાયી રાખવાનું સંભવ બનશે નહીં. સદ્દપયોગ કેવળ તે જ વસ્તુઓનો કરી શકાય છે, જે તેનું ઉચિત મૂલ્ય ચૂકવીને ઉપલબ્ધ કરવામાં આવી હોય. અનાયાસે જ પરિશ્રમ વિના મળેલી સંપત્તિનો તો અપવ્યય જ થાય છે અને તેનાથી અનેક વ્યસનો અને ઉદ્દેગ જ પેદા થાય છે. જેના કારણે તે ઉપલબ્ધિ સુખદાયી ન રહેતાં અનેક વિપત્તિઓ અને વિકૃતિઓ ઉત્પન્ન કરવાનું કારણ બની જાય છે. ભગવાન જેમના પર પ્રસન્ન થાય છે, તેને સદ્દગુજ્ઞોનો ઉપહાર આપે છે. કેમ કે તેઓ સ્વતઃ એટલા મહાન હોય છે કે જો તેમની પાસે સાધનસં**પશ્તા ન પ**જ઼ હોય, તો પણ કેવળ તે સદૃગુશોની સંપત્તિના આધારે પણ મનુષ્ય સુખી, સમુન્નત અને સમ્માનિત જીવન જીવી શકે છે. આ જ દિવ્ય સંપત્તિઓ ભગવાન પાસે માગવી જોઈએ. આ જ તે વિભૃતિઓ છે. જે ભગવાન તેમના ભક્તોને આપ્યા કરે છે.

ભૌતિક સફળતાઓ આપશે આપશામાં બાવડાં અને કાંડાંના બળે માગવી જોઈએ. આપશી બુદ્ધિને તેજ બનાવવી **જોઈએ અને સ્ઝ-સમજથી કામ લેવું જોઈએ**. અવરોધ ઊભો **કરનારી ત્રુટિઓને સુધારવી જોઈએ. જેથી** સફળતાનાં દ્વારો ખૂલી જશે.

ભગવાન સ્વયં પોતાની વિધિ-વ્યવસ્થામાં બંધાયેલા છે. તેમણે આ બાબતમાં પોતાની સાથે પણ કોઈ છુટછાટ મૂકી નથી. પોતાનાં સગાં-સંબંધીઓને પણ છૂટ આપી નથી. કર્મફળની વ્યવસ્થાને સર્વત્ર મુખ્ય ગણી છે. જો આવું ન હોત તો, કોઈ પુરુષાર્થ કરવા માટે તૈયાર જ શા માટે થાત અને કુકર્મોથી બચવા માટે કોઈને શું જરૂર રહેત ? જો પ્રાર્થના કરવા માત્રથી બધી સુવિધાઓ મળી જતી હોત. તો પછી <u>કઠોર કર્મઠતા માટે કટિબદ્ધ બનવાની ઈચ્છા શું કામ થાત ?</u>

દુર્ગુક્ષો અને દુર્વ્યસનોનો ત્યાગ કર્યા વિના જીવનમાં સાચા સુખની અને આનંદની પ્રાપ્તિ અસંભવ છે. દ્ષિત પદાર્થોનું નિરંતર સેવન કરવાથી સ્વાદહીનતાની સ્થિતિ ઉત્પન્ન થાય છે.

# તાને પરિષ્કૃત કરીએ અને સિદ્ધિઓનો ભંડાર બનીએ

છે તેનું માપ કાઢવા માટે તે ક્ષેત્ર પર નજર નાંખવી પડશે જેમાં વાયુ ભરેલો છે. આ જ રીતે જળાશયોમાં, સમુદ્ર અને એક કલાકૃતિ જોઈને આશ્ચર્યચકિત થઈ જવાય છે. સરિતાઓમાં અસીમ જળ ભર્યું છે, પરંતુ કોઈ વ્યક્તિના બીજમાંથી વૃક્ષ ઊભું કરી દેવું તે એક આશ્ચર્ય છે. આકાશમાં ભાગે કેટલું જળ છે તેનું અનુમાન તેના વર્તનને અથવા ચાંદ-તારા જેવી રીતે અધ્યર લટકી રહ્યા છે, સૂરજ જે રીતે ક્ષેત્રને જોઈને લગાવવું પડશે. અગ્નિનું તેજ સર્વત્ર વિદ્યમાન છે, પરંતુ તેની પ્રચંડતાનું અનુમાન એ બાબત પર નિર્ભર પ્રકારે તે કેદખાનામાં પ્રસન્ન રહેતા અને કિલ્લોલ કરતા રહે છે કે તેને કેટલા પ્રમાશમાં કેવા પ્રકારનું ઈંધશ મળ્યું.

પરમાત્મ. ચેતનાસત્તાનો એક બ્રહ્માંડવ્યાપી વિસ્તાર છે, પરંતુ આત્માઓમાં તે એટલા પ્રમાણમાં જ અવતરિત થાય છે. જેટલી તે વ્યક્તિની ક્ષમતા હોય છે. કોઈકની પાસે તે બહુ ઓછા પ્રમાણમાં હોય છે, તો કોઈકની પાસે અતિ પ્રચુર માત્રામાં. તેનું કારણ તેની ધારણ ક્ષમતા પર આધારિત છે. જે ઓરડામાં ઠસોઠસ કાટમાળ ભરેલો છે, તેમાં કોઈ ભલા માણસ માટે રહેવાની વ્યવસ્થા કરી શકાતી નથી. કીચડમાં ભરેલા નાળામાં સ્વચ્છ જળનો પ્રવાહ કેવી રીતે વહેવડાવી શકાય ? પરમાત્માના સંબંધમાં પણ આવી જ વાત છે. તેમાં કેવળ એક જ બાબત જોવાની રહે છે કે ધારણ કરવાની તેનામાં કેટલી ક્ષમતા છે. હાથી જેટલું વજન લાદીને ચાલી શકે તેટલું ગધેડું ચાલી ન શકે. દુર્વ્યસની ભિખારીને ઉપેક્ષાપૂર્વક કાંઈક આપીને ભગાડી દઈ શકાય. પરંતુ સંબંધીઓમાં જમાઈ અથવા લોકસેવક પ્રામાણિક વ્યક્તિઓને સામર્થ્ય પ્રમાણે વધુમાં વધુ આપવાનો પ્રયત્ન સમ્માનપૂર્વક કરવામાં આવે છે.

પોતાના અનંત સામર્થ્યમાંથી પોતાનાં સંતાનોમાંથી પ્રત્યેકને તેમની યોગ્યતા જેટલું જ આપે છે. નાના બાળકને ચોકલેટ ખરીદવા માટે એક રૂપિયો મળે છે, પરંતુ તે જ્યારે મોટો થઈ જાય છે ત્યારે તેની યોગ્યતા અને વ્યવસાયની ઉપયોગિતા જોઈને કોઈ મોટી યોજના કાર્યાન્વિત કરવા પામનાર વ્યક્તિ ઈચ્છે પણ છે આપનાર પણ કંજૂસ નથી. આટલું માટે ભેગી કરેલી મૂડીનો મોટામાં મોટો ભાગ પિતા તે યુવકને છિતાં પણ એવું જોવા મળે છે કે ઈચ્છુકોને મન મારીને રહી જવું હવાલે કરી દે છે. નાનું બાળક દસ રૂપિયા માગે છે, તો પડે છે અને આપનાર પણ પોતાના દુર્ભાગ્યને વખોડે છે કે તે તેના સદુપયોગ વિશે અવિશ્વાસ વ્યક્ત કરતાં તે આપવાની પોતે એવું સુપાત્ર નથી પામી શક્યો, જેમને પોતાની વિભૂતિઓ સ્પષ્ટ ના પાડી દે છે, પરંતુ તે મોટો થતાં તેને એન્જિનિયરીંગ|વધુમાં વધુ પ્રમાણમાં આપીને પોતાના મનનો ભાર દૂર કરે કોલેજના અભ્યાસ માટે માસિક હજારો રૂપિયા પણ અને પામનાર પણ ન્યાલ બની રહે.

હવા એક સંસારવ્યાપી તત્ત્વ છે, પરંતુ તે કયાં-કેટલી પ્રસન્નતાપૂર્વક ખર્ચે છે. ભગવાન પણ આમ જ કરે છે. પરમાત્માના સામર્થ્યનો એટલો વિસ્તાર છે કે તેમની એકે અસીમ ઊર્જાનું વિતરણ કરે છે, જળાશયોમાં પ્રાણીઓ જે છે, તે જોવા જેવું છે. આકાશમાં ઊડતાં પક્ષી અને ઈન્દ્રિયો વગરનાં અળસિયાં કેવી રીતે પોતાનું પોષણ સુવિધાપૂર્વક મેળવી લે છે, તે કાંઈ ઓછા અચરજની વાત નથી. આકાશમાં વરસનાર મુશળધાર પાણી કોઈપણ વિચારશીલ માણસને વિચારમાં નાંખી દે છે અને સર્વસત્તાધીશની ગરિમાનું અનુમાન કરવામાં કોઈ તકલીફ રહેતી નથી.

મનુષ્યને અન્ય પ્રાણીઓની જેમ પેટની ભૂખ અને જનનેન્દ્રિયની તૃપ્તિ કરવા માટે સામાન્ય બુદ્ધિ અને શરીર સંરચના ઈશ્વરે આપ્યાં છે. તે બાબત, બાળકને રમવાના ઘૂઘરા, પતંગ અથવા ક્રગ્ગા વહેંચવા જેવી છે. આ તો પ્રાણીની ઓછામાં ઓછી અને અનિવાર્ય આવશ્યકતા છે. આ બધાં કાર્યોમાં તેને શરીરગત તમિ સંતોષવાનો અવસર મળે છે અને તે પોતાના શરીર તથા મનને કામધંધામાં વ્યસ્ત રાખે છે. જો ભૂખ અને કામેચ્છા ન હોત. તો પ્રાણી એમ જ નકામાં પડયાં રહેત અને તેમની સક્રિયતા અને બુદ્ધિમત્તા પણ જીવિત ન રહી શકી હોત. જીવધારીને હલચલભર્યું જીવન વિતાવવા માટે આ બે માગ ભગવાન પણ આ નીતિ-નિયમોનું પાલન કરે છે અને [ગળા સાથે એ રીતે બાંધી દેવામાં આવી છે, જેનાથી તે નકામો બનીને પોતાની સત્તાને પછાતપશાની ખાઈમાં ન ધકેલી દે. પરંતુ એવું ન સમજવું જોઈએ કે ભગવાનના ભંડારમાં અથવા તેના ભાગ્યમાં આટલું સીમિત છે. જે મળ્યું છે તેનાથી, તેના કરતાં અનેકગણું પામવાની તેનામાં હજી પણ વધુ ગુંજાશ છે.

ઘશું બધું પ્રાપ્ત કરવાનો હક છે, પરંતુ એવું જોવા મળે છે કે લોકો ક્ષુદ્ર સ્તરનું નર-પશુઓ જેવું જ જીવન વીતાવે છે. તેમને પોતાને સંતોષ.ગર્વ-ગૌરવ પ્રાપ્ત કરવાનો અવસર મળતો નથી. બીજાઓ માટે કોઈ પ્રેરણાદાયક માર્ગ દર્શાવી શકતા નથી. ઘરમાં કીડી-મંકોડા, ગરોળી, માખી, મચ્છર જેવાં પ્રાણી પણ વસે છે. તેઓ જીવન પણ વિતાવે છે. પરંત તેમના ભણી કોઈ નજર માંડીને જોતું પણ નથી કે તેમની હાજરીથી કોઈ લાભ કે યશ દેખાતો નથી. પરિવારની વચ્ચે રહીને કેટલાય મનુષ્યો આ જ રીતે મૃત્યુ સુધીના દિવસો પૂરા કરે છે. જે મહત્ત્વાકાંક્ષાઓ આત્માને શ્રેય-સંતોષ અને યશ-ગૌરવ અપાવવા ઈચ્છે છે. તે બધી એક પ્રકારે અર્ધમૃત, અર્ધમૃર્છિત સ્થિતિમાં જ પડી રહે છે. તેમને જ્યારે પણ અંતરમાંથી ઉમંગ ઊઠે, તો યોગ્યતાઓ પણ ઊભરાય, પવિત્ર સ્થિતિઓનું પણ નિર્માણ થાય, સાધનો પણ કામે લગાડાય અને એવો અવસર મળે કે મનુષ્ય પોતાની અને બીજાઓની દેષ્ટિમાં મહત્ત્વપૂર્ણ ગણાઈ શકે.

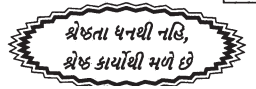
આ દિશામાં જો કોઈનું મન ચાલે, તો સમજવું જોઈએ કે તેની માનવીય ગરિમા ભૂશની સ્થિતિમાં રહીને નવજાત શિશુની જેમ સ્વયં નવજીવન પામવા અને સંબંધિતોને નવી જવાબદારી સંભાળવામાં સફળ રહી છે. પ્રગતિમાર્ગની દિશામાં યાત્રા ચાલવા લાગી. તેના માટે પ્રયાસનું લક્ષ્ય એ જ હોઈ શકે કે પોતાના વ્યક્તિત્વને માનવીય ગરિમાના ઢાંચામાં ઢાળવામાં આવે. ગુણ, કર્મ અને સ્વભાવની દષ્ટિએ પોતાની જાતને પરિષ્કૃત જનોની હારમાં બેસી શકવા યોગ્ય બનાવવામાં આવે. ચિંતન, ચરિત્ર અને વ્યવહાર એવો બનાવવામાં આવે કે જે સંપર્કમાં આવે તે પ્રભાવિત થયા વિના ન રહે અને પોતાની તુલનામાં અધિક વિકસિત સદ્દગુણી હોવાનો અનુભવ કરતાં કરતાં સમ્માન જ નહિ, સહયોગ પણ પ્રાપ્ત કરે છે.

પ્રગતિના લક્ષ્ય પર ચાલવાનું બીજું કદમ એ છે કે પોતાનો વ્યવસાય, કાર્યક્રમ એવો પ્રકારનો બનાવવામાં આવે, જેનાથી પોતાનો નિર્વાહ અને લોકકલ્યાણની સંતુલિત વ્યવસ્થા બની રહે. તૃષ્ણાઓ મોટે ભાગે એવો વૈભવ માગે છે કે અધકચરા લોકો પર તેના દુઃસાહસની છાપ પડી શકે. પ્રામાણિક અને ઉદાર માનવીનું સંપન્ન બની શકવાનું અસંભવિત છે. લોકો પર પોતાની આદર્શવાદિતાનો સ્થાયી પ્રભાવ છોડવાને બદલે એ સરળ બનશે કે અપરાધીઓ જેવ

આત્મા, પરમાત્માનો સજાતીય છે અને વંશજ છે. તેને ષું પ્રાપ્ત કરવાનો હક છે, પરંતુ એવું જોવા મળે છે કે યુદ્ર સ્તરનું નર-પશુઓ જેવું જ જીવન વીતાવે છે. તેમને યે સંતોષ, ગર્વ-ગૌરવ પ્રાપ્ત કરવાનો અવસર મળતો બીજાઓ માટે કોઈ પ્રેરજ્ઞાદાયક માર્ગ દર્શાવી શક્તા ઘરમાં કીડી-મંકોડા, ગરોળી, માખી, મચ્છર જેવાં પ્રાણી સે છે. તેઓ જીવન પણ વિતાવે છે, પરંતુ તેમના ભણી ત્રેજર માંડીને જોતું પણ નથી કે તેમની હાજરીથી કોઈ કે યશ દેખાતો નથી. પરિવારની વચ્ચે રહીને કેટલાય ભાવભર્યો શાનદાર સહયોગ ઉપલબ્ધ કરાવી શકી?

આજનું વાતાવરં શુ ક્ષુદ્ર લોકો અને ક્ષુદ્ર ગતિવિધિઓથી ભરેલું છે. ઉદાહર શાસમજવાની અને અનુકર શકરી બેસવાની ક્ષુદ્રતાથી આપ શે આપ શી જાતને બચાવવી જોઈએ અને વર્તમાનકાળના તથા ભૂતકાળના મહામાનવોની વિચાર શાઅને લોક હિત માટે અપનાવવામાં આવેલ ક્રિયા વ્યાપારો પર ધ્યાન કેન્દ્રિત કરવું જોઈએ. આદર્શો પર, આદર્શવાદીઓ પર પોતાની શ્રદ્ધા કેન્દ્રીભૂત કરવી, તેમનાં પદ્ચિક્ષો પર સામયિક પરિસ્થિતિને અનુરૂપ પોતાની કાર્યશૈલી નિર્ધારિત કરવી, તે નિર્ધાર શ પર સુદઢ રહેવું, તે એવડું મોટું કામ છે, જે કોઈના પણ જીવનને ધન્ય બનાવી શકે છે. ભલે તે કામ થોડા સમય માટે જ કરવામાં આવ્યું હોય. શંકરાચાર્ય, વિવેકાનંદ, રામતીર્થ વગેરે ભરયુવાનીમાં જ ચાલી નીકળ્યા હતા, પરંતુ તેઓ એવું શાનદાર જીવન જીવ્યા, જેના પર હજારો શત આયુષ્યો ન્યોચ્છાવર કરી દઈ શકાય છે.

સિદ્ધિઓમાં ઉત્કૃષ્ટ ચિંતન, આદર્શ ચરિત્ર અને પરમાર્થ પરાયણ વ્યવહારની ત્રણ વિભૂતિઓ સર્વોપરી છે. તેમને પ્રાપ્ત કરવા માટે નિરંતર જીવનને અભ્યસ્ત બનાવવું તે પોતાની રીતે એક સર્વસુલભ અને અત્યંત ઉચ્ચ સ્તરનો યોગાભ્યાસ છે, તે કરી શકનારા પોતાના નિકટના વાતાવરણને સ્વર્ગ જેવું સુખદ પામે છે. અનાચારી પશુવૃત્તિઓ છૂટતાં જ તેઓ ભવબંધનોમાંથી મુક્ત બની જાય છે. જેમને વિલક્ષણતાઓ કહેવામાં આવે છે, તે બધી સિદ્ધિઓ પવિત્ર આત્માઓની આસપાસ અનાયાસ જ દૂમતી રહે છે.



## શેખચલ્લીના જેવાં સ્વપ્નો ન જુઓ

એક કઠિયારો હતો. રોજની જેમ તે લાકડાં કાપવા જંગલમાં ગયો. કામ આવે તેવાં લાકડાં તેને ન મળ્યાં. દિવસનો ત્રીજો પહોર થયો. થાકીને તે એક વૃક્ષની છાયામાં આરામ કરવા લાગ્યો. સૂતાં સૂતાં તેને ઊંઘ આવી, જો કે તે ના કળવામાં આવે તો, તેના પર કબ્જો જમાવવામાં કોઈ ગાઢ નહોતી. આંધી-વંટોળનો દોર ચાલુ થયો.

તેણે જોયું કે પોતે કાંકરાવાળી જમીનમાં ભટકી રહ્યો છે. બેસવા લાયક કોઈ જગ્યા નજરે ન પડી ત્યારે તે વૃક્ષના પાંદડાંનું આસન બિછાવીને તેના પર આરામ કરવાનું વિચારવા લાગ્યો. હજી તો પૂરતાં પાંદડાં એકઠાં થયાં ન હતાં. કે એક નવો વિચાર મગજમાં સ્ફૂર્યો. લાકડાં વીજ્ઞી ખાટલો કેમ ન બનાવવો અને તેના પર લાંબા પગ કરી મજાથી કેમ સૂઈ ન જવું. તેણે પાંદડાં વીજાવાનું છોડી લાકડાં કાપવા માંડ્યાં. પલંગનું સપનું તેની અભિલાષાને બમણી બનાવી રહ્યું હતું.

પલંગ બનાવવા માટે હજી તો લાકડાં એકઠાં પણ થયાં ન હતાં કે તેનું મન બદલાયું અને વિચારવા લાગ્યો કે સામેના પહાડ પર કેમ કબ્જો ન જમાવી દઉં! તે પહાડ પર ઢગલાબંધ ખડકો, કેટલીય ગુફાઓ અને વૃક્ષોનો ભંડાર છે. તેના પર રહેવાથી લાકડાં અને પથ્થર કાપવાનો, વેચવાનો લાભ પશ મળી રહેશે. ભાંગી તૂટી ઝૂંપડીમાં રહેવાને બદલે કોઈ સુંદર ગુકામાં પરિવાર સહિત રહેવાની વ્યવસ્થા પણ થઈ જશે.

સ્વપ્ન વધુ ગાઢ થતું ગયું. તેણે કુહાડી ફગાવી દીધી. ધનુષ્ય-બાશ બનાવ્યાં અને તે પહાડી પર રહેનારાઓને પરાસ્ત કરીને તેને કબ્જે કરવાની યોજનામાં પરોવાઈ ગયો. સ્વપ્ન તો સ્વપ્ન જ હતું. પાંદડાંઓનું આસન, લાકડાનો પલંગ તો હવામાં ઊડી ગયાં. હવે ધનુષ્ય-બાશ બની રહ્યાં હતાં અને પહાડ પર કબ્જો કરવા, તે ક્ષેત્રની પ્રચુર સંપત્તિ હસ્તગત કરવા માટે મન લલચાઈ રહ્યું હતું. અડધી પળ વીતી ન હતી કે તેણે પહાડ પર કબ્જો જમાવી દીધો. હવે તે આ ક્ષેત્રનો રાજા હતો. ખુશીથી કુલાઈ રહ્યો હતો.

રાજા પાંદડાંઓનું આસન, લાકડાંનો પલંગ બનાવી તેના પર કાંઈ થોડો બેસે ? આમ થાય તો દરબારીજનો શું કહે ? રાજાને શાનદાર સિંહાસન જોઈએ અને તેય ચાંદીનું. આપ અમારી ચારેયની સાથે લગ્ન કરી લો. આપના જેવા

કોઈ જ્યોતિષીને પૂછતાં તે**શે જજ્ઞાવ્યું** અહીંથી ત્રીસ જોજન દૂર એક ચાંદીની ખાશ હેમકૂટ પર્વત પર છે. તે પર્વત આરસપહાણનો છે. ગ્રહદશા સારી છે. આ જ મુહુર્તમાં વિષ્ન નહીં પડે. રાજમહેલ બનાવવા માટેનો ચમકદાર પથ્થર અને સિંહાસન માટે ચાંદી પણ મળશે. ચાંદી વેચીને રાજમહેલ બનાવવા, હાથી-ઘોડા ખરીદવા અને લશ્કર ઊભું કરવામાં વાર જ નહીં લાગે.

આ લાલચે બેચેની ઊભી કરી. તે હવામાં ઊડવા લાગ્યો અને હેમ<u>ક</u>ટે પર્વત પર આકાશમાં ઊડતાં ઊડતાં આવી પહોંચ્યો અને વાદળની જેમ સમગ્ર ક્ષેત્ર પર છવાઈ ગયો. કોઈપણ પ્રકારનો પ્રયાસ કર્યા વિના તે પર્વત પરની સઘળી સંપત્તિ તેના હાથમાં આવી ગઈ. ચાંદી અને આરસપહાજાનું ખોદકામ શરૂ થયું. વિશ્વકર્મા આકાશમાં ઊતરી આવ્યા અને જોતજોતામાં તેમણે આરસપહાણનો મહેલ અને ચાંદીનું સિંહાસન બનાવી દીધાં

સખ અને દુઃખ એ પરિસ્થિતિનાં નામ નથી, પરંતુ મનની દશાનાં નામ છે. સંતોષ અને અસંતોષ વસ્તુઓમાં નથી, પરંતુ ભાવનાઓ અને માન્યતાઓમાં હોય છે. એટલા માટે યોગ્ય તો એ છે કે સુખશાંતિની પરિસ્થિતિઓ શોધતા રહેવાના બદલે પોતાના દષ્ટિકોણને જ શુદ્ધ બનાવવો પ્રયત્ન કરો. એ પ્રયત્નમાં આપણે જેટલાં સફળ થઈશં, એટલા જ આંતરિક શક્તિની નજીક પહોંચી શકીશું.

કઠિયારો તો સપનાંનો રાજા હતો. દરબાર રચાયો. રાજ્યાભિષેકની તૈયારીઓ થવા માંડી. રત્નજડિત પોશાકો તૈયાર થયા, પણ ચાંદીનો મુગટ, ચાંદીનું સિંહાસન - આ બધું કાંઈ શોભતું નહોતું. સમ્રાટ માટે તો સોનાનો મુગ્ટ અને સોનાનું સિંહાસન હોવાં જોઈએ. તેના માટે સાત મણ સોનું જોઈએ. સપનાંનો રાજ આ કમીને પૂરી કરવા માટે બેચેન થઈ ઊઠચો.

આકાશમાંથી ચાર પરીઓ ઊતરી આવી. તેમણે કહ્યું.

પ્રતાપી રાજાની શોધમાં આજદિન સુધી અમે ચારેય કુંવારી બિનાવી દીધો. છીએ. સમગ્ર સંસારમાં ભ્રમણ કર્યા પછી અમને આપ જ મનમાન્યા મળ્યા છો. આપ અમને ચારેયને રાણી બનાવો. અમે બધી સાહેલીઓ છીએ, અમે સાથે રહીશું. ત્રીસ મણ સોનું અમારી પાસે છે, તે અમે આપને દહેજમાં આપીશું.

રાજા પોતાના ભાગ્યને બિરદાવવા લાગ્યો. તેણે મુહર્ત પણ કઢાવ્યા વિના તરત જ તેમની સાથે લગ્ન કરી લીધાં. અપ્સરાઓ રાણીઓ હતી. સોનાનો મુગટ અને રાજસિંહાસન બનતાં વાર ન લાગી. અભિષેક સમારંભમાં શરણાઈઓ વાગવા લાગી. ચારે રાણીઓ રાજાને ચમ્મર ઢોળી રહી હતી. અભિષેકનો સમારંભ ચાલ્યો. પ્રજાજનો ભેટ-સોગાદોના થાળ ભરીને ઊભા હતા. કિલ્લાની બહાર રથો અને હાથીઓની હાર ઊભી હતી. અભિષેક પછી નગરમાં રાજાની શોભાયાત્રા નીકળવાની હતી. ઘટનાચક્ર તોફાની વેગે આગળ ધપતું હતું. વર્ષોનું કામ જાણે મિનિટોમાં થઈ રહ્યું હતું.

શોભાયાત્રા પણ નીકળી. સાજ-સજાવટવાળું સરઘસ કોઈ ચક્રવર્તી રાજાના વિજયોત્સવથી ઓછું ન હતું. કઠિયારો સતો તો ધરતી પર હતો, પરંતુ કલ્પનાના વિમાન પર ચડીને જાણે સાતમા સ્વર્ગમાં ઊડી રહ્યો હતો. સફળતા અને સૌભાગ્યના ગર્વથી તેની મહત્ત્વાકાંક્ષાઓ કૃતકૃત્ય બની રહી હતી. સરઘસ, વાદ્ય-વાજિંત્રો સાથે જઈ રહ્યું હતું.

મચ્છર મસ્તીમાં આવી ગયાં. તેમનાં ઝુંડો પીઠ પર અને ખભા પર જામી ગયાં. અતિશય ગરમીના કારણે કાનખજૂરા પણ ધીરે ધીરે ત્યાં આવી પહોંચ્યા અને કઠિયારાના ગાદલાં જેવા દેહ પર ફરવા લાગ્યા. ખંજવાળ આવવા માંડી. ઊંઘ તો આમ પણ અધૂરી જ હતી તે આ દુષ્ટોએ તેને પણ હરામ બનાવી દીધી. ખણવા માટે હાથ ઊંચો થયો, ત્યારે પડખું પજ્ઞ બદલવું પડયું. આટલીવારમાં પાસાં બદલવામાં ઊંઘ ઊડી ગઈ. જોયું તો દિવસ ઢળવા આવ્યો હતો.

ઊંઘ ઊડી. વાસ્તવિકતા આવી ઊભી. કેટલું મીઠું સ્વપ્ન હતું ! ક્યાં ચાલ્યું ગયું ? આ સ્વપ્ન ફરી જોવા મળે એમ વિચારીને તેણે ફરીથી આંખો બંધ કરવાનો અને સુવાનો પ્રયાસ કર્યો, પરંતુ હકીકત પ્રબળ હતી. અંધારો ડર અને 🛭 ઘરનું અંતર બતાવ્યું અને ઝટપટ ચાલી નીકળવા માટે લાચાર વ્યક્તિ અનેક દોષો અને દુર્ગુણોથી બચી જાય છે.

કઠિયારો બધેબધું ગુમાવી ચુક્યો હતો. ભારે પગે ખૂબ મુશ્કેલીથી તે પડતો આખડતો ભારે મને અને ખાલી હાથે ઘરે પહોંચ્યો. તે દિવસે લાકડાં પણ કપાયાં નહિ. ધાન પણ પોટલીમાં ન હતું. તેની ઘરવાળી ચિંતિત બની - ઉદાસીનું કારણ શું ? ધાનની પોટલી ખાલી કેમ ? જેવા પ્રશ્નો તેણે ઉત્સુકતાથી પૂછયા.

કઠિયારાના હોઠ સુકાઈ ગયા હતા. માથે હાથ દઈને તે એક ખૂશામાં અસહાય બેસી ગયો. તેનું સર્વસ્વ લુંટાઈ ચુક્યું હતું.

કોઈ સમજુ માણસે તેને સાંત્વન આપતાં કહ્યું, 'આ સંસાર પણ એક પ્રકારની ધમાચકડીનો મેળો છે. જેટલું જીવન છે, તેને પરિશ્રમથી, પ્રામાસિકતાથી વિતાવવું સાર્ છે. સપનાં તો શેખચલ્લીઓ જુએ છે.'

જેઓ કરકસરિયા છે. એમને દુનિયાની નિરર્થક લાલચો લોલુપ બનાવીને વ્યાકુળ નથી કરી શકતી. તેઓ પોતાની આર્થિક સ્થિતિ પ્રમાણે પગ પ્રસારીને નિરાંતે સતા હોય છે. એમને તો બસ એટલું જ જોઈએ, જેટલું એમની પાસે હોય છે. દુનિયાની બાકી ચીજો માટે ન તો એમને કોઈ આકર્ષણ હોય છે કે ન કોઈ સંબંધ. એવા નિશ્ચિત, નિર્લેપ અને કરકસરથી ખર્ચ કરનાર સિવાય આજની અર્થપ્રધાન દુનિયામાં બીજું કોઈ સુખી નથી રહી શકતું.

''નવરો બેઠો નખ્ખોદ વાળે''ની કહેવત સોળે સોળ આના સાચી છે. જે નવરો બેઠો રહે છે એના મગજમાં બિનજરૂરી અને અનિચ્છનીય વાતો ધોળાયા કરે છે અને તે કંઈ ને કંઈ અનુચિત, અનુપયુક્ત કરે છે તથા તે ઉદ્ધિગ્ન અને ત્રાસેલો રહે છે.

પરંતુ જે કામમાં તલ્લીન રહે છે એને નકામી વાતોનો વિચાર કરવાની ફરસદ જ નથી મળતી. એને ઘસઘસાટ ઊંઘ આવે છે, એ ખરાબ સોબત અને ખરાબ વ્યસનોથી પણ બચી જાય છે. જે કાંઈ મહેનત કરીને કિમાય છે, એને વ્યર્થમાં ખર્ચતો નથી. આ રીતે પરિશ્રમી પ્રતાપી રાજાની શોધમાં આજદિન સુધી અમે ચારેય કુંવારી બનાવી દીધો. છીએ. સમગ્ર સંસારમાં ભ્રમણ કર્યા પછી અમને આપ જ મનમાન્યા મળ્યા છો. આપ અમને ચારેયને રાજ્ઞી બનાવો. અમે બધી સાહેલીઓ છીએ, અમે સાથે રહીશું. ત્રીસ મણ સોનું અમારી પાસે છે, તે અમે આપને દહેજમાં આપીશું.

રાજા પોતાના ભાગ્યને બિરદાવવા લાગ્યો. તેણે મુહર્ત પજ્ઞ કઢાવ્યા વિના તુરત જ તેમની સાથે લગ્ન કરી લીધાં. અપ્સરાઓ રાજ્ઞીઓ હતી. સોનાનો મુગટ અને રાજસિંહાસન બનતાં વાર ન લાગી. અભિષેક સમારંભમાં શરણાઈઓ વાગવા લાગી. ચારે રાણીઓ રાજાને ચમ્મર ઢોળી રહી હતી. અભિષેકનો સમારંભ ચાલ્યો. પ્રજાજનો ભેટ-સોગાદોના થાળ ભરીને ઊભા હતા. કિલ્લાની બહાર રથો અને હાથીઓની હાર ઊભી હતી. અભિષેક પછી નગરમાં રાજાની શોભાયાત્રા નીકળવાની હતી. ઘટનાચક્ર તોફાની વેગે આગળ ધપતું હતું. વર્ષોનું કામ જાણે મિનિટોમાં થઈ રહ્યું હતું.

શોભાયાત્રા પણ નીકળી. સાજ-સજાવટવાળું સરઘસ કોઈ ચક્રવર્તી રાજાના વિજયોત્સવથી ઓછું ન હતું. કઠિયારો સૂતો તો ધરતી પર હતો, પરંતુ કલ્પનાના વિમાન પર ચડીને જાણે સાતમા સ્વર્ગમાં ઊડી રહ્યો હતો. સફળતા અને સૌભાગ્યના ગર્વથી તેની મહત્ત્વાકાંક્ષાઓ કૃતકૃત્ય બની રહી હતી. સરઘસ, વાદ્ય-વાજિંત્રો સાથે જઈ રહ્યું હતું.

મચ્છર મસ્તીમાં આવી ગયાં. તેમનાં ઝુંડો પીઠ પર અને ખભા પર જામી ગયાં. અતિશય ગરમીના કારણે કાનખજુરા પણ ધીરે ધીરે ત્યાં આવી પહોંચ્યા અને કઠિયારાના ગાદલાં જેવા દેહ પર ફરવા લાગ્યા. ખંજવાળ આવવા માંડી. ઊંઘ તો આમ પણ અધુરી જ હતી તે આ દુષ્ટોએ તેને પણ હરામ બનાવી દીધી. ખણવા માટે હાથ ઊંચો થયો, ત્યારે પડખું પજ્ઞ બદલવું પડયું. આટલીવારમાં પાસાં બદલવામાં ઊંઘ ઊડી ગઈ. જોયું તો દિવસ ઢળવા આવ્યો હતો.

ઊંઘ ઊડી. વાસ્તવિકતા આવી ઊભી. કેટલું મીઠું સ્વપ્ન હતું ! ક્યાં ચાલ્યું ગયું ? આ સ્વપ્ન ફરી જોવા મળે એમ વિચારીને તેણે ફરીથી આંખો બંધ કરવાનો અને સુવાનો પ્રયાસ કર્યો, પરંતુ હકીકત પ્રબળ હતી. અંધારો ડર અને ધરનું અંતર બતાવ્યું અને ઝટપટ ચાલી નીકળવા માટે લાચાર

કઠિયારો બધેબધું ગુમાવી ચુક્યો હતો. ભારે પગે ખૂબ મુશ્કેલીથી તે પડતો આખડતો ભારે મને અને ખાલી હાથે ઘરે પહોંચ્યો. તે દિવસે લાકડાં પણ કપાયાં નહિ. ધાન પણ પોટલીમાં ન હતું. તેની ઘરવાળી ચિતિત બની - ઉદાસીનું કારણ શું ? ધાનની પોટલી ખાલી કેમ ? જેવા પ્રશ્નો તેણે ઉત્સુકતાથી પૂછયા.

કઠિયારાના હોઠ સુકાઈ ગયા હતા. માથે હાથ દઈને તે એક ખૂશામાં અસહાય બેસી ગયો. તેનું સર્વસ્વ લુંટાઈ ચૂક્યું હતું.

કોઈ સમજુ માણસે તેને સાંત્વન આપતાં કહ્યું, 'આ સંસાર પણ એક પ્રકારની ધમાચકડીનો મેળો છે. જેટલું જીવન છે. તેને પરિશ્રમથી, પ્રામાણિકતાથી વિતાવવું સાર્ છે. સપનાં તો શેખચલ્લીઓ જુએ છે.'

જેઓ કરકસરિયા છે. એમને દુનિયાની નિરર્થક 'લાલચો લોલુપ બનાવીને વ્યાકુળ નથી કરી શકતી. તેઓ પોતાની આર્થિક સ્થિતિ પ્રમાણે પગ પ્રસારીને નિરાંતે સૂતા હોય છે. એમને તો બસ એટલું જ જોઈએ, જેટલું એમની પાસે હોય છે. દુનિયાની બાકી ચીજો માટે ન તો એમને કોઈ આકર્ષણ હોય છે કે ન કોઈ સંબંધ. એવા નિશ્ચિંત, નિર્લેપ અને કરકસરથી ખર્ચ કરનાર સિવાય આજની અર્થપ્રધાન દુનિયામાં બીજું કોઈ સુખી નથી રહી શકતં.

''નવરો બેઠો નખ્ખોદ વાળે''ની કહેવત સોળે સોળ આના સાચી છે. જે નવરો બેઠો રહે છે એના મગજમાં બિનજરૂરી અને અનિચ્છનીય વાતો ધોળાયા કરે છે અને તે કંઈ ને કંઈ અનુચિત, અનુપયુક્ત કરે છે તથા તે ઉદ્ધિગ્ન અને ત્રાસેલો રહે છે.

પરંતુ જે કામમાં તલ્લીન રહે છે એને નકામી વાતોનો વિચાર કરવાની કુરસદ જ નથી મળતી. એને ઘસઘસાટ ઊંઘ આવે છે. એ ખરાબ સોબત અને ખરાબ વ્યસનોથી પણ બચી જાય છે. જે કાંઈ મહેનત કરીને કમાય છે, એને વ્યર્થમાં ખર્ચતો નથી. આ રીતે પરિશ્રમી વ્યક્તિ અનેક દોષો અને દુર્ગુણોથી બચી જાય છે.

#### 

ગુરુગીતા, અધ્યાત્મ વિદ્યાના સાધકોની પ્રાણચેતનાનો સ્ત્રોત છે. તેના મહામંત્રોના અનુશીલનથી સાધકોને નવો પ્રાણ મળે છે. તેમનામાં આત્મતત્ત્વ અંકુરિત થાય છે. બ્રહ્મવિદ્યા સ્ફૂરે છે. તેઓ એ સત્ય જાણવામાં સમર્થ બની શકે છે કે સદ્ગુરુ જ સદાશિવ છે. ભગવાન મહેશ્વરે જ શિષ્ય અને સાધક પર કૃપા કરવા માટે ગુરુદેવનું રુપ ધારણ કર્યું છે. ગુરુમાં અને ઈષ્ટમાં કોઈ તફાવત નથી. નિરાકાર પરબ્રહ્મ પરમેશ્વરની સર્વવ્યાપી ચેતના જ કૃપાળુ સદ્ગુરુદેવરૂપે સાકાર થઈ છે. સદ્ગુરુને નમન, ઈષ્ટ-આરાધ્યને નમન છે. સદ્ગુરુને સમપર્ણ, સર્વવ્યાપી પરમેશ્વરને સમર્પણ છે. ગુરુ અને ગોવિંદ બે નથી. ગુરુ જ ગોવિંદ છે અને ગોવિંદ જ ગુરુ છે.

પાછળની કડીમાં જણાવવામાં આવ્યું હતું કે શિષ્યએ તે સત્ય સારી રીતે જાણી લેવું જોઈએ કે ગુરુથી શ્રેષ્ઠ બીજું કોઈ તત્ત્વ નથી. આવા પરમશ્રેષ્ઠ અને શિષ્યવત્સલ ગુરુદેવની સેવા કરવી એ શિષ્યનું કર્તવ્ય છે. તેમના દ્વારા કરવામાં આવતાં લોક કલ્યાણકારી કાર્યોમાં શિષ્યએ ઉત્સાહી બનીને ભાગીદાર બનવું જોઈએ. અંશદાન-સમયદાન અને બની શકે તો જીવનદાન કરવામાં કોઈ પણ શિષ્યને કોઈ પ્રકારનો સંકોચ ન થવો જોઈએ. જેને સેવાકાર્ય કરવામાં હજી પણ સંકોચ કે ખચકાટ છે, તેણે સમજવું જોઈએ કે તેનામાં શિષ્યત્વ પ્રગટયું જ નથી. માત્ર દીક્ષા સંસ્કારનો કર્મકાંડ કરાવી લેવા માત્રથી કોઈ શિષ્ય બની શકતું નથી. તેને માટે તો કબીરજીની ઉક્તિ 'સીસ ઉતારે ભુઈ ઘરે'ને સાકાર કરવી પડે. જ્યારે શિષ્ય બની ગયા તો અહમુના વિસર્જનમાં સંકોચ શા માટે. જ્યારે આપણે આપણી જાતને શિષ્ય કહેવડાવીએ છીએ, તો પછી ગુરુવરને નમન કરવામાં વિલંબ શા માટે?

ગુરુનમનના મહિમાને આગલા મહામંત્રોમાં પ્રગટ કરતાં ભગવાન સદાશિવ માતા પાર્વતીને સમજાવે છે-સંસારવૃક્ષમારુઢા પતન્તો નરકાર્ણવે ! યેન ચૈવોદ્ઘૃતાઃ સર્વે તસ્મૈ શ્રીગુરવે નમઃ!!૩૧!! ગુરુર્બ્રહ્મા ગુરુર્વિષ્ણુ ગુરુર્દેવો મહેશ્વરઃ ! ગુરુરેવ પરબ્રહ્મ તસ્મૈ શ્રીગુરુવે નમઃ!!૩૨!! હેતવે જગતામેવ સંસારાર્ણવસેતવે ! પ્રભવે સર્વવિદ્યાનાં શંભવે ગુરુવે નમ: !!૩૩!! અજ્ઞાનતિમિરાન્ધસ્ય જ્ઞાનાંજનશલાકયા ! ચક્ષુરુન્મીલિતં યેન તસ્મૈ શ્રીગુરુવે નમ: !!૩૪!! ત્વં પિતા ત્વં ચ મે માતા ત્વં બંધુસ્ત્વં ચ દેવતા! સંસારપ્રતિબોધાર્થ તસ્મૈ શ્રીગુરુવે નમ: !!૩૫!!

તે સદ્દગુરુદેવ ભગવાનને શિષ્ય નમન કરે, જે સંસારવૃક્ષ પર આરુઢ થયેલા જીવનો નરક-સાગરમાં પડવામાંથી ઉદ્ધાર કરે છે. II 3 શાં તે શ્રી ગુરુને નમન, જે પોતાના શિષ્ય માટે બ્રહ્મા, વિષ્ણુ અને મહેશ્વર હોવાની સાથોસાથ પરબ્રહ્મ પરમેશ્વર છે. II 3 રાા શિવરૂપી એ સદ્દગુરુને નમન, જે સમસ્ત વિદ્યાઓનું ઉદયસ્થાન છે, આ સંસારનું આદિકારણ છે અને સંસાર-સાગર પાર કરવા માટેનો સેતુ છે. II 3 રાા તે શ્રી ગુરુને નમન, જે અજ્ઞાનના અંધકારમાંથી અંધ જીવની આંખોને જ્ઞાનાંજનની સળીથી ખોલે છે II 3 જાા તે શ્રી ગુરુને નમન, જે પોતાના શિષ્ય માટે પિતા છે, માતા છે, બંધુ છે, ઈષ્ટ દેવતા છે અને સંસારના સત્યનું જ્ઞાન કરાવનાર છે. II 3 પા

ભલેને તમે કોઈપણ ધર્મમાં ન માનો, પરંતુ માનવ બનીને રહેવું ખૂબ સારું છે. જડ તથા મૂઢ ધર્મને માનવો એ યોગ્ય નથી. મૂઢ ધર્મનો અર્થ છે - ધર્મના સત્ય, સુંદર તથા શિવરૂપનો નાશ કરીને અથવા ધર્મમાંથી માનવતાને કાઢી નાખીને એને મિથ્યાચાર, પશુતા તથા કુરતા સાથે ભેડી દેવી. આજકાલ વાસ્તવિક ધર્મનું સ્થાન આ મૂઢ ધર્મે લઈ લીધું છે અને નિઃશંક એ ઘ્રણાસ્પદ છે.

આ મહામંત્રોમાં સદગુરુને નમનનું વિજ્ઞાન-વિધાન છે. ગુરુતત્ત્વને જાણી લેવાથી, તેમના મહિમાનો સાક્ષાત્કાર કરી લેતાં શિષ્ય માટે કશું ય અપ્રાપ્ય રહેતું નથી. તેને કોઈનો પણ ભય રહેતો નથી. શિષ્યના હૃદયમાં જ્યારે પોતાના સદ્ગુરુ પ્રત્યે નમનનો ભાવ ઉમટે છે, ત્યારે તેનું સર્વત્ર મંગલ થાય છે, તેને અમંગળનો પડછાયો સુધ્ધાં અડતો નથી. સદ્ગુરુને નમન એ શિષ્ય માટે મહા અભેદ્ય કવચ છે. આ સંબંધી એક સત્ય ઘટનાનો અહીં ઉલ્લેખ કરીએ. આ ઘટના સમર્થ ગુરુ રામદાસ અને તેમના શિષ્ય શિવરામને લગતી છે. તે દિવસોમાં સ્વામી રામદાસ પોતાની તેર વર્ષની કઠોર સાધનાને પૂર્ણ કરીને સમગ્ર દેશમાં અલખ જગાડી રહ્યા હતાં.

બનારસ-યાત્રાની ચર્ચા તેમણે પોતાના શિષ્યોની સાથે કરતાં સિમર્થ રામદાસની પાસે જઈને તે તાંત્રિકે કહેલી બધી વાત અસર ન થઈ. અંતે સ્વામી રામદાસે તેને કહ્યું, ભલે બેટા, તું તારી માતાની રજા લઈ લે. જો તે પરવાનગી આપશે તો હું તને સાથે લઈ જઈશ. શિવરામની માતા એક સમર્થ રામદાસ સુઈ ગયા. ભક્તિભાવવાળી વિધવા મહિલા હતી. શિવરામ તેનું એકનું એક સંતાન હતો. સંતાન પ્રત્યે તેનું જેટલું ગાઢ મમત્વ હતું. તેટલો જ સમર્થ ગુરુના ચરણોમાં ઊંડો ભક્તિભાવ હતો. પુત્રની વાત સાંભળીને તેણે એક પળના પણ વિલંબ વિના મહાકૃત્યાએ શિવરામને મારવા માટે અનેક રૂપો ધારણ કર્યા, તેને અનુમતિ આપી દીધી.

દ્રવિત થઈને સમર્થ ગુરુ તેને પોતાની સાથે કાશી લઈ આવ્યા. કાશી પહોંચીને ગુરુની આજ્ઞાથી શિવરામ ભિક્ષા માગવા માટે નીકળ્યો. સમર્થ રામદાસ અને તેમના શિષ્યોનો ભિક્ષા માટેનો એક નિયમ હતો. તે કોઈના પણ બારણે ઊભા રહીને ફક્ત ત્રણ વખત બૂમ પાડતા - જય જય રઘુવીર સમર્થ. ત્રણ વાર બૂમ પાડ્યા પછી જો કોઈએ ભિક્ષા આપી તો ભલે, નહિ તો આગળ વધતા. આ રીતે ત્રણ ઘરોમાં ભિક્ષા માગવાનો તેમનો નિયમ હતો. ત્રણ ઘરોમાંથી જો ભિક્ષા ન મળી તો તેઓ તે દિવસે ઉપવાસ કરી લેતા. શિવરામે પણ આ નિયમ અનુસાર એક દ્વાર પર જઈ અવાજ દીધો.આ દ્વાર કાશીના મહાતાંત્રિક ભૈરવનાથના ઘરનું હતું. ભૈરવનાથને અનેક તામસી તાંત્રિક ક્રિયાઓ વિધિઓ સિદ્ધ હતી. તે પોતે મહાતાંત્રિક હોવાની સાથોસાથ મહાક્રોધી પણ હતો.

પોતાના દ્વાર પર જય જય રઘુવીર સમર્થનો અવાજ સાંભળતાં જ તે ભડકી ઊઠ્યો. ક્રોધના આવેશમાં તે ઘરની બહાર આવ્યો અને બાળક શિવરામને ધમકાવતાં પૂછયું-કોણ છે પોતાની જાતને સમર્થ કહેવડાવનાર ? શિવરામે કોઈ પણ પ્રકારના ભય વિના કહ્યું, "સમર્થ છે મારા ગુરુ, અને તેમના સામર્થ્યનો સ્ત્રોત છે આરાધ્ય ભગવાન શ્રીરામ." નાનકડા બાળકને આ રીતે પોતાની સામે આમ બોલતો જોઈને ક્રોધી તાંત્રિકે કહ્યું, "જા હું ભૈરવાનંદ તને કહું છે. કે તું કાલે પ્રાતઃકાળ સુધીમાં મરી જઈશ. તારા

આ સંદર્ભમાં તેમને બનારસ જવાનું હતું. પોતાની|ગુરુમાં જો સામર્થ્ય હોય તો તને બચાવી લે." શિવરામે કહ્યું કે આ વખતની યાત્રા હું એકલો જ કરીશ. બધા શિષ્યોએ કિહી જણાવી. રસ્તામાં આવતાં આવતાં, બનારસના તેમના આદેશનો સ્વીકાર કરી લીધો, પરંતુ બાળભક્ત |લોકોએ, તેને તે મહાતાંત્રિકની આશ્ચર્યકારક શક્તિઓ વિશે શિવરામે જિંદ પકડી કે તે પણ તેઓની સાથે જ જશે. ખૂબ જિંવાતો કરી હતી તે પણ સમર્થ રામદાસ ગુરુને જણાવી. સમજાવ્યો કે બેટા, તું આટલો લાંબો યાત્રા-પ્રવાસ, પગે આ બધી વાતો સાંભળીને સમર્થ રામદાસ હસી પડ્યા અને ચાલીને કેવી રીતે કરીશ ? પરંતુ બાળહઠ પર તેની કોઈ બોલ્યા- "બેટા, સમર્થ રઘુવીર હોતાં ડર કેવો ? તું તો આરામથી ગુરુર્બસા, ગુરુ વિષ્ણુવાળા મંત્રનું પઠન કરતો રહે અને આરામથી મારા પગ દબાવતો જા." આટલું કહીને

બાળક શિવરામે તેમના પગ દબાવતાં ગુરુ નમનના મંત્રો બોલવાનું શરુ કરી દીધું. આ બાજુ ભૈરવાનંદે પોતાના મારણ માટે મહાકૃત્યાનો પ્રયોગ કર્યો હતો. આખી રાત, તેને ગુરુનમનથી દૂર રાખવા અનેક પ્રયાસો કર્યા, પરંતુ શિવરામની ભક્તિ અને તેની માતાની આસ્થાથી|શિવરામની અટલ ગુરુભક્તિનીસામે તેનું કાંઈ ચાલ્યું નહિ. અંતે નિષ્ફળ જઈને તેને ભૈરવાનંદ પર જ આક્રમણ કર્યું. મહાતાંત્રિક ભૈરવાનંદ, પોતાની ક્રિયાને આ રીતે પલટાયેલી જોઈને ગભરાઈ ગયો. તે દોડતો દોડતો આવીને સમર્થનાં ચરણોમાં પડ્યો. સમર્થ રામદાસે તેને અભયદાન આપતાં કૃત્યાનું શમન કર્યું અને તેને ચેતવણી આપી, ગુરુગીતાના ગુરુનમનના મંત્રો સાધારણ નથી, જેની વાણીમાં આ મંત્રો છે અને જેના હૃદયમાં ગુરુભક્તિ છે, તે ગુરુકુપાના કવચથી સદાય સુરક્ષિત છે. કોઈ અભિચાર ક્રિયા તેનું કશું જ બગાડી શકતી નથી. ગુરુ-ભક્તિ આ નમન મંત્રોની શુંખલા હવે પછીના અંકમાં

> પોતાની વર્તમાન પરિસ્થિતિઓથી આગળ વધવું, આજથી આગળ વધીને આવતીકાલ પર આપણો અધિકાર સ્થાપવો, ભલાઈને માથા પર અને બુરાઈને પગતળે દબાવીને ચાલવું એનું નામ જીવન છે. કુકર્મ કરનારા અને બૂરાઈને આશ્રય આપનારો માનવી ભલે જીવતો દેખાય, છતાં પણ એ મરેલો જ છે, કારણકે કુકર્મ અને કુવિચાર તો મરણના પ્રતિનિધિઓ છે. એમને આશ્રય આપનાર મરેલા સિવાય બીજો કોણ હોઈ શકે ?

# યુગગીતા-૪૪ ज्ञानी॰नो क्षिष्ठ सुजोमां २मए। नथी ५२त।

(કર્મ-સંન્યાસ-યોગ- નામે ગીતાના પાંચમા અધ્યાયની દસમી કડી)

આત્મજ્ઞાન દ્વારા સાધક પાપોથી મુક્ત થઈને મોક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે. (જ્ઞાનનિર્ધૂત કલ્મષાઃ) આની રજૂઆત ગત અંકમાં કરવામાં આવી હતી. જ્યાં સુધી માણસને ઘેરીને રહેનારી વાસનાઓ જ્ઞાનાગ્નિમાં ભસ્મ નહિ થાય, ત્યાં સુધી વિભિન્ન યોનિઓનાં ચક્કર લગાવવાં જ પડશે તે સુનિશ્ચિત છે. આ તથ્ય શ્રીકૃષ્ણ ૧૬મા, ૧૭મા શ્લોકમાં સ્પષ્ટ કરે છે. આત્મતત્વજ્ઞ વ્યક્તિ (પંડિત) બની જતાં દિવ્યકર્મીની સમદેષ્ટિ વિકસિત થઈ જાય છે. તે બધાની અંદર એક જ સમષ્ટિમાં વ્યાપ્ત પરમાત્મ ચેતનાની અનુભૂતિ કરવા લાગે છે. પછી ભલે તે વિદ્યા-વિનય સંપન્ન બ્રાહ્મણ હોય, ગાય જેવું પવિત્ર પશુ-પ્રાણી, હા**થી, ક**તરો અ**થવા ચં**ડાળ હોય. અઢારમો શ્લોક આપણને આ મર્મનો પરિચય કરાવે છે. આંઘશંકર અને સ્વામી વિવેકાનંદના ઉદાહરણોથી એમ દર્શાવવામાં આવ્યું હતું કે આપણે ભેદબુદ્ધિને કેવી રીતે મિટાવી દેવી જોઈએ. આગળના ૧૯મા અને ૨૦મા શ્લોકની વ્યાખ્યાની સાથે એ બતાવવામાં આવ્યું હતું કે પરમાત્મામાં બ્રહ્મભાવમાં સ્થિત વ્યક્તિઓ સમગ્ર સંસારના વિશ્વેતાઓ કહેવાય છે. તેઓ જલદીથી દિવ્યકર્મી કરતાં ભવબંધનોથી મુક્ત થઈ જાય છે. જીવનમુક્ત હોવા છતાં તેઓ ન તો પ્રિય વસ્તુને પ્રાપ્ત કરીને પ્રસન્ન થાય છે, કે ન અપ્રિયને પ્રાપ્ત કરીને ઉદ્ધિ<sup>રુ</sup>ન થાય છે. બ્રહ્મમાં સ્થિત (બ્રહ્મણિ સ્થિતઃ) હોવાને કારણે સમસ્ત કુંઠા, તનાવ અને ત્રાસથી તેઓ મુક્ત થઈ જાય છે. દરેક વ્યક્તિનું ધ્યેય આવા જ દિવ્યકર્મી બનવાનું હોવું જોઈએ. હવે આગળ વધીએ.....

#### અક્ષય સુખની પ્રાપ્તિ

શ્રી ભગવાનનું એ પ્રતિપાદન છે કે આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત થતાં જ વ્યક્તિ વ્યર્થની માનસિક મુંઝવણોમાંથી મુક્ત થઈ જાય છે. આવી વ્યક્તિમાં બે વિશેષતાઓ વિકસિત થાય છે (૧) સમત્વ ભાવ – બધાના પ્રત્યે સમાન ભાવ. બધામાં તે જ પરમાત્મ ચેતનાને વ્યાપ્ત થયેલી માનવી તથા (૨) દુઃખ-સુખની પરાકાષ્ઠામાંથી સહેજ પણ વિચલિત ન થવું. આવી વ્યક્તિ જે જીવન જીવે છે, તે કોઈપણ પ્રકારની પ્રતિક્રિયા વિનાનું હોય છે. પછીનો આગળનો શ્લોક **દિવ્યકર્મીઓ માટે મોટો શુભસંકેત લઈને** આવે છે. કર્મ **કરતાં કરતાં ફળની આકાંક્ષા રાખ્યા વિના** જીવન જીવતાં રહેવાના સત્પરિણામો કયા હોય છે. તે અહીં આ અધ્યાયની પરાકાષ્ઠામાં સ્પષ્ટ થવા લાગે છે. શ્લોક આ પ્રમાણે છે – બાહ્યસ્પર્શેષ્વસક્તાત્મા વિન્દત્યાત્મનિ યત્સખમ ! સ બ્રહ્મયોગયુકતાત્મા સુખમક્ષયમશ્નુતે 🛭 ૫/૨૧ 🕕

બહારના વિષયોના સ્પર્શથી (બાહ્યસ્પર્શેષુ) અનાસક્તચિત્ત **(અસક્તાત્મા**) બ્રહ્મમાં જ સ્થિત, બ્રહ્મમાં સંલગ્ન (બ્રહ્મયોગયુક્તાત્મા) તે યોગી (સઃ) આત્મામાં **(આત્મનિ) જે નિત્યસુખ (યત્ સુખં)** પામે છે **(વિન્દતિ**) તે (અશ્નુતે).

સાધક આત્મામાં સ્થિત જે ધ્યાનજનિત સાત્વિક આનંદ છે. તે પ્રાપ્ત કરે છે. તે ઉપસંત તે સચ્ચિદાનંદઘન પરબ્રહ્મ પરમાત્માના ધ્યાનરૂપ યોગમાં અભિન્ન ભાવથી સ્થિત પુરુષ અક્ષય આનંદની અનભતિ કરે છે ૫/૨૧. બીજા ભાવ૩૫ે જોઈએ તો ભાવ થયો, બાહ્ય વિષયોમાં અનાસક્ત ચિત્ત બ્રહ્મમાં સંલગ્ન યોગી આત્મામાં જે નિત્ય સુખ પામે છે, તે અક્ષય આનંદ3પ છે."

આ જે અક્ષય આનંદ છે, દરેક વ્યક્તિનો, સાધકનો ઈષ્ટ છે. પરંતુ દરેક માણસ બહિરંગ સાધનોમાં શોધે છે, એ જ તો સૌથી મોટી વિડંબના છે. તેથી સૌથી પહેલા બહિરંગ પ્રત્યે અનાસક્તિનો ભાવ વિકસિત કરવાનો રહેશે, પછી પોતાને બ્રહ્મ સાથે હરૂપળે જોડાઈ રહેવાનું રહેશે. તદૂપ (તત્ રૂપ) બનવાનું રહેશે. ત્યારે જ તે કદી સમાપ્ત ન થનાર (અક્ષય) આનંદ પ્રાપ્ત થશે. આ શ્લોકમાં એક શબ્દ પ્રયોજયો છે. 'બ્રહ્મયોગયુક્તાત્મા' જેનું મન પૂર્શ રીતે આત્મામાં જ રમણ કરે આવો સાધક, દિવ્યકર્મી ભોગવાદી જીવનનો અસ્વીકાર કરી દે છે. કેમ કે તે જ બધા પ્રકારનાં દુઃખોનું મૂળ છે.

#### અનાસક્તિ અને બ્રહ્મમાં સ્થિતિ

આથી આંતરિક ઉલ્લાસ, જીવનરૂપમાં બ્રહ્મનો એક અંશ **(સઃ) અક્ષય (અક્ષયં)** સુખ (**સુખં**)ના રૂપમાં પ્રાપ્ત થાય છે |હોવાનો સંતોષ તથા કદી નષ્ટ ન પામનાર આનંદ પ્રાપ્ત કરવો હોય. શાંતિ પ્રાપ્ત કરવી હોય તો એક જ રાજમાર્ગ પકડવાનો બહારના વિષયોમાં આસક્તિરહિત અંતઃકરણવાળો|રહેશે. બહારના વિષયોના સ્પર્શથી અનાસક્તિ. આનો

ઉત્તરાર્ધ છે પોતાની જાતને બ્રહ્મમાં સ્થિત કરવી, બ્રહ્મજ્ઞાનનો લાભ પ્રાપ્ત કરીને તેમાં જ નિરંતર રમમાણ રહેવું (જ્ઞાનંલબ્ધ્વા પરાં શાન્તિમ્ અચિરેણાધિગચ્છતિ - શ્લોક-૩૯ અધ્યાય-૩) આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત થતાં જ નિત્ય સુખની પ્રાપ્તિ, શાંતિ અને અક્ષય આનંદ સુનિશ્ચિત ઉપલબ્ધિઓના રૂપમાં હસ્તગત થાય છે. આ અંતરનો આનંદ, તેની અનુભૂતિ જ સિદ્ધ સાધકને બહિરંગ ભૌતિકવાદી જીવનની ઉપેક્ષા કરીને તેનાથી ઊપર ઊઠી અધ્યાત્મવાદી જીવન જીવવાની પ્રેરણા આપે છે. પછીથી આવી વ્યક્તિ બહિરંગ સંસારની ક્રિયાઓ પ્રત્યે પોતાની કોઈ પ્રતિક્રિયા આપતી નથી. નિંદાથી અપ્રસન્ન નથી થતી. ખેતે યશ પ્રાપ્તિથી, સન્માનથી અતિ હર્ષિત નથી થતી. પોતાનું સમસ્વરતાવાળું સ્વરૂપ જાળવી રાખે છે. પછીથી તે જ એવો એકમાત્ર દિવ્યકર્મી બની જાય છે, જે સંસારમાં શ્રેષ્ઠતમ કર્મ કરતો જાય છે અને દિવ્ય શાંતિ પ્રાપ્ત કરે છે.

પરમહંસદેવ ઠાકુર શ્રી રામકૃષ્ણે કહ્યું છે, "સાચા સંન્યાસીઓ તે જ છે જેમના મન, પ્રાણ, આત્મા - બધાં પરમાત્મામાં લીન થઈ ગયાં હોય છે. જેઓ કામિની-કંચનના ત્યાગી છે, તેઓ જ સાધુ કહેવડાવાને યોગ્ય છે. સાધુ સદાય ઈશ્વરની ચિંતા કરે છે. ઈશ્વર સંબંધી વાતો ઉપરાંત અન્ય કોઈ વાતો નથી કરતા અને સર્વભૃતોમાં ઈશ્વર વ્યાપ્ત છે. એમ માનીને તેમની સેવા કરે છે." આપણે 'બ્રહ્મસત્યં જગન્મિથ્યા' કહેતા રહીએ છીએ, પરંતુ શું તેને સમજી શકીએ છીએ ? લોકોએ માન્યું કે જગત બેકાર છે, તેને કોઈપણ અન્ય સ્થિતિમાં ન જોવું જોઈએ. બ્રહ્મ જ સત્ય છે, એમ જ માનવું જોઈએ, પરંત આદ્યશંકરે જ્યારે તેની વ્યાખ્યા કરી ત્યારે તેમનો એવો આશય ન હતો. તેમનું કથન હતું કે જગતના રૂપમાં ભોગ કરતાં કરતાં, સાધન-સામગ્રીના રૂપમાં જગતને પામીને ખુશીથી ફુલાઈ જવું ખોટું છે. સાધન પ્રાપ્ત ન થતાં દુઃખી થઈ જવું ખોટું છે. આ એક પ્રકારનું મિથ્યા આચરણ છે. જો આપણે જગતના સાચા સ્વરૂપને સમજી શકીએ તો કયારેય પણ દુઃખી નહિ થઈએ.

#### ભર્તૃહરિના ત્રણ શતકો

ભર્તૃહરિએ ત્રણ શતકો લખ્યાં છે - નીતિ શતક, શૃંગારશતક અને વૈરાગ્યશતક. પહેલું શતક તેમણે ત્યારે લખ્યું જયારે તેમના પિતાએ રાજય ખોઈ દીધું. તે રાજય કેવી રીતે મેળવી શકાય, હુણોના સંક્જામાંથી તેને કઈ રીતે છોડાવી શકાય અને જીતવા માટે કઈ નીતિ અપનાવવી જોઈએ, આ થયું નીતિ શતક. રાણી પિંગળાના પ્રેમમાં ડૂબેલા રસિક ભર્તૃહરિએ લખ્યું શૃંગારશતક. ત્રીજું શતક તેમણે ત્યારે લખ્યું જયારે તેમણે પિંગળાનું વાસ્તવિક રૂપ જોયું અને તેમને જીવન પરથી વૈરાગ્ય આવી ગયો. શૃંગારમાંથી વૈરાગ્યનો જન્મ થયો. તેમણે લખ્યું -

ભોગે રોગભયં કુલે ચ્યુતિભયમ્ । રુપે જરાયા ભયં, વૈરાગ્ય મેવાભયમ્ ॥

આ શ્લોક જીવન જીવવાની કળાનું સૂત્ર આપે છે. રોગ ભોગવવાથી અને કુલીન જાતિથી નીચે પડી જતાં ભય પેદા થાય છે. રૂપવાન છે તો વૃદ્ધત્વનો ડર છે. વૈરાગ્ય છે તો કોઈ પ્રકારનો ભય ન હોવો જોઈએ. વૈરાગ્ય આવી ગયો તો અભય આવી જાય છે. અહીં જીવનનો નિષ્કર્ષ નીકળી આવે છે. એટલા માટે ભગવાન વારંવાર કહી રહ્યા છે કે સાંસારિક સ્પર્શ સુખજન્ય ભોગોની ઊપર ઊઠીને કર્મયોગમાં નિરત થવામાં જ ભલાઈ છે.

#### બ્રહ્મયોગ યુક્તાત્મા

યોગેશ્વર શ્રીકૃષ્ણ 'બ્રહ્મવિદ્ બ્રહ્મણિ સ્થિતઃ' (શ્લોક ૨૦)થી આગળ ચાલીને અહીં 'બ્રહ્મયોગયુક્તાત્મા'ની ચર્ચા કરે છે અને પછી અહીંથી **આગળ વધીને** આગળના નવ શ્લોકોમાં **બ્રહ્મનિર્વાણ અને તેનાથી પ્રાપ્ત** થનાર શાંતિની ચર્ચા (શાન્તિ નિર્વાણપરમાં) કરે છે. તેઓ કહે છે કે આવી જ વ્યક્તિ અક્ષય સુખ ભોગવી શકે છે , જેનો આત્મા બ્રહ્મની સાથોસાથ યોગ દ્વારા યુક્ત છે.જે અનાસક્તિ યોગને જીવનમાં, પ્રતિપળ આચરણમાં ઉતારતા હોય. અનાસક્ત હોવું તે અતિ આવશ્યક છે. કામ, ક્રોધ, લોભ, મોહથી છુટકારો મળ્યા વિના સાચું સુખ મળી શકવું સંભવિત નથી. આ સુખનું અને જીવનનું સમત્વ (સંતુલિત વ્યવસ્થિત જીવન-સમત્વં યોગં ઉચ્ચતે ઈકવલિબ્રિયમ ઈઝ યોગા). મનુષ્યને જો પુનરાવૃત્તિ (પુનર્જન્મ) પ્રાપ્ત કરવો નથી, તો આ જ જીવનમાં, આ જ કાયામાં રહીને પ્રાપ્ત કરવાનાં રહેશે. આ મૂઢ માન્યતા છે, એક પ્રકારની ભ્રાંતિ છે કે પૂર્શ ભક્તિ શરીર છોડયા પછી (કાશી અથવા અન્ય) પ્રાપ્ત થાય છે. શ્રી અરવિંદે તેને 'નિમ્ન-વિક્ષુબ્ધ પ્રકૃતિનું દાસત્વ' કહે છે. પૂર્ણ આધ્યાત્મિક સ્વતંત્રતાનો લાભ અને ઉપભોગ ગીતાના યોગ જીવનમાં ઉતારતાં, આ જ જગતમાં, આ જ માનવજીવનમાં. આ જ દેહ રહેતાં સંભવિત છે.

અત્માનંદ, નિર્વાણના સુખની ચર્ચાને આગળ ધપાવતાં યોગેશ્વર એક પ્રકારે ગર્જના કરતાં પોતાનાં આગળના શ્લોકમાં એક રીતે એ ઉદ્બોધન કરી દે છે કે ઈન્દ્રિય-સુખોના ભોગ દુઃખો લાવે છે અને જો મનુષ્ય બુદ્ધિમાન છે, પ્રજ્ઞાવાન છે (બુધ:) આત્મભોગ પ્રાપ્ત કરેલ છે તો તેનામાં લિપ્ત નહીં થાય. આગળનો બાવીસમો શ્લોક કહે છે

યે હિ સંસ્પર્શજા ભોગા દુઃખયોનય એવ તે I આદ્યન્તવન્તઃ કૌન્તેય ન તેષુ રમતે બુધઃ II પ/૨૨ હે અર્જુન (કૌન્તેય) ઈન્દ્રિયોની સાથે વિષયોના સંયોગથી ઉત્પન્ન (સંસ્પર્શજા) જે ભોગ–સુખો છે (યે ભોગાઃ) તે બધાં

(તે) દુઃખના જ કારણો છે. **(દુઃખયો નમઃ એવ) અને અનુભૂતિ થ**તી રહે છે. તે સ્વતંત્ર થઈને કર્મ કરતો રહે છે. ઉત્પત્તિ, વિનાશશીલ અર્થાત્ એકદમ અનિત્ય છે આપજ્ઞે પ્રતિક્રિયાઓથી અલગ નથી રહી શક્તા, પરંતુ તે (<mark>આદ્યત્તવન્તઃ)</mark> એટલા માટે તે ક્ષણિક વિષયાનંદોમાં (**તેષુ**) તિનાથી પર ચાલે છે, કેમ કે તેને આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત થઈ ગયું જ્ઞાની વ્યક્તિ (બુધઃ) આકર્ષિત થતા નથી, તે તરફ વિચલિત છે. આપણે વાસનાઓના દાસ છીએ, તે તેમાંથી મુક્ત છે. થતા નથી ( ન રમતે).

ભાવાર્થ : હે કુન્તીપુત્ર, જે આ ઈન્દ્રિયો તથા વિષયોના સંયોગથી ઉત્પન્ન થનારા સર્વભોગ છે, જો કે વિષયી પુરુષોને સુખરૂપ પ્રતીત થાય છે, તો પણ તે દુઃખનાં જ હેતુ છે અને આદિ અંતવાળા અનિત્ય છે, એટલા માટે બુદ્ધિમાન વિવેકી જ્ઞાની પુરુષ તેમનામાં રમણ કરતા નથી.

#### વિષય સુખ-દુઃખના હેતુ

કેટલી મોટી ભ્રાન્તિ છે કે ઈન્દ્રિયજન્ય ભોગો, વિષયસુખોને | જ મનુષ્ય સર્વકાંઈ માની બેસે છે. ક્તરો પોતાની પ્રિય વસ્તુ હાડકાં ચાવતો રહે છે. તેને બીજું તો કશું મળતું નથી. પોતાના જ દાંત-દાઢોમાં આવનાર લોહીનો તે સ્વાદ લેતો રહે છે. એમ માની લે છે કે તેમાંથી જ તે આવી રહેલ છે. પોતાની જાતને તે વધુ જખ્મી કરી દે છે. શું મનુષ્યની સ્થિતિ પણ આવી નથી ? આજના ભોગવાદી, ઉપભોક્તાપ્રધાન જીવનશૈલી યુગમાં બહુસંખ્ય વ્યક્તિ ઈન્દ્રિય-વિષયોના સંયોગથી જે સુખ પ્રાપ્ત થાય છે, તેને જ બધું આરાધ્ય, ઈષ્ટ માની બેસે છે. પોતાની શક્તિ ગુમાવે છે, ક્ષણિક આનંદની ખોજમાં પોતાનું સર્વકાંઈ ખોઈ બેસે છે. તો પણ એ સમજી શક્તા નથી કે આ બધાં સુખો અનિત્ય છે, ક્ષણિક છે. એટલા માટે તેમની ગણતરી અજ્ઞાનીઓમાં કરવામાં આવે છે. પરમપુજ્ય ગુરુદેવ તેમની ગણતરી નરકીટક, નરપશુઓમાં કરે છે, જે માત્ર 'શિશ્રોદરપરાયણ' (પેટ પ્રજનનનું) જીવન જીવે છે.

#### ન તેષુ રમતે બુધઃ

જોવું, સાંભળવું, સૂંઘવું, સ્પર્શ કરવો, પ્યાર કરવો, વિચારવું (કપોળ કલ્પના કરતા રહેવું) આ બધાં આપણી જ્ઞાનેન્દ્રિયો, કર્મેન્દ્રિયોના નિત્ય વ્યાપારોની શ્રેણીમાં આવે છે. આપણી શારીરિક, માનસિક, બૌદ્ધિક ઉપાધિઓના પોતપોતાના વિષયોની સાથેના સંપર્કનાં આ પરિજ્ઞામો છે. વિષય, ભાવનાઓ અને વિચારોનો આ સંસાર નિરંતર પરિવર્તિત થતો રહે છે. પ્રત્યેકનો આદિ પણ છે, અંત પણ છે. એટલા માટે તેનાથી પ્રાપ્ત થનાર સુખ અથવા આનંદ ક્ષણભંગ્૨ છે. આ અનિત્ય નાશવંત ક્ષણિક સુખોમાં બુદ્ધિમાન મનુષ્ય, જ્ઞાનીજન નથી સંડોવાતા - નથી. સંકળાતા (ન તેષુ રમતે બુધઃ).

જો આપણે પણ તેમના જેવાં બનવા ઈચ્છતા હોઈએ તો આપશે આપશા 'સ્વ'નો વિસ્તાર કરીને, અહતા, વાસના, તૃષ્ક્ષાનાં ભવબંધનોથી પાર ઉતરવાનું શીખવું પડશે.

#### યુવાશક્તિનું યોગપથ હેતુ આહ્વાન

એકવીસમી સદીમાં જીવી રહેલ દરેક યુવકને શ્રીકૃષ્ણ આ પંક્તિઓના માધ્યમથી આમંત્રણ આપે છે શું આજનો આધુનિક યુવક ઉપભોક્તાવાદી સભ્યતાના આકર્ષણથી ઊપર ઊઠીને એક મહાન યાત્રા પર ચાલી પડવા માટે તૈયાર છે ? શું તેની અંદર આટલું સાહસ છે ? શું તેને પોતાના શક્તિસ્ત્રોતની જાણકારી છે ? કિશોરાવસ્થાથી ગુજરીને યુવાન બનવાની દિશામાં અત્રેસર જીવ એક સંધિકાળમાંથી પસાર થાય છે. જ્યાં આ આકર્ષણોની દુનિયાનું તેને પણ આમંત્રણ મળે છે. ધન અને સુરાના આધુનિક ભોગની સામગ્રીઓનું આકર્ષણ, ઝગમગતી કારો-મોટરો, વાસનાત્મક આકર્ષણ, રાતોરાત કરોડપતિ બનવાની લાલચ, આંખો આંજી નાંખે તેવી ઝગમગાટ કરતી લાઈટો, સત્તાની લાલબત્તી, નીલી-પીળી બત્તીઓનું પ્રલોભન, ભ્રષ્ટાચારની કમાણીમાંથી પ્રાપ્ત થનારું સુખ - આ બધુંય એક વિરાટ જંગલની જેમ છે, જેમાંથી દરેક યુવાને ગુજરવું પડે છે. એક પવિત્ર, દિવ્ય યાત્રા માટે કંઈક વિચારવાનો સમય તેની પાસે છે ખરો ? આ પ્રશ્ન આજની યુવાની, આવતી કાલના નાગરિકો સમક્ષ છે. જેઓ પોતાનું જીવન ભોગવિલાસમાં ખપાવી ચૂક્યા છે, જેઓ જીવનનો ઉત્તરાર્ધ કોઈપણ પ્રકારે સમય પસાર કરીને જીવી રહ્યા છે. તેમની પાસેથી તો એટલી જ અપેક્ષા રાખી શકાય કે તેઓ બને તેટલા વહેલા જ્ઞાનના માર્ગે પાછા ફરે. વાસનાત્મક, તૃષ્ણાપ્રધાન જીવનથી જીર્જા-શીર્જા આ લોકો પાસેથી કંઈક બીજી અન્ય અપેક્ષા પણ રાખી શકાય નહિ, પરંતુ યોગેશ્વર શ્રીકૃષ્ણ યુવાન અર્જુન પાસે, પરમપૂજ્ય ગુરુદેવ દરેક આવા યુવા-ચિંતનવાળા, અભીપ્સા-અભિલાષા રાખનાર અધ્યાત્મ માર્ગના પથિક પાસે અપેક્ષા રાખે છે કે શું તે આ માર્ગ અપનાવવાનું સાહસ કરશે ? અધ્યાત્મને 'ક્ષુરસ્ય ધારા પંથ' (છરાની ધાર પર ચાલવાનો માર્ગ) કહેવામાં આવેલ જ્ઞાની તેને કહે છે, જે એક જુદા જ સંસારમાં રહે છે. છે. જો કેટલીક મુક્રીભર વ્યક્તિ પણ આ માર્ગ પર ચાલવાનું ત્યાં તેને અખંડ આનંદ. શાંતિ અને પ્રસન્નતાની સતત!સાહસ કરે છે તો તેમણે આગળ આવીને ભાવિ પેઢીનં માર્ગદર્શન કરવું જોઈએ. પોતાની જાતને **બુધઃ** પછી જથ્યું. શ્રી રામાનુજાચાર્ય જ્યારે સ્નાન કરવા માટે જતા, ત્યારે લોકનાયકની શ્રેણીમાં બેસાડવો જોઈએ. ત્યારે જ આપણે તે સંન્યાસીઓના ખભા પર હાથ રાખીને જતા, પરંતુ પાછા ૨૧મી સદીમાં ઉજ્જવળ ભવિષ્યની અને ભારતને વિશ્વના ફરતા ત્યારે ડાકૂના ખભા પર હાથ રાખીને પાછા ફરતા. કહેતા જગદ્દગુરુ, મહાનાયક બનવાની અપેક્ષા રાખી શકીશું. કે હાદ્યાનંદની એક ઝલક પામીને શહ થઈ ગયો છે. અંદરથી

#### યો વૈ ભૂમા તત્સુખમ્

આપજ્ઞા ઉપનિષદો પણ શ્રી ગીતાજીના આ બાવીસમા શ્લોકની દરેક વાતનું સમર્થન કરતા પ્રતીત થાય છે - છાંદોગ્યોપનિષદ્ લખે છે, 'નાલ્પે સુખમસ્તિ, યો વૈ ભૂમા તત્સુખમ્' અર્થાત્ નાની વસ્તુઓમાં સુખ નથી. સુખસ્વરૂપ તો ભૂમા છે અર્થાત્ સર્વત્ર વ્યાપ્ત આત્મા છે. તેમાં જ, સર્વક્તિતાર્થાય જીવીને જ આપજ્ઞે સુખ પ્રાપ્ત કરવું જોઈએ. આગળ જતાં ઉપનિષદ વધુ લખે છે, 'આનંદં બ્રહ્મણો વિદ્વાન્ન બિભેતિ કદાચન્' અર્થાત્ આનંદસ્વરૂપ બ્રહ્મને જાજ્ઞીને યોગીગણ નિર્ભય થઈ જાય છે. ઠાકુર શ્રી રામકૃષ્ણ પરમહંસ કહે છે - "જ્યારે ઈશ્વરદર્શન થવા લાગે છે ત્યારે રમણ-સુખ અર્થાત્ વિષયાનંદથી કરોડગણો અધિક આનંદ મળે છે. આત્માથી બ્રહ્મની અભિત્ર રૂપે અપરોક્ષ અનુભૂતિ થાય છે, તેનો કંઈક આભાસ માત્ર જ વિષયજન્ય સુખમાં મળે છે. વે પછીથી દુ:ખ જ દુ:ખ છોડી જાય છે.

#### ચિરસ્થાયી બ્રહ્માનંદને પામીએ

એક અતિ કામુક વ્યક્તિ પણ બ્રહ્માનંદની અનુભૂતિ થતાં કેવી રીતે વિષયોથી દૂર થઈ શકે છે, તેનું એક ઉદાહરણ શ્રીરંગમુ (દક્ષિણ ભારત)ના એક ડાકુના જીવન સાથે મળતું આવે છે. રામાનુજાચાર્યના સમયની આ એક ઘટના છે. આ ડાકુને એક વેશ્યા પ્રત્યે આકર્ષણ થયું . તે પેલી અતિસુંદર સ્ત્રીની પાછળ છત્રી લઈને પડછાયાની જેમ ચાલતો . કયાંક શરીર તાપમાં શ્યામ ન થઈ જાય. બધા તેની આ પ્રવૃત્તિને જોઈને હસતા, પરંતુ તેનાં ક્રૂર સ્વભાવને કારણે કાંઈ કહી શકતા ન હતા. સંજોગોવશાત રામાનુજ ત્યાંથી પસાર થયા. શ્રીરંગમનાં દર્શનના આશયથી જઈ રહ્યા હતા. શિષ્યો દ્વારા કહેવાયેલા વૃત્તાંતને સાંભળીને બોલ્યા, "ભાઈ, આવું નાટક શા માટે કરો છો ? શા માટે આ મહિલાની પાછળ દોડો છો ?'' તેણે કહ્યું. ''તે ખુબ સુંદર છે. મનને ગમે છે.'' ત્યારે સંતશ્રીએ કહ્યું, 'આ જ આનંદ તમને આથીય વધારે અને અધિક સમય સુધી મળવા લાગે તો શું આને ત્યજી દેશો ?'' 'હા' માં ઉત્તર સાંભળીને યોગબળથી તેમણે તે ડાકને શ્રીકૃષ્ણની સુંદર ઝાંખીનો દર્શન કરાવ્યાં. બન્નેએ આ દર્શન કર્યા. તેથી જે આનંદ પ્રાપ્ત થયો. તે સહસ્ર ગણો અધિક હતો. સંતશ્રીએ તેને આશીર્વાદ આપ્યા કે હવે આ સ્ત્રીને પોતાની પત્ની બનાવી લો અને બન્ને આ ઝાંખી આનંદ લઈને જનસેવાના કાર્યમાં લાગી જાવ. એમ

જથ્યું. શ્રી રામાનુજાચાર્ય જ્યારે સ્નાન કરવા માટે જતા, ત્યારે તે સંન્યાસીઓના ખભા પર હાથ રાખીને જતા, પરંતુ પાછા કરતા ત્યારે ડાકૂના ખભા પર હાથ રાખીને પાછા કરતા. કહેતા કે બ્રહ્માનંદની એક ઝલક પામીને શુદ્ધ થઈ ગયો છે, અંદરથી પવિત્ર થઈ ગયો છે. આ ઘટના તે ક્ષેત્રમાં ખૂબ જાણીતી બની ગઈ. આ જ પ્રકારે તુલસીદાસના મિત્ર નાનાદાસ પણ એક મહિલાના પ્રેમમાં વિશ્વિપ્ત બન્યા હતા. શ્રી વલ્લભાચાર્યએ તેમને પ્રેરણા આપી, બ્રહ્માનંદની અનુભૂતિ કરાવી, તે પછી તેમના જીવનની દિશા જ બદલાઈ ગઈ.

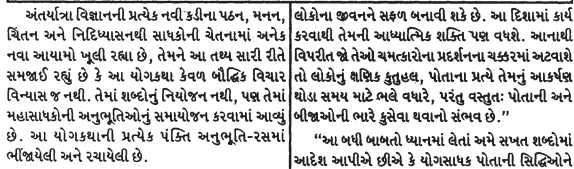
આપશે પણ પ્રેરણા લેવી પડશે કે આપણે અજ્ઞાનથી જ્ઞાનની તરફ યાત્રા કરીએ, ક્ષણિક આનંદમાં નહીં, ચિરસ્થાયી આનંદ, બ્રહ્માનંદના હેતુસર પ્રયાસ કરીએ. આપણે 'બુધઃ' આત્મબોધને પ્રાપ્ત કરનાર જ્ઞાની બનીએ. એ બાબત ધ્યાનમાં રાખીએ કે પંડિતજન, જ્ઞાની, વિવેકી વ્યક્તિ અનિત્ય દુઃખોના હેતુ એવા વિષયભોગોના ચક્કરમાં ન પડતાં બ્રહ્મયોગ યુક્તાત્મા જ બને છે અને બ્રહ્માનંદની પ્રાપ્તિ કરે છે. જીવનમુક્તિના આ પ્રસંગોની ચર્ચા આગળના શ્લોકો સાથે આગલા અંકમાં..... (ક્રમશઃ)

## અનુરોધ

અંગ્રેજીની 'અખંડ જ્યોતિ' પત્રિકા શાંતિકુંજથી સંપાદિત થઈને અખંડ જ્યોતિ સંસ્થાન, ઘીયામંડિ, મથુરા, (ઉત્તરપ્રદેશ) ૨૮૧૦૦૩થી પ્રકાશિત થવાની શરૂ થઈ ચૂકી છે. અત્યાર સુધીમાં જાન્યુઆરી-ફેબ્રુઆરી તથા માર્ચ-એપ્રિલના બે અંકો પ્રગટ થઈ ચૂક્યા છે. વર્ષમાં દ વાર પ્રગટ થનારી આ દિ માસિક પત્રિકા નવા પ્રબુદ્ધ વાચકો સુધી પહોંચાડવી જોઈએ. તેનું વાર્ષિક લવાજમ ૬૦ રૂપિયા (વિદેશ માટે ૬૦૦ રૂપિયા) છે. લવાજમ અખંડ જ્યોતિ સંસ્થાન, ઘીયામંડી, મથુરાને મોકલો તથા પત્રિકામાં સુધારણા-માર્ગદર્શન માટેના સૂચનો સંપાદકના નામે હરદાર મોકલો. અધિકમાં અધિક સંખ્યામાં પત્રિકાના વાચક વધે એ જ સંકલ્ય આ ગાયત્રીજયંતિ પર બધા લે.

#### અંતર્જગતની યાત્રાનું જ્ઞાન-વિજ્ઞાન

#### અભ્યાસ અને વૈરાગ્યની અનિવાર્થતા



વિગત યોગકથામાં મનની વૃત્તિઓ વિશે અનેક રહસ્યો ઉજાગર કરવામાં આવ્યાં હતાં. આ વૃત્તિઓ કેટલી અને કેવી કેવી છે ? સાધક માટે તે કયારે સુખકર હોય <mark>છે</mark>. કયારે તે દુઃખ આપવા લાગે છે ? પ્રમાણ-વિપર્યય વિકલ્પ, નિદ્રા[શક્તિનો રતીભાર પણ દુરપયોગ ન કરે. અમે સાવધાન અને સ્મૃતિના અનેક અજાયબીઓ યોગકથાના વાચકોએ કરીએ છીએ કે આ આદેશમાં સદ્ગુરુનું પોતાના શિષ્યો વાંચ્યાં છે. તેમની શક્તિઓનો પરિચય પણ તેમણે મેળવ્યો. પરંતુ અહીં મહર્ષિ પતંજલિની આ ચેતવણી જાણી લેવી બહુ જ જરૂરી છે કે શક્તિઓ પ્રાપ્ત કરવી, સિદ્ધિઓ મેળવવી અને વિભૂતિઓના અધિકારી બનવું તે સાચા સાધક માટે સાવધાન કર્યા છે. સાધકને ભટકાવનાર બીજું કોઈ નથી, તેનું ઉચિત નથી. યોગસાધકના માર્ગમાં શક્તિ પણ આવે છે. તેને સિદ્ધિ અને વિભૂતિ પણ મળે છે, પરંતુ તે તેમના પ્રત્યે નિરોધથી જયોગ સધાય છે, પરંતુ આ કેવી રીતે સંભવે ? યોગ ઉપેક્ષાભરી નજરે જોઈને પોતાની મંઝિલ ભણી આગળ વધે સૂત્રકાર મહર્ષિ પતંજલિ આગળના સૂત્રમાં તેનું સમાધાન છે. શક્તિઓ, સિદ્ધિઓ અને <mark>વિભૂતિઓ તો મન અને તેની સ્</mark>યુવે છે. વૃત્તિઓનો નાનકડો એક તમાશો માત્ર છે.

પરમપૂજ્ય ગુરુદેવે આવા તમાશાઓથી યોગસાધકોને સાવધાન કરતાં ગાયત્રી મહાવિજ્ઞાનમાં લખ્યું છે, "કોઈ એવું અદ્ભૂત કાર્ય કરીને બતાવજો, જેનાથી લોકો એમ સમજે કે આ સિદ્ધ પુરૂષ છે. આ બાબત ગાયત્રી ઉપાસકો માટે સભ્રાઈથી વજર્ય છે. જો તેઓ આ ચક્કરમાં પડયા તો નિશ્ચિતપણે થોડાક જ દિવસોમાં તેમની શક્તિનો સ્ત્રોત સુકાઈ જશે અને તેઓ છુંછા બનીને પોતાની કષ્ટસાધ્ય આધ્યાત્મિક કમાણીથી હાથ ધોઈ બેસશે. તેમને માટે સંસારને સદૃજ્ઞાનના દાનનું કાર્ય જ એટલું મહત્ત્વનું છે કે સિનિશ્ચિત છે. તે બન્નેમાંથી એકનો અભાવ યોગસાધકને તેના દ્વારા જ તેઓ સાધારણ આંતરિક, બાહ્ય અને સામાજિક નિષ્કળ બનાવ્યા વિના રહેતો નથી. જો અભ્યાસ છે, પરંતુ કષ્ટ-પીડાઓને સારી રીતે દૂર કરી શકે છે અને સ્વલ્પ વિરાગ્ય નથી તો જે સાધના કરવામાં આવે છે, જે કાંઈ યોગ-

અંતર્યાત્રા વિજ્ઞાનની પ્રત્યેક નવી કડીના પઠન. મનન. લોકોના જીવનને સફળ બનાવી શકે છે. આ દિશામાં કાર્ય થોડા સમય માટે ભલે વધારે, પરંતુ વસ્તુતઃ પોતાની અને બીજાઓની ભારે કુસેવા થવાનો સંભવ છે."

> "આ બધી બાબતો ધ્યાનમાં લેતાં અમે સખત શબ્દોમાં આદેશ આપીએ છીએ કે યોગસાધક પોતાની સિદ્ધિઓને ગુપ્ત રાખે, કોઈની સમક્ષ પ્રગટ ન કરે. જે દૈવી ચમત્કારની પોતાને અનુભૂતિ થાય, તે કોઈને કહે નહિ. ગાયત્રી સાધકોની એ જવાબદારી છે કે તેઓ પોતાને પ્રાપ્ત થયેલ માટે માર્ગદર્શન અને પથદર્શન સમાયેલું છે. મહાયોગી મહર્ષિ પતંજલિ હોય કે મહાન યોગસિદ્ધ પરમપૂજ્ય ગુરુદેવે બન્ને યોગસાધકોને મન અને તેની વૃત્તિઓનાં જોખમોથી પોતાનું મન અને મનની વૃત્તિઓ જ છે. તેના નિગ્રહથી અને

#### અભ્યાસવૈરાગ્યાભ્યાં તિરિરોધ: 11 ૧/૧૨ 11

શબ્દાર્થ: અભ્યાસ વૈરાગ્યાભ્યાં = અભ્યાસ અને વૈરાગ્યથી, તત્ - નિરોધ = તેમનો (વૃત્તિઓનો) નિરોધ થાય છે. એટલે કે અભ્યાસ અને વૈરાગ્યથી આ વૃત્તિઓનો નિરોધ થઈ જાય છે.

મનની પાર જવું, મનની વૃત્તિઓના ચક્રવ્યૂહથી ઊગસ્વું હોય તો માત્ર બે જ ઉપાયો છે - અભ્યાસ અને વૈરાગ્ય, જે |યોગસાધકના જીવનમાં આ બન્ને તત્ત્વો છે, તેની સફળતા સાધનોથી જ સ્વર્ગીય સુખોના આસ્વાદ કરાવતાં કરાવતાં [ઊર્જા અવતરિત થાય છે, તે બધી જ વિભિન્ન ઈચ્છાઓ અને

આસક્તિઓનાં છિદ્રોમાંથી બહાર વહી જાય છે. સાધક ઓળખાણ પણ કહી શકાય. એટલે કે જો કોઈ યોગી સાધક સદાય ખાલીને ખાલી રહી જાય છે. એ જ રીતે કેવળ વૈરાગ્ય છે તો તેના જીવનમાં સાધનાત્મક અભ્યાસ અને વૈરાગ્ય છે. પણ અભ્યાસમાં દેઢતા નથી તો કેવળ આળસનો અંધકાર |હશે જ. આ બન્નેના અભાવે સાધક અને તેની સાધના બન્ને જ જિંદગીમાં ઘેરાયેલો રહે છે. ઊર્જા, શક્તિ, ચૈતન્યના ખોટાં છે, કાગળના ફ્લોથી જેમ તેના જીવનમાં નથી કિરક્ષો કયાંય દેખાતાં નથી. આ જ કારણે મહર્ષિ બન્નેની સાધનાની પ્રાકૃતિક તાજગી આવી શકતી નથી કે ન યોગની સમન્વિત આવશ્યકતાઓ દર્શાવે છે.

અભ્યાસ અને વૈરાગ્યને સમન્વિત રૂપે અપનાવવામાં મહર્ષિએ પોતાના પછીના આગલા સૂત્રોમાં દર્શાવેલ છે. સાધકના જીવનની બધી જ સમસ્યાઓનું એકસાથે જ સમાધાન થઈ જાય છે. ઘણું ખરું બધા સાધકોને સાધનાગત સમસ્યાઓ અને પરેશાની એક જ બિંદની આસપાસ ધુમતી રહે છે, મન ચોંટતું નથી, મન એક જગ્યાએ ટકતું નથી. ધર્મભૂમિ કુરક્ષેત્રમાં અર્જુને વિશ્વંભર કુષ્ણને આ જ સમસ્યા કહી હતી. **ચંચલં હિ મનઃ કૃષ્ણ પ્રમથિ બલવદ્દઢમ !** હે કુષ્ણ, આ મન ખૂબ ચંચળ છે. ખૂબ જ મંથન સ્વભાવવાળું અને બહુ જ બળવાન છે. અર્થાતુ મનની ચંચળતા જ એટલી બધી વધેલી છે કે તે કોઈ પણ રીતે કાબુમાં આવતી નથી. મહારથી અર્જુનનો આ સવાલ સાંભળીને ભગવાન શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું -

અસંશયં મહાબાહો મનો દુર્નિગ્રહં ચલમ્ । અભ્યાસેન તુ કૌન્તેય વૈરાગ્યેણ ચ ગુહાતે ॥

હે કુંતીપુત્ર મહાબાહુ અર્જુન, તારા આ કથનમાં કોઈપણ સંશય નથી. આ મનની ચંચળતા કોઈપણ રીતે વશમાં આવનારી નથી. પરંતુ અભ્યાસથી અને વૈરાગ્યથી તેને ખૂબ જ સહેલાઈથી વશમાં કરી શકાય છે. તે પછી જ જગદ્દગુર્ કૃષ્ણ, અર્જુનને એક બીજું સૂત્ર કહે છે -

અસંયતાત્મના યોગો દુષ્પ્રાપ ઈતિ મે મતિઃ ! વશ્યાત્મના તુ યતતા શક્યો કવાપ્તુમુપાયતઃ ॥ 

મન જેમના વશમાં નથી એવા અસંયત સાધક દ્વારા યોગમાં સફળતા પ્રાપ્ત કરવી અત્યંત મુશ્કેલ છે, અસંભવ છે. જ્યારે જેમણે પોતાના મનને વશમાં કરી લીધું છે. એવા સાધકો બહુ સરળતાથી યોગમાં સફળ નીવડે છે.એવો મારો

આ પ્રકરણમાં પ્રકારાંતરે ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ, અભ્યાસ અને વૈરાગ્યને સાધકના જીવનમાં અનિવાર્ય રીતે આવશ્યક જણાવે છે. આ બન્ને તત્ત્વોને સાધકનો પરિચય, પર્યાય અને

અલૌકિક સુરભિ. આ બન્ને તત્ત્વો શું છે ? આ પ્રશ્નોનો ઉત્તર

(ક્રમશઃ)

હેનરી કોર્ડ અમેરિકાના અગ્રણી ધનપતિ હતા, તો પક્ષ તેઓ ખૂબ સાદાઈથી રહેતા. ફોર્ડનો એક સુટ જૂનો થઈ ગયો હતો, ફાટવા પણ માંડ્યો હતો. તેમના સચિવે કહ્યું - આપે નવો સિવડાવી લેવો જોઈએ. લોકો શું કહેશે ?

કોર્ડે સ્મિત કર્યું અને કહ્યું, અત્યારે તો આની મરમ્મત કરાવી દેવાથી કામ ચાલી જશે. મને भળનારા બધા જાણે છે કે હું કોર્ડ છું . સૂટ બદલવાથી કે ન બદલવાથી મારી સ્થિતિમાં શો કરક પડે છે ?

વાત ભુલાઈ ગઈ. રીપેર કરેલા પેન્ટ-કોટથી કામ ચાલતું ગયું. બહુ દિવસો પછી ફોર્ડને ઈંગ્લેંડ જવાનું હતું, તેથી સેક્રેટરીએ કરીથી સૂટ બદલવાની જરૂર જણાવી અને કહ્યું, નવા દેશવાસીઓ સામે તો પોશાક સુંદર જ હોવો જોઈએ.

કોર્ડ ગંભીર થઈને બોલ્યા. તે દેશમાં મને ક્રોક્ષ ઓળખે છે ? જેથી હું તેમના પર રૂઆબ જમાવવા માટે સુંદર પોશાક સિવડાવું ? અજાણ્યા માણસનાં વસ્ત્રો પર કોણ ધ્યાન આપે 19 ?

સચિવ નિરત્તર બની ગયો. ફોર્ડ રીપેર કરેલાં વસ્ત્રોને ધોવડાવીને જ ઈંગ્લેંડના યાત્રા પ્રવાસે નીકળ્યા.

આવી છે મહાપુરુષોની સાદાઈ. તેમના તે ગુણને કારણે જ તેમને શ્રદ્ધેય અને વૈભવશાળી બનાવે છે.

#### आत्थीय अनुरोध) सुवर्धा श्यंती वर्षना संहल्पो पूरा थर्छने अरहेशे

દિવસીય જલ ઉપવાસ થકી પ્રાપ્ત તપઃઊર્જાથી જૂન ૧૯૫૩માં ગાયત્રી માતાના વિગ્રહમાં પ્રાથપ્રતિષ્ઠા કરવામાં આવી. લાખ્ખો ગાયત્રી સાધકોની સાધના, તપ અને પ્રાણઊર્જાએ આ મુશ્મય વિગ્રહને ચિન્મય બનાવી દીધો. જૂન ૨૦૦૩ના વર્ષમાં તેની પ્રાણપ્રતિષ્ઠાનાં પચાસ (૫૦) વર્ષ પૂરાં થવામાં છે. ગત એક વર્ષ સુવર્શ જયંતી વર્ષના રૂપમાં મનાવવામાં આવ્યું. વિરાટ વ્યક્તિત્વના સ્વામી પુજ્ય ગુરુદેવને અનુરૂપ મોટાં લક્ષ્યો નિર્ધારિત કરવામાં આવ્યાં. પૂજ્યવરની શક્તિઓ શ્રદ્ધાળુ પરિજનોને લક્ષ્ય પૂર્વ કરવામાં સહયોગી બનશે. એક વર્ષમાં લક્ષ્ય પૂરું ન થઈ શક્યું. આ મહિનો આત્મસમીક્ષાનો છે અને શેષ કાર્યોને બમણા ઉત્સાહ અને ઉમંગની સાથે પૂરા કરવાનો સંકલ્પ લેવાનો છે. તેને માટે આવો, પૂજ્ય ગુરુદેવની પ્રખર સિદ્ધ લેખિનીમાંથી નીકળેલ દિવ્ય વિચારધારામાં સ્નાન કરીને ફરીથી પ્રાણપણે લક્ષ્ય ભેદવાના હેતુથી અર્જુનની જેમ પોતાની નજર ચકલીની આંખ પર એકાગ્ર કરીએ. આગલા એક વર્ષમાં લક્ષ્યને પૂર્વ કરીને જ જંપીશું.

પરમપૂજ્ય ગુરુદેવે ઓકટોબર ૧૯૬૭માં લખ્યું છે, "આગામી દિવસોમાં મહાકાલની એકિયાવિધ આપણી સામે આવનાર છે, જેમાં અગિકાત લોકોને અનેક પ્રકારનાં કષ્ટો સહેવાં પડશે. મહાયુદ્ધ, ગદાયુદ્ધ, ગૃહયુદ્ધ, શીતયુદ્ધ, પ્રકૃતિયુદ્ધ વગેરે અનેક પ્રકારના કલેશો, સંઘર્ષો, ઉદ્દેગ, અવરોધ સામે આવનાર છે. તેનાથી હરે એક વ્યક્તિને એવા આંચકા લાગશે કે તેને વિવશતા અથવા સ્વેચ્છાથી પોતાની વર્તમાન નીતિ-રીતિ બદલવા માટે વિવશ બનવું પડશે. સફળતાના અને ઉન્નતિના નશામાં મનુષ્ય ઝૂમતો રહે છે. હર્ષોલ્લાસ અને વૈભવના વાતાવરણમાં મનુષ્યનો કેવળ અહંકાર જ વધે છે. અહંકારીને આત્મનિરીક્ષણની ફરસદ કયાં છે, તેને સમજાવવાનું – સુધારવાનું સાહસ કોણ કરે? આ વિપન્નતાને મહાકાલની રુદ્રતા જ દૂર કરે છે. તે દુઃખ-દુર્ભાગ્યનો, શોક, સંતાપનો એવો દંડો ઘુમાવે છે કે તેની આકરી તીક્ષ્ણ ચોટ ખાઈ-ખાઈને મનુષ્ય ક્ણસે છે. તે ક્લ્યસવાની સાથેસાથે જ તેને પોતાની ભૂલો ખોળવા તથા તેને સધારવાની યાદ તાજી થાય છે પ્રકૃતિનો માર ખાઈને

ગાયત્રી તપોભૂમિના પ્રાંગ<mark>લમાં પૂજ્ય ગુરુદેવ દ્વારા ૨૪ દુષ્ટતા પણ પીગળી જાય છે અને તે બીજા સાચા અને યોગ્ય</mark> ાસીય જલ ઉપવાસ થકી પ્રાપ્ત તપઃઊર્જાથી જૂન ઢાંચામાં ઢળવાની સ્થિતિએ પહોંચી જાય છે. એમ લાગે છે પ૩માં ગાયત્રી માતાના વિગ્રહમાં પ્રા<mark>લપ્રતિષ્ઠા કરવા</mark>માં મહાકાલ આ જ બધું કરવા જઈ રહેલ છે.

આપણે એ પણ જાણવું જોઈએ કે મહાકાલનું યુગ પ્રત્યાવર્તન (યુગપરિવર્તન) કેવળ સરકાર અને સેનાઓના માધ્યમ દ્વારા લડવામાં આવતી લડાઈ સુધી જ સીમિત નથી, પરંતુ તેનું ક્ષેત્ર ઘણું જ વ્યાપક છે. વર્ગસંઘર્ષ અને ગૃહયુદ્ધની પરિસ્થિતિઓ ઉગ્રથી ઉગ્રતર થતી જઈ રહી છે. હડતાળ, ઘેરાવો, ધરણાં, કલમબંદી આંદોલનની પાછળ કેવળ આર્થિક કારણ જ નહીં, મનોભૂમિનો વિક્ષોભ પણ છે. આ આંદોલનોનું સંચાલન તેઓ કરી રહ્યા છે, જેઓ કરોડો દેશવાસીઓની તુલનામાં કેટલીય વધુ સુવિધાજનક પરિસ્થિતિઓમાં રહેલા છે. ભાષા, સંપ્રદાય, પ્રાંત અને નાનાંનાનાં કારણોને લઈને અપ્રત્યક્ષરૂપે ગૃહયુદ્ધ જેવી, શીતયુદ્ધ જેવી પરિસ્થિતિઓ પેદા થઈ રહી છે. ભારતમાં જ નહીં, હકીકતમાં સમસ્ત વિશ્વમાં આવું જ વાતાવરણ પ્રસરેલું છે.

નવનિર્માશની સીમામાં કેવળ ભારત જ નહિ, સમગ્ર વિશ્વ આવે છે, પરંતુ આ કાર્યનો આરંભ ભારતથી થઈ રહ્યો છે, કારણ કે આ પરિવર્તનનો આધાર અધ્યાત્મ છે. ભારત અધ્યાત્મની માતૃભૂમિ છે, એટલા માટે તેના શ્રીગણેશ અહીંથી જ થઈ શકે. આ શુભારંભ અવશ્ય ગીતાના પ્રણેતા ભગવાન શ્રીકૃષ્ણની જન્મભૂમિ મથુરાથી થઈ રહ્યો છે, પરંતુ તેનું ક્ષેત્ર બહુ જ વ્યાપક છે. આ પ્રકાશ વિશ્વના ખૂશે ખૂશે પહોંચાડવાનો છે અને આખી દુનિયાને માનવતાના ઉચ્ચ આદર્શીને અપનાવવા માટે પ્રશિક્ષિત કરવાનું છે. અસ્તુ, આ અભિયાનને વિશ્વ આંદોલન જ કહેવું જોઈએ. આ પ્રયાસમાં વિશ્વભરના બધા આત્માઓનું યોગદાન રહે છે.

અહંકાર જ વધે છે. અહંકારીને આત્મનિરીક્ષણની ફુરસદ કયાં છે, તેને સમજાવવાનું - સુધારવાનું સાહસ કોણ કરે ? આ વિપન્નતાને મહાકાલની રુદ્રતા જ દૂર કરે છે. તે દુઃખ-દુર્ભાગ્યનો, શોક, સંતાપનો એવો દંડો ઘુમાવે છે કે તેની આકરી તીક્ષ્ણ ચોટ ખાઈ-ખાઈને મનુષ્ય ક્ષ્યસે છે. તે ક્ષ્યસવાની સાથેસાથે જ તેને પોતાની ભૂલો ખોળવા તથા તેને સુધારવાની યાદ તાજી થાય છે.પ્રકૃતિનો માર ખાઈને દેતાં રહેવામાં ભારે જોખમ છે. હવે આપણે બિલ્કુલ|શાંતિકુંજથી થશે, પરંતુ સમગ્ર સાહિત્ય યુગ નિર્માણની સર્વનાશના આરે આવીને ઊભા છીએ. હવે આગળનાં થોડાં ચોજના, ગાયત્રી તપોભૂમિ મથુરાથી પ્રકાશિત થશે. જ કદમો આપણને એકબીજાનો રક્તપાત કરનાર વરૂના તપોભૂમિ પાસે સાધન સીમિત છે, તેથી એક ચાર રંગોનું રૂપમાં તબદીલ કરી દેશે. અનીતિ અને અજ્ઞાનથી ઓતપ્રોત ઓફસેટ મશીન, બાઇન્ડિંગ મશીન અને ભવનની સમાજ સામૃહિક આત્મહત્યા કરી બેસશે."

પુજ્ય ગુરુદેવે લખ્યું છે, "હવે યુગરચના માટે એવી વ્યક્તિઓની આવશ્યકતા છે, જેઓ વાચાળતા અને પ્રચારથી દર રહીને પોતાના જીવનને પ્રખર અને તેજસ્વી બનાવે અને અનુકરણીય આદર્શ રજૂ કરે. મુશ્કેલીઓનો સામનો કરતાં ઉદ્દેશની તરફ ધૈર્ય અને નિષ્ઠાપૂર્વક આગળ ધપતાં રહેવું તે મનસ્વી લોકોનું કામ છે. અધુરો અને કાયર મનુષ્ય પાંચ-દસ કદમ ચાલીને જ લથડિયાં ખાઈ જાય છે. કોઈના દ્વારા આવેશ અથવા ઉત્સાહ ઉત્પન્ન કરવામાં આવતાં થોડો સમય શ્રેષ્ઠ માર્ગ પર ચાલે છે, પરંતુ જેવા આળસ અને મુશ્કેલીના નાનાં-મોટાં અવસરો આવ્યા કે રેતીની દીવાલની જેમ ઊંધા મોઢે પડી જાય છે. આદર્શવાદ પર ચાલી નીકળવાનો મનોભાવ જોતજોતામાં અસ્તવ્યસ્ત થઈ જાય છે. આવા અધકચરા લોકો પોતાની જાતનો ન તો વિકાસ કરી શકે છે, ન શાંતિપૂર્વક સૌજન્યભરી જિંદગી જીવી શકે છે."

ઓક્ટોબર ૨૦૦૨માં સુવર્શ જયંતી શપથ સમારોહમાં લેવામાં આવેલા સંકલ્પો પૂરા કરવાના હેતુથી આપણે બધાએ પૂરા પ્રાણપ્રણથી લાગી જવું જોઈએ. નિમ્નલિખિત સંકલ્પ પોતાના સામર્થ્ય અનુસાર આપણે પૂરાં કરવાના છે.

- સ્થાયી જ્ઞાનયજ્ઞ પ્રચારક : સમગ્ર દેશમાં અનેક શક્તિપીઠો પર સાહિત્ય વિસ્તાર કેન્દ્રો ચાલી રહ્યાં છે. જ્યાંથી પરિજનો સાહિત્ય સરળતાથી પ્રાપ્ત કરી શકે છે. 'અખંડ જયોતિ' જ્ઞાન-કેન્દ્રોની સ્થાપના અનેક સ્થળોએ કરવામાં આવી છે. વિદ્યા-વિસ્તાર પ્રચાર કેન્દ્ર સમગ્ર દેશમાં અનેક પરિજનો વ્યક્તિગત ધોરણે ચલાવી રહ્યા છે. તેમના માધ્યમથી સાહિત્ય પ્રાપ્ત કરીને પરિજનોએ પ્રત્યેક મહિનાનું એક ન્યુનતમ લક્ષ્ય પોતાના માટે નિર્ધારિત કરી લેવું અને તેટલું સાહિત્ય પ્રતિમાસ સમાજમાં વેચાણ દ્વારા અથવા પોતાના અંશદાનથી ફેલાવવાનો-પ્રસારવાનો પ્રયાસ અનિવાર્યરૂપે કરવો જોઈએ.
- મથુરા અને શાંતિકુંજ હરદ્વાર મળીને એક પ્રકાશન તંત્ર ઊભું તેમને આવશ્યક સુવિધા-સગવડો મળતી રહે અને નવીન

કદમો વધતાં જઈ રહ્યાં છે, તેમને વધારે આગળ વધતાં કરી રહ્યાં છે. સંપાદન, લેખન અને વૈચારિક માર્ગદર્શન આવશ્યકતા છે. નિર્માર્જાકાર્ય ચાલી રહ્યું છે. મશીનો ખરીદવાની વ્યવસ્થા ગોઠવાઈ રહી છે. પૂજ્ય ગુરુદેવના આશીર્વાદથી તપોભમિનાં સઘળાં કાર્યો પરિજનોનાં સહકારથી પૂરાં થતાં રહે છે. આ કાર્ય માટે પણ ભામાશાહોનો સહયોગ અપેક્ષિત છે. અનુદાન મળી રહ્યું છે. આ વિશાળ કાર્યને જોતાં બે કરોડથી વધુ રૂપિયાની જરૂર રહેશે. આશા છે કે હંમેશની જેમ બધાનો યથાશક્તિ સહકાર આ કાર્યમાં મળી રહેશે.

પરિજનોએ અનુદાનની ૨કમ ડ્રાફ્ટ દ્વારા યુગનિર્માણ યોજના ટ્રસ્ટ, મથુરાના નામે મોકલવી જોઈએ. સંલગ્ન પત્રમાં સ્પષ્ટ લખવું જોઈએ કે આ રકમ પ્રકાશન તંત્રને સુદઢ બનાવવાના હેતુથી પ્રેસ વગેરે માટે મશીનો ખરીદવા મોક્લવામાં આવી છે, કેમકે બૃહદ્ પ્રકાશનતંત્રનું કાર્ય ગાયત્રી તપોભૂમિમાં ચાલી રહ્યું છે. તેથી આવા ડ્રાફ્ટ યુગનિર્માણ યોજના, ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરાના સરનામે જ મોકલવાના પુજ્ય ગુરુદેવના ઉપરોક્ત ચિંતનમાંથી પ્રેરણા પ્રાપ્ત કરીને છે. ટ્રસ્ટના નિયમો અનુસાર બધાં ટ્રસ્ટોના આવક-ખર્ચનો હિસાબ અલગ અલગ રહે છે, તેથી આપ મિશનનાં બધાં સંસ્થાનની આવશ્યકતા સમજીને અનુદાનની રકમ અલગ અલગ મોકલવાની વ્યવસ્થા ગોઠવો, જેથી આપે મોકલેલું ધન આપની ઈચ્છા અનુસાર કામમાં લઈ શકાય.

વિદ્યા-વિસ્તાર પ્રચાર કેન્દ્રોની સ્થાપના : જે પરિજનો પુજ્યવર દ્વારા રચાયેલ યુગ સાહિત્યની ક્રાન્તિકારી વિચારધારાની યુગ પરિવર્તનકારી શક્તિને સારી રીતે સમજે છે, તેઓ યુગ સાહિત્યના પ્રચાર-પ્રસારમાં પોતાના સમય, ધન, પ્રભાવ અને પુરુષાર્થ-પરિશ્રમને અવશ્ય નિયોજિત કરે છે. જે સંગઠનો સમર્થ, સક્ષમ અને સંપન્ન છે, તેઓ સાહિત્ય વિસ્તાર પટલ યોજના માટે શાંતિકુંજ, હરદ્વારનો અને અખંડ જ્યોતિ જ્ઞાન કેન્દ્ર યોજના માટે અખંડ જ્યોતિ સંસ્થાન, મથુરાનો સંપર્ક કરે. બાકીના પરિજનોએ અમાનત રકમ સો રૂપિયા, યુગ નિર્માણ યોજના, મથુરાના નામે મોક્લીને પોતાના વિદ્યા વિસ્તાર પ્રચાર કેન્દ્રની નોંધણી કરાવી લેવી પ્રકાશનતંત્રનું સુદેઢીકરણ : ગાયત્રી તપોભૂમિ, જોઈએ, જેથી ગાયત્રી તપોભૂમિથી સાહિત્ય મંગાવવામાં સાહિત્યની જાણકારી પણ મળતી રહે.

- દેવ પરિવાર બનાવવાનો પ્રયાસ : પુજય ગુરુદેવ ઈચ્છતા હતા કે તેમના બધા સહયોગીઓ, સમર્થકો, અનુયાયીઓ પોતાના પરિવારમાં સ્વર્ગીય વાતાવરણનું નિર્માણ કરવામાં સમર્થ બને. સુસ્રુંસ્કૃત પરિવારોના દિવ્ય વાતાવરણમાં જ મહામાનવોનું નિર્માણ સંભવિત છે. આવા જ વાતાવરણમાં મહાન આત્માઓ જન્મ ધારણ કરે છે. પરિવારોનું વાતાવરણ દિવ્ય બનાવવા માટે સંસ્કાર પરંપરાને ફરીથી જાગ્રત કરવામાં આવે. દરરોજ સાંયકાળે સામુહિક આરતીમાં પરિવારના બધા સભ્યો અવશ્ય સામેલ રહે. પારિવારિક ગોષ્ઠિઓમાં કથા-વાર્તાઓના માધ્યમથી બધાને શિક્ષણ મળતું રહે છે. સીધે સીધું કોઈની ભૂલો કે દોષો બતાવવાથી તે નારાજ થઈને ઉદ્ધત બની શકે છે. કથાઓનું આયોજન આ મનોરથ, સરળતાથી પૂરો કરી શકે છે. પ્રાતઃકાળે ગાયત્રી મંત્રનું સતત ઉચ્ચારણ કેસેટ દ્વારા પરિવારના બધા સભ્યોને સાંભળવા મળે. તેનાથી પરિવારનું વાતાવરણ આસ્તિકતાથી સભર બને છે. એવા પરિવારોને દેવ પરિવાર કહી શકાય. આવા પરિવારના સભ્યો સ્વાર્થ માટે નહિ. પરમાર્થ માટે જીવે છે.
- આપણાં સાત આંદોલનો : પાછલાં હજારો વર્ષોથી જે અજ્ઞાન-અંધકારના યુગમાં આપણે રહેલું પડયું છે, તેના પરિણામે આપણા ચિંતનની દિશામાં વિકૃતિઓની માત્રા એટલી વધી ગઈ છે કે પ્રગતિ માટે કરવામાં આવતા બધા પ્રયત્નો ઊલટા પડી રહ્યા છે. સુધારણાની અને પ્રગતિની બધી યોજનાઓ ચારિત્રિક દુર્બળતાથી ટકરાઈને નિષ્ફળ બની જાય છે આપશે ભાવનાત્મક નવનિર્માણ માટે એક એવું પ્રચંડ અભિયાન ચલાવવું પડશે, જે ઔચિત્યને અપનાવવાની સાહસિકતા સાથે ઓતપ્રોત કરી દે. આંદોલનનું અંતિમ ચરણ સંઘર્ષાત્મક હશે, કેમ કે અસુરતા કેવળ અનુરોધ અને વિનયથી મટી જવાની નથી. ગાયત્રી પરિવારના સાત આંદોલનોમાં સમગ્ર પરિવર્તનની સુનિશ્ચિત સંભાવનાઓ વિદ્યમાન છે. પરિજનોએ પોતાને ત્યાં યુગસેનાનું ગઠન કરીને આ આંદોલન ચાલુ રાખવાનો પ્રયાસ એકકુંડી યજ્ઞ અથવા દીપયજ્ઞ કરાવવામાં આવે. રાત્રે કરવો જોઈએ.
- બધાં પ્રજ્ઞા-સંસ્થાનો તપોભૂમિ બને : ગાયત્રી તપોભૂમિના નિર્માણમાં જે તપ-શક્તિ અહીં એકત્રિત થઈ હતી. તે જ તપુશક્તિ પ્રત્યેક પ્રજ્ઞા-સંસ્થાનમાં એકત્રિત કરવા માટે બધી શક્તિપીઠો અને પ્રજ્ઞાપીઠોએ પ્રયાસો કરવા જોઈએ. પૂજ્ય ગુરુદેવની સાધનાને અનુરૂપ ચોવીસ હજાર સાધકો પાસે એક એક લઘુ અનુષ્ઠાન, ગાયત્રી મંત્રલેખન (૯)

- અથવા ગાયત્રી મહામંત્રલેખનની પુસ્તિકાઓ જયાં એકત્રિત થાય છે, તે સ્થાન તપોભૂમિ બની જાય છે. પ્રથમ તબક્કે એક હજાર પ્રજ્ઞા સંસ્થાનોને તપોભૂમિ બનાવવાનું લક્ષ્ય રાખવામાં આવ્યું છે. આનંદની વાત એ છે કે પરિજનોએ તેને માટે પ્રયાસો શરૂ કરી દીધા છે. જૂન-૨૦૦૪ સુધીમાં આ લક્ષ્ય પૂરું થઈને રહેશે. ઉપાસકોની ભાવના, તપસ્યા,શ્રમ, સાધના, શ્રદ્ધા અને આત્મશક્તિનું એક જ સ્થળે કેન્દ્રીકરણ થવાથી તે સ્થળે એક પ્રચંડ બ્રહ્મતેજ પ્રજવલિત રહેશે. આવાં આધ્યાત્મિક શક્તિ-સંસ્થાનોના નિર્માણમાં પ્રત્યેક ગાયત્રી ઉપાસકે ભાગ લેવો જોઈએ.
- **પત્રિકા-વિસ્તાર** : મિશનની પત્રિકાઓ 'અખંડ (9) જ્યોતિ', 'યુગ નિર્માણ યોજના', 'યુગ શક્તિ ગાયત્રી' -ગુજરાતી. પ્રજ્ઞા અભિયાન પાક્ષિક તથા વિભિન્ન ભાષાઓમાં પ્રકાશિત પત્રિકાઓના માધ્યમ દ્વારા યુગ નિર્માણની યોજનાની વિચારણા, પ્રેરણા અને પ્રવૃત્તિઓને અધિકમાં અધિક વ્યાપક બનાવવાનું આપજ્ઞામાંથી પ્રત્યેક સુજન-શિલ્પીનું પરમપવિત્ર કર્તવ્ય છે. પત્રિકાના પ્રકાશનનો ઉદ્દેશ વ્યાપારિક નથી. તેનો ઉદ્દેશ એ છે કે વધારેમાં વધારે વ્યક્તિઓને આ પત્રિકા વાંચવા મળે. તેથી બધા જ પરિજનોએ પત્રિકાની સભ્ય સંખ્યા વધારતા રહેવાની સાથોસાથ પ્રત્યેક વાચકે પોતાની પત્રિકા ઓછામાં ઓછી દસ નવી વ્યક્તિઓને વંચાવવાનો પ્રયાસ કરે.
- **ગ્રામ જાગરણ તીર્થયાત્રા** : ભારતમાં મોટા ગણાતાં આશરે સાત લાખ ગામો છે. આ બધા ગામોમાં યુગચેતનાની જાણકારી પહોંચાડવાની છે અને તેના સિદ્ધાંતો સમજાવવાના છે. તેમને દૂરદર્શી વિવેકશીલતાનું સ્વરૂપ, ઉદ્દેશ અને વ્યવહાર સમજાવવાના છે. અવાંછનીયતા, અનૈતિકતા, મૂઢ માન્યતા અને કુરીતિઓ-કુરિવાજોને કારણે થનારા અનર્થોથી વાકેફ કરવાનાં છે. તેને માટે પ્રત્યેક ગામને તીર્થના રૂપમાં પરિવર્તિત કરવામાં આવે. પરિજન સાયકલ લઈને નિકટનાં ક્ષેત્રોની લગભગ એક સપ્તાહ અથવા એક માસની ધર્મયાત્રાઓ કાઢે - ધાર્મિક યાત્રાઓ યોજે. દરેક ગામમાં પ્રજ્ઞાપુરાણની કથાનું આયોજન કરવામાં આવે. દિવસ દરમિયાન ટુકડીના સભ્યો દીવાલ પર લેખન કરે. યજ્ઞમાં બુરાઈઓ- ખરાબ ટેવો છોડી દેવાનો સંકલ્પ કરાવવામાં આવે. પ્રત્યેક શક્તિપીઠથી ચારે દિશાઓમાં આ પ્રકારની યાત્રાઓ નિયમિતરૂપે કાઢવામાં આવે.
- સંસ્કૃતિ જ્ઞાન-પરીક્ષા અને પત્રાચાર પાઠચક્રમ :

અજવાળવાનું અને વિકસિત કરવાનું વિજ્ઞાન છે. એક પ્રકારે તેને, મનુષ્યને સમૂળો બદલી નાખી મહાપુરુષના રૂપમાં ઢાળનાર દિવ્ય રસાયણ પણ કહી શકાય છે. મનુષ્યમાં છુપાયેલ અનંત સંભાવનાઓને જો વિકસિત કરવામાં આવે. તો તે દેવપુરુષ બની જાય છે. આપશી સંસ્કૃતિ અને તેનાં મૂલ્યો સાથે જોડીને જ કોઈ રાષ્ટ્ર ઉન્નતિ કરી શકે છે. ભારતીય સંસ્કૃતિના જ્ઞાનની વિસ્તૃત જાણકારી માટે બે કાર્યક્રમો ચલાવવામાં આવી રહ્યાં છે. શાંતિકુંજ, હરદ્વારથી, ભારતીય સંસ્કૃતિ જ્ઞાન-પરીક્ષાને નામે ઓકટોબર-નવેમ્બરમાં પરીક્ષાનું આયોજન કરવામાં આવે છે. શિક્ષણ-સામગ્રી બે મહિના પહેલાં વિદ્યાર્થી-વિદ્યાર્થીનીઓને દસ રૂપિયા પરીક્ષા ફી લઈને ઉપલબ્ધ કરાવવામાં આવે છે. જે વ્યક્તિ-વ્યક્તિઓ કે સંસ્થાઓ આ પાવન જ્ઞાનયજ્ઞમાં જોડાવા ઈચ્છે છે. તેઓ શાંતિકુંજ, હરદ્વાર (ઉત્તરાંચલ) સાથે સંપર્ક કરે. આ પરીક્ષા વર્ષમાં એક વાર યોજાય છે. બાકીના સમયમાં જે વિદ્યાર્થી આ પરીક્ષા પહેલાં પસાર-પાસ કરી ચૂક્યા છે તેમને અથવા વધુ ઉંમરની વ્યક્તિને ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરા દ્વારા સંચાલિત પત્રાચાર અભ્યાસક્રમમાં સામેલ કરાવવા જોઈએ. પત્રાચાર અભ્યાસક્રમની અંતર્ગત જીવન જીવવાની કળા અને સ્વસ્થ રહેવાની કળાના અભ્યાસક્રમો વાચકો ઘેર બેઠાં ભણી-યોજના, મથુરાનો સંપર્ક સાધવો જોઈએ.

(૧૦) પ્રશાપરાજની કથાઓ : કથાઓ મનુષ્યજીવનને બહુ જ પ્રભાવિત કરે છે. યુગવ્યાસ પંડિત શ્રીરામ શર્મા આચાર્યજીએ વ્યક્તિના વિચારો અને દર્ષ્ટિકોશને બદલવાના ઉદ્દેશથી પ્રજ્ઞાપુરાણની રચના કરી. આ કથાની સરિતાને ઘેરે-ઘેરે, ગામે-ગામ પહોંચાડવાની જવાબદારી યુગના ભગીરથોએ પૂરી કરવાની છે. સાત દિવસીય જ્ઞાનયજ્ઞ સપ્તાહ માટે આ કથાનાં સાત પ્રકરણો લઈને એક અનુપમ સુબોધ ગ્રંથ 'પ્રજ્ઞાપુરાણ કથામૃતમુ'ની રચના કરવામાં આવી છે. શ્રદ્ધાળ પરિજન એક-બે મહિનાના અભ્યાસથી આ ગ્રંથના માધ્યમ દ્વારા સંગીતમય કથાનું આયોજન સરળતાંપૂર્વક કરી શકે છે. આવી ટુકડીઓ ગામે ગામ બનાવવામાં આવે અને એક ગામના લોકો બીજા ગામમાં કથા કહેવા લાગે. તો બહુ જ ઉપયોગી સિદ્ધ થશે.

(૧૧) **ગોસંવર્ધન આંદોલન :** ભારતની દુર્દશાના કારણો તેની જાણકારી પત્રવ્યવહાર દ્વારા પ્રાપ્ત કરી શકાય છે. શોધીએ, તો સૌથી મોટું મુખ્ય કારણ એ જોવા મળે છે કે અહીં | પરિજનો પોતાનાં બાળકોને સર્જન-સૈનિક બનાવવા માટે

ભારતીય સંસ્કૃતિ, મનુષ્યમાં માનવમૂલ્યો જગાડવાનું ગાયની ઉપયોગિતાને ભુલાવી દેવામાં આવી. ગાયની રક્ષા કરવા માટે લોકોએ ગાયના દૂધની માગણી કરવી જોઈએ. ગાય ત્યારે જ બચશે. જયારે તેનાં ગોમૂત્ર અને છાશ (ગોબર)નો સદ્દપયોગ પૂરેપૂરી રીતે થવા લાગશે. ગોસંવર્ધન માટે. ''રાષ્ટ્રના અર્થતંત્રનો મેરૂદંડ-ગૌશાળા'', 'જયતિ જય ગોમાતા', 'પંચગવ્ય ચિકિત્સા', 'ગોવંશ આધારિત કૃષિ (ખેતીવાડી), 'ગાવઃ સર્વસુખપ્રદા' - વગેરે પુસ્તકો પ્રકાશિત કરવામાં આવ્યા છે. 'હમારા ગોપાલન અભિયાન' નામથી એક પ્રેરણાદાયી કેલેન્ડર પણ તૈયાર કરવામાં આવ્યું છે. અનેક સદ્દવાક્યો સ્ટીકરો 'ગોસંવર્ધન અભિયાન' અંતર્ગત તૈયાર કરવામાં આવેલાં છે. ગો-પ્રેમી ભાઈબહેનોએ આ પ્રચારસામગ્રીઓના માધ્યમથી ગામેગામ જઈને ગ્રામીણ પરિજનોને ગોપાલનની પ્રેરણા આપવી જોઈએ.

(૧૨) શાન્યશની યોજનાઓ : યુગનિર્માણ વિદ્યાના વિસ્તારથી થશે. યુગનિર્માણ જેટલું જલદી કરવા ઈચ્છીએ છીએ. વિદ્યા-વિસ્તરણની ગતિ તેના પ્રમાણમાં વધારવી પડશે. પૂજ્ય ગુરુદેવે લખ્યું છે, ''આપણા સાહિત્યને ઘેર ઘેર વંચાવો, તો મારો દાવો છે કે યુગ અવશ્ય બદલાશે. આનાથી ઓછાથી કામ નહિ ચાલે, પૂજ્યવરના સાહિત્યને ઘેરે-ઘેર વંચાવવું એ જ આજનું સાચું ધર્મ-કર્તવ્ય છે. સાહિત્યના માધ્યમથી યુગ નિર્માણના વિચારોને જન-જન સુધી વાંચી શકે છે. સ્થાનીય સ્તરે કોઈપણ વ્યક્તિ પોતાને ત્યાં|પહોંચાડવાના ઉદ્દેશથી અનેક યોજનાઓ ચાલી રહી છે જેમ તેનું કેન્દ્ર શરૂ કરી શકે છે. વિસ્તૃત જાણકારી માટે યુગનિર્માણ /કે શ્રીરામ ઝોલા પુસ્તકાલય, માતા ભગવતી સ્વસંચાલિત પુસ્તકાલય, ગાયત્રી જ્ઞાનયજ્ઞ યોજના, સ્ટીકર આંદોલન, દીવાલ પર લેખન, જ્ઞાનરથ વગેરે. આ યોજનાઓ વિશે પરિજનો સુપેરે જાણે છે. જેઓ ન જાણતા હોય, તેઓ યુગ નિર્માણ યોજના-મથુરા-૩ પર પત્રવ્યવહાર કરે.

> (૧૩) દેવસંસ્કૃતિ વિશ્વવિદ્યાલય અને યુગનિર્માણ **વિદ્યાલય** : ગાયત્રીકુંજ, શાંતિકુંજ, હરિદ્વારમાં સ્થાપિત દેવસંસ્કૃતિ વિશ્વવિદ્યાલય પરમપૂજય ગુરુદેવની આધ્યાત્મિક શક્તિનો પ્રકાશ છે. દેષ્ટિકોણની ચિકિત્સા કરવી તે ઋષિનું કાર્ય છે. યુગઋષિની આધ્યાત્મિક ચેતનાએ આ જ ઉદ્દેશ માટે આ વિશ્વવિદ્યાલયનું નિર્માણ કર્યું છે. તેનો દેષ્ટિકોણ આપણી વિચારસરણીના આયોમોને તારવતો. ઉપસાવતો, અજવાળતો અને જીવન જીવવાનો સાચો પથ પ્રબોધે છે. આજના શિક્ષણમાં શબ્દોનું જ્ઞાન તો છે, વિદ્યાનું બળ નથી, જીવન-મૂલ્યોન સામર્થ્ય નથી. દેવસંસ્કૃતિ વિશ્વ વિદ્યાલયમાં અનેક અભ્યાસક્રમો શરૂ કરવામાં આવ્યા છે,

તેમાં દાખલ કરવા જોઈએ. ગાયત્રી તપોભૂમિ સ્થિત અને અનુશાસિત સૈન્યદળની જેમ સર્જન પ્રક્રિયા યુગનિર્માણ વિદ્યાલય શિક્ષણની સાથે આત્મિક ઉન્નતિ માટે પ્રયોજનોમાં જોડાઈ જવું જોઈએ. વિદ્યા પણ પ્રદાન કરે છે. આ વિદ્યાલયમાં એક વર્ષના પ્રશિક્ષણમાં પ્રેસ, વીજળી, ઉદ્યોગ, સંગીત વગેરેના માધ્યમથી વિદ્યાર્થીઓને સ્વાવલંબી બનાવીને આર્થિકરૂપે સંપન્ન બનાવવાનો પ્રયાસ કરવામાં આવે છે. નૈતિક શિક્ષણ દ્વારા તેમને શ્રેષ્ઠ માનવ બનાવવામાં આવે છે અને કઠોર અનુશાસન-શિસ્તપાલન અને નિયમિત દિનચર્યા દ્વારા સંયમી જીવન જીવવાનું શિખવવામાં આવે છે. ન્યૂનતમ દસમી શ્રેણી પાસ અને ૨૦ વર્ષ સુધીની ઉંમરના વિદ્યાર્થી આ વિદ્યાલયમાં પ્રવેશ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. પ્રશિક્ષણ વિનામુલ્યે અપાય છે.

(૧૪) ગાયત્રી તપોભૂમિમાં અનુષ્ઠાન શિબિર: યુગપરિવર્તન સુનિશ્ચિત છે. પરિવર્તન અધ્યાત્મની ધરી પર જ થશે, સાધનાની શક્તિથી જ થશે. સાધના મિશનનો પ્રાણ છે. પૂજ્ય ગુરુદેવનું સમગ્ર જીવન સાધનામય રહ્યું હતું. આ વર્ષ સાધના અને સંગઠન-સશક્તિકરણનું બીજું વર્ષ છે. તેના માટેનું સૂત્ર છે - યુગઋષિ દ્વારા બતાવવામાં આવેલ જીવનસાધનાનાં તે સૂત્રોને જીવનમાં ઉતારીએ, જેમના માધ્યમ દ્વારા સમયના પડકારો અનસાર પ્રખર અને પરિષ્કૃત સંગઠનને સબળ અને વ્યવસ્થિત બનાવી શકાય. તપની પ્રચંડ શક્તિના બળે જ અધ્યાત્મ જગતનાં બધાં કામો ચાલે છે. જ્યાં તપની પૂંજી છે, ત્યાં તેટલા જ પ્રમાણમાં વિજય મળશે. કેવળ બાહ્ય સાધનોથી કોઈ મોટી સફળતા મેળવી શકાતી નથી. આ ઉદ્દેશની પૂર્તિ માટે ગાયત્રી મંત્રલેખન અભિયાનનો પ્રારંભ કરવામાં આવ્યો અને ઋષિઓના તપઃસ્થળ ગાયત્રી તપોભૂમિમાં નવ દિવસીય અનુષ્ઠાન સાધના શિબિર અને ચાળીસ દિવસીય (સવાલાખ જપ) અનુષ્ઠાન સાધના શિબિર પ્રારંભ કરવામાં આવ્યા. પરિજનોને અહીંના દિવ્ય વાતાવરણમાં સાધના કરતાં પુરુષાર્થની તુલનામાં અધિક ઉપલબ્ધિઓ-સિદ્ધિઓ પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી પત્ર લખીને સ્વીકૃતિ મંગાવી શિબિરોમાં ભાગ લો. નવ દિવસીય શિબિર પ્રત્યેક મહિનાની તા. ૬ થી ૧૪. ૧૬ થી ૨૪ અને ૨૬ થી ૪ તારીખોમાં ચાલે છે.

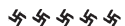
#### પૂજ્ય ગુરુદેવની અભિલાષામાં સહાયક બનો

આ તથ્ય હજારવાર સમજવું અને અપનાવું જોઈએ કે આપણે બધા મળીને જ મહાન લક્ષ્યની પૂર્તિ કરી શકવામાં સમર્થ બની શકીએ છીએ. દેવ પરિજનોએ વ્યક્તિગત મહત્ત્વાકાંક્ષાઓથી બચવાની દીર્ઘદૃષ્ટિ અપનાવવી જોઈએ

આપણા પોતાના સમયમાં એક બહું જ મોટું કામ છે -યુગમાનવોને શોધી કાઢવાનું. મોટા કામ માટે મોટી હસ્તિઓ જ જોઈએ. કામ મોટું છે, તો તેને અનુરૂપ વ્યક્તિત્વ પણ જોઈએ. કામ મોટું છે. ઉપરોક્ત કાર્યક્રમોના સુચારુ સંચાલન માટે જેટલી સાધન સામગ્રી જોઈએ, તેનાથીય અનેકગણી આવશ્યકતા તે હસ્તિઓની છે, જેઓ મૌલિક વિશેષતાઓથી સંચિત સંપદા-સંપત્તિઓની પ્રાપ્તિ સાથે સંપન્ન અને સમર્થ કહી શકાય. અધકચરા છીછરા લોકો ફુગ્ગાની જેમ ફલે છે અને પરપોટાની જેમ ફૂટી જાય છે.

ભલેને તમે કોઈપણ ધર્મમાં ન માનો, પરંતુ માનવ બનીને રહેવું ખૂબ સારું છે. જડ તથા મૃઢ ધર્મને માનવો એ યોગ્ય નથી. મૃઢ ધર્મનો અર્થ છે - ધર્મના સત્ય, સંદર તથા શિવરૂપનો નાશ કરીને અથવા ધર્મમાંથી માનવતાને કાઢી નાખીને એને મિથ્યાચાર. પશુતા તથા કુરતા સાથે જોડી દેવી. આજકાલ વાસ્તવિક ધર્મનું સ્થાન આ મૃઢ ધર્મે લઈ લીધું છે અને નિઃશંક એ ઘણાસ્પદ છે.

પ્રાણવાન પરિજનોએ પોતાના ક્ષેત્રમાં, પોતાની શાખાઓમાં ગોષ્ઠિ-વાર્તાલાપો યોજીને આ કાર્યક્રમો પર વિચાર-વિમર્શ કરવો જોઈએ અને ગાયત્રી જયંતી પર આયોજિત યજ્ઞમાં પૂર્જાહુતિમાં પોતપોતાના સંકલ્પો કરવા જોઈએ. સંકલ્પ લેનારા ભાઈ-બહેનોના અને નવયુવકોનાં નામો, પૂરું સરનામું, શિક્ષણ, વ્યવસાય, ફોન નંબર, મિશનમાં કયારથી જોડાયા છે, કયા કયા કાર્યો કરવાના સંકલ્પો કર્યા છે, વગેરે માહિતી મોકલાવતા રહે, એ જ આપને અમારો ભાવભર્યી અનુરોધ છે…….





#### ચેતનાની શિખરયાત્રા-૧૬

# બલિહારી ગૂર આપની-૪



*ગુરસત્તાથી પંદર વર્ષની આયુ (૧૯૨૬ વસંત વર્ષ)માં* લેવાનું હોય છે, તેને માટે આવશ્યક બળ અને સાધન પણ પહેલેથી *સાક્ષાત્કાર થયો અને તેમણે જે કાંઈપણ પોતાના શિષ્યને* જ તૈયાર રાખે છે, પરંતુ તે અનાયાસે જ નથી મળી જતા. તેને જણાવ્યું, તે ત્રણ લેખાંકોમાં આપે વાંચી લીધું *છે. હવે આ* માટે સાધનાનો પુરુષાર્થ કરવો જ પડે છે." પ્રકરણનો સમાપન હપ્તો.

#### માર્ગદર્શક સત્તાનો આદેશ

🤊 તમે છો. આ અંતર્દર્શન થકવી દેવા અથવા ચમત્કત કરવા માટે નથી." પ્રકાશની જેમ જ દેખાઈ રહેલ તે માર્ગદર્શક સત્તાના હોઠ હાલ્યા. તે કંપનથી જે નિર્દેશો પ્રસ્ફટિત થઈ રહ્યા હતા, તેમાં કોઈ ધ્વનિ ન હતો. તેને આપણે પરાવાણી પણ નથી કહી શકતા. કેમકે તેને માટે હોઠોનું કંપન પણ આવશ્યક નથી. નાભિમાંથી કે દ્રદયમાંથી નીકળતી પશ્યંતી સ્તરની તે વાશી કેવળ તે જ વ્યક્તિને સંભળાય છે, જેને માટે તે કહેવામાં આવતી હોય છે. ગુરુદેવ કહી રહ્યા હતા. "અત્યારે તમારા માટે એક જ પ્રેરણા છે. તેને નિર્દેશ પણ માની શકો છો. આ પ્રેરણા છે - 'સાધના'.

સહજ અને સામાન્ય ભાવે બેઠેલા શ્રીરામના મનમાં જિજ્ઞાસા ,જાગી ઊઠી. તેને કુતૂહલ પણ કહી શકીએ. એમ માની શકીએ કે માર્ગદર્શક સત્તા સાથે પ્રથમ દષ્ટિમાં જ પરિચય એટલો ગાઢ થઈ ગયો કે અટપટો પ્રશ્ન પૂછવામાં પણ કોઈ સંકોચ ન હોય. સાધનામાં બેઠેલા શ્રીરામે પોતાની માર્ગદર્શક સત્તાને પૂછ્યું, "હું તો આપને શોધતો આવ્યો ન હતો. આપે મને શા માટે શોધી કાઢયો અને અચાનક સાધનાનો આદેશ કેમ આપ્યો ? કયા પ્રકારની સાધના ?" કહેતાં-કહેતાં શ્રીરામના હોઠો પર સ્મિત ખિલી ઊઠ્યું.

માર્ગદર્શક સત્તા પણ મલકી ઊઠી. સઘન અને લાંબી મૂછોની પાછળ હોઠો પર તે સ્મિત સ્પષ્ટ જણાઈ આવતું હતું. તેમણે કહ્યું, "ગુરૂ જ શિષ્યને શોધે છે, શિષ્ય ગુરૂને નહીં. પાછલા કેટલાય જન્મોની યાત્રા તમે આ દેહ સાથે સંપન્ન કરી છે. તેની સાથે આંગળી પકડીને ચાલ્યા છો. હવે હોશ સંભાળી યાત્રા કરવાની સ્થિતિમાં આવ્યા છો ત્યારે અમે તમને પકડી લીધા છે." તે દિવ્ય આભામંડળમાંથી જ્યારે આ 'શરીર' સંબોધન સંભળાઈ રહ્યું હતું ત્યારે તો સંકેત આ આભામંડળની તરફ જ થઈ રહ્યો હતો.

માર્ગદર્શન આપીશું. અમે સહાયક રહીશું. તમારી પાસે અમે એ રહે છે ? ઉત્તર મળ્યો, હિમાલયના દૃદય દેશમાં. ત્યાં સામાન્ય બધું જ કરાવીશું, જે યુગધર્મની સ્થાપના માટે આવશ્યક છે." તે શરીરથી કોઈનું પણ પહોંચવું સંભવિત નથી. સ્થૂળ શરીરની એક દિવ્ય આત્માએ શ્રીરામના આ જીવનનો ક્રમ જાશે પહેલેથી નિયત સીમા છે. તે સામાન્ય દુર્ગમ પ્રદેશોમાં પણ નથી જઈ શકતં.

"આજથી અને અત્યારથી પોતાની જાતને વિશિષ્ટ સાધનામાં નિમગ્ન કરો. સાધનાનું એક ચરણ ચોવીસ વર્ષો સુધી "જે કબીર હતા, જે રામદાસ હતા અને જે રામકૃષ્સ હતા - તે વિહાપુરશ્વરણની શુંખલા ચલાવવાના રૂપમાં છે. એક વર્ષમાં ગાયત્રી મહામંત્રના ચોવીસ લાખ જપનું એક મહાપુરશ્વરણ સંપન્ન કરવાનું છે. આહારવિહારમાં સંયમ જ પર્યાપ્ત નથી. તેને માટે તપશ્ચર્યાનું અનુશાસન પણ અપનાવવું જોઈએ. તે અનુશાસન નિયત કરી દેવામાં આવ્યું છે. જવના લોટમાંથી બનાવેલી રોટલી અને ગાયના દૂધમાંથી બનાવેલ મઠો. શરીર ટકી રહે, તેટલો જ આહાર લેવાનો. સ્વાદ અને ગંધની સાથે આહારમાં પૌષ્ટિકતા પર ધ્યાન આપવાનું નથી. સોંપવામાં આવેલા કાર્યો માટે જેટલું સ્વાસ્થ્ય અને ઓજસ જોઈએ, તેની પૂર્તિ દિવ્ય શક્તિઓ કરતી રહેશે."

#### કઠોર તપ શરૂ થયું

ઉપાસનાનો જે ક્રમ નિર્ધારિત થયો. તે ઓછામાં ઓછો છ ક્લાક ચાલવાનો હતો. માર્ગદર્શક સત્તાએ જે દિવસે સાધના માટે નિયોજિત કર્યો. તે દિવસ વસંતપંચમી હતી. નિર્ધારિત ઉપાસના પૂર્ણ થઈ ચૂકી હતી. જપ નિવેદન પછી વિસર્જન અને સમર્પણનું વિધાન જ બાકી રહ્યું હતું. શ્રીરામે તે ઉપચારને સ્થગિત કર્યો અને નિર્દિષ્ટ ક્રમ અનુસાર આગળનો જપ શરૂ કર્યો. એક વર્ષમાં ૨૪ લાખ જપનું અનુષ્ઠાન સંપન્ન કરવા માટે ૬૬ માળા જપ (લગભગ સાત હજાર વાર ગાયત્રી મંત્રનું ઉચ્ચારણ) આવશ્યક છે. તે દિવસે સૂર્યોદય પછી લગભગ પાંચ કલાક સુધી બેસી રહ્યા, સાધના કરતા રહ્યા.

જપ ક્યારે પૂરા થઈ ગયા તેની કાંઈ ખબર જ ન રહી. જપના અને સવિતા દેવતાના ધ્યાનના સમયે સાધનાના સંબંધમાં જાતજાતની જિજ્ઞાસાઓ જાગી. તેમને પૂછવા માટે શબ્દો શોધવાનો પ્રયત્ન ન કરવો પડયો. પૂછયા વિના જ પ્રશ્નો રજૂ થઈ ગયા અને તે દિવ્ય આત્માના સાક્ષિય્યમાં તેનું સમાધાન "આ તમારો દિવ્ય જન્મ છે. આ જન્મમાં પણ અમે તમને પણ આપોઆપ થતું ગયું. એક જિજ્ઞાસા એ હતી કે ગુરૂદેવ કયાં

છે જ. સામાન્ય સક્ષ્મ શરીર પણ પહોંચવાનું મુશ્કેલ છે.

લગભગ અજાણ છે. તે શરીર દ્વારા કરવામાં આવેલાં કામો જ આવરણ આપેલું છે. આજે તેમનો પરિચય બની રહેલ છે. ઈતિહાસનું સંશોધન ચાલી ગુરુદેવના પરિચયનું પ્રતીક છે. હૃદય પ્રદેશના જે સાધકો અથવા સિદ્ધોએ પોતાની સુક્ષ્મ ઉપસ્થિતિનાં પ્રમાણો આપ્યાં હતાં, તેમણે ગુરુદેવનું નામ સ્વામી સર્વેશ્વરાનંદ જણાવ્યું હતું.

#### સ્થુળની સીમા અને આવશ્યકતા

તેમનાથી દિવ્ય પ્રયોજનો સિદ્ધ નથી થતાં. દિવ્ય પ્રયોજનો માટે શરીરને સુક્ષ્મ સ્તર સુધી લઈ જવું અને સિદ્ધ કરવું પડે છે. કઠોર તપશ્ચર્યાનો ઉદ્દેશ શરીરને સૂક્ષ્મ સ્તર સુધી લઈ જવું એ જ છે.

ઉપયોગિતા નથી તો આ શરીરને શા માટે સાચવી રાખવામાં આવતું ? આ પ્રશ્નનું સમાધાન પણ જાણે દ્રદય પ્રદેશમાંથી આવ્યું, સ્થુળ શરીરનું પણ પોતાનું મહત્ત્વ છે. એ ઠીક છે કે સ્થુળ શરીરની સા**વિધ્યમાં રહીને જાગૃત કરી શકશો**. ઘણી બધી શક્તિ તો શરીરની આવશ્યકતાઓ પૂરી કરવામાં <mark>જ</mark> લાગી જાય છે. રોગ, બીમારી, **દુર્બળતા અને એક અવસ્થા** કામો આ સ્થૂળ શરીરથી જ પૂરાં થાય છે.

શું જઈ શકાય ? મનમાં આ પ્રશ્ન ઉદ્ભવ્યો હતો કે તત્ક્ષણ ઉત્તર માટે લોકોને સમજાવીને તૈયાર કરવાના છે. સાંપડયો. તત્લણ એમ કહેવું પણ ખોટું ગણાશે, પ્રશ્નની સાથે જ સમય આવતાં તમારો પરિચય દેવાત્મા હિમાલય સાથે પ્રતિષ્ઠિત કરશે. આને માટે ભારતનું સ્વતંત્ર થવું જરૂરી છે. તેમની

હિમાલયના હૃદય પ્રદેશ નામે ઓળખાતા ક્ષેત્રમાં તો તે અસંભવ કરાવવામાં આવશે. એમ કહેવામાં આવ્યું અથવા પ્રતીતિ થઈ આ શરીર અને તેના સ્વ૩૫ની મુશ્કેલીઓ છે. નહીં તો તમને સમાધાનના આગલા ચરણમાં એ પક્ષ સ્પષ્ટ થયું કે ગુરુદેવનું યાદ હોવું જોઈએ કે હકીકતમાં તમને અહીં મોકલવામાં આવ્યા સ્થુળ સ્વરૂપ સેંકડો વર્ષ જુનું છે. તેનો પરિચય અને ઈતિહાસ છે. તમારે લૌકિક કાર્યો કરવાનાં છે, એટલા માટે શરીરનું થોડું

હિમાલયનો આ દ્રદય પ્રદેશ કૈલાસની પાસે આવેલો છે. તે રહ્યું છે, પણ એ ખોજ આજે પણ અધૂરી જ છે. કેટલાંક પ્રમાણો |કૈલાસ નહીં, જેને લોકો નકશા ઉપર ચિત્રિત કરે છે. સિદ્ધજનોનો અનુસાર તેમનું દૈહિક સ્વરૂપ સાડા છસો કે સાતસો વર્ષ જુનું છે. કિલાસ સર્વથા ભિન્ન અને વિલક્ષણ છે. સંત-મહાપુરૂષ ગોમુખની કેટલાક લોકોના મતાનુસાર અઢી હજાર વર્ષોથી પણ વધારે પ્રાચીન | આસપાસ નિવાસ કરે છે. કેદાર ક્ષેત્રમાં પણ તેમના માટે ઉપયોગી છે. અનુષ્ઠાનના પહેલા દિવસે, પ્રારંભમાં જ ઉત્કંઠા જાગી કે તે <mark>સ્થાન છે. ત્યાં સ્હીને તેઓ સૂક્ષ્મ</mark> લોકમાં જવાની તૈયારી કરે છે. સ્વરૂપનો પરિચય પ્રાપ્ત કરવામાં આવે, પરંતુ ઉત્તરમાં એક સન્નાટો બિધા લોકો પહોંચી શક્તા નથી. કોઈ એકલ-દોકલ જ જઈ શકે જ સંભળાયો. તે સન્નાટામાં ફક્ત એક બોધ તરી રહ્યો હતો કે છે. ભગવદગીતાના આ વચનની જેમ કે હજારો મનુષ્યોમાં કોઇ સર્વના અધિપતિ ઇશ્વરની સત્તાનો જે નિર્વિકાર આનંદ છે. તે જ એક જ તેની પ્રાપ્તિ માટે યત્ન કરે છે. આ પ્રયત્ન કરનારાઓમાં પણ કોઈ એક જ ઉપલબ્ધિ પામી શકે છે.

હિમાલયનું દૃદય અધ્યાત્મ ચેતનાના ધ્રુવ કેન્દ્ર સુધી પહોંચવા વિશે પણ આમ જ સમજવું જોઈએ. આપવામાં આવેલ સાધનાક્રમ *ઠીક ઠીક રીતે ચાલ્યા પછી તમને ત્યાં* બોલાવવામાં આવશે. ચાર ગુરુદેવ કહી રહ્યા હતા, સ્થૂળની એક સીમા સુધી જ કામ દિવસની સમય-સીમા માટે ત્યાં રહેવું પડશે. અમે 'માર્ગદર્શક કરી શકાય છે. તે કેટલાય મહાન અને વિરાટ કેમ ન હોય, સત્તા'ના રૂપમાં સાથે રહીશું. સૂક્ષ્મ શરીર ધારણ કરવામાં અને તેના દ્વારા કયાંય પણ ગતિ કરવા, પ્રવેશ મેળવવામાં કોઈ મુશ્કેલી નડશે નહીં. એવી વ્યવસ્થા ગોઠવી દેવામાં આવશે. પ્રથમ પ્રયાસ પછી તમને અનુભવ થશે કે અસ્તિત્વનું સૂક્ષ્મ રૂપ કેટલું સમર્થ અવ્યક્ત રૂપે પ્રશ્ન ઊઠ્યો , સ્થૂળ શરીરની વિશેષ અને સક્ષમ છે. બન્ને શરીરોનું, સત્તામાં બન્ને રૂપોનો અનુભવ કર્યા પછી તમને સરળતા રહેશે. તમે સમજી શકશો કે ઋષિગણ આવે છે ? સીધેસીધું સૂક્ષ્મમાં જ વિલય કેમ નથી કરી દેવામાં પોતાના સંકલ્પોને કેવી રીતે પૂરાં કરે છે. સોંપવામાં આવેલા મહાન કાર્યને સંપન્ન કરવાની ક્ષમતા પણ તમે ઋષિસત્તાઓની

#### બે બીજી વિશિષ્ટ જવાબદારીઓ

પુરશ્વરણ સાધનામાં નિયુક્ત થવાના દિવસે બે બીજાં વધુ પછી આવતી 'જરા' (ઘડપણ) શરીરને વધારે કામ કરવા નથી | કામો સોંપવામાં આવ્યાં, તે કામો હતાં તો મહાઅનુષ્ઠાનના જ દેતી. શરીરની મોટાભાગની ઊર્જા તે<del>ને</del> સંભાળવામાં **અને કિમમાં, પરંતુ તેમનું સ્વરૂપ લૌકિક વિશેષ હતું. પ્રકાશપુંજમાંથી** ચલાવવામાં જ ખર્ચાઈ જાય છે, તો પણ તેનો ઉપયોગ છે. દેખાતાં | પ્રેરણા આવી રહી હતી, ગામ-સમાજમાં જે કાંઈ ખોટું થતું દેખાય, તેનો વિરોધ કરવો. તેને તે પ્રમાણે થવા ન દેવું અને એવી તૈયારી જે ક્ષેત્રમાં ગુરુદેવનો, માર્ગદર્શક સત્તાનો નિવાસ છે, ત્યાં ∣કરવાની કે આગળ જતાં પણ તે (ખોટું કામ) થઈ ન શકે. આને

ભગવાન ભારતને વિદેશી દાસત્વમાંથી મુક્ત કરાવવા ઈચ્છે સમાધાન પણ આવી ગયું. ચેતનામાં સમય અને સીમા તો રહ્યાં છે. ત્રિગુણમયી માયામાંથી તમસ પક્ષને હવે પાર્શ્વભૂમિમાં જવાનું ન હતાં, એટલા માટે એમ પણ કહી શકાય કે પ્રશ્ન અને ઉત્તરમાં છિ . ભગવાનની **ઈચ્છાથી વિશ્વમાં** ભારતે નવી ભૂમિકા પહેલાં કદાચ ઉત્તર જ સાંપડયો હતો. આશ્વાસન મળ્યું કે યોગ્ય નિભાવવાની છે. આગામી શતાબ્દીઓ ભારતના ગૌરવને ફરીથી ઉભરાને સમર્થ બનાવવામાં તમે પણ સહયોગી બનો.

જ્યાં જરૂરી લાગે ત્યાં સક્રિય વિરોધ કરવામાં આવે. સાધારણ સ્થિતિમાં લોકોને તૈયાર કરવા માટે વાશી અને લેખિનીનો સહારો લેવામાં આવે. ભગવાનનો સંદેશો પહોંચાડવા માટે બીજા પણ ઉપાયો થઈ શકે છે. તે બધા અપનાવવામાં આવે. આ પ્રેરણા પ્રગટતી વખતે મનમાં અન્ય વિચારો પણ ઉભરી આવતા હતા. વિચારનો પ્રવાહ આગળ વધતો દિવ્ય પ્રેરણાએ તેને રોક્યો. વિપરીત વિચારો આવવા લાગ્યા, શ્વાસ લેવા અને મૂકવાની જેમ ભગવાન બંધન-મુક્તિની પ્રેરજ્ઞા પજ્ઞ સ્વયં ઉપસાવી શકે છે, પરંતુ તેમની યોજના મનુષ્યને પુરુષાર્થી બનાવવાની છે. જે ધર્મયુદ્ધ આવનારા દિવસોમાં લડવાનું છે, તેમાં બધાએ ભાગીદાર બનવાનું છે. એ જરૂરી નથી કે બધા માણસો મહાન યોદ્ધા હોય. ર્રીછ, વાનરો અને ખિસકોલી જેવા ક્ષુદ્ર કહેવાતાં પ્રા**શીઓએ પણ** હિસ્સો લેવાનો છે. નાની-મોટી, સારી-નરસી, પક્ષ-વિપક્ષની બધી ભૂમિકાઓ નિશ્ચિત કરી દેવામાં આવી છે. જય-પરાજય પશ નિશ્ચિત થઈ ગયો છે. તમારે તો લોકો સુધી ફક્ત સંદેશ પહોંચાડવાનો છે. એવું ન વિચારશો કે હું એકલો શું કરી શકીશ ? સંગીઓ અને સાથીઓનો એક વિશાળ સમુદાય તમારી પ્રતીક્ષા કરતો જોવા મળશે. સમય વીતવાની સાથે તે ફેલાતો જશે, તમારે [દિવસે સંપન્ન થયું. ત્યારથી માંડીને 'અખંડ દીપક' પ્રજવલિત તેમને માર્ગદર્શન આપવાનું છે.

યોજનાઓએ જાણે કે અંતિમ રૂપ ધારણ કરી લીધું. વિચાર અને સ્થાપિત છે. સંકલ્પ-વિકલ્પ સાથે ધ્યાન અને સિત્રિધિનો પ્રવાહ પૂરી સમયાવિધમાં વહેતો રહ્યો. ચિત્ત કયારેક સવિતા-દેવતાના પોતાની ધ્યાનમાં ડૂબી જતું, કયારેક લાગતું કે તેના તેજમાં પોતાની જાત ખોવાઈ ગઈ છે, બધું જ બળીને ખાખ થઈ ગયું છે. કેટલીક પળો પછી પોતાની સ્વતંત્ર ચેતનાનું ફરીથી ભાન થવા લાગતું, પરંતુ તે વધુ પરિપકવ અને સમર્થ અનુભવ થતો. પહેલાંની સરખામશીમાં વધુ સુદઢપશે, જાશે કે ચેતનાનું રસાયશ બદલાઈ રહ્યું હોય, તે કાંઈક જુદી જ બનતી જઈ રહી હતી.

#### માનો ઠપકો

આ દરમિયાન માએ પૂજાની ઓરડીમાં કેટલીયવાર ડોકીયું કર્યું. હંમેશ તો સુરજનો સિંદુરી રંગ બદલતાં જ શ્રીરામ પોતાની સંધ્યા પૂજા કરીને ઊઠીને આવે છે. ન જાણે આજે શું થઈ ગયું ? સંધ્યા હજી સુધી પુરી કેમ નથી થતી ? કયાંક પાછલા દિવસોમાં લાગેલી સમાધિ જેવી અવસ્થામાં તો તે નથી પહોંચી ગયો ? તે સમયે શ્રીરામના પિતા જીવિત હતા, બધાં વિધિ-વિધાનો જાણતા તેમણે પણ ચેન લેવા દઈશ કે નહીં ?" કહેતાં-કહેતાં તાઈજીના હતા. તેમને સમાધિમાંથી પાછા વાળ્યા હતા. હ**વે કરી જો શ્રીસમે ચિહેરા પર પ્રેમભર્યો દુલાર છલકાઈ આવ્યો. તેમાં કયાંકને કયાં**ક

જ પ્રેરણાથી જનમાનસમાં સ્વતંત્રતાનો જુવાળ આવી રહ્યો છે. માને જાતજાતની ચિંતાઓ સતાવતી હતી. આ બાજુ નવા સાધના ક્રમનો આરંભ કરતાં શ્રીરામ પોતાની માર્ગદર્શક સત્તાને સન્મુખ અનુભવી રહ્યા હતા. તેમની ઉપસ્થિતિ શ્રીરામના મન, પ્રાણ અને ચેતનામાં રમતી થઈ હતી.

"આજે શું આખો દિવસ ઓરડીમાં બેસી રહીશ ? જગન્માતાને તો વિશ્રામ કરવા દે શ્રીરામ". ગુરુસત્તાના સાક્રિધ્યનો તે અધ્યાય પૂરો થયા પછી યથાર્થ જગતનો પહેલો અનુભવ 'મા'નો આ પોકાર હતો. ઓરડીમાં કેટલીયવાર ડોકિયું કર્યા પછી તે રહી ન શક્યાં. પોતાની સમજ મુજબ તેમણે લાડકવાયાને જગાડવાની કોશિશ કરી અને શ્રીરામે ઊઠવાનો ઉપક્રમ કર્યો. મા પોતાના લાડલા-દુલારાને ઊઠવાની તૈયારી કરતો જોઈને પાછાં વળી ગયાં. વેદી પર રાખેલાં દીપકમાં શ્રીરામે થોડું ઘી વધારે નાખ્યું. અત્યાર સુધીનો ક્રમ એવો હતો કે પૂજા સંપન્ન થયા પછી દીપકને પ્રગટતો રહેવા દેવામાં આવતો. ધી સમાપ્ત થઈ ગયા પછી વાટ પુરી જલી જતી અને દીવાની ધુપ્રસેર હવામાં વિલીન થઈ જતી. નવેસરથી ઘી પુરવાનો અર્થ હતો, જ્યોતિ પ્રજવલિત રહેશે. ગુરુદેવે બતાવેલ વિધિ-વિધાન આચરણમાં ઊતરી આવ્યું હતું. મહાપુરશ્વરણ સાધનાની સાથે અખંડ જ્યોતિનું પણ અવતરણ તે જ દિવસે, વસંતપંચમીના રહ્યો છે. ક્રમશઃ આગ્રા, મથુરા થઈને ૭૫ વર્ષની યાત્રા કરી સ્વતંત્રતા-આંદોલનમાં ભાગીદારી અને લોકશિક્ષશ્વની ચૂક્યો છે. અખંડ દીપક ઈ.સ.૧૯૭૧થી શાંતિકુંજ હરદ્વારમાં

> શ્રીરામે સામે વિરાજમાન જગન્માતાને પ્રણામ કર્યા. તે દિવસે વિસર્જન ન કર્યું. સંધ્યા-ગાયત્રીના સામાન્ય જપમાં આવાહન પછી સામાન્ય રીતે વિસર્જનની પ્રક્રિયા પણ સંપન્ન કરી દેવામાં આવે છે. મહાપુરશ્વરણ એક વિરાટ ગ્રંથના અખંડ પાઠની જેમ છે, જેમાં કેટલાય અધ્યાયો હોય છે. તે બધાના અવગાહનમાં લાંબો સમય જોઈએ. જ્યાં સુધી તે પૂર્ં નહીં થઈ જાય, ત્યાં સુધી દેવશક્તિઓની અર્ચના-અભ્યર્થના ચાલતી જ રહે છે. તેમની ઉપસ્થિતિનું સન્માન કરવામાં આવે છે. પોતાનું આચરજ્ઞ, ચિંતન અને સ્તર અને તેમની ગરિમાને અનુરૂપ રાખવાની સતર્કતા રાખવામાં આવે છે. પ્રાજ્ઞાર્પણે તેનો નિભાવ કરવામાં આવે છે. અખંડ દીપકની સ્થાપના અને સાતત્ય તે ઉપસ્થિતિના સ્થૂળ પ્રમાશના રૂપમાં હતી.

પુજાગૃહની બહાર આવ્યા ત્યારે માએ ફરીથી એ જ ઠપકો આપ્યો. "ગાયત્રી માતાને આટલો લાંબો સમય શું કહેતો હતો ? એવી જ સમાધિ લગાવી તો તેમને કોશ પાછા લઈ આવશે ? કિશો- વજ્ઞકર્શો ગર્વ અને સંતોષ છલકાઈ રહ્યો હતો કે પુત્ર હિસાબે પૂજા-પાઠની આગળની કડી પુરોહિતની અને કથા-વાર્તાની જ હોવી જોઈએ. શ્રીરામે કોઈ ઉત્તર ન આપ્યો. તેઓ ચુપચાપ કાંઈક વિચારતા રહ્યા. માએ ફરીથી પૂછયું, "શું કહ્યું ગાયત્રી માતાએ ? તેં તેમની આટલી લાંબી પૂજા કરીને તેમની પાસે શું માંગ્યું ?"

"કાંઈ જ માંગ્યું નથી." શ્રીરામે કહ્યું. "સંધ્યા કરતી વખતે ગુરુદેવ પ્રગટ થઈ ગયા હતા. તેમણે આગળનો રસ્તો બતાવ્યો કે હવે શું કરવાનું છે. તેમના ચોંધેલા માર્ગ પર ચાલવાનું છે."

"શો રસ્તો બતાવ્યો તેમશે ?" કયાંક તું મને આપેલું વચન તો તોડવાનો નથી ને ? તારા ગુરુદેવે શું તને સંન્યાસી બનવાનું કહ્યું છે ?" તાઈજી અધીરાં બની ઊઠ્યાં. શ્રીરામે તેમને ધીરજ આપી. "ના મા, નહીં. ગુરુદેવે આપની પાસે રહીને જ સાધના કરવા માટે કહ્યું છે. પાંચ-છ કલાક રોજ જપ-ધ્યાન કરીશ. ગુરુદેવે કહ્યું છે કે ચોવીસ વર્ષ સુધી સાધના કરવાની છે. ગાયના દુષમાંથી બનેલી છાશ અને જવની રોટલીનો આહાર લેવાનો છે. પૂજાની ઓરડીમાં જે દીપક જલી રહ્યો છે, તેને અખંડ જ રાખવાનો છે. દીવામાં હંમેશાં ઘી ભરેલું રહેવું જોઈએ."

#### અખંડ દીપ પ્રજવલનની ઘોષણા

"ચોવીસ વર્ષ શું. સમગ્ર જીવનભર સાધના કરતો રહે. મને તેથી શો ફરક પડે છે ? હું તો ફક્ત એટલું જ ઈચ્છું છું કે મારી પાસેને પાસે જ રહે. મારાથી દૂર કદી જઈશ નહીં." તાઈજીએ આશ્વસ્ત સૂરે કહ્યું. પછી તેઓ થોડોક સમય કાંઈક વિચારતા રહ્યાં. પોતાના મનમાં- પોતાની જાતમાં જ ડૂબેલી રહીને તે અચાનક પુલકિત થઈ ઊઠયાં. મનમાં કદાચ કોઈ સ્ફરણા જાગી. શ્રીરામને તેમણે સાદ દીધો અને એ જ પુલક્તિ ભાવે કહેવા લાગ્યાં, "દીપક અખંડ રાખવો છે. તેમાં પૂરેલું ધી કયાં સુધી ચાલતું રહે છે, કયારે તેમાં બીજાું નવું ઘી ભરવાનું છે - એ ધ્યાન રાખવા માટે પૂરા સમયની દેખરેખ જોઈએ. હું આવી દેખરેખ નહીં રાખી શકે."

શ્રીરામ તાઈજીની વાત ધ્યાનથી સાંભળી રહ્યા હતા અને તેમના ચહેરા પર છવાયેલ પુલકિત ભાવ નિહાળી રહ્યા હતા. તાઈજી થોડીક ક્ષણો થંભ્યા. "હવે તું લગ્નને લાયક પણ થઈ ગયો છે. લગ્ન કરી લે. ઘરમાં વહુ આવી જશે તો તે અખંડ દીપકનું ધ્યાન પણ રાખશે અને મને પણ સહારો મળશે.

શ્રીરામ કશું ન બોલ્યા. તેમના મૌનને માએ સ્વીકૃતિ ગણી લીધી. તેઓ કાંઈક બોલ્યા હોત તો પોતાના અધિકારનો ઉપયોગ કરવાની વાત પણ મનમાં ને મનમાં નક્કી કરી રહ્યાં હતાં. તેની તૈયારી મનમાં કરી રાખી હતી, પરંતુ તે સ્થિતિ ઉદ્દભવી નહિ. તે જ દિવસે તાઈજીએ પોતાના સગાં-સંબંધીઓને યોગ્ય કન્યા

પોતાના પિતૃઓના પંથે ચાલવાની તૈયારી કરી રહ્યો છે. તેમના બિતાવવા માટે કહેવાનું શરૂ કરી દીધું. તાઈજી શું કરી રહ્યાં છે, તે વાતથી સર્વથા અલિપ્ત રહેતાં શ્રીરામ આગળની વ્યવસ્થા વિશે વિચારવા લાગ્યા. મા સાથેની વાતચીત પછી તેઓ વાડામાં ગયા અને એક કપિલા ગાયના દૂધમાંથી બનેલ ઘી અને મકાઈનો જ ઉપયોગ કરવાનો નિશ્વય ભળેલો હતો.

> કપિલા ગાયનું છાજ એકઠું કર્યું. તે છાજાથી પૂજાના ઓરડાને લીંપ્યો. માએ જોયું, પણ કાંઈ કહ્યું નહીં. બીજા કોઈ દિવસે શ્રીરામ કોઈ કામ પોતાના હાથે કરતા તો મા તેને રોકી દેતાં. આજે ચાર-પાંચ કલાકની પૂજા પછી ગુરુદેવના મળવાની અને ચોવીસ વર્ષોની સાધનાનું વ્રત લેવાની વાતે તેમને કોઈ હસ્તક્ષેપ કરતાં રોકી રાખ્યાં. તેઓ જાજ્ઞતાં હતાં કે શ્રીરામ હાથથી પુજાકક્ષ સંભાળવાની પોતે કોશિશ કરશે તો તેથી પુત્ર રાજી નહિ રહે. બે ત્રણ વખત રોકાઈ રોકાઈને જોયું, કોઈ પ્રકારના સહકાર-સહયોગની માગ ઊભી થવાની આશામાં ત્યાં ખોડાઈ રહ્યાં. પરંતુ શ્રીરામ પુજાકક્ષની વ્યવસ્થામાં એટલા તન્મયતાથી એકાગ્ર રહ્યા, જાણે કે તેમને સમાધિ લાગી ગઈ હોય. કોજા આવ્યું છે - આવી રહ્યું છે અને કોણ જઈ રહ્યું છે, શું કરી રહ્યા છે ? તેની તેમને સુધબુધ નહોતી.

> દીપક અખંડ રાખવાનો સંકલ્પ કર્યા પછી વાટની પ્રતિષ્ઠા એક દીવામાં કરવામાં આવી. તે દિવસે પૂરો સમય ધ્યાન રાખ્યું. મહાવરા પછી બહુ ચિંતા કરવી ન પડી. વસંતઋતુની તે સાંજે પ**ણ** શ્રીરામે બીજા દિવસોની તુલનામાં સંધ્યા-પૂજામાં વધારે સમય લગાવ્યો. લગભગ બે કલાક સુધી જપમાં બેઠા રહ્યાં. તે સવાર અને તે સાંજ તેમના પોતાના જ જીવનમાં જ નહિ. જગતના ઈતિહાસમાં પણ એક નવું પ્રકરણ આલેખી ગઈ.....



करेने तमे सार्डु भानो छो तेने को तमे તમારા આચરાગમાં નહીં ઉતારો તો તે તમારી કાયરતા છે. બની શકે કે ભય તમને એમ નહીં કરવા દે, પરંતુ એથી તમારું ચારિત્ર્ય નહિ તો ઉન્નત બને કે નહિ તમને ગૌરવ સાંપડે. મનમાં આવતા સારા વિચારોને દબાવી દઈને તમે વારંવાર જે આત્મહત્યા કરી રહ્યા છો એનાથી આખરે તમને કયો લાભ પ્રાપ્ત થવાનો અંદાજ તમે માંડી રહ્યા છો ?

## પરમપૂજ્ય ગુરુદેવની અમૃતવાણી

## વાલી છો તો જવાબદારી પણ નિભાવો

(પરિવાર નિર્માણ સત્ર સપ્ટેમ્બર ૧૯૮૦માં શાંતિકુંજમાં આપેલું ઉદ્દબોધન - પૂર્વાર્ધ)

ગાયત્રી મંત્ર અમારી સાથે સાથે **ધિયો યોનઃ પ્રચોદયાત** !

દેવીઓ અને ભાઈઓ, સંતાન ઉત્પન્ન કરવાની સાથેસાથે વાલીઓ ઉપર તેના નિર્માણની પણ જવાબદારી સ્વભાવિક રીતે ચાલી આવે છે. સંતાન પોતાના ગુણ, કર્મ, સ્વભાવથી કેવું હોય, શરીરથી કેવું હોય, એ બધું એ બાબત પર આધાર રાખે છે કે જન્મદાતા માતા અને પિતાની મનઃસ્થિતિ (મનોદશા) કેવી છે ? માતા અર્થાત્ જમીન. જમીન જે પ્રકારની હશે તે જ રીતનું છોડનું વધવાનું અને ફૂલવા-કાલવાનું સંભવિત બનશે. પિતા અર્થાત બીજ. બીજ જે પ્રકારનું હશે તે જ પ્રકારનો છોડ પેદા થશે. જમીનમાં ઘઉંના બીજ વાવવામાં આવશે તો ઘઉંનો છોડ ઊગશે. મકાઈનાં બીજ વાવવામાં આવશે તો મકાઈ પેદા થશે. ફૂલના બીજ વાવવામાં આવશે તો ફૂલ પેદા થશે. સંતાન કેવાં હશે અને શું હશે ? તેનો નમૂનો જોવો હોય તો પિતાને જોવા જોઈએ કે પિતાના ગુણ, કર્મ અને સ્વભાવ, તેમનું સ્વાસ્થ્ય અને જીવનલક્ષ્ય કયાં છે ?

મિત્રો, છોડનો વિકાસ જમીન પર જ ટકેલો છે. જો બીજ સારું હોય અને જમીન ખરાબ હોય તો આવી જમીનમાં જયાં ખાતર ન હોય. પાણી ન હોય તો પછી તે નકામી જમીનમાં સારો છોડ પેદા થઈ શક્તો નથી. સારાં સંતાનની જેમને ઈચ્છા છે તેમણે માત્ર એટલું જ વિચારવું જોઈએ કે બાળકોને આપણે ભજ્ઞાવીશું કયાં ? બાળકોને આપશે શું ભજ્ઞાવીશું ? બાળકો માટે આપણે શું શું કરીશું ? પરંતુ એ પણ વિચારવું જોઈએ કે બાળકોને આપશે કેવા સંસ્કાર આપીશું અને કેવી રીતે આપીશું ? બાળકોને જે કરવું છે, એમને જેવા બનવું છે, તેની બધીયે તૈયારીઓ બાળક ઉદરમાં હોય ત્યારે નવ મહિનાની અંદર પચાસ ટકા પૂરી કરી લે છે. બાકીની પચાસ ટકા તૈયારી બાળકની પાંચ વર્ષની ઉમરની અંદર થઈ જાય છે. સૌથી સંવેદનશીલ અવસ્થા પાંચ પહેલાં જ પૂરી થઈ જાય છે. માતાના પેટમાં જે દિવસથી બાળક આવે છે, તે જ દિવસથી તે શીખવાનું શરૂ કરી દે છે અને તે પાંચ વર્ષનું થતાં થતાંમાં જ્યારે તેને બોલતાં આવડે છે, સમજતાં આવડે છે ત્યાં સુધી તેનામાં સંસ્કારો રેડવાની વાત પૂરી થઈ જાય છે. બાકી તો સમગ્ર જીવનભર સ્કૂલમાં કરતો રહે છે.

મિત્રો, સ્વભાવનું નિર્માણ, ચરિત્રનું નિર્માણ, ક્રિયાઓનું 🕉 ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ તત્સવિતુર્વરેષ્ટ્યં ભર્ગો દેવસ્ય ધીમહિ નિર્માણ તે સમયે થાય છે, જ્યારે વ્યક્તિનું બાહ્ય મન જાગ્રત નથી હોતું અને અચેતન મન પૂરેપૂરી રીતે જાગૃત હોય છે. અચેતન મનની જાગૃત અવસ્થા બાળક પેટમાં આવવાથી માંડીને પાંચ વર્ષ સુધીની છે, અને ચેતન મન ? ચેતન મનનો વિકાસ પાંચમા વર્ષથી શરૂ થાય છે અને તે જીવનના અંતિમ સમય સુધી ચાલુ રહે છે.

#### અચેતન મનને ટાળો

મનુષ્યના ગુણ, કર્મ અને સ્વભાવ, તેનું વ્યક્તિત્વ અને તેનાં લક્ષ્ય આ તમામ મનુષ્યના અચેતન મન સાથે સંબંધિત છે અને ચેતન મનમાં વ્યવહાર્ક્શળતા, શિક્ષણ, બાહ્યજ્ઞાન, કલા-કૌશલ્ય વગેરે વાતો બાહ્ય મસ્તિષ્ક સાથે સંબંધિત છે. મનુષ્યનું વ્યક્તિત્વ તેના અચેતન મન સાથે જોડાયેલું છે. ચેતન મનની સાથે તેની જાણકારી અને ક્રિયાકલાપોનો જ સંબંધ છે. અચેતન મન જે દિવસોમાં વિકસિત થતું હોય છે, તે સમયે તેને શિક્ષણ આપવા માટે બીજો કોઈ ઉપાય નથી. બાળક સ્વયં તેનું શિક્ષણ નથી કરી શકતું. તે સમયે માતા-પિતાનું એ કર્તવ્ય છે કે તેઓ પોતાનાં બાળકોને જેવાં બનાવવાં હોય, તેના અચેતન મનને જેવું ઢાળવું હોય, તેનું ભવિષ્ય જેવું બનાવવું હોય, તેને અનુરૂપ પોતાની તૈયારી પોતાનામાં કરવાનું શીખે.

મિત્રો, બાળક ઉદરમાં આવે, તેના પહેલાં જ માતાપિતાએ એ પ્રયત્ન કરવો જોઈએ કે પોતે ખુદ જુએ કે પોતાનો સ્વભાવ કેવો છે ? પોતાના કર્મો કેવાં છે ? પોતાના ગુણો કેવા છે ? પોતાના વિચારો કેવા છે ? પોતાના ભાવ કેવા છે ? આ બધી વાતોની તૈયારી બાળકનું નિર્માણ કરતાં પહેલાં જ કરી લેવી જોઈએ. ભગવાન શ્રીકૃષ્ણએ એક સારું સંતાન પેદા કરવું હતું. રૂક્મિણીએ કહ્યું કે આપણને એક સારાં સંતાનની જરૂર છે. તો તેમણે કહ્યું કે તેના માટે પહેલાં આપણે પોતે પોતાની જાતને તૈયાર કરવી જોઈએ. કેવી રીતે જાતને તૈયાર કરવી જોઈએ ? તેના માટે રક્મિણી અને શ્રીકષ્ણ બન્ને તે સ્થળે હિમાલય પ્રદેશમાં ચાલી નીકળ્યાં, જેને આજકાલ બદરી-નારાયશ કહેવામાં આવે છે. રૂક્મિણી અને શ્રીકૃષ્ણ બોરનાં ફળ ખાઈને હિમાલય પર્વત પર ઘોર તપસ્યા કરવા લાગ્યાં. તે પછી જયારે .તેઓ પાછાં ફર્યાં ત્યારે તેમણે એક સંતાન પેદા કર્યું. તેનું નામ અને કૉલેજમાં જઈને અને બીજે જ્યાં જ્યાં તે જાય છે ત્યાંથી હતું પ્રદ્યુમ્ત. મિત્રો, પ્રદ્યુમ્ત ચહેરેમહોરે, દેખાવે, ગુણથી, તે અનુભવ-જ્ઞાન એકઠું કરીને પોતાનું ભૌતિક જ્ઞાન તે એકઠું કર્મથી, સ્વભાવથી બરાબર એવો જ હતો જેવા ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ હતા. કેટલીકવાર તો ઓળખનારને ભ્રમ થઈ જતો કે

આ બન્નેમાંથી શ્રીકૃષ્ણ કોણ છે અને પ્રદ્યુમ્ન કોણ છે ? તેનું હતી કે જો કદીક ચક્રવ્યૂહની લડાઈ લડવી પડે તો તે કેવી રીતે કારણ કક્ત એટલું જ હતું કે તેમણે બાળક પેદા કરતાં પહેલાં |લડવું, પરંતુ જ્યારે ચક્રવ્યૂહ ભેદવાનો સમય આવ્યો ત્યારે પોતાની તૈયારી પૂરી કરી હતી.

#### તૈયારી માતા-પિતાની હોવી જોઈએ

બાળકને કેવી રીતે અને કેવું બનાવવામાં આવે અને તે માટે શું શું કરવું જોઈએ ? તેના માટે પોતાની મનોભૂમિ અને શ્રુરવીરોને પણ આવડતું નહતું. ચક્રવ્યૂહનાં છ ચક્રો તેણે ભેદી પોતાનો ક્રિયાકલાપ, પોતાનો સ્વભાવ, પોતાનું આચરણ આદિ માતા-પિતાએ બાળકના જન્મ પહેલાંથી જ તૈયાર કરવાં જોઈએ, જેથી જે રજ અને વીર્ય દ્વારા બાળક થવાનું છે તે ઉદરમાં આવતાં પહેલાં તે રજમાં અને વીર્યમાં સાત્ત્વિકતાનો સમાવેશ, સારાપણાનો સમાવેશ, શ્રેષ્ઠતાનો સમાવેશ થઈને રહે. તે પછીથી બાળકની સારી ગણાતી પાઠશાળા શરૂ થાય છે, જેની તુલનામાં પબ્લિક સ્કૂલોની કોઈ કિંમત નથી, કોલેજોની કોઈ કિંમત નથી. ટયૂટરોની પણ કોઈ કિંમત નથી. તે બધેબધું શિક્ષણ અને તેના વ્યક્તિત્વના વિકાસનું શિક્ષણ બાળકના ઉદરમાં આવતાં પહેલાંથી માંડીને તે ઉદરમાંથી બહાર આવે છે ત્યાં સુધીમાં તેમાંનું ઘણું બધું પૂરું થઈ જાય છે. તે સમયે માતાની મનોવૃત્તિ જેવી પણ હશે, તે અનુસાર તે સ્વભાવ અને તે સંસ્કાર બાળક પર પ્રભાવ પાડતાં જશે.

મિત્રો, તે દિવસોમાં ગર્ભવતી મહિલાની સ્થિતિ નાજુક હોય છે. તેથી તે સમય દરમિયાન તેને કોઈ માનસિક આઘાત લાગવો ન જોઈએ અને કોઈ પ્રસંગ એવો બનવો ન જોઈએ. જેનાથી તેની અંદર ક્ષોભ પેદા થાય, ક્રોધ ઉત્પન્ન થાય, ઈર્ષ્યા અને દાહ-બળતરાના ભાવ ઉત્પન્ન થાય અથવા તેને દુષ્કર્મ કરવાની તક મળે. તે સમય દરમિયાન તેની પ્રસન્નતાને અખંડિત રાખવી જોઈએ. ઘરના માણસોનું, પતિનું એ કામ છે, પરિવાર જનોનું એ કામ છે કે ગર્ભવતી મહિલાનો સ્વભાવ અને સંસ્કાર સુંદર જાળવી રાખે. તેને હસીખુશીના વાતાવરણમાં રાખવામાં આવે અને એ પ્રકારની પરિસ્થિતિઓથી તેને દુર રાખવામાં આવે જેનાથી તે મનમાં ભય પેદા થતો હોય, ચિંતા પેદા થતી હોય, રોષ પેદા થતો હોય, ક્લેશ પેદા થતો હોય. આ પ્રકારની મનોભૂમિ માતાની જાળવી રાખવામાં આવે તો નિઃસંદેહ બાળકનું વ્યક્તિત્વ નિખરતું રહેશે.

પોતાની માતાના ઉદરમાં હતો, ત્યારે તેને કોઈક શિક્ષણની જરૂર હતી. તેના પિતા અર્જુને ચક્રવ્યુહના ભેદની ક્રિયા પોતાની ધર્મપત્નીને કહેવાની શરૂ કરી અને તે બાળક જે પેટની અંદર બેઠો હતો તે મહાભારતની કથા અનુસાર તે બધે બધી વિધિઓ અને ચક્રવ્યૂહ ભેદવાનું વિજ્ઞાન સાતમા કોઠા સુધી શીખતો|તપશ્ચર્યાનું વાતાવરણ હતું. ત્યાં જ્ઞાનનું વાતાવરણ હતું, ત્યાં રહ્યો. ચક્રવ્યૂહ ભેદનનો અંતિમ ક્રમ તે સાંભળી ન શક્યો. બિક્તિનું વાતાવરણ હતું. તે સુસંસ્કારી વાતાવરણમાં રહીને

તેણે પોતાના પિતા પાસેથી માતાના પેટમાં રહે રહે જે જ્ઞાન મેળવ્યું હતું તે બધે બધું જ્ઞાન અનાયાસે જ જાગૃત થઈ ગયું અને અનાયાસે જ તે કામ કરવા લાગ્યો, જે મોટા મોટા નાંખ્યાં. સાતમું ચક્ર કોઈ રીતે છળકપટની આડે આવી ગયું તો તે બિચારો માર્યો ગયો, પરંતુ અભિમન્યુનું શિક્ષણ માતા-પિતા દ્વારા તે સમયે થયું હતું, જ્યારે તે માતાના ઉદરમાં હતો.

#### અનિવાર્ય છે સંયમ

સાથીઓ, માતાને સંયમ અને બ્રહ્મચર્યના વાતાવરણમાં |રાખવી જોઈએ. જો બાળકને કામુક ન બનાવવું હોય તો કેટલાંય માતા-પિતા ભુલી જાય છે અને એમ સમજે છે કે કે કોઈ બાળક તો છે નહિ, અમે એકલા જ છીએ. એકલતાના સમયમાં તે પ્રકારની અશ્લીલ કામક્રીડાઓ તેઓ આપસમાં કરતાં રહે છે. કેટલીય વાર તો એવું પણ બને છે કે ગર્ભવતી મહિલા સાથે ન કરવી જોઈએ તેવી વાતો લોકો તેની સાથે કરવા લાગે છે. નાનું બાળક, જે માતાના ઉદરમાં બેઠું છે, તે આ બધી પ્રક્રિયાઓને, બધી સંવેદનાઓને ગ્રહણ કરતું રહે છે અને તે જ્યારે પેદા થાય છે ત્યારે તેનામાં કામુકતાના બધા સંસ્કાર જોવા મળે છે. ઘણીવાર એવું જોવા મળ્યું છે કે બહુ નાનાં બાળકો જેમને બરાબર બોલતાં પણ આવડતું નથી અને જેમને દુનિયાદારીની પૂરી જાણકારી પણ નથી તેઓ કામ-ક્રીડા તરફ અગ્રેસર થતાં જોવા મળ્યાં છે. આનું કારણ માત્ર એ છે કે એ બધા જ ક્રિયાકલાપો તેમણે મા-બાપની વચ્ચે અશ્લીલ વ્યવહારના રૂપમાં થતા તે સમયે જોયા અને શીખી લીધા છે જયારે તેઓ ઉદરમાં હતા.

વાસ્તવમાં, બાળક જ્યારે પેટમાં હોય છે ત્યારે, પરિવારનું સમગ્ર વાતાવરણ જ તેનું શિક્ષણકાર્ય કરે છે. સ્કૂલમાં શિક્ષકો અને કોલેજમાં પ્રોફેસરો કેટલા બધા હોય છે, તેમાંના કોઈ કંઈ ભજ્ઞાવે છે , કોઈ કંઈક ભજ્ઞાવે છે - પરંતુ અસલી વાસ્તવિક પ્રોફેસરો તો તે લોકો છે જેમના સંપર્કમાં ગર્ભવતીએ રહેવું પડે છે. ઘરનાં માણસો જેવા સ્વભાવનાં હોય છે, જે પ્રકારનાં હોય છે, જે આચરણવાળાં હોય છે - તેજ હકીકતમાં બાળકનાં મહાભારતમાં એક કથા આવે છે કે અભિમન્યુ જયારે પ્રોફેસર છે. સારા બાળકનું નિર્માણ કરવા માટે ભગવાન રામે એ જરૂરી જાણ્યું કે પોતાની ધર્મપત્ની સીતાને ત્યાં મોકલવામાં આવે, જ્યાં સંસ્કારભર્યું વાતાવરણ હોય. લવ-કુશ જ્યારે સીતામાતાના ઉદરમાં હતા ત્યારે મહર્ષિ વાલ્મીકિના આશ્રમમાં તેમણે સીતાજીને મોકલી દીધાં. ત્યાં સાધનાનું વાતાવરણ હતું. જ્યારે તે જન્મ્યો,મોટો થયો ત્યારે તેને એ તક પણ મળી ન|માત્ર સીતાજીનું દુઃખ અને શોક સમાપ્ત જ ન થયાં, પરંતુ જે ઉદરસ્થ બાળકો હતાં તેમનું પણ જાણે શું નુ શું થઈ ગયું.

બધી જવાબદારીઓ માતા-પિતાની છે. જયાં સુધી બાળક પેદા |ન બનાવી શકયો તો ? પત્ની જે સમયે ગર્ભવતી હતી, તેને થતું નથી, તેના પહેલાં પોષક આહારના રૂપે માતાને સાત્વિક આહાર ગણાવી શકાય, એ બધી ચીજો આપવી જોઈએ. માતાના સ્વાસ્થ્યનુ રક્ષણ કરવાનો પ્રયત્ન, જયારે તે ગર્ભવતી હોય ત્યારે કરવો જોઈએ. ભવિષ્યમાં બાળકના સ્વાસ્થ્યની ગેરંટી એ બાબત પર ટકેલી છે કે ગર્ભાવસ્થામાં માતાએ શું ખાધું છે. માતાએ શું પહેર્યું છે ? તે કેવા વાતાવરણમાં રહી અને તેના મનની સ્થિતિ કેવા પ્રકારની રહી ? આ પ્રકારની પિદા કરનાર બની ગયો. તો તે અનાચાર પેદા કરનાર બાળકને વ્યવસ્થા ગોઠવવાનુ કામ પિતાનું છે.

#### પિતાની પણ જવાબદારી

મિત્રો, બાળકનું નિર્માણ કરવાનું કામ કેવળ માતાનું નથી, પિતાની પણ જવાબદારી છે. પરિસ્થિતિનું નિર્માણ માતા કેવી રીતે કરી શકે ? જો ઘરમા ક્ષોભનું વાતાવરણ હોય તો તે વાતાવરણને સુધારવાનું, તેની વ્યવસ્થાનું કરવાનું કામ પિતાનુ છે. ગર્ભવતી મહિલાને યોગ્ય આહાર મળતો નથી તો તે અંગેની જવાબદારી બાળકના પિતાની છે. બિચારી ગર્ભવતી સ્ત્રી કઈ રીતે અને શું કરી શકે ? જો ઘરના લોકોનો સ્વભાવ સારો નથી, દૃષિત છે, કલુષિત છે તો તે સ્ત્રીને કયાં રાખવી ? ઘરવાળાને શું કહેવું ? સ્થિતિને કઈ રીતે સુધારવી ? આ બધું કહેવું તે ગર્ભવતીનું કામ નથી; પરંતુ તેના પતિનું કામ છે. બાળકનું નિર્માણ અહીંથી શરૂ થાય છે. બાળકની બાબતમાં આ બધી વાતો દરેકે સમજવી જોઈએ.

એમ કહેવાય છે કે પિંડદાન આપનાર ન હોય તો પિતા નરકમાં જાય છે. કર્મકાંડમાં જ્યાં સુધી પિંડદાનને સંબંધ છે. તેના વિશે તો હું કહી શકું તેમ નથી, પરંતુ જ્યાં સુધી બાળકના|રૂપે પાપ સમજવામાં આવી છે કે જો તેના પરિશામ સ્વરૂપે ક્રિયાકલાપ અને પિંડનો સંબંધ છે, જ્યાં સુધી તેના મનરૂપી પિંડનો સંબંધ છે. જો બાળકનો પિંડ અર્થાત્ શરીર, બાળકનું વ્યક્તિત્વ પિંડ- એ સાચો છે, ઠીક છે, સારો છે તો પિતાએ|જનારી છે. પરિષ્કૃત કામબીજ સ્વર્ગમાં લઈ જનારું પણ છે, સ્વર્ગમાં જ જવું પડશે કેમ ? કેમ કે સમાજની સેવા માટે તેણે |જો તેના ફળસ્વરૂપે એવા પ્રકારનાં સંતાનો ઉત્પન્ન થાય. જેમ એક એવો સુયોગ્ય પ્રતિનિધિ રજૂ કર્યો છે, જે સમાજની સેવા 🗦 મહાત્મા ગાંધી, વિનોબા ભાવે, વિવેકાનંદ, શંકરાચાર્ય. માટે અને દુનિયામાં શ્રેષ્ઠ કામ કરવા માટે, દુનિયામાં શાંતિ આવી સમર્થ વ્યક્તિઓને જે માતા-પિતાએ જન્મ આપ્યો છે. પેદા કરવા માટે પોતાનું જીવન સમર્પી શકવામાં સમર્થ બન્યો. શું આ સમાજની સેવા નથી ? હા, સમાજની સેવા છે, સારી વ્યક્તિ બાળકના રૂપમાં, પોતાના સંતાનના રૂપમાં સર્જીને તેને |જવાબદારી નથી, પણ તે સમગ્ર કુટુંબની જવાબદારી પણ છે. સમાજને અર્પિત કરે તો આ કામ પિતાનું છે સાથોસાથ માતાનું |

નિ:સંદેહ સ્વર્ગમાં જશે. તેથે સમાજની મોટી સેવા કરી. એક ક્રિટુંબની વ્યક્તિ ન હોય. શ્રેષ્ઠ વ્યક્તિ સમાજને આપી. પરંતુ કોઈ વ્યક્તિ જો કામ-

- જે આજકાલના સમાજમાં ફેલાયેલ છે, તે રીતે સમજયા બાળકોનું શિક્ષજ્ઞ, બાળકોનું નિર્માજ્ઞ, વાસ્તવમાં આ બધે વિચાર્યા વિના બાળકો પેદા કરવા લાગે અને તેને સંસ્કારવાન માટે સુયોગ્ય વ્યવસ્થા ન બનાવી શક્યો, પોતાની મનોભૂમિને ઠીક ન કરી શક્યો, પરિવારનું વાતાવરણ શ્રેષ્ઠ ન બનાવી શક્યો, બાળકનો વિકાસ કરવા માટે, તેના વિનોદ માટે - જે પરિસ્થિતિઓની અને વાતાવરણની આવશ્યકતા હતી તે આપી ન શકયા, પરિણામે બાળક નકામો અને દુષ્ટ બની ગયો, નીચ અને કુમાર્ગગામી બની ગયો. સમાજમાં અનાચાર-દરાચાર જેણે જન્મ આપ્યો છે. એને એવો બનાવવાનો દોષ જેના ઉપર છે તેણે તો નરકમાં જવું જોઈએ. કેમ કે સમાજમાં તેણે એક એવી વિકૃતિ પેદા કરી છે. તે જો તે ન કરત તો કદાચ દુનિયામાં વધુ શાતિ બની રહેત અને સુવ્યવસ્થા જળવાઈ રહેત. આ અર્થમાં બાળક દ્વારા અને સંતાન દ્વારા પિતા નરકમાં જતા હોય તો બીજી રીતે આ વાત આલંકારિક રૂપે સાચી માની શકાય કેમ કે તેના જવાબદાર માતા અને પિતા છે.

#### .જવાબદારી બન્નેની એકસરખી

મિત્રો, માત્ર પિતા વિશે જ નહિ, માતા વિશે પણ પિંડદાનની વાત કહેવી જોઈએ. માતાને સ્વર્ગ અથવા નરક એ જ સ્વરૂપે મળે છે કે તેણે કેવા પ્રકારનાં સંતાનો પેદાં કર્યાં અને તે સમાજ માટે ઉપયોગી સાબિત થયાં કે બિનઉપયોગી સાબિત થયાં. કોઈનું સંતાન બિનઉપયોગી હોય તો સમજી લેવું જોઈએ કે તેનાં કુપાત્ર માતા-પિતા પોતાના બાળકનું નિર્માણ કરવાની જવાબદારી જાણતાં નહોતાં અને જે તેમણે કરવું જોઈતું હતું, તે તેઓ કરી ન શકયાં. કામવાસનાને એ કુયોગ્ય, બીમાર અંને અયોગ્ય સંતાનો પેદા થાય તો ભૂમિ પર ભારરૂપ બની રહે તો કામવાસના વાસ્તવમાં નરકમાં લઈ તેમની પ્રશંસા જ થતી રહેશે.

બાળકોના નિર્માણમાં માત્ર માતા-પિતા બંનેની જ માની લો કે માતા-પિતા ભલાં છે, સજ્જન છે, શ્રેષ્ઠ છે, પરંતુ માતા-પિતાની સાથે બાળક એકલું રહેતું નથી. આવું તો કયારેક આ રીતે જો કોઈએ સુયોગ્ય સંતાન પેદા કર્યું છે તો તે અને કયાંક જ બને છે કે માતા-પિતા અને તેમનું બાળક કોઈ

કાકા, મોટા કાકા, ભાઈ-ભત્રીજા,દાદા-દાદી કોણ જાણે વાસનાથી પીડાઈને અને બાળકોનો મોહ અને વ્યામોહ રાખી કેટકેટલાં ઘરમાં રહે છે. આપણા દેશમાં સંયુક્ત કુટુંબની પ્રથા છે અને એક જ ઘરમાં, એક જ કુળમાં, એક જ કુટુંબમાં એક જ આપણે સમાજને કુસંસ્કારી બાળક આપ્યું તો સમાજની કુસેવા મકાનની અંદર અનેક વ્યક્તિઓ રહે છે. અનેક વ્યક્તિઓની કરી છે, બહુ જ મોટું નુકસાન કર્યું છે. આપણે જો સમાજ માટે છાપ પડે છે. માની લો કે પિતાજી બીડી-તમાક નથી પીતા એક સાર્ અને સુયોગ્ય સંતાન પેદા કરીને આપ્યું હોય તો સમજી અને કોઈ ખરાબ કામ નથી કરતા, પરંતુ તે જ ઘરના બીજા લિવું જોઈએ કે ભામાશાહે જે રીતે મહારાણા પ્રતાપને પ્રસુર ધન-માજાસો ગાળો બોલે છે, તમાકુ ખાય છે, માંસ ખાય છે, લડાઈ-ઝઘડા કરે છે, ખરાબ આચરણ કરે છે તો ગર્ભમાંથી બહાર|જ રીતે આપ<mark>ણે પણ સમાજની મો</mark>ટી સેવા કરી શકીએ છીએ. આવ્યા પછી બાળક કેવળ માતા-પિતા સુધી જ સીમિત નહીં રહે. ગર્ભમાં છે ત્યાં સુધી આ વાત કહી શકાય તેમ છે કે તેની ઉપર ઘણી બધી અસર માતાની રહે છે, થોડી અસર પિતાની ∣છે તેથી ઘરને એક પાઠશાળાના રૂપે બનાવવું જોઈએ. બાળક રહે છે.

#### સાંનિધ્યનો. વાતાવરજ્ઞનો બાળક પર પ્રભાવ

મિત્રો, પિતા દરેક સમયે બાળકના સૈંપર્કમાં રહેતા નથી અને બાળક જ્યારે જન્મ લે છે ત્યારે આખેઆખા કુટંબની તેના પર અસર પડે છે. જેના દ્વારા તેને ગોદમાં રમાડવામાં આવે છે તે જો કુસંસ્કારી છે. દુરાચારી છે. અનાચારી છે. અત્યાચારી છે અને તે તેને ખવરાવે-પીવરાવે છે તો બાળકનો |રહેવું પડે છે. જ્યારે કોઈ કારણસર ઘરમાં પોલીસ આવે છે સારો ઉછેર થઈ શક્તો નથી. કોઈ કોઈ વ્યક્તિઓ એવું કરે છે કે પોતાનાં બાળકોના પાલનપોષ્પણ માટે નોકર રાખે છે. નોકર |તેને સગેવગે કરી દે છે. પોલીસ આવી ગઈ અને ક્યાં<mark>ક એવું</mark> ન જ આખો દિવસ તૈને ખવરાવે-પીવરાવે છે, નવરાવે-ધોવડાવે બિને કે તે પકડાઈ જાય, એટલા માટે તેઓ તે છુપાવી દે છે. છે, નોકર જ કપડાં ધોવે છે, નોકર તેને ગોદમાં લઈને ફરે છે. કેટલીક વ્યક્તિઓ પોતાની પત્નીને બાળકને દૂધ પિવડાવવા માણસ આ બાબતનો અનુભવ કરે છે કે તે (બાળક) આ<del>પણી</del> નથી દેતી અને તેને ધાઈનું દૂધ પિવડાવે છે. જો ધાઈ બાળકને પાસેથી કાંઈક શીખવાનો છે, તો તેઓ બાળકો શીખે તેવાં ક્રિયા-દૂધ પિવડાવે છે, જો નોકર બાળકોને ખવડાવે તો તેમનો પ્રભાવ કાર્યો કરતા નથી. બાળક પર પડવો જ જોઈએ કેમ કે બાળક ખૂબ જ સંવેદનશીલ હોય છે.

પાંચ વર્ષની અંદર બાળકની સંવેદના એટલી તીવ્ર હોય છે કે જ્યાં ક્યાંય પણ, જેના પણ સંપર્કમાં તે આવશે, તેમનો કોઈ કોઈ પ્રભાવ ગ્રહણ કર્યા વિના રહી શક્તો નથી. જયારે તે બાળક આપણે હસતા-૨મતા રહીએ અને ગંદી વાતો–બાબતો કરતા મોટી ઉંમરનું થઈ જાય છે અને તેની બુદ્ધિ વિકસિત થઈ જાય છે ત્યારે તો તે મંથન કરવા લાગે છે. કોનો પ્રભાવ સ્વીકારવો અને તિ માતા-પિતાની બહુ મોટી ભૂલ છે. વાસ્તવમાં નાનું બાળક કોનો પ્રભાવ ન સ્વીકારવો, કોની ઉપેક્ષા કરવી અને કોને પ્રેમ જિટલું વધારે જાણકાર હોય છે, તેટલો મોટી ઉંમરનો માણસ કરવો, કોની તરફ આકર્ષિત થવું અને કોની તરફ આકર્ષિત ન નથી હોતો. મોટો માણસ ઊંઘી જાય છે તો બેખબર બની જાય થવું. પાંચ વર્ષો પછી તો તેની ઘણી બધી ચીજો વિકસિત થઈ છે, પરંતુ બાળક જે સમય દરમિયાન ઊંઘતું રહે છે, તે જાય છે, પરંતુ બહુ નાનું બાળક આ કરી શકતું નથી અને જે દિરમિયાન તેનું અચેતન મન બહુ જ ઝડપી ગતિએ કામ કરતું ક્રોઈ વાતાવરણ તેની આસપાસ હોય છે. તેનાથી તે પ્રભાવિત|રહે છે અને માતા-પિતા શું કરે છે તે બાબતને તે બહુ ધ્યાનથી થઈ જાય છે. જો ગોદમાં ખવરાવનાર-સમાડનાર લોકો કુસંસ્કારી અને ઝીશવટથી જોતું રહે છે. તે માત્ર જોતું જ નથી રહેતું પણ છે, દુષ્ટ સ્વભાવના છે, ખરાબ વૃત્તિના છે, જે ધાઈ તેમને દૂધ|શીખે પણ છે. માત્ર શીખતું જ નથી રહેતું, પરંતુ પોતાના પિવડાવવા માટે રાખવામાં આવી છે અથવા કુટુંબી લોકો, જેઓ અંતરના ચરિત્રનું નિર્માણ પણ કરતું રહે છે. ઘરની પાઠશાળમાં તેમને ખવરાવે-પીવરાવે છે, સાથે રાખે છે તેઓ જો ખરાબ જિ, વાસ્તવમાં બાળકોનું નિર્માણ કરી શકાય છે. સ્વભાવના છે તો બાળકનું સારું નિર્માણ શકતું નથી.

આ બધી બાબતોને ધ્યાનમાં લેતાં પહેલાં પણ કહેવામાં આવ્યું છે કે બાળકો પેદા કરવાં તે બહ મોટી જવાબદારી છે. કેમ કે જો

દોલત આપ્યાં હતાં અને સમાજની બહુ મોટી સેવા કરી હતી, તે

#### બાળકોનું નિર્માણ ઘરની પાઠશાળામાં

મિત્રો, બાળકોનું નિર્માણ ઘરની પાઠશાળામાં થતું હોય ઘરમાં જે ક્રિયાકલાપો થતાં જોશે. તેની છાપ તેના પર પડશે. જો ઘરમાં સફાઈ-સ્વચ્છતા રાખવામાં આવતી હોય તો બાળકનો સ્વભાવ નાની ઉંમરમાં સફાઈપ્રેમી બની જશે. ઘરના વાતાવરણમાં જો ગંદકી ફેલાયેલી હોય તો બાળક ગંદુ થઈ જશે. |સાચી વાત તો એ છે કે બાળક પોતાના પિતાનો પિતા છે, અને ગુરુનો ગુરુ છે. કેમકે તેને સારો રાખવા માટે લોકોએ સતર્ક ત્યારે જો ઘરમાં ચોરીની ચીજ-વસ્તુઓ રાખી હોય તો દરેક માણસ બાળક એક પ્રકારનો પોલીસ છે. સમજદાર અને જવાબદાર

મિત્રો, જ્યાં સુધી બાળક મોટું થઈ જતું નથી ત્યાં સુધી માતા-પિતાએ અશ્લીલ ક્રિયાઓ કરવી ન જોઈએ. એમણે એવું ન વિચારવું જોઈએ કે આ તો નાનું બાળક છે. તે બિચારો [શું સમજવાનો હતો ? તેને દુનિયાદારીનું જ્ઞાન જ ક્યાં છે ? રહીએ તો તેની બાળક પર શી અસર થવાની છે ? આવું સમજવું

(શેષ. હવે પછીના અંકમાં)



# 致致致致缺氧<mark>的的的的的的的</mark>被致致的致衰弱的 $\ell$ મહાશક્તિ ગાયશ્રીનું ધરા–ધામ પર અવતરણ

જેઠ સુદ દશમ (૧૦ જૂન ૨૦૦૩) આદિ શક્તિ માતા ગાયત્રીના અવતરણની પાવન તિથિ છે. યુગો પહેલાં મહર્ષિ વિશ્વામિત્રના મહાતપથી મા ગાયત્રી આ જ શભ તિથિએ ધરતીવાસીઓ માટે વરદાયિની બન્યાં હતાં. કાળના પ્રવાહમાં ગાયત્રીની શક્તિધારાઓ વિલપ્ત થવા લાગી. જન સામાન્ય, મહાશક્તિના દિવ્ય પ્રભાવોથી અજાણ બનવા લાગ્યો. એવામાં યુગઋષિ પરમપૂજ્ય ગુરુદેવે યુગ વિશ્વામિત્રના રૂપમાં કઠોર તપસાધના કરી. જન સામાન્યને જગન્માતાની કૃપા, કરુણાનું જ્ઞાન કરાવ્યું. માતાના અમિત પ્રભાવોથી અપરિચિત જન-મનમાં એ સવાલ ઉ**દૃભવી શકે** છે કે અગણિત મંત્રો, અનેકાનેક સાધના-વિધિઓ હોવા છતાં ગાયત્રી સાધના જ શા માટે.

શાસ્ર રચના કરનાર અનુભવી મહર્ષિઓએ આ પ્રશ્નનો વિસ્તૃત ઉત્તર પ્રસ્તૃત કર્યો છે. જેમણે ગાયત્રી મહાશક્તિનો પાલવ પક્ડયો, તે બધાનું એ જ કહેવું છે કે ગાયત્રી મહામંત્ર માત્ર એક મંત્ર જ નથી, પણ તેમાં બધા જ મંત્રોનો સમાવેશ છે. તેના ચોવીસ અક્ષરોમાં શક્તિનો સમુદ્ર સમાયેલો છે. એટલે તો ઋષિની વાણી કહે છે.

ગાયત્રી ચૈવ સંસેવ્યા ધર્મકામાર્થ મોક્ષદા ! ગાયત્ર્યાસ્તુ પરં નાસ્તિ ઈહ લોકે પરમં ચ ॥ ધર્મ. અર્થ. કામ અને મોક્ષને સિદ્ધ કરનારી ગાયત્રીનો જપ કરવો જોઈએ. ગાયત્રી મંત્રથી વધીને કોઈ મંત્ર આ લોકમાં અને પરલોકમાં નથી.

આ મહામંત્રના ચોવીસ અક્ષરોમાં ચોવીસ મહાન મહર્ષિઓની તપશક્તિ સમાયેલી છે. જે મહર્ષિઓની તપ-ચેતનાથી ગાયત્રી મહામંત્રના ચોવીસ અક્ષરો ઓતપ્રોત છે. તે મહર્ષિઓ છે-

વામદેવો કત્રિર્વસિષ્ઠ શુક્રઃ કરવઃ પરાશરઃ ! વિશ્વમિત્રો મહાતેજાઃ કપિલઃ શૌનકો મહાનુ ॥ યાજ્ઞવલ્કયો ભરદ્વાજો જમદગ્નિસ્તપોનિધિ: 1 ગૌતમો મુદ્દગ્લશ્રી વેદવ્યસશ્ચ લોમેશઃ ॥

અગસ્ત્યઃ કૌશિકો વત્સઃ પુલસ્ત્યો માર્યુકસ્તથા ! દુર્વાસાસ્તપસાં શ્રેષ્ઠો નારદઃ કશ્યપસ્તથા ॥ ઇત્યેતે ઋષય: પ્રોક્તા વર્જ્ઞાનાં ક્રમશો મુને ।

વામદેવ, અત્રિ, વસિષ્ઠ, શુક્ર, કણ્વ, પરાશર, મહાતેજસ્વી વિશ્વામિત્ર, કપિલ, મહાન શૌનક, **યાજ્ઞવલ્કય, ભારદ્વાજ, તપોનિષિ જમદ**િન, ગૌતમ, **મુદ્દગલ, વેદવ્યાસ, લોમસ, અગસ્ત્ય**, કૌશિક, વત્સ. **પુલસ્ય, મરૂડ્ક, દુર્વાસા, નારદ અને** કશ્યપ. ક્રમાનુસાર **આ ઋષિઓની તપશક્તિ ગાયત્રી મહામંત્રના** પ્રત્યેક વર્ણમાં સમાયેલી છે. ગાયત્રી મહામંત્રની સાધના કરનાર સાધક આ ચોવીસ ઋષિઓના મહાતપનો ભાગીદાર બને છે.

ચોવીસ ઋષિઓની જેમ ગાયત્રી મહામંત્રમાં ચોવીસ છંદોની પણ ઊર્જા છે. સામાન્ય ક્રમમાં એવું જ સમજવામાં આવે છે - ગાયત્રી મહામંત્રનો છંદ કેવળ ગાયત્રી છે. પરંતુ યથાર્થતા તેની અલગ છે. ઋષિઓનું વચન છે-

ગાયત્ર્યુષ્ણિગનુષ્ટપ્ ચ બહતી પંક્તિરેવ ચ ॥ ત્રિષ્ટ્રમં જગતી ચૈવ તથાકતિજગતી મતા ! શક્કર્યિતશક્કરી ચ ધૃતિશ્વાતિઘૃતિસ્તથા ॥ विराद्प्रस्तार पंक्तिश्च इतिः प्रकृतिराक्षतिः । विक्रतिः संस्कृति श्रीवाक्षर पं ितस्त्रियेव य ॥ ભૂભૂર્વઃ સ્વરિતિચ્છન્દસ્તથા જ્યોતિષ્મતી સ્મૃતમ્ । ઇत्येतानि य छन्हांसि डीर्तितानी मહासूने ॥

ગાયત્રી ઊષ્ણક, અનુષ્ટ્રપ, બહતી, પંક્તિ, ત્રિષ્ટ્રપ, જગતી, અતિ જગતી, શક્વરી, અતિશક્વરી, ધૃતિ, અતિધૃતિ, વિરાટ, પ્રસ્તાર, પંક્તિ, કૃતિ, પ્રકૃતિ, આકૃતિ, સંસ્કૃતિ, અક્ષર પંક્તિ, ભૂઃ, ભૂવઃ, સ્વઃ અને જ્યોતિષમતી-આ ચોવીસ છંદોની ઊર્જા ગાયત્રીના ચોવીસ અક્ષરોમાં સમાયેલી છે.

ગાયત્રી જપ કરનાર, આ તમામની ઊર્જાના અનુદાનનો લાભ ઉઠાવે છે.

ગાયત્રી મહામંત્રના ચોવીસ અક્ષરોમાં ચોવીસ દેવતાઓનાં વરદાનો પણ સંકળાયેલા છે. મહર્ષિઓની અનુભૂત વાણી છે-

आग्नेयः प्रथमं प्रोक्तं प्राक्षपत्यं द्वितीयक्रम् । तृतीयं य तथा सोम्यमीशानं य यतुर्धक्रम् ॥ सिवत्रं पंयमं प्रोक्तं षष्ठमाहित्य हैवतम् । आर्डस्पत्यं सप्तमं तृ मैत्रावरुष्णममम् ॥ नवमं भगवहैवत्यं हशमं यार्यभेश्वरम् । ग्रेशि त्रेशि ह्वाहंशकं स्मृतम् ॥ पौष्यं त्रयोहशं प्रोक्तमैद्राग्नं य यतुर्हशम् ॥ पौष्यं त्रयोहशं प्रोक्तमैद्राग्नं य यतुर्हशम् ॥ वासत्यं पंयहशक्षम् वामहेव्यं य षोऽशम् ॥ मैत्रावरुष्णहैवत्यं प्रोक्तं सप्तहशाक्षरम् ॥ अष्टाहशं वैश्वहेवमनिवशं तु मातृक्षम् ॥ वेष्यवं विश्वतितमं वसुहैवतिमिरितम् ॥ अक्षवं विश्वतितमं वसुहैवतिमिरितम् ॥ अक्षवं विश्वतिसंण्याकं द्वाविशं रुद्रहैवतम् । त्रयोविशं य क्षेष्येरमाश्वने तत्त्वसंण्यक्षम् ॥ यतुर्विश्वतिवर्णानां हेवतानां य संग्रदः । इथितः परमश्रेष्ठो मद्याप्यैक्शोधनः ॥

પ્રથમના અગ્નિ, બીજાના પ્રજાપતિ, ત્રીજાના ચન્દ્રમા, ચોથાના ઈશાન, પાંચમાનાં સવિતા, છક્ષાના આદિત્ય, સાતમાના બૃહસ્પતિ, આઠમાના ચિત્રવરુષ, નવમાના ભગ, દશમાના અર્યમા, અગિયારમાના ગશેશ, બારમાના ત્વષ્ટા, તેરમાના પૂષા, ચૌદમાના ઈન્દ્ર અને અગ્નિ, પંદરમાના વાયુ, સોળમાના વામદેવ, સત્તરમાના મૈત્રાવરુષ, અઢારમાના વિશ્વેદેવા, ઓગણીસમાની માતૃકાઓ, વીસમાના વિષ્ણુ, એકવીસમાના વસુ, બાવીસમાના રુદ્ર, ત્રેવીસમાના કુબેર, ચોવીસમાના અશ્વિનીકુમાર - આ ચોવીસ અક્ષરોના દેવતાઓ છે. આ બધા પરમ શ્રેષ્ઠ અને મહાપાપના શોધક છે. ગાયત્રી મહામંત્રની સાધના કરનાર ને આ બધાની સાધનાનું ફળ એકસાથે મળે છે.

ગાયત્રી મહામંત્રના ચોવીસ અક્ષરોમાં દેવીઓની ચોવીસ શક્તિઓ પણ સમાયેલી છે. ઋષિ કહે છે - वामहेवी प्रिया सत्या विश्वात लद्रा विवासिनी ॥ प्रलावती श्रया शान्ता अन्ता हुर्गा सरस्वती । विद्वासा व विश्वाबेशा व्यापिनी विमवा तथा ॥ तमोडपढारिश्री सूक्ष्मा विश्वयोनिर्श्रयावशा । पद्मावया पराशोला लद्रा य त्रिपद्दा स्मृता ॥ यतुर्विशति वर्श्वानां शक्तयः समुद्राहताः ॥

વામદેવી, પ્રિયા, સત્યા, વિશા, ભદ્રા, વિલાસિની, પ્રભાવતી, જયા, શાન્તા, કાન્તા, દુર્ગા, સરસ્વતી, વિદુમા, વિશાલેશા, વ્યાપિની, વિમલા, તમોપહારિશી, સૂક્ષ્મા, વિશ્વયોનિ, જયાવશા, પદ્માલયા, પરાશોભા, ભદ્રા અને ત્રિપદા- આ ક્રમાનુસાર ચોવીસ અક્ષરોની શક્તિઓ છે. ગાયત્રી સાધક આ બધી શક્તિઓનાં વરદાનોથી સ્વયમેવ જ લાભાન્વિત થઈ જાય છે.

ગાયત્રીના ચોવીસ અક્ષરોમાં સૃષ્ટિના ચોવીસ રંગો પણ સમાવિષ્ટ છે. ઋષિનું કથન છે.

ગુરુએ કહ્યું, ''ધર્મદ, સત્યને પારખીને ધારણ કરવામાં આવતી શ્રદ્ધા જ શ્રેષ્ઠ છે.''

અનીતિને અપનાવીને સુખની આકાંક્ષા પૂર્ણ કરવી તે કોઈને પણ માટે સંભવિત નથી.

ચમ્પકાતસી પુષ્પસિશભં વિદુમં તથા !
સ્ફટિકાકારકં ચૈવ પદ્મપુષ્પ સમપ્રથમ !!
તરુણાદિત્યસંકાશં શંખકન્દેન્દુસિશિભં !
પ્રવાલ પદ્મ પત્રાભં પદ્મ રાગ સમપ્રભં !!
ઈન્દ્રનીલમણિ પ્રખ્યં મૌક્તિ કુંકમપ્રભમ્ !
અંજનાભં ચ રક્તં ચ વૈદૂર્ય શૌદ્રસિશિદ્યં !!
હારિદ્રફુન્દદુગ્ધામં રવિકાન્તિ સમપ્રભમ્ !
શુકપુચ્છનિભં તદ્મચ્છતપત્રનિભં તથા !!
કેતકીપુષ્પ સંકાશં મલ્લિકાકુસુમપ્રભમ્ !
કરવીરશ્ચ ઈત્યેતે ક્રમેણે પરિકીર્તિતાઃ !!
વર્શાઃ પ્રોક્તાશ્ચ વર્ણાનાં મહાપાપવિશોધનાઃ !

ચંપક તથા અળસીના પુષ્પની સમાન પરવાળાના રંગ સમાન, સ્ફટિક સમાન, પદ્મરાગમણિ સમાન, તરુણ સૂર્ય સમાન, શંખ, કુન્દ, ઈન્દ્ર, પ્રવાક, પદ્મ, પત્ર સમાન, પદ્મરાગ સમાન, ઈન્દ્ર નિલમણિ સમાન, મોતી, કુમકુમ, અંજન સમાન,લાલ વૈદૂર્ય સમાન, મધની સમાન, હળદર, પુષ્પ સમાન, ચમેલી અને કનેર સમાન - ક્રમાનુસાર આ સમાયેલી છે. આ બધી પાપનાશિની, કીર્તિ અને ક્રાન્તિ ચોવીસ અક્ષરોના રંગ છે. આ બધા રંગો મહાપાપને શુદ્ધ આપનારી છે. કરનારા છે. ગાયત્રી સાધક પોતાના અસ્તિત્વમાં તેમનો અનુભવ કરીને પરમપવિત્ર બની જાય છે.

મહામંત્રના અક્ષરોમાં સમાવિષ્ટ છે. ઋષિ જણાવે છે -

પુથિવ્યાપરસ્તથા તેજો વાયુરાકાશ એવ ચ 🛚 🗎 ગન્ધોરસશ્ચ રુપંચ શબ્દઃ સ્પર્શસ્તચૈવ ચ ! ઉપસ્થં પાયુપાદં ચ પાણિવાગપિ ચ ક્રમાતુ !! પ્રાણં જિહ્ના ચ ચક્ષુશ્ચ ત્વક શ્રોતં ચ તતઃ પરમ્ ! પ્રાણોડપાનસ્તથા વ્યાનઃ સમાનશ્રઃ તતઃ પરમ્ !! તત્ત્વાન્યેતાનિ વર્જ્ઞાનાં ક્રમશઃ કીર્તિતાનિ તુ 🕸

પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાયુ, આકાશ, ગન્ધ, રસ, રૂપ, શબ્દ, સ્પર્શ, ઉપસ્ય, ગુદા, ચરણ, હાથ, વાણી, પ્રાણ (નાસિકા) જિહ્ના, ચક્ષુ, ત્વચા, શ્રોત્ર, પ્રાણ, અપાન, વ્યાન, સમાન- ક્રમાનુસાર આ બધા વર્ણોનાં તત્ત્વો છે.

સુષ્ટિનાં ચોવીસ તત્ત્વોની જેમ જ પરમશ્રેષ્ઠ ચોવીસ મુદ્રાઓનું સુફળ પણ ગાયત્રી મહામંત્રનાં ચોવીસ અક્ષરોમાં સમાયેલું છે. ઋષિઓનાં અનુભૂત વચનો છે.

સુમુખં સમ્પુટં ચૈવ વિતતં વિસ્તૃતં તથા ! હિમુખં ત્રિમુખં ચૈવ ચતુઃ પંચમુખં તથા !! ષ્ણમુખાધોમુખ ચૈવ વ્યાપકાંચાલકં તથા | શકટં યમપાશં ચ ગ્રન્થિત સન્મુખોન્મુખં 🛭 વિલમ્બમ્મુષ્ટિકં ચૈવ મત્સ્યં કૂર્મ વારાહકમ્ । સિંહાકાન્તં મહાકાન્તં મુદ્દગરં પલ્લવં તથા ॥ ત્રિશુલયોની સુરભિશ્વાક્ષમાલાં ચ લિંગકમ્ 1 અમ્બુજં ચ મહામુદ્રાસ્તૂર્યરુપા પ્રકીર્તિતાઃ ॥ ઈત્યેતાः કીર્તિતા મુદ્રા વર્શાનાં તે મહામુને । મહાપાપક્ષયકરાઃ કીર્તિદાઃ કાન્તિદાઃ મુનેઃ ॥

સન્મુખ, સમ્પુટ, વિતત, વિસ્તૃત, એકમુખ, દ્વિમુખ, ત્રિમુખ, ચતુર્મુખ,પંચમુખ, અધોમુખા, વ્યાપક, અંજલિ, શકટ, યમપાશક, ગ્રંથિત, સમ્મુખ, ઉન્મુખ,વિલંબ, મુષ્ટિક, મત્સ્ય, કૂર્મ, વારાહ, સિંહાક્રાન્ત, મહાક્રાન્ત, મુદ્દગર, પલ્લવ, ત્રિશૂલ, યોનિ, સુરભિ, અક્ષમાલા,લિંગ,

કુન્દ દૂધ, સૂર્યકાન્તિ, શુકપુચ્છ, શતપત્ર સમાન, કેતકીના અંબુજ - આ ચોવીસ મહામુદ્રાઓ ગાયત્રીના અક્ષરોમાં

સંક્ષેપમાં ગાયત્રી મહામંત્રના ચોવીસ અક્ષરોમાં સૃષ્ટિની તમામ શ્રેષ્ઠ શક્તિઓ સમાયેલી છે. ગાયત્રીની સાધના ચોવીસ રંગોની જેમ જ સુષ્ટિનાં ચોવીસ તત્ત્વો પણ ગાયત્રી કરનારને બીજા કોઈપણ પ્રકારની સાધના કરવાની કોઈ જરૂર નથી, અન્ય સાધનાઓ જરૂર ગાયત્રી સાધના વિના અપૂર્જા રહે છે.એટલા માટે ગાયત્રી સાધનામાં આપશે બધાએ આપજ્ઞા મન, પ્રાણ, ભાવનાઓ પરિપૂર્ણરૂપે અર્પિત કરવાં જોઈએ. ગાયત્રીના અવતરણના દિવસની પાવન ક્ષણે ગાયત્રી સાધનાના સંકલ્પ દિવસરૂપે મૂર્ત હો - પ્રસ્થાપિત હો, ત્યારે જ આ પુશ્ય તિથિની સાર્થકતા છે. તેમાં જ આપણી સાચી ઓળખાણ છે.

> ધનલક્ષ્મી ત્યાં જ વિરાજે છે. જયાં તેનો દુરપયોગ થતો ન હોય, જ્યાં સદૈવ પુરુષાર્થમાં મગ્ન રહેનાર વ્યક્તિઓ વસતી હોય બલિ પોતાના સમયમાં એક ધર્માત્મા રાજા હતા. તેમના રાજ્યમાં સતયુગ વિરાજતા હતો.

સૌભાગ્ય લક્ષ્મી બહુ લાંબો સમય તે ક્ષેત્રમાં રહી. પરંતુ પછીથી રીસાઈને કોઈ અન્ય લોકમાં ચાલી ગઈ. ઈન્દ્ર અવઢવમાં પડી ગયા અને આ સ્થાન પરિવર્તનનું કારણ પછી બેઠા.

સૌભાગ્ય લક્ષ્મીએ કહ્યું, હું ઉદ્યોગલક્ષ્મીથી ભિત્ર છું માત્ર પરાક્રમીઓને ત્યાં જ તેમની માકક રહેતી નથી. મારા નિવાસ માટે ચાર આધારો અપેક્ષિત હોય છે. (૧) પરિશ્રમમાં રસ (૨) દુરદર્શી નિર્ધાર (૩) ધૈર્ય અને સાહસ (૪) ઉદાર સહકાર

બલિના રાજ્યમાં જ્યાં સુધી આ ચારે આધારો જળવાઈ રહ્યાં, ત્યાં સુધી ત્યાં રહેવામાં મને પ્રસન્નતા હતી. પરંતુ હવે જ્યારે સંપન્નો દ્વારા તે બધા ગુણોની ઉપેક્ષા થવા લાગી છે ત્યારે મારે માટે અન્યત્ર ચાલ્યા જવા સિવાય બીજો કોઈ માર્ગ ન હતો.

# અપનો સે અપની બાત

## आद्यशित गायशीनं અવતરણ પર્વ ઉલ્લાસથી ઊજવીએ

યુગશક્તિ ગાયત્રીના, જ્ઞાનગંગાના ધરતી પર પ્રગટીકરણનું મહાપર્વ છે - ગાયત્રી જયંતિ, ગંગા દશેરા. ગાયત્રી મહાશક્તિનું તત્ત્વજ્ઞાન જ નવયુગનો આધાર બનવા જઈ રહ્યું છે, એ હવે સુનિશ્ચિત છે. અશઘડોને, અનાર્યોને, ડાકુઓને સુઘડ, આર્ય તથા દેવતા બનાવીને વિશ્વામિત્રે કોઈ વખતે નૂતન સૃષ્ટિનું સર્જન કર્યું હતું. આ યુગમાં એની પુનરાવૃત્તિ થવા જઈ રહી છે, જ્યારે ચારે તરફ અરુણોદયની લાલાશ દેખાઈ રહી છે ગાયત્રી મંત્રના સ્વર કાન સાથે અથડાઈ રહ્યા છે તથા અંતરિક્ષમાં તેનું સતત ગુંજન બધા સાંભળી રહ્યા છે. ગાયત્રી મહાશક્તિને ઋતંભરા - પ્રજ્ઞા પણ કહેવામાં આવે છે. એ ઋતંભરા -પ્રમાણ સહિત વિવેચના કરનારી દૂરદર્શિતાનું નામ વિવેક સ્વયંને સુવર્ણ બનાવી લીધા. પોતાની આસપાસ

નહિ. મનુષ્ય પોતાના સંસ્કારો અને કર્મથી થાય છે. એ વાત ભુલાવી દેવામાં આવી છે. આ મંત્ર શાપિત છે, કીલિત છે. શાપ-વિમોચન વિના કે ઉત્કીલન વિના એનો જપ કરી શકાય નહીં, એવી ભ્રાંતિઓ શાસ્ત્રોનો હવાલો આપીને ફેલાવાતી રહી. જનમાનસ અજ્ઞાનમાં ડુબેલું રહ્યું.

પાછલી સદીના પ્રારંભિક દસકામાં પ્રથમ વિશ્વયુદ્ધ પછી એક મહાશક્તિ ધરતી પર આપણી આરાધ્યસત્તા પરમપુજય, ગુરુદેવના રૂપમાં જન્મી. પં. શ્રીરામ શર્મા આચાર્યનો જન્મ આસો વદ તેરસની પાવન ઘડીએ વિ.સં. ૧૯૬૮માં આગ્રા (ઉ.પ્ર.)ના આંબલખેડા ગામમાં થયો. એમણે કઠોર ગહન તપશ્ચર્યા દ્વારા પોતાની સૂક્ષ્મ શરીરધારી ગુરુસત્તાનો જેમાં વિવેક અને શ્રદ્ધાનો સંગમ હોય. તર્ક, તથ્ય અને સાક્ષાત્કાર કરીને તથા પારસરૂપી હિમાલયનો સ્પર્શ કરીને

## આપણું જીવન સાધનામથ બને, આપણે નવો સંકલ્પ લઇએ

છે. શ્રદ્ધા એ આસ્થાનું નામ છે, જે ઉત્કૃષ્ટ આદર્શવાદ સાથે અત્યધિક પ્રેમ કરે છે અને એ સ્તરના ચિંતનથી યુક્ત, ભાવભર્યા રસાસ્વાદનની આપણે અનુભૃતિ કરાવે છે. પથ્થરમાંથી ભગવાન પ્રગટ કરી દેનાર શ્રદ્ધા. આદર્શો પ્રત્યે ગહન નિષ્ઠાનું નામ છે. વિવેક શ્રદ્ધા યુક્ત પ્રજ્ઞા જ યુગશક્તિ ગાયત્રી છે.

જ્યારે સંપૂર્શ ધરતી પર ઋતંભરા પ્રજ્ઞાની ઉમંગભરી હિલચાલો દેખાવા લાગે, અંતઃકરણની સદાશયતા તથા પ્રખર પ્રજ્ઞાના રૂપમાં નજરે પડવા લાગે તો એ માનવું જોઈએ કે નવયુગ આવી ગયો. પરમપૂજ્ય ગુરુદેવ પં. શ્રીરામ શર્મા આચાર્યજીએ જીવનભર પુરુષાર્થ કરીને એ મહાશક્તિને સામાન્યજનો માટે સુલભ બનાવી દીધી, જે કયારેક નર-બ્રાહ્મણો સુધી સીમિત હતી. માનવમાત્ર એક્સમાન છે, પરંતુ નારી સ્ત્રી જાતિ માટે તેને વર્જિત કરી દેવામાં આવી હતી. બ્રાહ્મણ જાતિ જ શ્રેષ્ઠ છે, તેણે જ આ મહામંત્રનો મંગળવારના દિવસે આવી રહ્યું છે. આ પર્વ બધા પરિજન, જપ કરવો જોઈએ, આ ભ્રાંતિ એવી ફેલાવી દેવામાં આવી ગાયત્રી પરિવારની શાખાઓ, ગાયત્રી શક્તિપીઠો, પ્રજ્ઞાપીઠો કે લગભગ બે હજાર વર્ષના અંધકાર યુગમાંથી ભારતભૂમિ તથા પ્રજ્ઞામંડળો ઊજવશે જ. આ દિવસે ગાયત્રી મહામંત્રના સહિત વિશ્વવસુધાએ પસાર થવું પડયું. બ્રાહ્મણ જન્મથી અખંડ જપ (એક દિવસ અગાઉથી એ દિવસની સવાર

મધમાખીના મધપુડાની જેમ પોતાના તપ તથા અનન્ય સ્નેહથી એક પરિવાર ઊભું કરી લીધું, જેને ગાયત્રી પરિવાર કહેવાય છે. ૧૯૧૧થી ૧૯૯૦ સુધીની જીવનાવધિમાં એમણે જે કાંઈ કાર્ય કર્યું, તે બધું માતા ગાયત્રીને સમર્પિત હતું, એમના જ્ઞાનપ્રવાહને જન-જન સુધી પહોંચાડવા માટે હતું. એમનું જીવન યજ્ઞીય રહ્યું તથા એમણે ભારતીય સંસ્કૃતિના બન્ને અભિભાવકોને પુનર્જીવિત કરીને ભારતભૂમી જ નહિ, વિશ્વવસુધાના દરેક ખુશા સુધી આ પ્રવાહને પહોંચાડયો. સમર્પણ એ સ્તરનું હતું કે એમણે સ્વેચ્છાએ પોતાની મહાસમાધિ માટે ૧૯૯૦ની ગાયત્રી જયંતી (રજૂન, ૧૯૯૦)નો દિવસ પસંદ કર્યો. તે જ દિવસે પોતાને સ્થૂળ શરીરથી મુક્ત કરીને સ્વયંને સૂક્ષ્મ તથા કારણમાં વિલીન કરી લીધા.

આ વર્ષે ગાયત્રી જયંતીનું પાવન પર્વ ૧૦ જૂન

સુધી)નો ક્રમ દરેક સ્થળે ચાલવો જોઈએ. જેનાથી જેટલું થઈ શકે તેટલું ત્યાં બેસવું જોઈએ. સામૃહિક સાધનાનું પોતાનું મહત્ત્વ છે. જો આ ન થઈ શકે તો પોતાની ગુરુસત્તાને સૂર્યની મધ્ય સ્થિત માનીને તેમનું ધ્યાન કરતા રહી ઓછામાં ઓછા એક ક્લાક જપ પોતાના ઘરમાં અવશ્ય કરવો જોઈએ.

એ ગાયત્રી સાધનાનો ચમત્કાર જ છે કે આટલો વિશાળ ગાયત્રી પરિવાર ઊભો થતો ગયો. આપણે બધા સાધના સૂત્રોથી જ જોડાયેલા છીએ. સાધનાનું આ બીજ સતત અંકરિત-પલ્લવિત થતું રહે. એવો ભાવ મનમાં રાખીને આ મહામંત્રનો અર્થ મનમાં ધારણ કરી એ જ સદ્દ્યુણોનું ધ્યાન કરવું જોઈએ. જે ઉદીયમાન સવિતા દેવતાના વિષયમાં બતાવવામાં આવ્યા છે. તે સુખસ્વરૂપ છે, પ્રા**ણસ્વરૂ**પ છે, દુઃખનાશક છે, શ્રેષ્ઠ છે, તેજસ્વી-પાપનાશક તેજરૂપે છે. તેમના આ દેવસ્વ૩૫ તેજને અમે શોષી રહ્યા છીએ. અમારા જીવનમાં આ બધી શ્રેષ્ઠ વૃત્તિઓને ધારણ કરી રહ્યા છીએ. એનાથી અમારી બુદ્ધિ સદૂપથ પર આપમેળે જઈ રહી છે. અમે ભૂલથી પણ ખોટું ચિંતન કરી શક્તા નથી. અમારા પર દુર્મતિ હાવી ન થાય. હે પરમાત્મા, હે સદ્દગુરૂ, અમને શ્રેષ્ઠ ચિંતન અને શ્રેષ્ઠ વિચારોથી ઓતપ્રોત રાખો, આવી ભાવભરી પ્રાર્થના કરવામાં આવે તો કોઈ કારણ નથી કે આપણને એનાં સત્પરિણામ ન મળે.

વિકલ્પરૂપે એક ધ્યાન માતુશક્તિ, ભાવમયી સંવેદનાના પ્રતીક ગાયત્રી માતાના સૌંદર્યનું, સત્યં-શિવં-સુંદરમુ સ્વરૂપનું કરી શકાય છે. એવો ભાવ કરવામાં આવે કે આપણે માની ગોદમાં બેઠા છીએ. એમનો સ્નેહભર્યો સ્પર્શ આપણા મસ્તક પર અનુભવી રહ્યા છીએ. એમની કૃપાભરી છાયામાં આપણા પર કોઈ સંકટ આવી શકે નહિ. એમની જ શક્તિ આપણામાં કુંડલિની, પ્રાણશક્તિ, પ્રાણાગ્નિના રૂપમાં વિદ્યમાન છે. દરેક નર-નારીમાં જાતિ, વર્ષ અને ઊંચનીચના ભેદથી પર, ભાષા-પ્રાંત-રાષ્ટ્ર-વંશના ભેદથી પર આ શક્તિ આપણા સૌમાં છે. જે દિવસે આ વિલુપ્ત થઈ જશે, તે દિવસે આપણે શવરૂપે બદલાઈ જઈશું.આપણી પ્રાણશક્તિ દિન-પ્રતિદિન વધે, આપણું તેજ આપણને લોકનેતૃત્વ કરવાની શક્તિ આપે, એવો ભાવ ધ્યાનમાં સતત ચાલવો જોઈએ.

ગાયત્રી જયંતીનું પર્વ અભિયાન સાધનાનો સંકલ્પ લેવાની પાવન વેળા પણ છે. બીજા દિવસે અગિયારસથી દરરોજ દસ માળા, દર રવિવારે પંદર માળા તથા પ્રત્યેક રહે છે, તેમને શનિવાર-રવિવારનો દિવસ જ યોગ્ય રહે

અગિયારસે ચોવીસ માળા કરતા જવાથી, ત્રણેય નવરાત્રીઓ ચૈત્રી, જેઠ અને આસોમાં ચોવીસ હજારના જપ કરવાથી એક વર્ષમાં પાંચ લાખના જપ થઈ જાય છે. આ એક જમા મૂડીરૂપે હોય છે. જો પાંચ વર્ષ પણ આ નિયમ ચાલતો રહે તો ઓછામાં ઓછા ચોવીસ લાખનું એક મહાપુરશ્ચરણ પુરું થઈ જાય છે. નિયમ પણ સામાન્ય જ છે. માત્ર વર્ષ દરમિયાન ચોવીસ અગિયારસ તથા બાવન ગુરવારે આંશિક વ્રત તથા બ્રહ્મચર્યાદિ નિયમોનું પાલન કરવાનું છે. મનુષ્યશરીર મળ્યું છે તો એને આપણું સૌભાગ્ય માનવું જોઈએ કે આપણે એવા સદ્દગુરુ મળ્યા તથા આપણે સૌભાગ્યશાળી છીએ કે યુગશક્તિ ગાયત્રીની કૃપા આપણા પર વરસી. આપશે આ જ આંખોથી યુગપરિવર્તન જોવાના છીએ. આવા સંધિકાળના સમયને યુગોના મિલનની નવરાત્રિ કહેવાય છે. અત્યારથી માંડીને ૨૦૧૧-૧૨ સુધીનો સમય કંઈક એવો જ છે. આપજ્ઞા પર દુર્બૃદ્ધિ હાવી થઈ જાય તે પહેલાં જ આપશે રક્ષાકવચ ધારણ કરી લઈએ, એમાં જ કલ્યાણ છે. બધા પરિજનોને વિનંતી છે કે ૨૦૦૩ની અગિયારસ ૧૧મી જૂનથી આગામી વર્ષની ગાયત્રી જયંતિ પહેલાનો દિવસ અગિયારસ (૩૦ મે, ૨૦૦૪) સુધી તેઓ **આ સાધના કરતા રહેશે**. નિયમ તૂટવા દેશે નહિ. આ ન્યૂનતમ વ્રત છે. જો આ ક્રમ ૨૦૦૮ સુધી ચલાવી શકાય તો ખૂબ જ સારું છે.

સદ્દજ્ઞાનની અધિષ્ઠાંત્રી દેવી ગાયત્રીનો પ્રસાદ જ્ઞાનપ્રસાદ રૂપે વહેંચવો તે પણ એટલું જ પુણ્યકાર્ય માનવામાં આવ્યું છે. સુપાત્રોને શ્રેષ્ઠ પુસ્તકોનો સ્વાધ્યાય કરાવવો, યુગશક્તિ ગાયત્રી માસિક સાથે જોડાયેલા રહેવા માટે નવા ગ્રાહક-વાચક બનાવવાં-બ્રહ્મભોજમાં વધુને વધુ સાહિત્ય વિતરણ કરવું આ જ શ્રૃંખલામાં આવે છે. ગાયત્રી તપોભુમિ મથુરાની આ સુવર્ણ જયંતિ વર્ષનો છેલ્લો દિવસ પણ છે. આ વર્ષના મહાનતમ અભિયાન ગાયત્રી મંત્રલેખન સાધનામાં જેટલી વધારે વ્યક્તિઓને સામેલ કરી શકાય તેટલું કરવું જોઈએ.સ્વયં પણ દરરોજ ન્યૂનતમ ચોવીસ મંત્ર લખવાનો સંકલ્પ લેવો જોઈએ. મંત્રલેખનથી મોટું કોઈ તપ નથી. એનું મહત્ત્વ જપ કરતાં પણ વધારે બતાવવામાં આવ્યું છે. થોડાક મંત્રોનું લેખન દસ ગણું પુણ્ય આપે છે.

ભારતથી બહાર પૂર્વ કે પશ્ચિમના દેશોમાં જ્યાં પરિજન

દિવસે સુવિધાપૂર્વક ઉજવી શકે છે. આ વર્ષ યુવાશક્તિને મૂળ માટે નવા કાર્યો હાથ ધરવાનો સંકલ્પ લેશે. દેવસંસ્કૃતિ કેન્દ્રમાં રાખી એક સપ્તસૂત્રી કાર્યક્રમ અંતર્ગત કુલ આઠ ટુકડીઓ વિશ્વવિદ્યાલયનું, નવું સત્ર પણ ૨૪ જૂનથી જ શરૂ થઈ રહ્યું વિભિન્ન દેશોમાં રવાના કરવામાં આવી રહી છે. ત્રણ-ત્રણ છે. કેટલાય નવા પાઠ્યક્રમ શરૂ થયાં છે. પોતાના બાળકોને વરિષ્ઠ સંપૂર્ણ પ્રશિક્ષિત ભાઈઓની આ ટુકડીઓ આ પર્વોને ભિણાવવા માટે ગાયત્રી તપોભૂમિ મથુરા અથવા દેવસંસ્કૃતિ સંપન્ન કરાવવા માટે યથાસમયે પહોંચી જશે. વધુને વધુ નવા વિશ્વવિદ્યાલયમાં મોકલવા જોઈએ. હરિદ્વારના દેવસંસ્કૃતિ પરિજનોને સામેલ કરી બધાને લાભ આપી શકાય છે. આ વર્ષે વિશ્વવિદ્યાલયમાં પાત્રતા માટે જૂન માસના મધ્યમાં એક અમેરિકા અને કેનેડા માટે ત્રણ-ત્રણની ત્રણ ટુકડીઓ, એક પરીક્ષા આયોજિત થશે. એમાં ઉત્તીર્ણ થયા પછી અને વિશિષ્ટ ટુકડી, યુકે માટે એક, સંપૂર્ણ યુરોપના લગભગ પંદર અનિવાર્ય શરતો પર ખરા ઉતરે પછી જ પ્રવેશ મળી શકશે. દેશો માટે એક, ન્યુઝીલેંડ, ઓસ્ટ્રેલિયા, ફીજી માટે એક તથા પ્રતિમાસ એક હજાર રૂપિયા ફ્રી તથા વિશ્વવિદ્યાલયમાં કેન્યા, યૂગાંડા, તાંઝાનિયા, જાંબિયા, દક્ષિણ આફ્રિકા,|રહેવાની સંપૂર્ણ સુવિધા છે. મોરેશીયસ માટે ત્રણ ભાઈઓની એક ટુકડી, આ રીતે આઠ ટુકડીઓ જઈ રહી છે. એનાથી દેવમાતા વિશ્વમાતા બનશે તથા (ખૂર્ણ પહોંચે, એ જ અમાર્વું લક્ષ્ય છે. હવે પરમ પૂજ્ય વિશ્વસંસ્કૃતિ વૈદિક જ્ઞાનથી અનુપ્રાણિત થશે. પોતાના કોઈ ગુરુદેવની જન્મશતાબ્દી શરૂ થવામાં માત્ર આઠ વર્ષ રહી પ્રિયજન વિદેશમાં રહેતા હોય તો એમનો સંપર્ક સાધી એમને [ગયા છે. ૨૦૧૧-૨૦૧૨માં ઉજવવામાં આવનારું આ નજીકની ગાયત્રી પરિવારની શાખા સાથે સંપર્ક સાધવા માટે|શતાબ્દી વર્ષ ઐતિહાસિક બને તથા આપણે અગણિત કહેવું પણ એક પુષ્ટ્યની અંતર્ગત આવે છે. આ વર્ષે ગાયત્રી ઉપલબ્ધિઓ લઈને ગુરુસત્તાના ચરણોમાં પુષ્પ ચઢાવી તપોભૂમિમાં પણ કેટલાય નવા શિબિરો શરૂ થઈ છે. વિદ્યાર્થી- [શકીએ એ જ આપણું લક્ષ્ય હોવું જોઈએ. બધા પરિજનોને વિદ્યાર્થિનીઓ માટે વિશિષ્ઠ શિબિરનું આયોજન કરવામાં આવી | ગાયત્રી જયંતી પર્વની સંપાદન તંત્ર તરફથી ભાવભરી રહ્યું છે. એમાં બધા ભાગ લઈ શકે છે.

આશા છે કે પરિજન આ વર્ષની ગાયત્રી જયંતિને ઐતિહાસિક બનાવશે. નવા આંદોલનની શરૂઆત માટે વ્રત

છે. તેઓ આ પર્વને ૭,૮ જૂન અથવા ૧૪,૧૫, જૂનના લિશે. અત્યાર સુધી જે કાંઈ કર્યું છે, તેની સમીક્ષા કરી આગળ

યુગશક્તિ ગાયત્રીનો આ આલોક આ વર્ષે રાષ્ટ્રના ખુણે-મંગલકામનાઓ.



એક વખત વિદ્યાર્થી કપિલને શંકા હોવાથી ચોરીના અપરાધમાં પકડવામાં આવ્યા. તેમને રાજાની સામે લઈ જવામાં આવ્યા. રાજાને જ્યારે વાસ્તવિકતાની જાણ થઈ કે કપિલને માત્ર શંકા હોવાથી જ પકડવામાં આવ્યા હતા, કેમ કે કપિલ માત્ર બે માશા સોનું પામવાની લાલચમાં રાજાને આશીર્વાદ આપવા માટે આવ્યા હતા અને આ બાબતની આરક્ષકોને જાણ ન હતી.

રાજાએ કપિલને જોઈતું ઈનામ માગવા માટે કહ્યું. કપિલે વિચાર્યું, ધન માગી લઉં તો સારું છે, પરંતુ ધન સત્તા વિના સુરક્ષિત રહી શક્તું નથી. આથી, સાથે સત્તા પણ હોવી જોઈએ. ઓછામાં ઓછું એક ચતુર્થાશ રાજ્ય રાજા પાસે માગવું જોઈએ.

ચિંતન ચાલતું રહ્યું. કપિલે વિચાર્યું, ભાગરૂપે રાજ્ય પ્રાપ્ત કરવાથી રાજાના પુત્રો અને મારી વચ્ચે પ્રતિસ્પર્ધાની ભાવના જાગ્રત થઈ શકે છે. આપસમાં લડાઈ ઝઘડાની સંપૂર્ણ સંભાવના છે. તો પછી આખું રાજ્ય હાંસલ કરી લઉં. પછી ઝઘડાની કોઈ સંભાવના રહેશે નહીં..

ચિંતન અવિરતપણે ચાલતું રહ્યું અને કપિલ પોતે તુમ ન થઈ શક્યા.

એ જ વખતે રાજાએ ફરીથી કહ્યું, કપિલ, બોલો તમને શું જોઈએ ? જે ચાહો તે માગી લો, રાજયનો ખજાનો તમારા માટે ખુલ્લો છે..

કપિલ કેટલીક ક્ષણ મૌન રહ્યા અને કહ્યું, રાજન, મેં નિર્ણય કર્યો છે કે હું આ અર્થસંગ્રહનો ત્યાગ કરીને આજથી અપરિગ્રહી જીવન વિતાવીશ.

વિદ્યાર્થી કપિલ જીવન, ધન તથા વૈભવનો મોહ છોડીને સત્યની આંચમાં તપવા માટે ચાલ્યા ગયા.

## ચુગ નિર્માણ સમાચાર

ગોધરા - ભારતીય સંસ્કૃતિ જ્ઞાન પરીક્ષા પંચમહાલ જીલ્લામાંથી ૧૪૬૧૭ વિદ્યાર્થીઓએ ભાગીદારી નોંધાવી તેમાંથી ૧૦૭૯૭ વિદ્યાર્થીઓ ઉત્તીર્ણ (પાસ) થયા. સમગ્ર પરીક્ષાર્થીઓમાં ૬૩૯૮ પ્રાથમિક વિદ્યાર્થીઓ તથા ૮૨૧૯ માધ્યમિક વિદ્યાર્થીઓ હતા.

પરીક્ષાનો ઈનામ-વિતરણ સમારોહ તા. ૯-૩ ના રોજ ગાયત્રી શક્તિપીઠ શુક્લ સોસાયટી ગોધરા ખાતે યોજવામાં આવ્યો. કાર્યક્રમની શરૂઆત જજ સાહેબ શ્રી યુ. જી. રામચંદાણીએ દીપ પ્રગટાવીને કરી. મહેમાનોનું શબ્દોથી સ્વાગત શ્રી રામજીભાઈ ગરાસીયાએ કર્યું તેમજ પધારેલા આમંત્રિત મહેમાનોનું સ્વાગત વિવિધ પરિજનોએ તેમજ તાલુકાઓના આયોજકોએ કર્યું. પરીક્ષા સંબંધી વિસ્તૃત માહિતી શ્રી ઈન્દ્રવદન પરમારે આપી.

ઈનામ વિતરણ સમારોહની વિશેષતા એ હતી કે ર્ડા. શ્રી તૈયબ એચ. સાહેરવાલા પોતે ઈસ્લામ ધર્મી છે છતાં પણ પીળો ઝભ્ભો ધારણ કરીને મંચ પર પ્રભાવશાળી પ્રવચન કર્યું પોતે મુસ્લીમ હોવા છતાં નિયમિત યુગ શક્તિ ગાયત્રીના છેલ્લા ૩ વર્ષ થી ગ્રાહક (પાઠક) છે. ર્ડા. તૈયબઅલી સાહેબે પ્રવચનમાં જણાવ્યુ કે હું તો એમ માનતો હતો કે ગાયત્રી પરિવાર માત્ર હોમ-હવન સંસ્કાર કરતો હશે. પરંતુ ગુરૂદેવનું વિવિધ સાહિત્ય વાંચવા પછી જાણ્યુ કે ગાયત્રી પરિવાર ખરેખર (યુગ નિર્માણ-સમાજ સુધારણા)નું કાર્ય પણ કરી રહ્યું છે.

ભરૂચ – અખિલ વિશ્વ ગાયત્રી પરિવાર, શાંતિકુંજના તત્ત્વાવધાન અંતર્ગત વિશ્વ શાંતિ અને વિશ્વ કલ્યાણની ભાવનાથી સપ્રેરિત ૨૪ કુંડી ગાયત્રી મહાયજ્ઞનું આયોજન શક્તિનાથ મંદિરના પ્રાંગણમાં ભરૂચ મુકામે તા. ૦૩-૦૪-ના રોજ ગાયત્રી પરિવાર મહિલા સ્વાધ્યાય મંડળ, નર્મદા પ્રોજેક્ટ કોલોની ભોલાવના સહયોગથી સંપન્ન થયું.

આ યજ્ઞીય કાર્યક્રમમાં ધારાસભ્ય શ્રી રમેશભાઈ મિસ્રી, વિશ્વ હિન્દુ પરિષદ અને બજરંગદળના વરિષ્ઠ અગ્રણીઓ અને શહેરીજનોએ વિશેષ હાજરી આપી હતી.

સુરત- ગાયત્રી શક્તિપીઠ, બાલાજી રોડનાં ઉપક્રમે સપ્તકાંતિ અંતર્ગત "સ્વાસ્થ્ય" અને "સાધના"નાં વિવિધ કાર્યક્રમો યોજાઈ રહ્યાં છે. એનાં અનુસંધાનમાં સ્વાસ્થ્ય સંબંધી સર્વરોગ સારવાર તથા નેત્ર-દંત રોગોની એક શિબિરનું આયોજન અત્રેનાં સનાતન હોલ, ખાતે કરવામાં આવ્યું હતું. જેમાં આયુર્વેદ કોલેજ અને હોસ્પીટલનાં છવ્વીસ જેટલાં અનુભવી એમ.ડી.(આયુ) ડોક્ટરોએ આયુર્વેદ કોલેજનાં પ્રિન્સીપાલ ર્ડા. નાનુભાઈ હરખાણીનાં નેતૃત્વ અને માર્ગદર્શન હેઠળ સેવા આપી હતી. આ શિબિરમાં દસ વિભાગો રાખવામાં આવ્યાં હતાં. જેમાં સાંધાના રોગ, સોરીયાસીસ, પેટનાં રોગો, મૂત્રમાર્ગનાં રોગો, સ્ત્રીરોગો, આંખ અને દાંતનાં રોગો, ચામડીનાં રોગો, કાન-નાક ગળાના રોગો, યોગ-નિસર્ગોપચાર અને એઈડઝ અંગેનું માર્ગદર્શનનો સમાવેશ થાય છે. આ શિબિરનો હજારો દર્દીઓએ લાભ લીધો હતો.

આ પ્રસંગે શક્તિપીઠનાં શ્રી મધુસૂદનભાઈ મહેતાએ સાતકાંતિ, ગ્રામતીર્થ પ્રબંધ યોજના, ડિઝાસ્ટર મેનેજમેન્ટ, દેવ સંસ્કૃતિ વિશ્વાલય અને બ્રહ્મવર્ચસ લેબની માહિતી આપી હતી.

પાલનપુર-ગાયત્રી શક્તિપીઠ, પાલનપુરનાં તૃતીય પ્રાણ પ્રતિષ્ઠા મહોત્સવનું આયોજન કરવામાં આવ્યું હતું. આ પ્રસંગે વિશેષ મહાપૂજા અને નવકુંડી ગાયત્રી મહાયજ્ઞ શક્તિપીઠના પરિવ્રાજકશ્રીએ વૈદિક મંત્રોના ગાન સાથે ૧૧૦૦ સાધકોની ઉપસ્થિતિમાં પ્રતિષ્ઠિત મૂર્તિઓની મહાપૂજા બાદ ગાયત્રી શક્તિપીઠના સંચાલકશ્રી ગીરીશ પટેલે વાર્ષિક પ્રવૃત્તિઓનો ખ્યાલ આપ્યો. ત્યારબાદ વિશ્વ કલ્યાણાર્થ નવકુંડી ગાયત્રી યજ્ઞમાં સાધકોએ પોતાના દોષ દુર્ગુણ અને માનવમાં દેવત્વની ભાવનાની પુષ્ટિ માટે આહુતિઓ અર્પણ કરી. ઉપસ્થિત સૌ સાધકોએ ગુલાબસીંગ તરફથી ભોજન પ્રસાદ લીધો.

**રાણાવાવ**–સમગ્ર વિશ્વને મહાવિનાશમાંથી બચાવવા કુવિચારના દૂષણને દૂર કરવા અખિલ વિશ્વ ગાયત્રી પરિવારના સુક્ષ્મ સંરક્ષક વેદમૂર્તિ તપોનિષ્ઠ પંડિત શ્રીરામ શર્મા આચાર્યજી તથા વંદનીય માતાજી ભગવતીદેવી શર્મા દ્વારા રચિત ૧૯ માં પ્રજ્ઞા પુરાણ (કથા) પારાયણનું પાંચ દિવસનું આયોજન રાણાવાવ ગોપાલપરામાં શ્રી ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ ખાતે સંપન્ન થયું. પ્રજ્ઞા પુરાણ દ્વારા વિપુલ જ્ઞાનનો પ્રસાદ ભૂતકાળના સમયના અનુભવો અને ભવિષ્યની સુનિધિત સંભાવનાઓ અને વર્તમાન સમયને ધ્યાનમાં લઈ દરેકને સમજાય તેવા દ્રષ્ટાતો દ્વારા લોકરંજન અને લોક મંગલનો માર્ગ જાણવા સમજવા અને અનુભવવા ભક્તો ઉમટી પડયા હતા. આ પ્રજ્ઞા પુરાણનું વાંચન કિર્તીભાઈ પંડયા દ્વારા કરવામાં આવ્યું. પ્રજ્ઞાપુરાણ સાથે ૨૪૦૦ કરોડ ગાયત્રી મંત્ર લેખન અભિયાન અંતર્ગત પ્રજ્ઞાપીઠને તપોભમિ બનાવવા માટે દશ હજાર વ્યક્તિ દ્વારા મંત્ર લેખન અભિયાનમાં ભાગ લેવા પ્રેરણા આપી.

# કલિયુગમાં રક્ષા કરજો મા ગાયત્રી

હરિદ્ભારમાં વસનારી મા ગાયત્રી કે માત તારે પાય પડુરે લોલ....

> માડી તને વિનવું વારી - વારી કે વાત સૂણો પરિવાર ની રે લોલ.

આવી ગઈ કલિયુગની અસવારી કે જામી સતા આકરી રે લોલ

> રહ્યો નહિ ધરમ કયાંય ધરતી પર કે આસ્તીક કેરો અસ્ત થયો રે લોલ

માડી આ કલિયુગમાં ફાલ્યાં ફૂલ્યાં કે માઠાં ઘણાં માનવી રે લોલ

> ભગવાં પહેરી ત્રિપુંડ ભાલ તાણી ભોગી કે જોગી ભટકતા રે લોલ

કલિયુગના લોકડિયા ફૂડા કે આવ્યા દાવા ખેલતા રે લોલ

> મથુરામાં વસનારી મા ગાયત્રી કે નજર સુધા નાંખજો રે લોલ

માડી તારા ગાયત્રી પરિવાર ગુણ ગાયે સદાય ને રહેજો સાથમાં રે લોલ....

> −શ્રી શારદાબેન જયંતિલાલ પટેલ કડી