

### અનુક્રમણિકા

| ٩.  | સંસ્કૃતિનું ગૌરવ ફરીથી ઉજજવળ કરીએ          | ٩    | ૧૧. મમતાની સાક્ષાત્ મૂર્તિ-મા લૂબા              | २८ |
|-----|--------------------------------------------|------|-------------------------------------------------|----|
| ₹.  | બદલાતી પરિસ્થિતિમાં વિચારો પણ બદલો         | ર    | ૧૨. સિષ્દ્રાંતોનો આચરણ પર પ્રભાવ                | 30 |
| 3.  | વૈશ્ય વર્ણનો ધર્મ અને કર્ત્તવ્યો           | 8    | ૧૩. નારી તમે કેવળ શ્રધ્દા છો                    | ૩ર |
| ٧.  | ગૌપાલન દરેક દષ્ટિએ લાભદાયક                 | 6    | ૧૪. ઈચ્છિત સંતાન કેવી રીતે જન્મે ?              | 35 |
| ч.  | યોગનું જ્ઞાન-વિજ્ઞાન                       | 99   | ૧૫. માનવનો પુરુષાર્થ અને કર્મફળનો સિષ્દ્રાંત    | ૩૭ |
| ξ.  | સાધનામાં બોધ અને જાગૃતિનો સમાવેશ           | 98   | ૧૬. સ્વસ્થ રહેવું હોય તો ભોજન બનાવવાની રીત બદલો | 36 |
| 9.  | વેદમાતા, દેવમાતા, વિશ્વમાતા                | 9.9  | ૧૭. સાચી ભક્તિ રૈદાસની                          | ४१ |
| ٤.  | સંવેદનાનું ધનિક વનસ્પતિ જગત                | 96   | ૧૮. આત્મવિકાસનાં ચાર મહત્ત્વપૂર્ણ સોપાન         | ४२ |
| ٤.  | શું આ મહાવિનાશથી બચી શકાયું હોત ?          | ૨૧   | ૧૯. આત્મીય અનુરોધ                               | ૪૭ |
| ૧૦. | યે યથા માં પ્રપધન્તે તાંસ્તથૈવ ભજામ્યહમ્ ા | ા ૨૪ | ૨૦. યુગ નિર્માણ સમાચાર                          |    |
|     |                                            |      |                                                 |    |

## ં વધુમાં વધુ પરિજન એક વર્ષની અભિયાન સાધના કરે

હીરક જ્યંતિ વર્ષમાં પરિજનોને પોતાના વ્યક્તિત્વને વધુ શુધ્ધ, પવિત્ર અને પ્રખર બનાવવા તથા સ્જનાત્મક આંદોલનોને ગતિ આપવા પ્રબળ યુગ સાધના કરવા માટે કહેવામાં આવી રહે છે. આ અભિયાન સાધનાનું વિશેષ માર્ગદર્શન ગાયત્રી મહાવિજ્ઞાન ભાગ-૨ના અંતિમ લેખમાં આપેલ છે. અભિયાન સાધનાનું પ્રમુખ માર્ગદર્શન આ પ્રમાણે છે.

- અભિયાન સાધનામાં એક વર્ષમાં પાંચ લાખ ગાયત્રી મંત્ર જપ કરવાના હોય છે.
- અભિયાન સાધના એકાદશીથી શરૂ કરવાની હોય છે. પરંતુ આ પત્રિકા સાધકો સુધી વિલંબથી પહોંચશે. હીરક જ્યંતી વર્ષને ધ્યાનમાં લઈ પૂરા દેશમાં આ અભિયાન સાધના ગુરૂપૂર્ણિમાં ૨૦૦૧ થી ગુરૂપૂર્ણિમાં ૨૦૦૨ સુધી સંપન્ન કરવામાં આવે.
- પૂજ્ય ગુરૂદેવે અભિયાન સાધનાને પંચમુખી ગાયત્રી સુગમ સાધના કહેલ છે. પોતાના વ્યક્તિત્વમાં સામેલ પંચતત્ત્વો, પંચપ્રાણ, પંચતન્માત્રાઓ, પંચજ્ઞાનેન્દ્રિઓ, પંચકમેંદ્રિંઓ, પંચકોષોના પરિષ્કાર અને આદિશક્તિની ઊર્જાથી પોષિત અને અનુશાસિત બનવાનો લાભ મળે છે. સાધના સંરક્ષણ માટે શાંતિકુંજ પત્ર લખવો.
- અભિયાન સાધનામાં પાંચ લાખ ગાયત્રી મંત્ર જપ કરવા માટે ૪૬૩૦ માળા (૧૦૮ મણકાની) કરવાની હોય છે.

#### આ પ્રમાણે માળા કરવામાં આવે.

- (૧) બાર મહિનાની ચોવીસ એકાદશીઓએ રોજની ચોવીસ માળાઓના હિસાબે ૨૪ X ૨૪ = ૫૭૬ માળાઓ.
- (૨) દસ-દસ દિવસની કુલ ત્રણ નવરાત્રિઓના ૩૦ દિવસની રોજની ૨૪ માળાઓ પ્રમાણે ૩૦ X ૨૪ = ૭૨૦ માળાઓ.
- (૩) વર્ષના ૩૬૦ દિવસોમાંથી ઉપરના ૩૦ + ૨૪ = ૫૪ દિવસો બાદ કરતાં બાકીના ૩૦૬ દિવસોમાં રોજની ૧૦ માળાના હિસાબે ૩૦૬ X ૧૦ = ૩૦૬૦ માળાઓ.
- (૪) દરેક રિવવારે પાંચ માળાઓ વિશેષ કરવી. એટલે કે તે દિવસોએ દસને બદલે પંદર માળાઓ કરવી. આ મુજબ એક વર્ષના રિવવારના દિવસોની વધારાની માળાઓ પર X પ = ૨૬૦ માળાઓ થાય.
- (૫) મહિનામાં એક વાર સુદ અગિયારસ ૧૦૮ મંત્રોનો હવન કરવો. વર્ષનાં છેલ્લા દિવસે શેષ ૧૪ માળાઓ પૂર્ણ કરી પૂર્ણાહુતિ હવન કરવો.

### ૐ ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ તત્સવિતુર્વરેષ્યં ભર્ગોદેવસ્ય ધીમહિ ધિયો યોનઃ પ્રચોદયાત્

# યુગ શક્તિ ગાયત્રી

ઃ સંસ્થાપક / સંરક્ષક : વેદમૂર્તિ, તપોનિષ્ઠ યુગદષ્ટા પં. શ્રીરામ શર્મા આચાર્ય અને માતા ભગવતી દેવી શર્મા

> ઃ સંપાદક ઃ પં. લીલાપત શર્મા

ઃ સહ સંપાદક ઃ ઘનશ્યામ પટેલ

ઃ કાર્યાલય ઃ ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરા – ૨૮૧ ૦૦૩

ઃ ટેલિફોન ઃ (૦૫૬૫) ૭૩૦૩૯૯, ૭૩૦૧૨૮

વાર્ષિક લવાજમ : ૫૫ રૂપિયા આજીવન લવાજમ : ૭૦૦ રૂપિયા વિદેશનું લવાજમ વાર્ષિક ૧૦ પાઉન્ડ / ૧૫ ડૉલર રૂરા. ૬૦૦=૦૦

આજીવન : ૧૦૦ પાઉન્ડ / ૧૫૦ ડૉલર ભારતીય મુદ્રામાં રૂા. ૭૦૦૦-૦૦

વર્ષ - ૩૨ અંક - ૭

પ્રકાશન તિથિ ૨૫-૬-૨૦૦૧

જુલાઈ - ૨૦૦૧

### संस्कृतिनुं गौरव इरीथी उक्कवण डरीओ

એ બધું જ જ્ઞાન, ગૌરવ, વિજ્ઞાન, કલા, સમૃદ્ધિ અને સંસ્કૃતિ આ દેશના ગર્ભમાં આજે પણ અસ્તિત્વમાં છે. એ શોધો આજે પણ દઢ છે, નિરર્થક બની નથી. એ વિદ્યાઓનું અસ્તિત્વ આજે પણ વિદ્યમાન છે અને એ પ્રતીક્ષા કરતું રહે છે કે કોઈ આવે અને અમારા અનંત ભંડારમાંથી ઇચ્છા હૉય તેટલું ભેગું કરીને લઈ જય, પરંતુ કયાં છે એ સાહસ ? એ તન્મયતાને શું થઈ ગયું ?

આપણે એક પરિભાષા શીખી લીધી છે- ''પતનની પરિભાષા''. નશામાં ઝૂમતી વ્યક્તિને જેમ ખદનો હોશ રહેતો નથી, બસ તેવા જ થઈ ગયા છીએ આપણે. આપણી નસોમાં વિદેશીપણાનો, બનાવટનો નશો છવાઈ ગયો છે. આપણા સાંસ્કૃતિક ગૌરવને ભલી ગયા છીએ. તેથી જ દિવસ-દિવસે આપણી દુર્ગીતે વધતી જઈ રહી છે. બૅકારી, ભ્રષ્ટાચાર ટકી શકતા નથી, વ્યભિચાર વિકસી શકતો નથી, અત્યાચાર વધુ દિવસો સુધી માથું ઊંચું કરીને ઊભો રહી શકતો નથી. પરંતુ આપણું આત્માભિમાન તો જાગે. જે દિવસે આપણે ગૌરવને સમજ શકીશું, તે દિવસે આપણી અવસ્થા જ ભિન્ન હશે. સર્વત્ર ઉલ્લાસ હશે. અહીં જ્ઞાનની ગંગા વહી રહી હશે. સમૃદ્ધિનો કુબેર તેનો ખજાનો લુંટાવી રહ્યો હશે. બધું જ થશે, પરંતુ આપણી આધ્યાત્મિક વૃત્તિઓ પણ જાગવી તૉ જૉઈએ. આપણામાં જો આટલું સાહસ પેદા થઈ જાય, તો યુગ બદલાતા વાર નહિ લાગે. એ સુવર્ણકાળ ઉડતો આવશે. આવો! હવે એ જ ધર્મ અને સંસ્કૃતિના અવગાહન માટે તૈયાર થઈ જઈએ.

### नियंत्रए

### બદલાતી પરિસ્થિતિમાં વિચારો પણ બદલો

વાણી કરી છે કે ''ન્ને આગામી સદીમાં વિશ્વની વસ્તી|દશામાં સંતાનો પાસેથી સેવા કે મદદની અપેક્ષા રાખ્યા અત્યારની ગતિથી વધતી રહી તો વિશ્વની કુલ વસ્તીનું વજન|વિના જ એમ વિચારવું જોઈએ કે એમની પર આપણી પૃથ્વીના વજન જેટલું થઈ જશે. અર્થાત્ પૃથ્વીનો ભાર[જવાબદારીઓ નાંખ્યા વિના જ છવનથી છુટકારો મળી જાય બમણો થઈ જશે.'' જેમ જેમ જનસંખ્યા વધી તેમ તેમ/તો સારું છે. પિંડદાન મળવાથી સ્વર્ગે જવાની માન્યતાઓ તો જટિલતા વધતી ગઈ અને એ પ્રમાણે સ્વાસ્થ્ય. આરોગ્ય, હવે છોડી જ દેવી જોઈએ. આજીવિકા, સંરક્ષણ, ખાદ્યપદાર્થ, નિવાસસ્થાન, શિક્ષણ, આજે તો વસ્તીવધારાને લીધે સમગ્ર સંસાર જ એક સમસ્યા સ્વાસ્થ્ય, આપણો આર્થિક બોજ બને અને સંતાનોનું ભાવિ બની ગયો છે.

સરકારી કાયદામાં એક કલમ છે કે બળાત્કાર, વ્યભિચાર કરનારને લાંબા સમયની સજા ભોગવવી પડે છે. સમજદાર માને. ઈશ્વરને ત્યાં કાયદો તો નથી, પણ એક કચક્ર એવું છે કે કામુકતાને એક નિયતિ સમજીને એ કુચક્રમાં ફસાનારને દરેક|ઝઝૂમવા જેવું છે. અનેક સ્ત્રીઓનાં મૃત્યુ પ્રસવપીડામાં થઈ ગુના માટે મોટેભાગે વીસ વર્ષની સજ થાય છે. કામુક્તાનું|જતાં હોય છે. છરીના ઘા સહેવામાં, ખૂબ તડપવામાં અને પરિણામ સંતાન જન્મવું તે થાય છે. એના લાલનપાલન,|વ્યથાને સહન કરવામાં અને પોતાના સ્વાસ્થરસને નીચોવીને શિક્ષણ, દવાદારૂ, મનોરંજન, લગ્ન વગેરેથી માંડીને એના|કમજેર થવામાં કઈ સ્ત્રીને લાભ થઈ શકે ? જેટલો સમય કોઈ માટે વારસામાં કંઈક મૂકી જવા માટે રાતદિવસ ઈમાનદારી કે સ્ત્રી જ્ઞાનવૃદ્ધિ, સ્વાસ્થ્યરક્ષણ, આજીવિકા મેળવવી, ઘરની બેઈમાનીથી ગમે તે કાંઈક કરવું પડે છે. આ સીલસીલો એક વ્યવસ્થા તથા સમાજસેવા જેવાં મહત્ત્વપૂર્ણ કામોમાં લગાડે પછી બીજાના ક્રમમાં આગળ વધે છે અને એક સંતાન પેદા|તો ઘણું બધું હિત કરી શકે. એના બદલે સંતાન પેદા કરવામાં કરવાની સજ્ઞ વીસ વર્ષ ભોગવવી પડે છે. આ સમયગાળામાં અને એનું પાલન કરવામાં એને શું મળે ? માતા બન્યા પછી શારીરિક, માનસિક શ્રમ, સમજદારી, નૈતિક પતન વગેરેનું એની વ્યક્તિગત પ્રતિભા અને પ્રગતિનો એક રીતે અંત જ ક્ચક્ર ચાલતું રહે છે.

દરેક સમજદાર માણસે દેશની તથા પોતાની સમસ્યા- છે. ઓને સમજીને વસ્તી વધારી દેશદ્રોહના ભાગીદાર બનવું જોઈએ નહીં. આજે તો જે આ અનર્થથી જેટલો બચી શકે, તેટલો જ તે વિચારશીલ અને સમાજસેવામાં મદદ કરનાર માણસ ગણાશે.

આજની પરિસ્થિતિઓમાં એક ભૂલ છે. નવદંપતી પોતાની નિભાવી શકતું નથી, ત્યારે ઘરડાં માબાપ પર સંતાનો શું અને પોતાના પ્રજનનની સમસ્યા ઉકેલી શકતાં નથી તો પછી|ચામર ઢોળવાનાં છે ? આ મૂર્ખામીથી જેટલાં જલદી છુટાય મોટા અને ઘરડાંની સેવા કે મદદ કરવાની આશા રાખવી[તેટલું સાર્ છે. મરતાં સુધી ઘરડાંઓને પોતાનાં હાડકાં નહીં કે અમારે ઘેર શ્રવણ પેદા થશે. આજનું અર્થશાસ્ત્ર તો ઘાણીમાં પીલીને એનું તેલ પુત્ર-પૌત્રો પર ચોપડતા રહેવું પડે

અમેરિકાના એક વૈજ્ઞાનિક શ્રી માર્સટન બેટ્સે ભવિષ્ય-|ઘરડાંને પણ કોઈ રીતે ક્યાંય ઠેકાણે પાડવાનું વિચારે છે. આ

જેવી રીતે અનેક કુરિવાનોનું ખંડન હવે થવા લાગ્યું છે, સામાજિકતા, અપરાધો વગેરે સમસ્યાઓ પણ વધતી ગઈ.|તેમ હવે એમ વિચારવું જોઈએ કે સંતાનો વધારીને સ્ત્રીનું ખરાબ કરવાની બદલે એ જ સારું છે કે પ્રજનનથી જે જેટલા બચાય તેટલાં બચે. પોતાને એટલા જ બુદ્ધિશાળી અને

> સ્ત્રીઓ માને છે કે પ્રજનન કરવું તે એક રીતે મોત સામે આવી જાય છે. આજીવિકા માટે તે સંપૂર્ણ પરાધીન બની જાય

વૃદ્ધાવસ્થામાં સંતાનો સેવા કરશે ત્યારે કામ ચાલશે એમ વિચારવું એ આત્મહીનતા તથા આત્મવિશ્વાસના અભાવનું જ ધોતક છે. પરાવલંબી જીવનની આકાંક્ષા કરનાર લોકો એક રીતે મરેલા જ કહેવાય. આજના વાતાવરણમાં જ્યારે સંતાન ઘડપણમાં સહારો બનશે એમ વિચારવું તે પણ|કૌટુંબિક કર્તવ્યો સ્ત્રી તથા સંતાનો સુધી પણ કોઈ સારી રીતે ઘરડાં–નકામા પશુઓની જેમ દુર્બળ, રોગી અને નહીં કમાતા છે. એમાં ઊણપ આવે તો સમગ્ર પરિવારની આંખો કેવી

રાતીપીળી થાય છે એ કોઈપણ જોઈ શકે છે. સમયની માંગ|આવશે કે ધરતી પર લોકોને ઊભા રહેવાનું પણ કઠિન થઈ છે કે કામેચ્છા અને પ્રજનનમાં અંતર રહેવું જોઈએ. જે|પડશે. વસ્તુતઃ વસ્તીવધારો પરમાણુથી પણ વધુ ઘાતક છે, ઝડપથી સંખ્યા વધી રહી છે તે ઝડપે ગમે તેટલો પ્રયત્ન|કારણ કે તે તો મનુષ્યદેહનો નાશ કરે છે, પરંતુ તીવ્રતાથી કરવા છતાં સાધનોની વૃદ્ધિ થતી નથી. સાધનહીન લોકોને|વધતી વસ્તી એટલી વિકટ સમસ્યાઓ પેદા કરે છે કે તે દુર્ગતિ સહન કરવી પડે છે અને એ દુર્ગતિના સડા અને માનવનું આત્મગૌરવ તથા આત્મશક્તિનો જ નાશ કરી દુર્ગંધથી આખુ સામાજિક વાતાવરણ વિષમય થાય છે. આ નાંખે છે. સ્થિતિમાં વ્યક્તિ અને સમાજને સમાનરૂપથી દુ:ખ ભોગવવું

સંતાનથી જે કોઈ વિરલ પુરુષની ઇચ્છા પૂરી થાય છે તે| ગૌરવની. કમાઈ ખવડાવાની અને સેવા મળવાની હોય છે. આજના સમયમાં એવા સુપુત્રોનાં દર્શન દુર્લભ છે. ઘરડાં માબાપને એક ભાર સમજવામાં આવે છે. એમના મૃત્યુની પૂરતી માત્રામાં મળતી નથી. રાહ જેવાય છે. યુવાન બેટો ઘરનો માલિક હોય છે, ઘરડાંના ઇચ્છા પૂરી કરવા માટે કમાઉ દીકરાના મોં સામે જુએ છે, પણ એની કરડી ભ્રમરો જોઈને ચૂપ થઈ જાય છે. સામાજિક ચર્ચામાં તો ઘરડાંને બાપ કહેવાય છે, પણ વ્યાવહારિક રૂપે બેટો બાપ થઈ જાય છે. બાપને બેટાની જેમ રહેવું પડે છે. આપતા, પરંતુ મોકો મળતા અપમાન કરવાનું પણ ચૂકતા| નથી. જે મોટા મોટા મનસૂબા બાપે સેવ્યા હતા, દીકરા એમનામાં અપરાધો વધી રહ્યા છે. પાસેથી જે વ્યવહારની આશાઓ રાખતો હતો, તે સમય જ આ ઇચ્છા પૂરી થાય છે.

બીમારીથી અનેક લોકો કાળના મુખમાં પેસી જાય છે. એવી જાય છે. સ્થિતિમાં વસ્તી વધારવી તે દેશ માટે ભારરૂપ છે. તમામ વિચારકો એ વાતની ખૂબ આવશ્યકતા અનુભવી રહ્યા છે કે આવે તો તે દેશ પ્રત્યે સૌથી મોટી શ્રદ્ધાંજલિ છે. એમાં જો દેશમાં અર્થસંક૮ પેદા કરવું ન હોય તો જે તેજીથી વસ્તી∮આપણા બધાનું હિત રહેલું છે. સંતાન પેદા કરવાં એ આજે વધી રહી છે એને રોકવી જોઈએ. મહાત્મા ગાંધી બ્રહ્મચર્ય વ્યક્તિઓનો વૈયક્તિક વિષય નથી, કારણ કે એથી સમસ્ત દ્વારા સંતાન નિયમનની અપીલ કરે છે. બીજા વિદ્વાનો એ|માનવજાતિનાં સુખ–સ્વાસ્થ્ય પ્રત્યક્ષ તથા અપ્રત્યક્ષ રૂપે માટે કૃત્રિમ ઉપાયો સુધીની ભલામણ કરે છે. એટલું નક્કી|પ્રભાવિત થાય છે. વિશેષ જ્રણકારી માટે આ હારમાળાની છે કે વસ્તી વધારાથી માનવજાતિની મુશ્કેલીઓ વધે છે, પુસ્તિકા નંબર ૧૫૧ થી ૧૬૦ વાંચો. ઘટતી નથી. જે જન્મદર નહીં ઘટાડાય તો એક દિવસ એવો

બીજ દેશો કરતાં આપણા દેશમાં વસ્તી વધુ તીવ્રતાથી વધે છે. વસ્તી વધારાની સાથે સાથે કૌટુંબિક, સામાજિક, આર્થિક, શૈક્ષણિક વગેરે તમામ ક્ષેત્રોમાં અસંખ્ય સમસ્યાઓ ઊભી થાય છે. લોકોને પૌષ્ટિક ભોજન મળતું નથી કે નથી મળતાં શુદ્ધ જલવાયુ કે યોગ્ય સ્થાન. શૈક્ષણિક સગવડો પણ

સ્કૂલો તથા કોલેન્નેમાં અનેક વિદ્યાર્થી–વિદ્યાર્થીનીઓ હાથમાં કાંઈ રહેતું નથી. તે પરાધીન થઈ જાય છે. પોતાની પ્રવેશ ઇચ્છે છે, પરંતુ ત્યાં જગાનો અભાવ છે. ગરીબી પણ વધતી જાય છે. આમ જનતાને શરીર ઢાંકવા વસ્ત્રો પણ મળતાં નથી. આપણે ત્યાં વર્ષ દરમિયાન એક વ્યક્તિ ૧૬ મીટર કાપડનો ઉપયોગ કરે છે, જ્યારે અમેરિકામાં પ્રત્યેક વ્યક્તિ ૪૦ મીટરથી પણ વધુ કાપડનો ઉપયોગ કરે છે. વસ્તી યુવાનીના નશામાં આજના દીકરા બાપને સન્માન તો નથી|વધારાની સાથે બેકારીની સમસ્યા પણ સુરસાના મુખની જેમ વધી રહી છે. જેથી દેશની યુવાશક્તિનો નાશ થાય છે તથા

નો આપણે દેશ પ્રત્યે સાચા અર્થમાં વકાદાર થવું હોય તો આવતાં રેતીના મહેલની જેમ તૂટી જાય છે. કોઈક વિરલાની આપણું પ્રાથમિક કર્તવ્ય છે કે વધુ સંતાન પેદા કરીને સમસ્યાઓ ન વધારીએ. પહેલાંના સમયમાં તો રોગચાળો આ વધતી વસ્તી માટે અન્ન મેળવવું મુશ્કેલ છે. ગોચરો તથા પ્રાકૃતિક ઉપદ્રવો દ્વારા પ્રકૃતિ પોતે જ વસ્તીવધારા પર ખેડી નાખવામાં આવ્યાં છે. પશુઓને ચરવાની જગા|નિયંત્રણ કરતી હતી, પરંતુ આજે આપણે રોગો પર, દુષ્કાળ ઝૂંટવીને ખેતી કરવામાં આવે છે, પણ જરૂરિયાત પ્રમાણે∫તથા પ્રાકૃતિક આફતો પર વિજય મેળવ્યો છે. પરિણામે એક અન્ન પૂરું પાડી શકાતું નથી. પરિણામે ભૂખમરો અને∫બાજુ વસ્તી વધી રહી છે, તો બીજી બાજુ મૃત્યુદર ઘટતો

વસ્તુતઃ ને એક સંતાનને જ સર્વગુણસંપન્ન બનાવવામાં

П

સત્યનારાયણ વ્રતકથા

### वैश्य वर्धानो धर्म अने डर्तव्यो

આગળની કથા કહું છું, એને ધ્યાનથી સાંભળો. પ્રાચીન સત્યધર્મનું પાલન કરનારો વૈશ્ય પોતાની તથા સમાજની કાળમાં ઉલ્કામુખ નામનો એક બુદ્ધિમાન રાજ્ય હતો. તે સમૃદ્ધિ અને સુખ-શાંતિ વધારતો રહીને ખૂબ યશનો જિતેન્દ્રિય, સત્યનિષ્ઠ અને કર્તવ્યપરાયણ હતો અને ભાગીદાર બને છે. તમે પણ પોતાના જીવનમાં શ્રેષ્ઠ કાર્યો માટે ધનનું ખૂબ દાન પણ કરતો હતો.

**અને કર્તવ્યપાલનમાં રાજાને બધી રીતે સહકાર આપતી** અવશ્ય પ્રાપ્ત થશે. હતી. બંને સત્યવ્રતમાં ઘણી નિષ્ઠા રાખતાં હતાં અને સાર્વજનિક આયોજનો દ્વારા પ્રજ્જનોને સત્યધર્મની સમજને સાધુ વૈશ્યે પોતાના જીવનમાં સત્યવ્રતના **પ્રેરણા** આપ્યા કરતાં હતાં. ભદ્રશીલા નદીના તટ પર|પાલનનો સંકલ્પ લીધી અને તે પોતાને ઘેર ગયો. ઘરમાં **એક** આવા જ આયોજનમાં સાધુ નામનો વેપારી પણ|તેણે પોતાની પત્નીને બધું વૃત્તાંત સંભળાવ્યું અને તે સામેલ થયો અને એ આયોજનથી પ્રભાવિત થઈને પણ સત્યવ્રતનું પાલન શ્રદ્વાપૂર્વક કરવા લાગી. રાજાને પૂછવા લાગ્યો.

શા માટે કર્યા કરો છો, તથા એનો શું લાભ અને પ્રભાવ વ્યવસ્થા તથા સંપન્નતા ઝડપથી વધવા લાગ્યાં. છે, એ કૃપા કરીને મને જણાવો. રાજ્ઞએ ઉત્તર આપ્યોઃ આ ભગવાન સત્યનારાયણનો પૂજ-સમારંભ છે. હું|સત્યવ્રતના પ્રચારમાં લગાવતા રહેવાનો નિશ્ચય કર્યો. સત્યવ્રતનું પાલન કરું છું અને એનો જ પ્રચાર પણ કર્યા[સત્યનારાયણ ભગવાનના શરણમાં જવાથી તેમના કરું છું. શ્રેષ્ઠ પુરુષોએ સ્વયં સત્યાચરણ કરવું જેઈએ જીવનમાં બધી રીતે સંપન્નતા આવવા લાગી તથા <del>અને</del> બીજાઓને પણ એ પ્રમાણે કરવા માટે પોતાના|છવનનો સમય પ્રસન્નતામાં વીતવા લાગ્યો. પોતાનું અનુભવથી પ્રેરણા આપતા રહેવું જોઈએ.

ચાલવાને કારણે ભગવાન સત્યનારાયણની કૃપાથી મને|અનુભવવા લાગ્યાં. પોતાનાં પરિજનો તથા પ્રજ્ઞજનો સહિત સુખ–શાંતિ પ્રાપ્ત થયેલાં છે.

પૂર્વક કહેવા લાગ્યો -

સમજાવો. હં પણ દુઃખો-કષ્ટો અને અભાવો ભોગવી કલાવતી નામની આ કન્યાના શુભ સંસ્કાર જગૃત કરવા રહ્યો છું. હું પણ ભગવાન સત્યનારાયણનું શરણ લઈને તેમણે તેના બધા સંસ્કાર સમય સમય પર વિધિપૂર્વક એ બધામાંથી મુક્તિ મેળવીશ.

**રાજા બોલ્યાઃ** વૈશ્યનો ધર્મ સમાજની આવશ્ય–

સૂતજીએ કહ્યું: હે શ્રેષ્ઠ મુનિગણ! હવે હું એમની યોગ્ય કિંમતે વહેંચણીની વ્યવસ્થા કરવાનો છે. સત્યધર્મનું પાલન કરો. ભગવાન સત્ય-નારાયણની રાજા ઉલ્કામુખની પત્ની પણ ધર્મપરાયણ હતી કૃપાથી તમને પણ સુખ, સૌભાગ્ય તથા સંપન્નતા

રાજ્ર પાસેથી સત્યવ્રતનું સ્વરૂપ બરાબર રીતે સત્યવ્રતો વૈશ્ય અને પોતાનું ધર્મપત્ની જ્ઞાન અને **સાધુ વૈશ્યે કહ્યુંઃ** હે રાજન! આપ આ આયોજન યોગ્યતા પણ વધારવા લાગ્યાં. પરિણામે તેમના ઘરમાં

તેમણે પોતાની આવકનો મોટો ભાગ સંસારમાં આર્થિક તથા માનસિક સંતુલન સધાઈ ગયું ત્યારે એ હે વૈશ્ય ! જીવનમાં આ જ ક્રમ અપનાવીને વિણિક દંપતી પોતાના મનમાં સંતાનોત્પાદનની ઇચ્છા

એવી ઇચ્છા તેમના મનમાં થઈ ત્યારે તેમને સ્વય્નમાં નિર્દેશ મળ્યો કે તેઓ પુત્રને બદલે પુત્રીની રાજનાં વચનો સાંભળીને સાધુ વૈશ્ય વિનય-[કામના કરે, કારણ કે કન્યા સૌભાગ્ય તથા આદરનું પ્રતીક છે. એ નિર્દેશાનુસાર તેમણે નિયમિત જીવનક્રમ હે રાજન્! આ વિષયમાં મને વિસ્તારથી અપનાવીને એક સુસંસ્કારી કન્યાને જન્મ આપ્યો. સંપન્ન કરાવ્યા.

કલાવતીને માટે શારીરિક પોષણની યોગ્ય કતાઓ પ્રમાણે શુદ્ધ વસ્તુઓ ઉત્પન્ન કરવાનો અને વ્યવસ્થા કરવાની સાથે સાથે તેના જ્ઞાન અને ગુણના શ્રેષ્ઠ ગુણો અને ક્ષમતાઓથી સંપન્ન તથા શિષ્ટ અને સત્યનારાયણના ક્રોધની ભાગીદાર બની. વ્યવહારકશળ બનાવવી એ માતાપિતાનું પવિત્ર કર્તવ્ય યુવક સાથે કરી દીધું.

**જોઈએ. જે વૈશ્ય પોતાના હિતની સાથે ખરીદનારના થઈ જવાને** કારણે જ થઈ છે. હિતોનું પણ રક્ષણ કરે છે. એ જ સાચા અર્થોમાં વેપારી કહેવાય છે.

કરવા લાગ્યા. સફળતા અને સમૃદ્ધિ કેટલીક વાર મનુષ્યને ભવિષ્યમાં સત્યનિષ્ઠ રહેવાનો વિશ્વાસ આપ્યો. પોતાના લક્ષ્યથી વિચલિત કરી દે છે. આ વૈશ્યોની લગાવતા રહેવાના સંકલ્પની તેમણે ઉપેક્ષા કરી.

નિયમ તો એવો છે કે પોતાની ગૃહસ્થ તરીકેની

સાધુ વૈશ્યની સદ્દબુદ્ધિ ક્ષીણ થઈ ગઈ, તથા આપવામાં આવે છે. લોભને વશ થઈને યોગ્ય–અયોગ્યનો વિચાર કર્યા વિના તે અનીતિપૂર્વક ધન કમાવા લાગ્યો. આ અપરાધને કારણે એને છોડી દઈને તમે તમારી મૂળ મૂડી**થી ફરીથી વેપાર** રત્નસારપુરના સત્યનિષ્ઠ પ્રબજનોએ તેને રાજ્યના કરી શકો છો. વૈશ્યે રાબના કહેવા પ્રમાણે ફરીથી કર્મચારીઓ દ્વારા કેદી બનાવીને જેલમાં મોકલી દીધો. સત્યવ્રતી બનીને વેપાર કર્યો અને ભગવાન સત્ય-

વિકાસ પર પણ પૂરું ધ્યાન આપવામાં આવ્યું. કન્યાને પોતાના કર્તવ્યને પુરું કર્યું નહિ. એટલે તે પણ ભગવાન

લીલાવતી અને કલાવતી સુખોપભોગમાં મસ્ન છે. કલાવતી ઉંમરલાયક અને સુશિક્ષિત થઈ ત્યારે બનીને પોતાનાં સત્ય કર્તવ્યોથી વિરક્ત થઈ ગયાં. 💐 તેમણે તેનું લગ્ન એક ફળવાન પરિવારના ગુણવાન લીધે તેમના ઘરનું બધું સંચિત ધન અલોપ થઈ ગયું. દુઃખ આવી પડે ત્યારે એક મોટો લાભ એ થાય છે કે વૈશ્યે સારાં લક્ષણવાળા યુવકને પોતાના પુત્ર મનુષ્ય પોતાના જુઠા અહંકાર અને સ્વાર્થનો ત્યાગ જેવો માનીને સદ્દધર્મના પાલન તથા વેપારીસંચાલનના કરીને ભગવાનને યાદ કરવા લાગે છે અને તેને પોતાનાં નિયમો શીખવ્યા. સાધુ વૈશ્યે તેને સમજવ્યું કે અયોગ્ય કર્મો પર પશ્ચાત્તાપ થાય છે. એ જ રીતે કષ્ટ સમાજની જરૂર પ્રમાણે વસ્તુઓનું ઉત્પાદન અને પામવાથી એ સાધુ વૈશ્ય અને તેની પત્નીએ પોતાના વિક્રય, શ્રમપૂર્વક સાવધાની તથા કુશળતા સાથે કરવાં મનમાં સમજી લીધું કે તેમની દુર્દશા ધર્મકર્તવ્યથી વિમુખ

ત્યારે તેમણે પોતાની સ્વાર્થ બુદ્ધિને છોડી 😿 પોતાની ભૂલોનું પ્રાયશ્વિત્ત કરવાનો તથા પોતા<del>ના</del> એ બંને વૈશ્યધર્મનું પાલન કરતાં કરતાં સહ- પરમાર્થ કર્તવ્યોનું પાલન કરવાનો નિશ્ચય કર્યો. સાધુ કારિતાને નિભાવીને સતત ઉન્નતિ અને સફળતા પ્રાપ્ત|વૈશ્યે રાજ ચંદ્રકેતુ આગળ પોતાની ભૂલ સ્વીકારી તથા

રાજાએ કહ્યું: હે વૈશ્ય! તમારો અપરાધ બાબતમાં પણ એ પ્રમાણે જ થયું. પત્ની યાદ કરાવે અસાધારણ છે. અનીતિપૂર્વક ધન કમાવવાના અપરાધ છતાં પણ પોતાની આવકનો એક ભાગ સત્કાર્યોમાં માટે મારા રાજ્યમાં કઠોર તપની શિક્ષા કરવામાં આવે છે.

જયારે વિભૂતિવાન, ધનવાન વ્યક્તિઓ જવાબદારીઓમાંથી નિવૃત્ત થઈને મનુષ્ય વાનપ્રસ્થ અનીતિનો માર્ગ પકડી લે છે ત્યારે સામાન્યજનો પણ જીવનમાં પ્રવેશ કરી ધર્મપ્રચાર તથા સમાજસેવાનાં એ જ રાહ અપનાવી લે છે અને સમાજ ભ્રષ્ટ થઈ ન્નય કાર્યોમાં પોતાનું જીવન લગાવી દે. પરંતુ સાધુ વૈશ્યને છે. મારા રાજ્યમાં કર્મચારીઓ અને પ્રનાજનો પણ ધન જોઈને વધારે ધનની લાલચ થઈ અને તે પોતાના સત્યનિષ્ઠ છે તથા કોઈ પણ જગ્યાએ અનીતિને જમાઈ સાથે ધન કમાવા નીકળી પડયો. સ્વધર્મના ફલવા-ફાલવા દેતા નથી. તમે ખરેખર પોતાની ભૂલનો ત્યાગથી ભગવાન નારાજ થાય છે અને તેમના ક્રોધને પશ્ચાત્તાપ કરી રહ્યા હોય એવું લાગે છે. એટલે તમને કારણે મનુષ્ય અનેક પ્રકારનાં દુઃખોમાં ફસાઈ જાય છે. ચાત્મસુધાર કરીને સત્યવ્રતી બનવાનો અવસર

હે વૈશ્ય! અનીતિપૂર્વક તમે જે ધન કમાયા છો તેની પત્નીએ પણ પતિ પાસે ધર્મપાલન કરાવવાના નારાયણની કૃપાથી વિપુલ ધનની કમાણી કરી. બીછ

બાજુ લીલાવતી તથા કલાવતી પણ પોતાની ભૂલ સત્યવ્રતીએ બાળક, પીડિત તથા સત્કાર્યપરાયણ સમજ્યાં અને એને માટે ભગવાન સત્યનારાયણની ક્ષમા પુરુષને પ્રભુરૂપ માનીને તેમની યથાશક્તિ સેવા– માગી.

તેમણે વિલાસી જીવનનો ત્યાગ કરીને કર્મઠતા. સેવા અને સદ્દભાવનાને જીવનમાં પ્રાથમિકતા આપી. ઋષિના રૂપમાં સાધુ વૈશ્ય પાસે પહોંચીને તેની તેમની અસાવધાનીને કારણે ઘરના નોકરોએ જ ધન સત્યનિષ્ઠાની પરીક્ષા લીધી. ઋષિ બોલ્યાઃ હે મહાન-અને સામાનને અસ્તવ્યસ્ત કરી ચોરી લીધાં હતાં. તેમણે ભાવ! અહીં નજીકમાં જ એક આશ્રમ છે. એમાં બંનેએ પોતાનો જીવનક્રમ સુધાર્યો. એનાથી ભગવાન મનુષ્યોને આધ્યાત્મિક સાધના તથા શિક્ષણ દ્વારા સત્યનારાયણની કૃપા થઈ અને તત્પરતા તથા શ્રેષ્ઠ જીવનના અધિકારી બનાવવામાં આવે છે. બ્રહ્મ-સદ્ભાવના વધવાથી તેમનું અધિકાંશ ધન ફરીથી પ્રાપ્ત ચારીઓના સર્વાંગી શારીરિક, બૌદ્ધિક તથા ભાવનાત્મક થઈ ગયું.

આ સંસારમાં ભગવાનના નિર્દેશોનું પાલન કરવું પ્રસન્ન થાય એવાં જ કાર્યો મનુષ્યએ કરવાં જોઈએ. શકવાની ક્ષમતા વિકસિત કરવામાં આવે છે. સમાજ-ભગવાન સત્યનારાયણની કૃપા પ્રાપ્ત કરીને મનુષ્ય સેવકોને જ્ઞાન-પ્રસાર અને રચનાત્મક કાર્યોનું સાંસારિક કષ્ટોમાંથી મુક્તિ મેળવતો રહે છે અને માર્ગદર્શન, પ્રશિક્ષણ અને સહયોગ પણ અહીંથી પ્રાપ્ત પરલોકમાં પણ તેની સદ્દગતિ થાય છે.

સોનું, ઝવેરાત અને ધન લઈને વહાણ દ્વારા પોતાના મહત્ત્વપૂર્ણ યોગદાન રહે છે. નગર માટે ચાલી નીકબ્યો. બીજ બાજુ લીલાવતી અને ઉપાસના કરવા લાગી હતી.

કાર્યોમાં ખર્ચાતો હતો અને તેઓ હૃદયથી સત્યવ્રતનું કાર્યોના સંચાલન માટે સ્વેચ્છાથી સહયોગ આપી શકો પાલન કરી રહી હતી. ભગવાન હંમેશાં મનુષ્યનાં કર્મોની છો. પરંતુ સાધુ વૈશ્ય કરીથી લોભને વશીભૃત થઈ ગયો. પરીક્ષા કર્યા કરે છે કે તેના વિચારોમાં કંઈ સચ્ચાઈ છે કે ધર્મ કાર્યો માટે પણ તેનો ધનનો મોહ બાધક બની ગયો. પછી નર્યું નકલીપણું છે. કપટી અને જૂઠો મનુષ્ય 💎 તેણે ઋષિને મદદ આપવાની સ્પષ્ટ ના પાડી ભગવાનને કદી સ્વીકાર્ય નથી હોતો. તેઓ તો સાચી દીધી અને પોતાની અદૂરદર્શિતાને કારણે પાછલા વ્યક્તિ સાથે જ પ્રેમ રાખે છે. હૃદયની શુદ્ધ ભાવનાઓ પ્રસંગોને એકદમ ભૂલી ગયો. લોભ અને અદૂરદર્શિતા જ એ જગત્પતિને સૌથી વધારે પસંદ આવે છે.

કર્મોથી જ પ્રસન્ન થાય છે. તેમને કેવળ વાતોના દુર્ઘટના ગ્રસ્ત થઈને સમસ્ત ધન સાથે ડૂબી ગઈ. આડંબરથી પ્રસન્ન કરી શકાતા નથી. દુઃખી અને દીનની નાવિકોના પ્રયાસોથી સાધુ વૈશ્ય તેના જમાઈ સાથે સેવા–સહાયતા કરનારા ભગવાનને પ્રિય છે, તથા પરાણે બચી ગયો. સત્પુરૂષોને સતાવનારા તેમને કષ્ટ-દુઃખ પહોંચાડે છે. કહેવામાં આવ્યું છે કે ઘનના મદમાં જે વિવેકની

સહાયતા કરવી જોઈએ.

ભગવાને એક ગુરુકુળનું સંચાલન કરનારા વિકાસ માટે ગુરૂકળ ચાલે છે.

વાનપ્રસ્થોમાં સાધના, સ્વાધ્યાય, શિક્ષણ તથા એ જ સૌથી મુખ્ય બાબત છે. એટલે જે કાર્યોથી પ્રભુ અભ્યાસ દ્વારા લોકકલ્યાણ તથા આત્મકલ્યાણ કરી થાય છે. સમાજને ઉન્નત બનાવવામાં તથા મનુષ્યોનું સૂતજી કહેવા લાગ્યાઃ હવે એ સાધુ વૈશ્ય ઘણું આત્મિક સ્તર ઊંચુ ઉઠાવવામાં આ આશ્રમનું ઘણું

સત્કાર્યોમાં સુસંસ્કારી તથા શ્રદ્ધાયુક્ત ધનને કલાવતી પણ ભગવાન સત્યનારાયણની યોગ્ય રીતે જ લગાવવાનો નિયમ છે. અમે સાંભળ્યું છે કે આપ સત્યવ્રતનું પાલન કરનારા છો. એટલે આપ ઇચ્છો તો તેમનો અધિકાંશ સમય ધર્મ અને પરોપકારનાં પોતાના સામર્થ્ય અને શ્રદ્ધા પ્રમાણે આ આશ્રમનાં

મનુષ્યને ડૂબાડી દે છે. સાધુ વૈશ્ય પોતાની તુચ્છ બૃદ્ધિને ભગવાન આડંબરથી દૂર રહે છે અને યથાર્થ કારણે ભગવાનના કોપનો ભોગ બની ગયો. તેની નૌકા

આવશ્યકતા પૂરી કરતાં જે ધન બચશે એ બધું તે તથા જમાઈ સહિત તે ઘેર પાછો ફર્યો. સત્યવ્રતના પાલનમાં અને પ્રચારમાં લગાવશે તે એ જ તથા પોતાનો સંકલ્પ જણાવીને તેમની મદદ માગી.

શકાય નહિ. એટલે અમે એને બહાર કાઢવાનો પ્રયાસ પ્રેરણા મેળવીને જીવનને સાર્થક બનાવ્યું. કરીએ છીએ અને બુદ્ધિમાન, સેવાપરાયણ તથા પરિશ્રમી આશ્રમવાસીઓના મનોયોગ પૂર્ણ પ્રયાસથી પ્રસન્ન થાય છે. એવી વ્યક્તિઓ ભગવાન સત્ય-બધું ધન નદીના તળિયેથી કાઢવામાં આવ્યું.

મદદ કરી એના બદલામાં કંઈ પણ સ્વીકારવું એ અયોગ્ય પ્રકારનાં સુખ અને કલ્યાણનાં અધિકારી બની જાય છે. થશે. હે વૈશ્ય ! તમે પોતાનું ધન સંભાળો, પરંતુ પોતાના સંકલ્પ પ્રમાણે એના સદ્દુપયોગની વાત બરાબર ધ્યાનમાં રાખજો.

સાધુ વૈશ્યનું હૃદય નિર્મળ થઈ ચૂક્યું હતું. ઋષિએ ધનનો અસ્વીકાર કર્યો એનાથી અત્યંત દુ:ખી થઈને તે બોલ્યોઃ હે ઋષિવર, મારાં પાપકર્મોએ તો રાષ્ટ્રની આ સંપત્તિને ડુબાડી જ દીધી હતી. આપ સૌના પુણ્ય વડે એને ઉગારી છે, એટલે આ બધું ધન આપનું 📗 છે, મારું નથી. એ પ્રમાણે કહી ઋષિના ચરણોમાં પ્રણામ કરીને તે બધું ધન છોડીને ચાલવા તૈયાર થઈ ગયો.

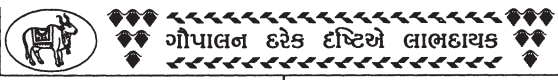
ઋષિ તેની પવિત્ર ભાવનાનું પ્રમાણ મેળવીને 🛮 સંતુષ્ટ થયા અને આશ્રમની તાત્કાલિક આવશ્યકતા 🛮 પ્રમાણે થોડા ધનનો સ્વીકાર કર્યો. તેમણે સાધુને આજ્ઞા આપી કે બાકીના ધનને તે રાષ્ટ્રની અમાનત માને તથા થઈ જાય છે.

દષ્ટિએ આંધળો થઈ ગયો હોય એવા મનુષ્ય માટે|એનો સંરક્ષક બનીને વેપાર દ્વારા એને વધારે અને વિપત્તિ અંજનનું કામ કરે છે. સાધુ વૈશ્યને પોતાની રાષ્ટ્રના હિતમાં લગાવતા રહેવાનો ક્રમ અપનાવે. વૈશ્યે ભૂલનું ધ્યાન **થયું અને તે**ણે સંકલ્પ કર્યો કે પોતાની ત્રિષિના વચનને ભગવાનનો આદેશ માની શિરોધાર્ય કર્યું

ત્યાર પછી તેઓ જીવનભર નિષ્ઠાપૂર્વક સત્યવ્રતી ઋષિની પાસે પહોંચ્યા, પોતાની ભૂલનો સ્વીકાર કર્યો રહ્યાં, સમાજની સમૃદ્ધિ વધારતાં રહ્યાં અને પોતે પણ સુખ, યશ અને પુણ્યનાં ભાગીદાર બન્યાં. સામાન્ય **ઋષિ બોલ્યાઃ** ધનના લોભથી જૂકું બોલીને તમે વ્યક્તિની માફક નિર્વાહ માત્રનું ધન પોતાને માટે ખર્ચીને પોતાની પાત્રતા ખોઈ નાંખી છે, પરંતુ તમારો શુભ બાકીનું બધું ધન સદ્દપ્રવૃત્તિઓના પ્રસારમાં ખર્ચવા સંકલ્પ પણ નકામો જશે નહિ. સંપત્તિ જ્યારે રાષ્ટ્રની લાગ્યાં. તેમના સત્પ્રયાસોથી સમાજમાં ધાર્મિક હોય છે ત્યારે એને જળમાં ડૂબીને નાશ પામવા દઈ પ્રવૃત્તિઓ વધી અને અસંખ્ય વ્યક્તિઓએ સન્માર્ગની

ભગવાન જુદાં જુદાં શુભ કર્મો કરનારાઓથી નારાયણની કૃપાપાત્ર બને છે. લીલાવતી અને કલાવતી તે વખતે વૈશ્યે કૃતજ્ઞતા પ્રગટ કરતાં ઋષિને પણ પોતાના પતિઓની સાથે આ લોકમાં સુખ આશ્રમ માટે એ ધનનો સ્વીકાર કરવાનો આગ્રહ કર્યો. સૌભાગ્ય મેળવતાં રહ્યાં અને અંતમાં પરમ સુખનાં ઋષિએ કહ્યું: પહેલાં મેં તમને સત્યધર્મના સાધક અધિકારી બન્યાં. ભગવાન સત્યનારાયણનો મહિમા સમજીને તમારો સહયોગ માગ્યો હતો. હવે તમને અમે અપરંપાર છે. તેમના શરણમાં જવાથી મનુષ્યો બધા

વર્તમાન સમયની બધી દુર્બળતાઓ અને 🛚 l મુશ્કેલીઓનું કારણ માનવીના મનની પોતાના **!** સ્વરૂપ વિશેની ભ્રામક ધારણા છે. મોટા ભાગના લોકો આત્મહીનતાથી પીડિત છે અથવા ઉદ્ધત અહંકાર માથે લઈને ફરે છે. આત્મહીનતાથી પીડાતી વ્યક્તિ પોતાને પછાત અને દીનહીન 🛭 ી સમજે છે. તેને હંમેશાં એવું જ લાગ્યા કરે છે કે ▮ મારી ઉન્નતિ શક્ય નથી, જ્યારે અહંકારી પોતાને પૂર્ગપણે વિકસિત માને છે. બન્ને દશાઓમાં વિકાસની સંભાવનાઓનાં દાર બંધ



ગૌરક્ષાના પ્રશ્ન અંગે ભાવનાત્મક અને આર્થિક બન્ને જેવા પછાત દેશોમાં જ્યાં ત્યાં પાળવામાં આવે છે, દષ્ટિએ વિચાર કરવો પડશે અને તેનું યોગ્ય નિરાકરણ એક તો ઘેટી તથા બકરીઓમાં દૂધનું પ્રમાણ બહુ ઓછું કાઢવું પડશે. ભારતીય પરંપરામાં ગાયની તુલના હોય છે. બીજું તેમાં પણ એ ગુણ નથી જે ગાયના બ્રાહ્મણ સાથે કરવામાં આવી છે. આપણાં ધાર્મિક દૂધમાં હોય છે. ત્રુંથોમાં અનેક જગ્યાએ ગૌ અને બ્રાહ્મણનો એક ગાયના દૂધનો સાત્ત્વિકતાવર્ધક ગુણ એ શારીરિક યુગ્મરૂપે સાથે સાથે ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે. પોષણ, આરોગ્ય અને સ્વાસ્થ્યવર્ધકતાથી વધારે બ્રાહ્મણની ઉપયોગિતા તેની સાધના તથા સેવાની મહત્ત્વનો છે. દરેક પદાર્થને પોતાનો સૂક્ષ્મ ગુણ હોય શ્રેષ્ઠતાને દષ્ટિમાં રાખીને જ સ્વીકારવામાં આવી છે|છે. મરચું–મસાલા <mark>જો કે ખાવામાં સ્વાદિષ્ટ હોય છે,</mark> એના આધારે જ એને સમાજમાં ઉચ્ચ સ્થાન પરંતુ તેમાં તમોગુણી વૃત્તિઓને ભડકાવવાનો અવગુણ આપવામાં આવ્યું છે. આ વાત ગાયના સંબંધમાં પણ છે, આ નુકસાનને જોતાં તેની નિંદા કરવામાં આવી છે. છે. તેને જ સન્માન આપવામાં આવ્યું છે, તે કોઈ∤નશામાં ચા, કોફી, ભાંગ, અમુક હદ સુધી આરોગ્ય કારણ વગર નહીં.

છે, એ તત્ત્વો અન્ય પ્રાણીઓના દૂધમાં નથી. ચિકાશ ભાવનાત્મક સ્તર ઘટે છે. આ નુકસાન શારીરિક તો ભેંસ અને ઘેટાંના દૂધમાં પણ વધારે હોય છે. પરંતુ તંદુરસ્તીની ક્ષતિથી પણ વધુ ભયંકર છે. એટલા માટે જે વિટામીનો, ખનિજ ક્ષારો ગાયના દૂધમાં છે તે કોઇ વિચારશીલ લોકો આ નશીલી ચીજોને તુચ્છ તથા બીજા પ્રાણીઓમાં નથી. ચિકાશ સ્વાદની દષ્ટિએ નુકસાનકારક માને છે. અથવા ચરબી વધારવાની દષ્ટિએ ઉપયોગી નિવડી ગાયનું ભાવનાત્મક સ્તર મનુષ્ય જેવા છવોમાં શકે, પરંતુ અન્ય દષ્ટિએ તેનું વધુ પ્રમાણ નુકસાનકારક સૌથી વધારે વિકસિત છે. તેના સ્વભાવમાં કરૂણા, જ છે. મનુષ્યને ચરબીની મર્યાદિત પ્રમાણમાં જ મમતા, શાલીનતા અને સંતોષ જેવી શ્રેષ્ઠ વૃત્તિ જરૂરિયાત છે. તેનું પ્રમાણ વધવાથી સ્થૂળતા, <mark>બહોળા પ્રમાણમાં હોય છે.</mark> તેમાંય અન્ય બ્લડપ્રેશર, હૃદયરોગ વગેરે અનેક પ્રકારના રોગો શરીરને પ્રાણીઓની સરખામણીમાં ઉત્સાહ, સ્કૃર્તિ, બળ અને જકડી લે છે. માત્ર ચિકાશ માટે દૂધ, ઘીની આફત સહનશીલતા વધુ હોય છે. મગજ પણ અપેક્ષા કરતા પ્રાપ્ત કરી શકાય. દૂધ તો એ ઉપયોગી જીવનતત્ત્વો જ રહે છે. એને પીનારની માનસિક સ્થિતિ અને માટે પીવામાં આવે છે, કે જેને માતા પછીના બીજા વૃત્તિ પણ એ જ બીબામાં ઢળે છે. ભેંસનું પાડ્ સાધન રૂપી ગાયથી જ પ્રાપ્ત કરી શકાય. આ મંદબુદ્ધિનું અને આળસુ હોય છે. જ્યારે ગાયનું વાછરડું

દરેક દષ્ટિએ ગૌવંશનું રક્ષણ કરવું જરૂરી છે. ગાયનો જ ઉપયોગ કરે છે. બેંસ તો માત્ર આફ્રિકા

માટે લાભદાયક જણાવવામાં આવે છે. પરંતુ તેમાં ગાયના દૂધમાં જ આરોગ્યવર્ધક તત્ત્વો મળી આવે તામસી સ્વભાવ છે. જેથી તેનાથી માનસિક અને

વહોરવાની જરૂરિયાત નથી, કારણ કે તે તેલમાંથી પણ વધારે વિકસિત હોય છે. આ બધાં ગુણો ગાયના દૂધમાં **કારણે જ સમગ્ર જગતનો વિચારશીલ વર્ગ દૂધ માટે** સ્વાભાવિક રીતે ચંચળ અને સ્ફર્તિવાળું હોય છે.

ચાકરી તથા દૂધના સેવનને ભાવનાત્મક બૌદ્ધિક ખાતર તો છાણનું જ હોઈ શકે. વિકાસના ક્રમને સાત્ત્વિકતા તરફ લઇ જવા યોગ્ય આ રીતે આર્થિક દષ્ટિએ પણ ગાયનો ઉપયોગ આ જણાવ્યું છે. વ્રત, ઉપવાસ, પૂજા, હવન શુદ્ધિ, દેશ માટે અત્યંત ઉચ્ચ કોટિનો છે. આપણાં દેશમાં બે પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરે કાર્યોમાં ગાયના દૂધનો એડલા માટે તૃતીયાંશ આવક પશુપાલનથી થાય છે અને તેમાં સૌથી ઉપયોગ કરવામાં આવે છે, કે તેમાં સમાયેલી મોટો ફાળો ગાયનો છે. આ બધી વાતોને ધ્યાનમાં પથ પર સફળતા મળે. આ લાભને શારીરિક લાભથી દષ્ટિએ લાભદાયક અને જરૂરી બની જાય છે. તેને વધારે મહત્ત્વનો સમજી ગાયને તેની આંતરિક ઊંચી ધાર્મિક માન્યતા ભાવાવેશમાં મળી નથી. સ્થિતિ અનુરૂપ બ્રાહ્મણ-દેવતાનો દરજ્જો આપવામાં પરંતુ તેની ઉપયોગિતાના આધારે મળી છે. ⊦આવ્યો છે.

છે-આર્થિક. ભારત ખેતીપ્રધાન દેશ છે. વસ્તી સમજાવવામાં આવે અને તેને સેવન કરવા માટે ભાર વધારાના કારણે ખેતરોનું કદ નાનું બની ગયું છે. મુકવામાં આવે તો ગાયના દૂધની ખપત વધવાથી તેને અર્થાતું ખેડ ટુંકા ગાળાની બની ગઈ છે. અહીં મોટા પાળવાનું તથા તેની ઓલાદ સુધારવાનું આકર્ષણ મોટા ફાર્મ તો ત્યારે જ ચાલી શકે, કે જ્યારે ખેતીનું અનાયાસ વધતું જશે અને ગાયોને વધારે પ્રમાણમાં રાષ્ટ્રીયકરણ થઈ જાય. પરંતુ આજની સ્થિતિમાં નાના તથા વધુ ધ્યાન રાખી પાળવામાં આવશે. **ગાયના** ખેતરોને જ કળદ્રુપ રાખવા પડશે. એવી સ્થિતિમાં શુદ્ધ દુધ તથા ઘીના વેચાણ માટે ઠેરઠેર દુકાનો તેમાં વપરાતી શક્તિની ભરપાઈ બળદ દ્વારા જ કરી <mark>ચલાવવામાં આવે. જેવી રીતે અન્ય ઉદ્યોગોમાં</mark> શકાશે. ટ્રેક્ટરોને લાયક વિશાળ જમીનના ટ્રકડાઓ પૈસા લગાવવામાં આવે છે, એજ રીતે ગાયની બહુ ઓછા છે. પછી ટ્રેક્ટરમાં થતી તૂટકૃટ, ચલાવવાની ડેરીઓ ચલાવવામાં આવે. ઓલાદ સુધારવા માટે કુશળતા, મોટી મૂડીનું રોકાણ, એ મૂડીનું વ્યાજ અને સારી જાતિના સાંઢની વ્યવસ્થા કરવામાં આવે. આજે મશીનનો ઘસારો, આ વાતનો યોગ્ય રીતે જો તારણ તો એના સંબંધમાં સૌથી મોટી કમનસીબી એ છે, કે કાઢવામાં આવે તો ટેક્ટર બળદ કરતાં મોંઘું પડે છે. લોકો ગાયના ગુણો તરફ ધ્યાન ન આપતાં ભેંસના પછી બળદ માત્ર ખેતર જ ખેડતો નથી. સિં<mark>ચાઈ માટે દૂધને પસંદ કરે છે અને ખરીદે છે. ફળસ્વરૂપે</mark> કવામાંથી પાણી કાઢવું, ગાડું ચલાવવું વગેરે બીજા કામ¦ગૌપાલનનો <mark>ધંધો લાભ વગરનો બનતો જાય છે અને દર</mark> પણ કરે છે. દરેક જગ્યાએ ટ્રેક્ટર વડે થોડા પ્રમાણમાં વર્ષે પેદા થતા વાછડા વાછડીને કસાઈખાને જવું પડે કામ કરવું સંભવ નથી, સાથે સાથે ટ્રેક્ટર છાણ પણ છે. વિદેશોમાં જ્યાં ગાયના દૂધનું પ્રચલન છે, ત્યાં માંસ આપતું નથી. અગર બળદને હટાવી ટ્રેક્ટર રાખવામાં માટે ગાયને મારવામાં આવતી નથી. ગાયની દૂધની આવે તો છાણના ઉપયોગી ખાતરથી વંચિત રહેવું ઉપેક્ષા કરવી તે એક પ્રકારે તેને બિનઉપયોગી સાબિત પડશે અને જમીન ધીરે ધીરે નિર્બળ બનતી જશે. કરીને કસાઈખાને ધકેલી દેવા જેવું કહી શકાય. રાસાયણિક ખાતરના ઉત્સાહમાં અમેરિકા પોતાની અગર આપણે પશુપાલનની સાથે અહિંસાનું પાલન

તત્ત્વ-દર્શીઓએ ગાય અને તેનું સાન્નિધ્ય, સેવા લાખો એકર જમીન વેરાન બનાવી ચુક્યું છે. સારૂં

સાત્ત્વિકતાનો લાભ મળે અને આત્મિક પ્રગતિના રાખતા ગૌપાલન, ગૌસેવા અને ગાયની રક્ષા દરેક

ગાયની રક્ષા માટે સૌથી મહત્ત્વનું પગલું એ છે, કે શારીરિક અને માનસિક લાભ ઉપરાંત ત્રીજો લાભ અગર લોકોને ગાયના દૂધના ઉપયોગનું મહત્ત્વ

કરવું છે, તો એવા ઢોરોનું પાલન કરવું પડશે કે જેના વધારવું એ ભૌતિક તથા ભાવનાત્મક બન્ને પક્ષોનું બચ્ચાં પણ ઉપયોગી હોય. એ દષ્ટિએ માત્ર ગાય જ નિરાકરણ હોઈ શકે. સાચી ઠરે છે. ગાયના દૂધની માંગ વધી જાય અને ધાર્મિક કાર્યોમાં ગાયના ઘીનો ઉપયોગ થવા લાગે તો સ્વાભાવિક રૂપે ગૌપાલનનો ધંધો લાભદાયક બની જશે, તેની ઓલાદ સુધરશે અને લોકો તેને હસતાં હસતાં પાળશે. એવી સ્થિતિમાં વાછડાં, વાછડી પણ વધારે પ્રમાણમાં અને સારી ઓલાદના મળશે અને તે ન મળવાના કે વધુ મોંઘા મળવાના કારણે ખેતીના કામમાં જે અડચણો આવી રહી છે. તે આપોઆપ દૂર થઈ જશે.

ગાયને પેંશન, પ્રોવીડન્ટ ફંડની જેમ કામ બંધ કરવાનું બંધ કરી દીઘા પછી પણ એક વર્ષ ઘરે બેસાડી ખવડાવવાનો ખર્ચ તેની આજવન કમાણીમાંથી બાદ કરવામાં આવે તો પણ ગૌપાલન ધંધો લાભદાયક સાબિત થશે. ખાસ કરીને ગાય, બળદ, દૂધ આપવા અથવા કામ કરવાનું બંધ કરી દેવાથી હંમેશા માટે અયોગ્ય બની ગયા પછી તે ઢોર એક વર્ષથી વધુ જીવતું નથી. આ સમયમાં પણ તે છાણ રૂપે કિંમતી ખાતર આપતું રહે છે અને મૃત્યુ પામ્યા પછી માંસ તથા હાડકાંનું ખાતર તથા કિંમતી ચામડું આપીને એક વર્ષ સુધી બેસીને ખાવાના નુકસાનની ભરપાઈ કરી **જાય છે અને જો ત્રુ**ટિ પડે તો જે રીતે આપણે વૃદ્ધ મા-બાપને બેસાડીને ખવડાવીએ છીએ, એ જ રીતનો **વ્યવહાર ગાય. બળદ સાથે પણ કરી શકાય અને** ગાય તથા તેની ઓલાદને કસાઈખાને જવાથી બચાવી શકાય.

ગૌવંશના રક્ષણ માટે આપણે નવેસરથી ગાયના દૂધના સેવનની પ્રથા પ્રચલિત કરવી જોઈએ. દૂધ ભેંસનું પીવું અને જય ગાયની બોલવી આ બેઢંગી ચાલ માત્ર મુશ્કેલી જ બની રહેશે અને તેનાથી મૂળ પ્રશ્નનો નિકાલ નહીં આવે. ગાયના દૂધનું પ્રચલન

સગવાન બુદ્ધે પોતાના જીવનના અંતિમ સમયે શિષ્યોને કહ્યું, 'હે ભિક્ષુઓ, જ્યાં સુધી તમે સંયમી રહેશો, મૈત્રીભાવ રાખશો, હળીમળીને વહેંચીને ખાશો, સત્ય અને ધર્મ પર દઢ રહેશો, ત્યાં સુધી અસીમ આપત્તિઓ આવવા છતાં તમારો પરાજય નહીં થાય. '

સંગઠન અને સહકાર, ભક્તિભાવનાં બે એવાં પરિણામો છે, જે દરેક સ્થિતિમાં માણસને ધન્ય બનાવે છે.

એકવાર કેટલાંય પક્ષીઓ એક પારધીની જાળમાં કસાઈ ગયાં. પક્ષીઓએ સંપ કર્યો અને સૌ એકસાથે જાળસમેત ઊડી ગયાં. શિકારી પાગ તેમની પાછળ દોડચો. કોઈ એક સાધુએ પૂછ્યું, 'ભાઈ, હવે તેમની (પક્ષીઓની) પાછળ દોડવાનો શો અર્થ ?' શિકારીએ કહ્યું, 'મહારાજ, જ્યાં સુધી આ પક્ષીઓ એક જ વિચારના અને સંગઠિત છે ત્યાં સુધી જાળનો બોજો ઊઠાવી શકશે.' અને એમ જ થયું. થોડી જ વારમાં 'ક્યાં ઊતરીશં ?' એ પ્રશ્ન પર તેમનામાં વિવાદ થયો. કોઈ કોઈ પક્ષીએ ઢીલ મુકી અને પરિણામ એ આવ્યું કે તેઓ જાળસહિત નીચે પડચાં અને મરી ગયાં.

એક વ્યક્તિએ આવીને કહ્યું, 'મહારાજ, આવક ઓછી છે અને બાળકો ભુખે મરી રહ્યાં છે. ' સંતે પૂછ્યું, 'બાળકો શું કામ કરે છે?' આગંતુક વ્યક્તિએ અકડાઈપૂર્વક કહ્યું, 'શું તેઓ કોઈના નોકર-ચાકર છે કે કામ કરે. ' સંતે કહ્યું, 'ભાઈ, ઘરનો બોજ ઉઠાવવા માટે પોતપોતાની સ્થિતિ મુજબ બધાએ કોઈક ને કોઈક કામ કરવું જોઈએ. એકલા માણસની મહેનતથી કેમ ચાલે ?' માણસ સંતોષ પામીને ચાલ્યો ગયો. થોડા દિવસો પછી ફરીથી પાછો આવ્યો. આ વખતે ઘણી ભેટ-સોગાદ પણ સાથે લાવ્યો હતો. તે સંતના ચરાગોમાં મૂકીને બોલ્યો, 'મહારાજ, હવે એક બાળક ઢોરઢાંખર ચરાવે છે, બીજો ખેતી કરે છે, પત્ની પાગ કામમાં મદદ કરે છે. હવે કોઈ પ્રકારની તંગી નથી.' સંતે કહ્યું, 'જે ઘરના બધા જ માણસો હળીમળીને પરિશ્રમ કરે છે. તેમને કદી તંગી પડતી નથી.

योगविज्ञान

### 'ચીગ'નું જ્ઞાન-વિજ્ઞાન

અથવા બેથી અધિક સંખ્યાનાં જોડકાંને યોગ કહેવામાં પરમ લક્ષ્યની પ્રાપ્તિ શક્ય છે. સમાનાર્થી શબ્દો છે.

યોગ, મનુષ્યની ચેતનાના વિકાસનું વિજ્ઞાન છે. નથી, તેમાં પદાર્થ, જીવન અને ચેતનાનો સમન્વય થાય છે. પૂબ નજીક છે. પતંજિલના મતાનુસાર જયારે ઉપનિષદની પરંપરામાં યોગ, ચેતનાની એક ઉચ્ચ પુરુષનો ભેદ સ્પષ્ટ થવા લાગે છે. પરિણામે, સમસ્ત અવસ્થા છે. આમાં પાંચે જ્ઞાનેન્દ્રિયો તથા મનની દુઃખોમાંથી મુક્તિ મળી જ્ઞય છે. અર્થાત્ દુઃખોથી વૃત્તિઓ થંભી નય છે અને બુદ્ધિ પણ સ્થિર થઈ નય વિયોગ થઈ નય છે. તેથી એમ કહી શકાય કે જ્યારે છે. આ રીતે ઇન્દ્રિય નિયંત્રણથી ધ્યાન સ્થિર થઈ જાય સાધક યુક્ત બને છે, ત્યારે દુઃખોથી તેનો વિયોગ થઈ છે. પતંજિલના યોગસૂત્ર અનુસાર યોગ 'ચિત્ત-વૃત્તિના જિય છે. નિરોધ'ની અવસ્થા છે.

ખાસ કરીને 'કઠોપનિષદ'

યોગ શબ્દની વ્યુત્પત્તિ 'યુજ'(યુગ) ક્રિયાપદના યોગનાં ભિન્નભિન્ન સ્વરૂપો તરફ સંકેત કરવામાં 'યોજં યોગઃ' આ વિગ્રહના 'ભાવે' સુત્ર ભાવના આવ્યો છે. મહાભારતમાં તો યોગનો અક્ષય ભંડાર છે. અર્થમાં 'છાત્ર' પ્રત્યય જેડવાથી થાય છે. આનો અર્થ અહીં 'યોગ' શબ્દનો પ્રયોગ ઉપાય રૂપે મળે છે. થાય-જોડવું, સંયોજિત કરવું, સમ્મિલિત કરવું અને ભગવદગીતા તો યોગશાસ્ત્ર છે જ. તેના ૧૮ તદાકાર થવું. યોગનો અર્થ જીવાત્મા અને પરમાત્માનું અધ્યાયોમાંથી પ્રત્યેક અધ્યાયના નામના અંતે 'યોગ' મિલન કે સાયુજ્ય છે. જ્યોતિષ શાસ્ત્રમાં યોગનો શબ્દ પ્રયોજ્યો છે. રામાયણમાં યોગના જ સમાનાર્થી સંબંધ યુગ એટલે 'કાળ' સાથે છે. ગણિતશાસ્ત્રમાં બે|શબ્દ રૂપે 'તપ' શબ્દનો ઉલ્લેખ થયો છે. આનાથી

આવે છે. આયુર્વેદમાં વિભિન્ન પ્રકારની ઔષધિઓના બગવદગીતામાં યોગની અનેક પરિભાષાઓ પ્રાપ્ત મેળને યોગ કહે છે. 'યોગ' શબ્દ પ્રાચીન ભારતીય|થાય છે. ગીતાના બીજા અધ્યાયના ૪૮મા શ્લોકમાં આર્ય ભાષાના પરિવારનો છે. જર્મન ભાષાના એક સિદ્ધિ-અસિદ્ધિમાં સમરૂપ રહેવું તેને યોગ દર્શાવ્યો છે. (Joke) ઓગ્લ ભાષા સમૂહના ગેઓક (Geoc) ઈઉક યોગ કર્મોની કુશળતા પણ છે. ગીતા આગળ કહે છે કે (luc)ના ઑક (Oc) લેટિન ભાષાના ઈઉગમ (lugum) જીવનમાં જે દુ:ખનો સંયોગ છે તેનો વિયોગ જ યોગ તથા ગ્રીક ભાષાના જુગોમ (Jugum)ની સમકક્ષ કે છે. ગીતા દ્વારા પ્રતિપાદિત યોગની પરિભાષા પતંજલિ યોગની પરિભાષા સાથે શાબ્દિકરૂપમાં મળતી આવતી તેની તે વિજ્ઞાન અને અધ્યાત્મનો સંયોગ પણ કરાવે છે.|ચિત્તવૃત્તિઓનો નિરોધ થઈ જ્ઞય છે ત્યારે પ્રકૃતિ અને

યોગનો સામાન્ય અર્થ છે - 'યુક્ત' થવું. આ જ વૈદિક વાડ્મયમાં સૌપ્રથમ ઋગ્વેદમાં 'યોગ' શબ્દ સંદર્ભમાં યોગી યાજ્ઞવલ્કયએ યોગની પરિભાષા આપી મળે છે. ઋગ્વેદના ૧૦/૧૪/૪, ૧/૫૦/૧૦, ૩/ છે. તેમના મતાનુસાર, જીવાત્મા અને પરમાત્માનો ૫૨/૧૦, ૧૦/૧૧૭/૧ વગેરે મંત્રોમાં આની ઝલક સમાન રૂપાત્મક સંયોગ જ યોગ છે. સમાન મળે છે. અહીં 'યોગ' શબ્દનો સંકેત આધ્યાત્મિકતા રૂપાત્મકનો અર્થ છે - બંધનમુક્ત પરમાત્માની જેમ તરફ છે. ઉપનિષદોમાં પ્રયોજ્યયેલ 'યોગ' શબ્દ પણ જીવાત્મા પણ પોતાની આસક્તિ, વાસના આદિ આધ્યાત્મિકતા અર્થને જ પુષ્ટ કરે છે. ઉપનિષદોમાં બંધનોથી રહિત થઈને તેની સાથે તદાકાર થઈ જાય. અને 'શ્વેતાશ્વતર' સ્મૃતિ ગ્રંથોમાં યોગાભ્યાસની આ બધી ક્રિયાઓનં ઉપનિષદમાં 'યોગ'નો ઉલ્લેખ થયેલો છે. કપિલના વર્ણન મળે છે. જેનાથી મોક્ષની પ્રાપ્તિ શક્ય 'સાંખ્યદર્શન' અને પતંજલિના 'યોગદર્શન'માં પણ છે. બૌદ્ધધર્મમાં બોધિસત્ત્વની પ્રાપ્તિ કરાવનારી

પ્રક્રિયાઓને યોગ કહેવામાં આવી છે. જૈન આચાર્યોના કર્મ બંધનનું કારણ બને છે. આની મુક્તિ માટે મતાનુસાર, જે સિદ્ધિ અને મોક્ષની ઉપલબ્ધિ કરાવે|કર્મયોગનો સહારો લેવામાં આવે છે. નિષ્કામ કર્મમાં છે, તે સમસ્ત સાધનો યોગ કહેવાય છે.

સ્થાન ઔપનિષદિક યોગ તથા 'પાતંજલ યોગ' કર્મયોગ કહેવામાં આવે છે. કર્મયોગ સાધનાની પ્રથમ વચ્ચેના સમયગાળાનું છે. આમાં જ્ઞાનયોગ, કર્મયોગ અવસ્થામાં કર્મ નિષ્કામપૂર્વક કરવું જોઈએ. તે પછીની તથા બક્તિયોગ ત્રણે સાધનોનું વર્ણન મળે છે. તેમાં અવસ્થામાં કર્તવ્ય-કર્મ પણ ભગવદ સમર્પિત બની રહે સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવાના સાધનના રૂપમાં યોગનું છે. આવી સ્થિતિમાં ભક્તિભાવનાનો ઉદય થાય છે. પ્રતિપાદન થયું છે. 'શિવ મહાપુરાણ'માં બે પ્રકારના અંતમાં કર્મયોગી પોતાને કર્તા પણ નથી માનતો અને યોગનો ઉલ્લેખ છે.

પતંજિલ દ્વારા પ્રતિપાદિત ચિત્તવૃત્તિ નિરોધરૂપી લૌકિક અને અલૌકિક બંને કર્મોનું ઉત્થાન થાય છે. યોગ પણ સમાનાર્થી છે. યોગસૂત્રોના ભાષ્યકાર વ્યાસે ભગવત્-પ્રાપ્તિનો સૌથી સરળ અને સુગમ યોગનું લક્ષણ 'સમાધિ'ને દર્શાવતાં બંનેને અભિન્ન માર્ગ ભક્તિમાર્ગ છે. યુગદષ્ટા સ્વામી વિવેકાનંદના ગણ્યાં છે. પરંતુ યોગસુત્રકારે સમાધિને અષ્ટાંગયોગોમાં મતાનુસાર, સાચા અને નિષ્કપટ ભાવથી ઈશ્વરની ગણાવીને તેને યોગનું જ અંગ કે સાધન માની છે. શ્રી ખોજ કરવી તેને ભક્તિયોગ કહે છે. પ્રેમ જ ભક્તિનો કે. એન. મિશ્રએ પતંજલિ યોગશાસ્ત્રમાં ભાવ વ્યુતક્રમ મૂળ સિદ્ધાંત છે. શાંડિલ્ય સુત્ર અનુસાર પણ ઈશ્વરમાં રૂપે પ્રયુક્ત યોગ અથવા સમાધિને અંગ અથવા સાધન પરમ અનુરક્ત રહેવું તે જ ભક્તિ છે. ભક્તિયોગમાં માનીને બંને શબ્દો સમાનાર્થી હોવાના સિદ્ધાંતનો ભગવાન જ એકમાત્ર કેન્દ્રબિંદ્દ હોય છે. પરમાત્મા સ્વીકાર કર્યો છે. આ રીતે યોગ અને સમાધિ શબ્દો પ્રત્યે પ્રેમમય બનીને તદાકાર બની રહેવું એ જ પર્યાયવાચી અને સમાનાર્થી છે.

છે. અધ્યાત્મશાસ્ત્રમાં પ્રતિપાદિત મોક્ષ પ્રાપ્તિ માટે આવે છે. કોઈ મંત્રના જપ દ્વારા પરમ લક્ષ્યની પ્રાપ્તિને નિર્દિષ્ટ સાધના અને તેની યથાવિધિ સમ્યક્ સાધના જપયોગ કહેવાય છે. યોગસૂત્રમાં મંત્રસિદ્ધિને માન્ય અને તે દ્વારા પ્રાપ્ત થનાર આધ્યા-ત્મિક વિકાસની ગણવામાં આવી છે અને તેમાં ઉલ્લેખ મળે છે કે ઈષ્ટ પૂર્ણતાનું નામ જ યોગ છે. મહાન યોગી શ્રી અરવિંદે મંત્રના જપથી ઈષ્ટદેવની પ્રાપ્તિ થાય છે. યોગદર્શનમાં યોગ સમન્વયમાં સ્પષ્ટ કર્યું છે કે પરમાત્માના પ્રણવ અર્થાત 'ૐ કાર'ને ઈશ્વરવાચક માનવામાં આવે એકત્વની પ્રાપ્તિ માટે પ્રયત્ન કરવો તથા તેને પ્રાપ્ત છે અને તેના અર્થની ભાવના કરતાં કરતાં જપ કરવાનું કરવું એ બધું જ યોગનું સ્વરૂપ છે.

તેની વ્યાપકતામાં વધુ વૃદ્ધિ થઇ. આ વ્યાપકતામાં દર્શાવ્યો છે. યોગના અનેક ભેદ દષ્ટિગોચર થાય છે. આ ક્રમમાં યોગના વિભિન્ન પ્રકારોમાં લયયોગનું પણ પોતીફ

કર્મ બંધનકારક નથી થતું. તેથી ફળની ઇચ્છાથી રહિત યોગશાસ્ત્રના ઇતિહાસની દષ્ટિએ ભાગવત પુરાણનું થઈને કર્મ કરતાં કરતાં ભગવત્-પ્રાપ્તિના માર્ગને તે કર્તવ્યની ભાવનાથી રહિત થઈ જ્ઞય છે. કર્મયોગથી

ભક્તિયોગનું લક્ષ્ય છે.

જુદા જુદા ગ્રંથોમાં યોગનો અર્થ ભિન્ન રૂપે વર્ણવેલ ં મંત્રયોગને જપયોગના નામથી પણ ઓળખવામાં વિધાન બતાવવામાં આવ્યું છે. પ્રણવમંત્રની સાથે જ **યોગનો વિષય વ્યા**પક રહ્ય<mark>ો છે. સમય</mark>ની સાથે ગાયત્રી મંત્રને પણ શાસ્ત્રકારોએ અતિ મહત્વનો

યોગના કેટલાય પ્રકારો ગણાવવામાં આવ્યા છે. મહત્ત્વનું સ્થાન છે. વૈષ્ણવ અને શાક્ત મતાનુસાર જ્ઞાનયોગ પ્રમાણે, બ્રહ્મની એકતાનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થવું નાદબિંદુ, અમૃતબિંદુ, ધ્યાનબિંદુ વગેરેનું વર્ણન મળે એ જ મોક્ષ છે. બ્રહ્મભાવની સ્થિતિને પ્રાપ્ત કરવી એ છે. આ બિંદુઓમાં સ્વાનુસંધાનપૂર્વક સંહાર કરીને જ જ્ઞાનયોગની સાધનાનું લક્ષ્ય છે. આ જ્ઞાન સ્વરૂપ, એટલે કે નાદમય બધી ભૂમિકાઓનો ત્યાગ કરીને ચૈતન્યને અજ્ઞાનથી મુક્ત કરી દેવાથી પ્રાપ્ત થાય છે. સ્વરૂપમાં સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરીને તેમાં જ લીન થઈ જવું

પિંગલાનાડી (સૂર્ય સ્લસ્) અથવા પ્રાણવાયુ એવો થાય સહિત હોય, તો ભાવયોગ કહેવાય છે, પરંતુ જેમાં છે તથ<sub>ે</sub> 'ઠકાર'નો અર્થ ઈડાનાડી (ચન્દ્ર સ્વર) અથવા સિંપૂર્ણ વિશ્વ તિરોહિત થઈ <mark>ન્નય છે તેર્ને અંભાવયોગ કહે</mark> અપત્નવાયુ એવો થાય છે. આ સુર્ય અને ચન્દ્ર સ્વરો છે, કેમ કે તેમાં વિદ્યમાન વસ્તુનો પણ ઓંભાસ નથી અર્ઘાત પ્રાણવાયુ અને અપાનવાયુના સંમિલિત રહેતો. ચિત્તનો બાહ્યાર્થ સંયોગ કોઈ ભૂમિ આદિ સાથે સ્વરૂપને હક્યોગ કહેવામાં આવ્યો છે. હક્યોગીઓની સંયોગ જ ક્રિયાને ક્રિયાયોગ કહેવાય છે. યોગના આ માન્યતા છે કે ભગવાન શિવ જ આ યોગના <mark>પ્રવર્તક બેદો સિવાય યોગનાં બીનાં સ્વરૂપોમાં પણ ભિન્નતા</mark> છે. મત્સ્યેન્દ્રનાથ અને ગોરખનાથની પહેલાં પણ છે. શિવયોગ, મૃત્યુંજયયોગ, સંપૂર્ણયોગ વગેરે. હઠયોગની ક્રિયાઓનું પ્રચલન હતું. હઠયોગ, શરીર અને યોગનું આ વાસ્તવિક પ્રાચીન સ્વરૂપ ઉપનિષદીય મન બંનેને પરસ્પર સંબંધી માને છે. યોગની સાધનાનું પરંપરાનું જ અંગ છે. તત્ત્વજ્ઞાન અને તત્ત્વાનુભૂતિના

છે. આમાં નિદ્દિધ્યાસન જ મુખ્ય સાધન છે. આ આવ્યું. પતંજલિએ અષ્ટાંગયોગને યમ, નિયમ, યોગની સાધના ચિંતનથી આરંભાય છે. મહાયોગનું જે આસન, પ્રાણાયામ, પ્રત્યાહાર, ધારણા, ધ્યાન અને સાધ્ય છે તે જ∵સાધના છે. જો કે આ યોગ કઠિન અને∫સમાધિના રૂપમાં સ્વીકાર્યો છે. શિવ મહાપુરાણ અને દુર્ગમ છે, પરંતુ ભગવત્કપાથી તે પણ સહજ, સરળ ગરૂડ પુરાણમાં પણ અષ્ટાંગયોગની ચર્ચા જેવા મળે અને સુગમ બની રહે છે. મહર્ષિ રમણના મંતવ્યાનુસાર છે. તત્ત્વજ્ઞાન અને તત્ત્વાનુભૂતિ આદિ ઉચ્ચ ભાવોની 'હૃદય ગુફા'માં કેવળ બ્રહ્મ જ છે. તે સાક્ષાત પ્રાપ્તિમાં સહાયક થવાથી શારીરિક તથા માનસિક આત્મસ્વરૂપમાં પ્રકાશિત થાય છે. રમણ મહર્ષિ કહે છે વિકાસના હેતુસર પણ યોગનો પ્રયોગ થયો છે. કે તેની ખોજ અને તેમાં જ વિલય પામવું તે મહાયોગ આધુનિક કાળમાં યોગના કેટલાંય પ્રયોજનો સુચવવામાં છે. આ મહાયોગ એક રીતે જ્ઞાનયોગ જેવો જ છે.

તંત્રો ઉપરાંત વૈષ્ણવ, સૂર્ય અને ગણપત્ય એમ બીનાં આત્મિક વિકાસ પર કેન્દ્રિત છે. ત્રણ તંત્રોનો ઉલ્લેખ મળે છે. આ પાંચેયને 'પંચાગમ' કહેવામાં આવે છે. તંત્રયોગ એક એવી પદ્ધતિ છે, વ્યવહારમાં ઉત્કૃષ્ટતાનો યોગ જ સાચો યોગ માની જેમાં આંતરિક અને બાહ્ય, વ્યક્તિગત અને સામૂહિક શકાય. તેથી યોગમાર્ગ પર અગ્રેસર સાધકે હંમેશાં ક્રિયાઓનો સમાવેશ કરવાનો પ્રયાસ કરવામાં આવ્યો પરમાત્માની ઉત્ક્રેટ ઝંખના કરતા રહેવું <mark>નોઈએ. આ જ</mark> છે.

તંત્રયોગના જ એક અંગ કુંડલિની યોગમાં કુંડલિની શક્તિને જગૃત કરવામાં આવે છે. તે છ ચક્રોને ભેદતી સહસ્ત્રારમાં જઇને શિવની સાથે એકરૂપ બની જ્રય છે. આ કક્ષાએ યોગીને જીવ અને બ્રહ્મની એકતાની અનુભૂતિ થાય છે.

લાગે છે. લયયોગથી પણ મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. પ્રાણાયામયક્ત મનોવૃત્તિને સ્પર્શયોગનું નામ 'હઠયોગ' શાસ્ત્રો અનુસાર, હકાર (હ)નો અર્થ આપવામાં આવ્યું છે અને <mark>જો સ્પર્શયોગ, મંત્રના સ્પર્શ</mark>

લક્ષ્ય શરીર અને પ્રાણ પર વિજય પ્રાપ્ત કરવાનું છે. સાધનના રૂપમાં જ તે વિકસિત થયું છે. કાળાંતરે મહર્ષિ રમણને મહાયોગના પ્રવર્તક માનવામાં આવે આને જ અષ્ટાંગયોગના રૂપમાં પ્રદિપાદિત કરવામાં આવે છે. દષ્ટાંત તરીકે, યોગ દ્વાચ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવી. તંત્ર પણ એક યોગ છે. તેને 'આગમ' પણ કહે સ્વાસ્થ્ય–સંવર્ધન કરવું, રોગોની ચિકિત્સા કરવી, છે. જેના દ્વારા ભોગ અને મોક્ષના ઉપાયો સુચવાય ચેતનાનો વિકાસ કરવો વગેરે. એમ કહેવું ઉચિત છે કે છે. તે શાસ્ત્રને આગમ કહેવાય છે. શૈવ અને શાક્ત યોગ મુખ્યત્વે તત્ત્વાનુબૂતિનો વિષય છે અને તે

આ રીતે જીવનમાં ચિંતન, ચારિત્ર્ય અને બધા યોગોનો સાર છે.

सुंहर वस्तुओमां मनुष्यनो सष्टारात्म8 દિષ્ટિકોલ અને આદર્શ જ સૌથા વધારે સુંદર છે.

### જીવનશૈલી યમ-નિયમ-સ્વાદયાય

### 🕮 સાધનામાં બોધ અને ﷺ अगृतिनो सभावेश ﴿﴿

આધ્યા-ત્મિક ઉડ્ડયન કરવાની સ્થિતિમાં આવે છે. અથવા સમજ અનાયાસે જ આવી જતી નથી. તે તે જેટલી પરિષ્કૃત અને નિર્મળ થતી જાય છે તેટલી માર્ગદર્શક સત્તાથી પ્રાપ્ત થઈ હોય, પૂર્વજન્મના જ આંતરિક ઊંડાણોને અને જાગતિક ઊંચાઈઓને સંસ્કારોથી ઉદય પામી હોય અથવા ઈશ્વર કૃપાથી સ્પર્શવા લાગે છે. વ્યાવહારિક જીવનમાં જે નિયમોનો જાગૃત થઈ હોય તો જ પ્રાપ્ત થાય છે. આ સ્થિતિ અભ્યાસ કરવામાં આવે છે, આ લેખમાળામાં જેમનું ઉચ્ચ અવસ્થાએ પહોંચેલા અને કોઈક કારણોસર દિગ્દર્શન કરાયું છે અથવા જે સાધન-સરંજામ માર્ગ ભૂલેલા સાધકોને જ સુલભ બને છે. માર્ગ ભટકી સૂચવાયાં છે તેમનું પાલન કરવાથી ચેતના ધીમે ધીમે જવાની સ્થિતિમાં કોઈ શુભ ઘડીએ સંસ્કાર જાગૃત નિર્મળ થતી જાય છે, પરંતુ કેવળ નિર્મળ થવું અથવા થાય છે તો અચાનક 'સંબોધિ'નો ઉદય થાય છે. આ ઉક્ષ્યન ભરવાનું સામર્થ્ય પ્રાપ્ત કરવું તેટલું જ પૂરતું ક્ષણ દુર્લભ છે અને તેની પ્રતીક્ષામાં હાથ એડીને બેસી નથી. ઉદ્ધયન અને ઉત્કર્ષના વિકાસની દિશા કઈ રહેવું ન જોઈએ. હોવી જોઈએ ? તે પણ મહત્ત્વપૂર્ણ છે.

સ્વાધ્યાયની તુલના દર્શનેન્દ્રિય સાથે કરી છે જે અનુભવમાંથી પ્રગટ થયેલાં છે. તેમનું અધ્યયન-'સ્વાધ્યાય.'

છે. શાબ્દિક અર્થ પોતાની જાતનું અધ્યયન એવો વગેરે શાસ્ત્રો તાત્ત્વિક છે. રામાયણ

અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય આદિ વ્રતોથી ચેતના પણ થાય છે. પોતાની જાત વિશે કોઈ ઓળખ

સાધકોને અનુરોધ છે કે ગીતા, રામાયણ, સિદ્ધિ-શક્તિ મળી જ્ઞય અને ઉપયોગની બાબતે ભાગવત, મહાભારત અને ઉપનિષદ આદિ ગુંથોનો કશું નિશ્ચિત ન હોય તો તેમનો દુરૂપયોગ જ થાય છે. નિયમિત પાઠ કરે. આ શુંખલામાં દરરોજ ઓછામાં સિદ્ધિ શક્તિનો ઉપયોગ ન કરવામાં આવે તો તે ઓછો અર્ધો કલાક સત્સાહિત્યનું અધ્યયન કરવા નિરર્થક પડી રહે છે અને વિકૃત થતી રહે છે. ધનની માટે જ ગીતા, રામાયણ, આદિ ગ્રંથોને શાસ્ત્ર જેમ સિદ્ધિ–સામર્થ્યની પણ ત્રણ દશાઓ છે– કહેવામાં આવ્યાં છે. શાસ્ત્ર એટલે જે સાધકોનું ઉપયોગ, દુરૂપયોગ અને સંચયથી નિષ્ક્રિયતાજનક શાસન કરે છે, તેમને વ્યવસ્થિત બનવાની દિશા ચીંધે નાશ. અહીંસાથી તપ સુધીના યમ-નિયમોનાં આઠ છે. બધા જ ધર્મો અને સંપ્રદાયોમાં એક અથવા અંગે બતાવ્યા પછી મહર્ષિ પતંજલિએ નવમા અંગ એકથી વધારે શાસ્ત્રો છે. તે આ પરંપરામાં બહ્ તરીકે 'સ્વાધ્યાય'ને દર્શાવ્યું છે. મનીપીઓએ આગળ વધી ગયેલા સાધકો અથવા સિદ્ધજનોના વ્યવહાર જગતને જુએ છે અને સારૂં-ખોટું સમજીને મનન અનુયાયીને સાધના પરંપરામાં આગળ વધવા 'દેહપુરી' (દેહ)ના સ્વામીને તે પ્રમાણે ચાલવાનો માટે શક્તિ અને પ્રેરણા આપે છે. અહીં ગીતા, નિર્દેશ કરે છે. જોવા-સમજવાના આ ક્ષમતાને રામાયણ, આદિ ગ્રંથોનું વિવેચન કેટલાંક વિશેષ સક્રિય-સમર્થ બનાવી રાખવાના ઉપાયનું નામ છે કારણોસર આપવામાં આવ્યું છે. ગણાવેલાં શાસ્ત્રોને બે વર્ગોમાં વહેંચી શકાય. એક તત્ત્વદર્શન પ્રધાન અને સ્વાધ્યાયનો સ્થૂળ અર્થ સત્ શાસ્ત્રોનું અધ્યયન બીજો કથાનક પ્રધાન. ગીતા, ઉપનિષદ, બ્રહ્મસૂત્ર,

કેટલીય ઉપકથાઓ હોય છે અને તેમની વચમાં છે. ગીતાને શાસ્ત્રકારોએ બધાં ઉપનિષદોનો નિચોડ સિદ્ધાંત અથવા વ્યવહારનું નિરૂપણ હોય છે.

છે. સાત સો શ્લોકોના આ ગ્રંથમાં ભારતીય દર્શન જ વાછરડા માટે દોહીને શ્રીકૃષ્ણએ સાધકોને માટે નહિ ઈશ્વરની પણ બધી ધર્મ-પરંપરાઓનું તત્ત્વજ્ઞાન પ્રસ્તુત કરી છે, પરંતુ જેમને ભગવદ્દગીતાથી સંતોષ સમાયેલું છે. જ્ઞાન, ભક્તિ, કર્મ, સદાચાર, સંન્યાસ, નથી અથવા જે પોતાનું અધ્યયન-મનનું ક્ષેત્ર વ્યાપક ગુહસ્થ, શ્રદ્ધા, તર્ક, આત્મવિદ્યા, સમાજશાસ્ત્ર, રાખવા માગે છે, તેઓ જો ઇચ્છે તો ઉપનિષદોનું વ્યવસ્થા, રાજનીતિ આદિ વિષયોનું સૂત્રરૂપે અધ્યયન કરી શકે છે. આવશ્યક માર્ગદર્શન આ શાસ્ત્રના ઉપદેશકારે આપ્યું સત્સાહિત્યનું અધ્યયન એ 'સ્વાધ્યાય'ની છે. વર્ણાશ્રમ ધર્મના ઉપદેશથી સમાજ શાસ્ત્ર, યુદ્ધની આગળની કડી છે. આત્મવિકાસને દિશા આપવા અનિવાર્યતા અને ન્યાય માટે તત્પર રહેવાના અને જીવનની ગુંચો ઉકેલતું સાહિત્ય વાંચવા માટે આશયથી રાજનીતિ, સાત્ત્વિક તપ અને દૈવી સંપત્તિ ઓછામાં ઓછો અર્ધો કલાક કાઢવો જોઈએ. કયા આદિના વિવેચનથી નૈતિકતાની વિલક્ષણ સમગ્ર પ્રકારના સાહિત્યને સત સમજવું અને કોને અસત પ્રેરણા આ શાસ્ત્રમાં ભરેલી છે.

સમગ્ર સંદેશ આપી રહ્યું છે. સમયે સમયે આ ઉકેલવાની દષ્ટિનો ઉદય થાય તે સત્સાહિત્ય છે. શાસ્ત્રની યુગલક્ષી વ્યાખ્યાઓ પણ થતી રહી છે. મનોરંજન, માહિતી અને દેશકાળની ઘટનાઓથી સમયની આવશ્યકતા અને પરિસ્થિતિ અનુસાર આ પરિચિત રાખનાર અથવા આછવિકા રળવાની કે વ્યાખ્યાઓનો સમાજે સ્વીકાર પણ કર્યો છે. મૂળ વ્યવસાયમાં પ્રગતિ કરવાની કળા શીખવનાર પ્રેરણા એક જ છે-उद्धरेदात्मनाऽत्मानं । આપ પોતે સાહિત્યનું અધ્યયન આ શ્રેણીમાં આવતું નથી. જ પોતાનો ઉદ્ઘાર કરો. સાધકોને આ શાસ્ત્રના વાંચવાની મનાઈ નથી, જેટલી આવશ્યકતા હોય નિયમિત પાઠ અને અભાવોના ચિંતન-મનની પ્રેરણા તેટલા અથવા તેથી ય વધુ તેના સંપર્કમાં રહો. એટલા માટે આપવામાં આવે છે કે તેઓ તેની સ્વાધ્યાયનો અર્થ આનાથી જુદો છે અને તે ફક્ત સહાયથી પોતાના અંતર્જગતમાં પ્રવેશ કરે. કોઈના આત્મચેતનાના વિકાસમાં સહાયક બનવાની જણાવ્યા કે શીખવાડચા વિના લાખો લોકો આજે કસોટીમાં પાર ઊતરવું જોઈએ. કહેવાની જરૂર નથી કે પણ ગીતાના એકેએક અધ્યાયનો નિયમિત પાઠ કરે પરમ પૂજ્ય ગુરૃદેવ દ્વારા લખાયેલું સાહિત્ય સ્વયં સિદ્ધ છે.

વિકલ્પ રૂપે અથવા ગીતાની સાથે સાધક વિવેકાનંદના સાહિત્યનું અધ્યયન કરી શકાય છે.

ભાગવત્ આદિ ગ્રંથોમાં એક કથાનક ચાલે છે, જેમાં અનુભૂતિનું ક્ષેત્ર બદલાવાથી શૈલીમાં અંતર હોઈ શકે કહી છે. વેદવ્યાસે તેને ગાયના દૂધની ઉપમા આપતાં તાત્ત્વિક ગ્રંથોમાં ભગવદ્દગીતાનું સ્થાન સર્વોપરી ઉપનિષદોને ગાય કહ્યાં છે. જેને પાર્થરૂપી (અર્જુન)

સમજવું ? આ પ્રશ્નનો ઉત્તર કઠિન છે. જે વાંચવાથી સેંકડો વર્ષોથી એકલું ગીતા શાસ્ત્ર ધર્મ-દર્શનનો મનમાં આશા, ઉત્સાહ, સ્ફર્તિ, ઊર્જા અને ગુંચો અને ઉત્કૃષ્ટ શ્રેણીનો ભંડાર છે. આ ઉપરાંત સ્વામી

ઉપનિષદોનું અધ્યયન પણ કરી શકે છે. બન્ને શાસ્ત્રો અને સાહિત્યના અધ્યયન-ચિંતનથી ગ્રંથોમાં અંતર નથી. કથનની દષ્ટિએ ગીતા અને મળનાર પ્રકાશમાં પોતાની જાતની નિરંતર સમીક્ષા ઉપનિષદ એક જ વાત કહે છે. આયામ અને પણ સ્વાધ્યાય અંતર્ગત આવે છે. સાધના–

ઉપાસનાનો પ્રભાવ પડી રહ્યો છે કે નહિ, આપણે સાચી દિશામાં આગળ વધી રહ્યા છીએ કે નહિ અથવા હજું 'જૈકે થે' જ છીએ ? આ બધું જાણવાનો ઉપાય સમીક્ષા **સિવાય બીજો હોઈ શકે** ત્તહિ. સાધના શેત્રે જે કાંઈ પુરુષાર્થ કરવામાં આવે છે, તેનો ઉદ્દેશ પોતાની જાતને ઊંચી ઉઠાવવાનો છે. સંત-મહાત્માઓની પ્રેરણા અનુસાર આ કાર્ય પરમાત્માને પ્રાપ્ત કરવા અથવા પોતાના ક્ષુદ્ર અહંને વિરાટ ચેતનામાં ભેળવી દેવું તે છે. પોતાની સ્થિતિની નિરંતર સમીક્ષા થતી રહે, ત્યારે જ ખબર પડે કે પ્રગતિ થઈ રહી છે કે નહિ ? નિશ્ચિત અને સંગીન પ્રગતિ અનાયાસે નથી થતી, તે કોઈ પલક માત્રમાં સર્જાઈ જતો ચમત્કાર પણ નથી. અહંકાર ધીરે ધીરે સેવા-સહાયતાનું કોઈ કામ કરી લેવું. પ્રાયશ્ચિત્તનો પોષાતો રહે છે. આજે જે ગ્રહણ કરાઈ રહ્યું છે તેનો ઉદ્દેશ સજગતા જાળવી રાખવાનો જ છે. સ્થાયી પ્રભાવ એક ચોક્કસ સમય વીત્યા પછી જ જાણી શકાય છે. આજે થોડી સાધના કરી લઈએ અને તીવ્ર અથવા મંદ અભ્યાસ અનુસાર તેનો પ્રભાવ જોવા માટે લાંબા સમય સુધી બેસી રહીએ તો, જીવનભર સાધના કરતા રહેવા છતાં પ્રગતિ થશે નહિ.

ગાયત્રી પરિવારના સાધકોને આત્મસમીક્ષા માટે 'રોજ દિવસે નવો જન્મ, રોજ રાત્રે નવું મોત'નું એક લલિત સૂત્ર આરંભથી જ સુલભ છે. સવારે ઊઠતાંની સાથે જ નવો જન્મ પામ્યાનો અહેસાસ કરવો અને દિવસ ભરનું આયોજન કરવું તે આ સુત્રનો પૂર્વાર્ધ છે. તેમાં આપણા ઈષ્ટ, ઈશ્વર અથવા અસ્તિત્વની કૃપા દષ્ટિ માનતાં એ નિયમો પર નજર નાખવી જોઈએ જે સાધન સંહિતામાં અંગીકાર કરાયા છે. એવો સંકલ્પ કરવો જોઈએ કે તેનું યથાશક્તિ પાલન કરીશું. જાણી જોઈને તેનું ઉલ્લંઘન નહિ થવા દઈએ. તે પછી તે દિવસની દિનચર્યાનું નિર્ધારણ કરવું અને બધો વખત મનોયોગની સાથે તેમાં લાગેલા રહેવું.

લલિત મંત્રનો ઉત્તરાર્ધ સૂતા પહેલાંના સમય ભાટેનો છે. તે સમયે દિવસભર કરેલાં કામોની સમીક્ષા, સાધન સંહિતાના પાલનમાં થયેલી ભુલો શોધી કાઢવી અને બીજવાર તે ન થવા દેવાનો સંકલ્પ કરવો જોઈએ. સમીક્ષાકાર્ય પૂર્ણ થયે આજનું જીવન પૂરું થયું. જવનયજ્ઞમાં એક દિવસીય આહતિ અપાઇ ગઈ. બીજે દિવસે આથીય ઉત્કટ આહતિ અર્પિત કરીશું. એ પણ ધ્યાનમાં લેવું કે સાધન-સંહિતાનું ઉલ્લંઘન થયું હોય તો પ્રાયશ્ચિત પણ કરવું ઘટે. પ્રાયશ્વિતરૂપે કોઇ નાનું મોટું ભલાઇનું કામ નિશ્વિત કરી શકાય. થયેલી ભૂલ માટે બહુ વિષાદ અનુભવવાની જરૂર નથી, એટલું પૂરતું છે કે વધારાનું

E

એક સાધ, દ્વાર પર બેઠેલા ત્રણ ભાઈઓને ઉપદેશ આપતા હતા. ''વત્સ, જે કાચબાની જેમ પોચાની ઇન્દ્રિયોને બધી બીજથી સમેટીને આત્મણીન થઈ જાય છે, એવા નિર્ઘમી પુરુષને માટે સંસારમાં કોઇ પ્રકારનું દુઃખ રहેતું નથી.''

ધરની અંદર કચરો વાળતી માના કાનમાં સાધની આ વાણી પડતાં તે ચોંકી ગઈ. તે બહાર આવી અને ત્રણે છોકરાઓને ઊભા કરીને સૌથી નાનાને કહ્યું, 'લે આ ઘડો અને પાણી ભરી આવ.' વચલા દીકરાને કહ્યું 'તું અંદર આવ અને બધો કચરો ભેગો કરીને બહાર ફેંકી દે.'' અંતે સાધુ સામે જોઈને તે કર્મશીલ માં એ ઉપદેશ આપ્યો. ''हે મहાત્મા નિર્ઘમી મેં બદ જોયા છે. કેટલાય પડોસમાં જ બીમારીથી ગ્રસ્ત, દેવાના બોજ નીચે દબાયેલા, આળસુની જમાત ભેગી કરીને બેઠા છે.'' જ્ઞાનને કર્મનો સહયોગ ન મળે તો ગમે તેટલું ઉપયોગી **ટોવા છતાં તે જ્ઞાન નિરર્થક છે.** 

## वेध्माता, ध्वमाता, विश्वमाता



ગાયત્રીને વેદમાતા એટલા માટે કહેવામાં આવે છે કે ૨૪ અક્ષરોની વ્યાખ્યા કરવા માટે ચાર વેદની રચના કરવામાં આવી. બ્રહ્માજને આકાશવાણી દ્વારા ગાયત્રી મંત્રની બ્રહ્મદીક્ષા મળી. તેમને પોતાનો ઉદ્દેશ પરિપૂર્ણ કરવા માટે સામર્થ્ય, જ્ઞાન અને વિજ્ઞાનની શક્તિ અને સાધનોની જરૂરિયાત પડી. એના માટે અપેક્ષિત ક્ષમતા પ્રાપ્ત કરવા માટે તેમણે ગાયત્રી દેવીનું તપ કર્યું. તપના બળથી આ સૃષ્ટિની રચના કરી. સૃષ્ટિનો સંપર્ક, ઉપયોગ અને રહસ્યનો લાભ મેળવવા માટે એક સુનિયોજિત વિધિ-વ્યવસ્થા બનાવી તેનું નામ 'વેદ' રાખવામાં આવ્યું. વેદની સંરચના માટેની મનઃસ્થિતિ અને પરિસ્થિતિ સર્જવાનું કાર્ય ગાયત્રી મંત્રના સહારે જ પ્રાપ્ત થઈ શક્યું છે. આથી તે આઘશક્તિનું નામ 'વેદમાતા' રાખવામાં આવ્યું.

ગાયત્રીનાં ચાર ચરણોની વ્યાખ્યા કરીને ચાર વેદ બનાવ્યા.

'ૐ ભૂર્ભવઃ સ્વઃ'ના મુખ્ય ભાગની વ્યાખ્યાથી 'ૠગ્વેદ' બન્યો. 'તત્સવિતુવરિષ્યં'નું રહસ્યોદ્દઘાટન યજુર્વેદમાં છે. 'ભર્ગો દેવસ્ય ધીમહિ'નું તત્ત્વજ્ઞાન સામવેદમાં છે. 'ધિયો યોનઃ પ્રચોદયાત્'ની પ્રેરણાઓ અને શક્તિઓનું રહસ્ય 'અથર્વવેદ'માં <mark>| વેદમાતાની ચતુર્વિધિ દિવ્ય પ્રેરણા જ સમજી શકાય. વેદમા</mark>તાની રહેલું છે.

સમાયેલી હોય છે. પૂર્ણ પુરૂષની બધી જ સત્તા નાનકડા શુક્રાણુમાં બ્રહ્મજ્ઞાનથી પરિપૃદ્ધ કરે છે. સમાયેલી નોવા મળે છે. વિશાળકાય સૌરમંડળનાં બધાં જ તત્ત્વો અને કામકાજ પરમાણુના નગણ્ય જેવા ઘટકોમાં રહેલાં હોય છે. તેવી જ રીતે સંસારમાં ફેલાયેલા સુવિસ્તૃત જ્ઞાન-વિજ્ઞાનનો સમસ્ત વિસ્તાર વેદોમાં સમાયેલો છે અને તે વેદોનું સારતત્ત્વ ગાયત્રી મંત્રમાં સાર સ્વરૂપે રહેલું છે. એટલા માટે શાસ્ત્રોમાં ગાયત્રીને જ્ઞાન-વિજ્ઞાનની અધ્યક્ષ, વેદ વાહ્મયની જન્મદાત્રી | કે તેનું ચિંતન-મનન કરનારની ચેતનામાં અભિનવ જાગૃતિ અર્થાત 'વેદમાતા' કહેવામાં આવે છે.

વેદ જ્ઞાન અને વિજ્ઞાન બંનેનો ભંડાર છે. ઋચાઓના શ્લોકોના પ્રેરણાદાયી અર્થ પણ છે અને તેમની શબ્દગૂંથણીમાં રહસ્યમય રહેલી છે. શક્તિનો અદશ્ય ભંડાર પણ છે. વેદમાં વિજ્ઞાન પણ સમાયેલું છે. સ્વર-શાસ્ત્રના અનુસાર, આ ઋચાઓનો નિર્ધારિત સ્વર- |કાદવમાં ફસાયા કરે છે અને રોતાં-તડપતાં જીવનના દિવસો વિજ્ઞાનના મત પ્રમાણે પાઠ, ઉચ્ચારણ કરવાથી સાધકના|વિતાવે<mark>છે. પરંતુ ગાયત્રી મંત્રનો અવાજ અંતરાલમાં પહોંચતાં જ</mark>

પ્રેરણા ઊતરી શકે. તેના વ્યક્તિત્વમાં એવું ઓજસ, તેજસ અને વર્ચસ્ પ્રગટ થાય છે, જેના સહારે મહાન કાર્ય કરી શકવાનું શૌર્ય, સાહસ કરી શકે. વેદમંત્રોમાં વાતાવરણમાં ઉપયોગી પ્રવાહ પરિવર્તન સંભવ કરી શકવાનાં રહસ્યો રહેલાં છે. શાસ્ત્રોમાં મંત્રોના પ્રચંડ પ્રવાહનું વર્ણન મળે છે. આ રહસ્યમય પ્રક્રિયાને વેદમાતાની પરિધિમાં સામેલ સમજવી જોઈએ.

વેદજ્ઞાન, દૂરદર્શી, દિવ્ય દષ્ટિને કહેવામાં આવે છે. એને અપનાવનારનું મગજ નિશ્ચિતરૂપે ઉજ્જવળ હોય છે. ચાર વેદ ચાર મંડળ માત્ર નથી. તે જ્ઞાનનો વિસ્તાર કરવાને કારણે બ્રહ્માજીનાં ચાર મુખ બન્યાં. તેમની વૈખરી, મધ્યમા, પરા, પશ્યન્તિ-એમ ચારે વાણી આખા વિશ્વને સાચો રાહ બતાવવામાં સમર્થ બની. ગાયત્રી મંત્રનું ચિંતન-મનન કરનારા ચારે ૠષિ પુરાણ કથા પ્રમાણે બ્રહ્માજીએ પોતાના ચાર મુખ દ્વારા સિનક, સનંદન, સનાતન અને સનતકુમાર વેદ ભગવાનના સાક્ષાત્ અવતાર કહેવાયા. ચાર વર્ણો, ચાર આશ્રમોની પરંપરા વેદોની આચાર-પદ્ધતિ છે. મન, બુદ્ધિ, ચિત્ત, અહંકારનું અંતઃકરણ ચતુષ્ટય (ચતુષ્કોણ) કે જેને પ્રાપ્ત કરીને મનુષ્ય કૃતકૃત્ય બને છે, તે વેદજ્ઞાન છે. સાધના ચતુષ્ટયમાં પ્રવૃત્તિ સાધના સાધકને ચાર વેદોનો આશ્રય આપે છે અને તેને વેદવેત્તા વિશાળકાય વૃક્ષની બધી જ સત્તા નાનકડા બીજમાં બિહ્નજ્ઞાની બનાવે છે. સાધકને તત્ત્વજ્ઞાન, સદ્જ્ઞાન, આત્મજ્ઞાન,

> ગાયત્રીનું નામ 'દેવમાતા' પણ છે. દેવમાતા એટલા માટે કે તેની ગોદમાં બેસનારા, સ્તનપાન કરનારા, તેનો પાલવ પકડનારા પોતાના દેવત્વને વધારે છે. અને આત્મોત્સર્ગના ક્ષેત્રમાં ક્રમિક વિકાસ કરતા રહીને દેવમાનવોની પંક્તિમાં આવી જાય છે.

> ગાયત્રી મંત્રના ૨૪ અક્ષરોમાં જે બોધપાઠ રહેલો છે તે એવો છે ઉત્પન્ન થાય છે અને અંતઃકરણ સ્વીકાર કરે છે કે માનવજીવનની સાર્થકતા અને સફળતા દેવત્વની સત્પ્રવૃત્તિઓ સ્વીકારવામાં

અજ્ઞાનરૂપી અંધકારમાં ભટકનારા મોહ-માયાના સડેલા અંતરાલનો સ્તર એટલો ઉપર આવી જાય છે કે તેના પર દિવ્ય / માણસ સુષુપ્ત અવસ્થામાંથી બહાર આવીને જાગૃત અવસ્થામાં આવે છે.

દિશામાં આગળ વધવા માટે સાહસ કરવું તેનું નામ જ છે તે મનુષ્યના શરીરમાં દેવતાનું અવતરણ થવું. જે દૈવી સંપત્તિથી જેટલી માત્રામાં સમૃદ્ધ બને છે તે જ પ્રમાણથી આ જીવનમાં બ્રિતકાળની સાંસ્કૃતિક ગરિમા અને ભાવભરી સદ્દભાવના જ સ્વર્ગીય સુખશાંતિનો અનુભવ કરે છે.

ગાયત્રી ઉપાસનાનું મુખ્યફળ દેવત્વમાં વધારો થવો તે છે . સાધકનું અંતરંગ અને બહિરંગદેવોપમ બનતું જાય છે. એક એક કરીને બધી દુષ્પ્રવૃત્તિઓ છૂટતી જાય છે અને પ્રગતિના દરેક સોપાને સત્પ્રવૃત્તિઓમાંવધારોથાયછે.ગુણ,કર્મઅનેસ્વભાવમાંઘરકરી ગયેલા મનોવિકારો વેરઝેર એકએક કરીને પોતે જ પાનખરના પાંદડાની માફક દૂર થઈ જાય છે. તેમના સ્થાને વસંતના અભિનવ પાંદડાની માકક માનવોચિત શ્રેષ્ઠતા વધતી જ્રય છે.

દેવતા આપનારાને કહેવામાં આવે છે. જો ગાયત્રી ઉપાસના સાચા અર્થમાં કરવામાં આવે તો દેવત્વની માત્રા વધશે જ . દેવતાના બે ગુણ છે: વ્યક્તિત્વની દષ્ટિએ શ્રેષ્ઠતા અને આચરણની દષ્ટિએ આદર્શ. આવા લોકો દરેક વખતે પોતાના પ્રયત્ન અને પરોક્ષ વ્યવહારો દ્વારા સતયુગી વાતાવરણ ઉત્પન્ન કરે છે.

નથી થતા. તેમના ચહેરા પર પ્રસન્નતા છવાયેલી રહે છે. સંતોષપૂર્વક સૂઈ શકે છે અને અંતરમાં આશાની લહેરોમાં તરતા હોય છે. દેવતા સ્વર્ગમાં રહે છે. તેમનામાં ચિંતનની શ્રેષ્ઠતા, હકારાત્મક ચિંતનનો દષ્ટિકોણ તેમજ આનંદ અને સંતોષનાં ત્રણે તત્ત્વો રહેલાં હોય છે. દેવતાઓ આપ્તજનોની કામના પૂરી કરે છે. તેઓ કલ્પવૃક્ષ સમાન છે. જે લોકો જીવનનિર્વાહ માટે જીવન જરૂરિયાતની ન્યૂનતમ જરૂરિયાતો પૂરી કરવાની વાતને પર્યાપ્ત માને છે તેઓ ખોટા લોભમાં પડતા નથી અને પોતાની મહત્ત્વાકાંક્ષાઓને સારા ઉદ્દેશો તરફ વાળે છે. તેવા લોકો દેવત્વની [સમૂહવાદનો વિકાસ થાય છે . જનજીવનમાં આ શ્રદ્ધા અને સ્થિતિએ પહોંચે છે. વાસના, તૃષ્ણા અને અહંકારથી દૂર રહે છે. સદ્દભાવનાઓને ચરિતાર્થ કરવા માટે દરેક ક્ષણે અવસર જ અવસર છે. જ્યારે મનમાં દેવત્વ પ્રવેશ કરે છે તો પરિસ્થિતિને કારણ બને છે. વિશ્વમાતા ગાયત્રીની પ્રવૃત્તિ અને પ્રેરણા આ સ્વર્ગીય, સંતોષજનક બનાવવામાં સમય નથી લાગતો. દેવમાતા માટેની છે. ગાયત્રીને આ ઉચ્ચ ભૂમિકામાં તરબોળ કરીને લઈ જાય છે.

પ્રાણથી પણ વહાલાં હોય છે. માતાનાં બાળકો એકબીજ સાથે ફિદ્ગતાનાં ભવબંધનોમાંથી મુક્તિ અને સંકીર્ણતાના નરકમાંથી હળીમળીને રહે અને સુખ અને સમૃદ્ધિભર્યું જીવન જીવે તેવી ઇચ્છા નિવૃત્તિ આ બંને પ્રકારની સહાય વિશ્વમાતાની નજદીકતા અને રાખે છે. વિશ્વમાતા ગાયત્રીની પ્રસન્નતા પણ એમાં છે કે બધા ફિપાને કારણે મળે છે, જેને દરેક સાચો સાધક પોતાનામાં ઉગતી મનુષ્યો હળીમળીને રહે, બધા સાથે સમતાથી વર્તે અને અને વધતી જુએ છે.

આત્મીયતાસભર સદ્વવ્યવહાર અપનાવીને બધે જ સુખ-શાંતિનું સ્વાર્થનો ત્યાગ કરીને પરમાર્થના ઉદ્દેશોમાં રસ લેવો અને તે | વાતાવરણ બનાવે. મનુષ્યો અને અન્ય પ્રાણીઓ સાથે પણ સહૃદયતાભર્યો વ્યવહાર રહે.

> આખા વિશ્વમાં સતયુગી વાતાવરણ બનાવી રાખવામાં નિમિત્ત હતી. હવે પછી વિશ્વમાતાનું વાત્સલ્ય ફરીથી સક્રિય બનશે. તે પોતાની વિશ્વાવાટિકાનાં બધાં જ તત્ત્વોનું ફરીથી સુસંસ્કૃત, સુવ્યવસ્થિત અને સમુન્નત કરવામાં પ્રખરતાભરી અવતાર ભૂમિકા ભજવશે. પ્રજ્ઞાવતારના રૂપમાં તે વિશ્વનું નવનિર્માણ કરશે અને તે અવતાર મહાશક્તિ પોતાનાં બાળકો પ્રત્યે વાત્સલ્યનું ઝરણું વહેવડાવશે.

હવે પછીનો સમય એવો આવશે કે લોકોમાં 'વસુદૈવ કુટુંબકમ્'ની ભાવના પેદૃા થશે. એકતા, સમાનતા અને સદ્દ્-વ્યવહારના ત્રણ આદર્શોને અનુરૂપ વ્યક્તિ અને સમાજના નીતિ-નિયમો ઘડવામાં આવશે. એક ભાષા, એક ધર્મ, એક રાષ્ટ્ર, એક સંસ્કૃતિનું નિર્માણ થશે અને જાતિ, ધર્મ અને લિંગના નામે આજે જે ભેદભાવ રાખવામાં આવે છે તે અસમાનતાનો નાશ થઈ જશે અને સમાનતા અને એકતાના સિદ્ધાંતો હવે પછીના સમયમાં દેવતાઓ હંમેશા યુવાન રહે છે. માનસિક રીતે તેઓ કદી વૃદ્ધ | સર્વમાન્ય બનશે. શુચિતા અર્થાત્ જીવનક્રમમાં સર્વતો મુખી વિવેકનો સમાવેશ, મમતા અર્થાત્ આત્મીયતા અને સહકારભર્યું જીવન. પ્રાચીન કાળની માફક હવે પછી પણ આવી જ મનઃસ્થિતિ અને પરિસ્થિતિ બનાવવા માટે વિશ્વમાતાની સનાતન ભૂમિકા આજકાલ વિશેષ રૂપથી સક્રિય બની રહી છે.

> ભગવાનના વિરાટ સ્વરૂપનું દર્શન અનેક ભક્તોને અનેક સ્વરૂપમાં થતું રહ્યું છે. વિરાટ બ્રહ્મના તત્ત્વદર્શનનું વ્યાવહારિક રૂપ છે. વિશ્વમાનવ, વિશ્વબંધૃત્વ, વિશ્વ-પરિવાર, વિશ્વ-ભાવના, વિશ્વ-સંવેદના, આનાથી વ્યક્તિવાદ દૂર થાય છે અને પરંપરાઓનો સમાવેશ જ વ્યક્તિમાં દેવત્વના ઉદયની મન સ્થિતિ અને ધરતી પર સુખ-શાંતિની સ્વર્ગીય પરિસ્થિતિનું

ગાયત્રી મહાશક્તિને વિશ્વમાતા કહેવામાં આવે છે. તેના ગાયત્રીનું એક નામ વિશ્વમાતા છે. માતાને પોતાનાં બાળકો | ખોળામાં બેસનારામાં કૌટું બિક ઉદારભાવના વિકાસ પામે છે.

#### संवेंधवानुं धनिष्ठ वनस्पति रात 🗷 વિજ્ઞાન

હોય છે. તે પર્યાવરણની ઠંડી–ગરમી અને મોસમી પ્રભાવોને|માની લેવું એ મનુષ્યની મોટી ભૂલ લેખાશે, કેમ કે તેમનામાં જ માત્ર ગ્રહણ નથી કરતાં, પરંતુ વાતાવરણમાં વિદ્યમાન મનુષ્યની જેમ અનુકૂળ અથવા પ્રતિકૂળ પ્રવાહને ધ્વનિ, પ્રકાશ અને વિચાર-પ્રવાહથી પણ પ્રભાવિત થાય છે. સંગીતની સુમધુર સ્વર લહરીઓ તેમને આનંદિત કરે છે અને તેમના વિકાસને વેગ આપે છે તો કર્કશ અવાને તેમને કષ્ટ પહોંચાડે છે અને તેમના વિકાસમાં અંતરાયરૂપ બને છે. વૈજ્ઞાનિક પ્રયોગ–પરીક્ષણની કસોટી પર કસતાં આ તથ્યો|તારણોને પૃષ્ટિ આપી. વનસ્પતિશાસ્ત્રી ડૉ. નૉન વિબર્સ્ટને પ્રકાશમાં આવી રહ્યાં છે અને કણકણમાં વ્યાપ્ત ચૈતન્ય સત્તાના અસ્તિત્વને પ્રમાણિત કરી રહ્યાં છે.

છોડની સંગીતની ગ્રહણશીલતાના પ્રભાવ પર ઊંડું સંશોધન મહિનામાં જ ફલતો–ફાલતો જેવા મબ્યો. જે સામાન્ય રીતે બે કર્યું છે. પોતાના અધ્યયનના ભાગરૂપે તેમણે કેટલાક છોડ પર વર્ષોમાં પૃષ્પિત બનતો હતો. સ્થાનિક રેડિયો સ્ટેશનેથી પ્રસારિત થતા રોક સંગીતને અજમાવ્યું અને અન્ય છોડ પર બીજા સ્ટેશનેથી પ્રસારિત પ્રકારની સંવેદનશીલતાથી સંપન્ન જેવા મળ્યાં છે. દક્ષિણ શાસ્ત્રીય સંગીતને અજમાવ્યું. રોક સંગીત પ્રત્યે છોડની નકારાત્મક પ્રતિક્રિયા આશ્ચર્યજનક હતી જેમાં છોડોને ૮૦ અંશના ખૂણે ઊલટી દિશામાં ઝૂકતા જેવા મળ્યા. તેમની મૂળની સંરચનાઓ ઊથલી હતી અને સંગીત કેન્દ્રથી દૂર|સરખામણીમાં એક તૃતીયાંશ સમયમાં જ અંકુરિત થાય છે. ફેલાયેલી હતી. છોડની ડાળી અને પાંદડાં નાનાં અને દુર્બળ|અંકુરિત બીજને વધુ પડતું સંગીત સંભળાવવાથી તેમનો હતાં અને કેટલાક તો પ્રયોગના થોડા દિવસો પછી મુરઝાઈ|વિકાસ રુંધાઈ જય છે, જ્યારે દિવસના ખાસ સમયમાં ખાસ ગયાં. એમાંય 'પેંડુનિયમ' છોડવાઓએ તો મહોરવાનું જ બંધ ધુન સંભળાવવાથી તેમનો વિકાસ ઝડપી બની રહે છે અને કરી દીધું.

શાસ્ત્રીય અને ધાર્મિક સંગીત વાગી રહ્યું હતું તે રેડિયોની ચારે |શાસ્ત્રીય સંગીતની વાંસળી (બંસરી) તથા વાયોલિનની ધુનો બાજુ લપેટાઈને ઉપર ચઢવાનું શરૂ કર્યું. પેંદ્રનિયમનો છોડ પ્રત્યે છોડોની પ્રતિક્રિયા બધાંથી વધુ સકારાત્મક ન્નેવા મળી પણ છ સુંદર ફૂલો સાથે ખીલી ઊઠયો હતો. આ છોડવાઓનાં છે. એવું પણ જોવા મળ્યું છે કે ઘુનોની પસંદગી પ્રત્યેક મૂળ મજબૂત બન્યાં હતાં અને છોડવાઓ પણ મોટા અને પુષ્ટ |છોડની પોતપોતાની અલગ હોય છે. દેખાતા હતા.

વર્ષે આ જ પ્રયોગ ફરીથી અજમાવ્યો. આ વખતે શોધના અને ટેરી આકા પર થયેલા પ્રયોગોએ તેના વિકાસદરમાં સ્ટ ફલકને વધુ વિસ્તારવામાં આવ્યું અને છોડ પર અસર કરનારાં થી ૧૧ ટકા સુધીની આશ્ચર્યજનક વૃદ્ધિ દર્શાવી. સેઇન્ટ અન્ય પરિબળો પર ચાંપતી નજર રાખવામાં આવી. પરિણામ લુઇસની મેંગલ ડોરક બીજ કંપનીના 'શોધ-વૈજ્ઞાનિક' જોજ

વૃક્ષો અને વનસ્પતિઓ પણ મનુષ્યની જેમ સંવેદનશીલ|પરીક્ષણોના આધારે વનસ્પતિ જગતને પૃથ્વીના જડ એકમ અનુભવવાની પર્યાપ્ત સંવેદનશીલતા મોજૂદ છે. હા, તેમની અભિવ્યક્તિની ક્ષમતા અને રીતમાં કરક જરૂર છે.

આ જ રીતે 'ઓહિયો એગ્રીકલ્ચર એક્સપેરિમેન્ટ સ્ટેશન'માં બાગાયતશાસ્ત્રી પ્રો. ડેલ ફેચમેને પણ ઉક્ત પણ છોડોની આ સંવેદનશીલતાને પ્રયોગશાળામાં ચકાસી છે અને તે અન્વયે અનુકુળ સંગીતના પ્રભાવમાં છોડવાઓ તીવ્ર ટેંપલ બુઅલ કૉલેજ ડેનવારનાં શ્રીમતી ડોરોથી રિટલેકે ∣ગતિએ વધતા જતા જોવા મળ્યા. એક છોડ તો માત્ર છ

વૃક્ષ-વનસ્પતિ પોતાની 'બીજાવસ્થા'માં પણ આ ભારતના અન્નામલાઈ વિશ્વવિદ્યાલયના ડૉ. ટી.સી.એન. સિંહે આ સંદર્ભમાં અનેક પ્રયોગો કર્યા છે. તેમના મંતવ્ય અનુસાર સંગીત દ્વારા અભિમંત્રિત બીજ સામાન્ય બીજની તેમની ઉત્પાદક ક્ષમતા પણ વધી જાય છે. જે ૬૦ થી ૧૦૦ બીજી બાજુ 'સ્કેવેશવાઇન'ના છોડોએ જેમાંથી મધુર ટકા જેટલી વધતી નેવા મળી છે. આ સંદર્ભમાં ભારતીય

ઇન્ડિયન સ્ટેટ ઑફ પોંડિચેરીના કૃષિ વિભાગે ડૉ. સિંહનાં આ પરિણામોથી ઉત્સાહિત થઈને શ્રીમતી રિટલેકે બીજે તારણો અનુસાર કૃષિ સુધારના પ્રયોગો કર્યા. ડાંગર, શેરડી ફરીથી એવું જ આવ્યું. રિટલેકનું કહેવું છે કે આ પ્રયોગ- સ્મિથે આ જ રીતે ગ્રીન હાઉસમાં કેટલાય પ્રયોગો કર્યા. મકાઈ

આવ્યા. એકને સંગીત વગરના ગ્રીન હાઉસમાં તો બીજાને કમ નથી.'' ૧૯મી સદીમાં ચાર્લ્સ ડા**ર્વિને છોડવાઓ**માં ગતિ સંગીતયુક્ત ગ્રીન હાઉસમાં રાખવામાં આવ્યા જેમાં ચોવીસે છે એ પણ સિદ્ધ કરી બતાવ્યું હતું. ૨૦મી સદીની શરૂઆતમાં કલાક સતત વીસ દિવસો સુધી સંગીત ચાલતું રહ્યું. આ છોડ જગદીશચંદ્ર બસુ જેવા વૈજ્ઞાનિકે વૃક્ષ-વનસ્પતિ જગતના ઝડપથી અંકુરિત થયા અને વિકાસની ગતિ પણ ઝડપી રહી. સિવેદનશીલ અસ્તિત્વ પર ઉચિત પ્રકાશ ફેંક્યો હતો, ત્યારથી બીએ પ્રયોગ ખેતરોમાં કરવામાં આવ્યો. ત્યાં ઊંચા વિજ્ઞાનજગત, ક્રમશઃ આ તથ્ય પર વધુ ને વધુ સંશોધન કરતું થાંભલાઓ પર લાઉડ સ્પીકર દ્વારા જાત જાતનું સંગીત રહ્યું છે. અધ્યાત્મવેત્તાઓએ તો પહેલેથી જ ભાષ્યું હતું કે વગાડવામાં આવ્યું. ફરી એક વાર વિકાસની ગતિ ઝડપી જેવા સૃષ્ટિના કણકણમાં પરમ ચૈતન્ય સત્તાનું અસ્તિત્વ **વિદ્યમા**ન મળી અને ઉત્પાદનમાં ૨૦ ટકા વૃદ્ધિ નોંધાઈ.

આવેલ આઇ.સી.એલ. ફ્લોરા એક્સોટિકા નામે ફળ ઉદ્યાનમાં ફળાઉ વૃક્ષ, ભક્તિ સંગીત અને ધાર્મિક ગીતો સાંભળીને ફલીફાલી રહ્યાં છે. પાંચ એકર જમીનમાં ફેલાયેલ આ ફળ ઉદ્યાનમાં ૨૦ થી ૩૦ ફટના અંતરે સાઉન્ડ બૉક્સ લગાવવામાં આવ્યાં છે. જ્યાં લગભગ એક લાખ ફળાઉ વૃક્ષોને દરરોજ સવારે ૭-૦૦ થી ૧૧-૦૦ વાગ્યા સુધી મધુર ધાર્મિક સંગીત સંભળાવવામાં આવે છે. ઉદ્યાન સાથે સંકળાયેલ વનસ્પતિ-શાસ્ત્રી ડૉ. કે. રોકિયોનો દાવો છે કે જ્યારથી ફળવાળાં વૃક્ષ અને છોડને ગીત–સંગીતનો ખોરાક આપવામાં આવી રહ્યો છે ત્યારથી તેમનામાં આશ્ચર્યજનક પરિવર્તન આવ્યું છે અને તેનાં ફળો તથા ફ્લોની ગુણવત્તામાં સુધારો થઇ રહ્યો છે.

છોડોમાં સંગીત પ્રત્યે સંવેદનશીલતાનો આ ગુણ વનસ્પતિ જગતનો એક આશ્ચર્યપૂર્ણ અને રોમાંચકારી અધ્યાય છે, જે ધ્વનિસંગીતથી આગળ માનવીય વિચારો અને ભાવો સાથે પણ જોડાયેલ છે. ઇંગ્લૅન્ડના વનસ્પતિ-વિજ્ઞાની જેમ્સ વિલિયમે પણ છોડવાઓ પર આ જ રીતનાં રોચક તારણો પ્રગટ કર્યા છે. તેમના મતાનુસાર, વૃક્ષ-છોડ પણ મનુષ્યના વિચાર-વ્યવહારથી પ્રભાવિત થાય છે. અપમાન, તિરસ્કારપૂર્ણ વ્યવહાર તેમને ખિન્ન બનાવે છે. આનાથી તેમનો વિકાસ રુંધાઈ જય છે. જ્યારે શાંતિ, મધુરતા અને સદ્દવ્યવહારભર્યું વાતાવરણ તેમનામાં સુખદ પરિવર્તન આણે છે. તેમના વિકાસદરથી માંડીને ઉત્પાદક ક્ષમતા સુધી બધું આનાથી પ્રભાવિત થાય છે.

વનસ્પતિ જગતમાં પણ સંવેદનશીલતાનાં આ આશ્ચર્ય-જનક પ્રમાણો મનુષ્યને ઘણું બધું વિચારવા માટે વિવશ કરી મુકે છે. આધૃનિક વનસ્પતિવિજ્ઞાનના જનક કાર્લવાન લિનિઅસે સાચું જ કહ્યું છે, ''છોડો બોલવા અને થોડે ઘણે

અને સોયાબીનના પાકને બે વિભાગોમાં વહેંચી નાખવામાં અંશે ગતિ કરવા સિવાયની બાબતમાં મનુષ્યથી કોઈ અર્થમાં છે. આજે આપણે વૈજ્ઞાનિક દષ્ટિથી જોઈએ કે આધ્યાત્મિક આ જ રીતે એક પ્રયોગ હેઠળ આસામના ગુવાહાટી પાસે દિષ્ટિથી, પણ સાર એ જ નીકળે છે કે વનસ્પતિ જગત પણ મનુષ્યના સંવેદનશીલ વ્યવહારનું હકદાર છે.



સમ્રાટ પુષ્પમિત્રનો અશ્વમેઘ (યજ્ઞ) આનંદ સાથે પરિપૂર્ણ થયો અને બીજી રાત્રે અતિથિ-ઓની વિદાયના અનુસંધાનમાં નૃત્યોત્સવ યોજવામાં આવ્યો. યજ્ઞના બ્રહ્મ મદુર્ષિ પતંજિત આ ઉત્સવમાં સામેલ થયા. મદર્ષિના શિષ્ય ચૈત્રને આ આયોજનમાં મદર્ષિની દાજરી ખૂંચી. તે સમયે તો તેમણે કશું જ ન કહ્યું, પરંતુ એક દિવસ જ્યારે મદર્ષિ પતંજિત યોગદર્શન શીખવી રહ્યા દતા ત્યારે ચૈત્રે વ્યંગ અને ઉપાલંભ સાથે પૂછ્યું, ''गुरूपर, शुं नृत्य-गीतना रस-रंग चित्त-વૃત્તિઓના નિરોદ્યમાં સદાયક બની રહે છે ?''

મદર્ષિ શિષ્યનો અભિપ્રાય સમજ્યા. તેમણે કહ્યું, ''સૌમ્ય, આત્માનું સ્વરૂપ રસમય છે. રસમાં તેને આનંદ મળે છે અને તૃપ્તિ પણ. તે રસ વિફત ન બની બય અને પોતાના શૃદ્ધ સ્વરૂપમાં જ રહે-એ પ્રકારની સાવઘાનીનું નામ ९ 'संयम' છે. વિકારની શંકા માત્રથી રસનો ત્યાગ કરી દેવો એ યોગ્ય નથી. શું કોઈ ખેડૂત, પશુઓ ખેતરમાં ભેલાણ કરી જશે એવા ભયથી ખેતી કરવાનું છોડી દે છે ? આ તો સંચમ નથી, પલાયન છે. જીવનને રસદીન બનાવીને કરવામાં આવેલો સંયમ, પ્રયાસ, પાણીને તરલતા, અને અગ્નિને ઉષ્માથી વંચિત રાખવા જેવો છે. તેથી દે વત્સ ! ડર ન રાખ.''

### ( સામાયિક સંદર્ભ )

### શું આ મહાવિનાશથી

### जयी शहायं होत ?

છે. ભારતીય ખગોળ ગણિતના વિદ્વાન કહે છે કે ગ્રીનીચની પૂર્વે અથવા પશ્ચિમમાં એકસમાન અંતર ભાવિ ઘટનાની ભવિષ્યવાણી પહેલેથી જ કરી શકાય પરના શનિ ગ્રહની સ્થિતિ અનુસાર હોય. જ્યારે ગ્રહ છે. તેમના કહેવા અનુસાર તે એટલી સુનિશ્ચિત હોય વિશેષ કરીને યુરેનસ, શનિ, ગુરૂ તથા મંગળ હોય છે કે તેમાં રતીભર ફરક જોવા મળતો નથી. ગત અને તે વૃષભ તથા વૃશ્વિક રાશિમાં હોય ત્યારે ભૂકંપ દિવસોમાં ગુજરાતમાં ભીષણ બરબાદી લાવનાર ભૂકંપ વધારે પ્રમાણમાં અને જલદી આવે છે. ભૂકંપ તે થયો. આ મહાવિનાશની ભવિષ્યવાણી શું સંભવ સ્થાનોમાં વધારે આવે છે જ્યાં ગ્રહોનો મહાયોગ ચોથા હતી? જો હા, તો આ અતિ મહત્ત્વપૂર્ણ વિદ્યાનો સ્થાનમાં થયો હોય. આ ત્યારે પણ સંભવે છે જયારે ઉપયોગ શાથી ન કરાયો? શું તેનાથી વ્યાપક ઘણા બધા ગ્રહો મુખ્ય સ્થાનની ઉપર અથવા નજીકમાં પ્રમાણમાં થયેલ જાનમાલની હાનિ રોકી શકાઈ ન હોય જેમ કે મેષ, કર્ક, તુલા અને મકર રાશિના પ્રથમ

આ પ્રશ્નોના ઉત્તરો આપવા માટે સૌપ્રથમ એ જોવાનું રહેશે કે ભવિષ્યવાણીઓને કેટલો નક્કર રાજેશ્વરી શંકરના મતાનુસાર જો મોટા ભાગના ગ્રહો વૈજ્ઞાનિક આધાર છે. વ્યક્તિગત સ્તરે રાજનેતાઓથી જેમાં ગુરૂ, શનિ અને મંગળે ભૂમિનાં ચિદ્ધ પોતાના માંડીને મોટા મોટા 'બ્યુરો કેટ્સ' જ્યોતિષવિદોની નિયંત્રણમાં રાખ્યાં હોય અને ઉપર નિર્દિષ્ટ સંયોગ શરણે આવતા જોવા મળ્યા છે, પરંતુ સરકાર અથવા મોજૂદ હોય તો ભૂંકપની સંભાવનાઓ તે ક્ષેત્રમાં વૈજ્ઞાનિકો સામૂહિક વિનાશને કેટલી હદ સુધી માનવા અધિક વધી જાય છે. જો ૨૬ જાન્યુઆરી ૨૦૦૧ના તૈયાર છે ? આ પ્રશ્નને અહીં જ અનુત્તર છોડીને ભુજના દુર્ભાગ્યપૂર્ણ ચાર્ટ પર નજર નાખવામાં આવે આપણે એ નોઈએ કે જ્યોતિષવિદો અને વૈજ્ઞાનિકો તો આપણે નાણી શકીએ કે ગુરૂ અને શનિ વૃષભ બંને શું કહે છે.

વર્ષોના ૭૫ જેટલા ભૂકંપોનો અભ્યાસ કરવામાં આવ્યો દષ્ટિ પડે છે. શનિ અને ગુરૂએ પોતાની વક્ર ગતિને તો તારણ એ નીકબ્યું કે ૭૫ ૮કા ભૂકંપ ત્યારે થયા પૂરી કરી છે અને આ ભીષણ ઘટના પછી ચાલ જ્યારે યુરેનસ નક્ષત્ર ભૂકંપના ઉદ્દગમસ્થાનથી ઠીક બદલીને તેઓ પૂરેપૂરા સીધી સ્થિતિમાં આવી ગયા ઉપર હતું તથા તેના કક્ષમાં હોવાનો અતિ વિષમ છે. પારંપારિક રૂપે શનિ અને મંગળ બંનેએ શુક્રને સમય દર્શાવાયો. જ્યોતિષવિજ્ઞાનીઓને એક વિશ્વાસ જકડી રાખ્યો છે અને એકબીજાથી ષડાષ્ટક (૬-બેસી ગયો છે. આ વિશ્વાસ છે મોટા ભાગના ભૂકંપો ૧૦)ની સ્થિતિમાં છે. આ દુર્ભાગ્યપૂર્ણ દિવસની તે

જ્યોતિષવિજ્ઞાનનો ખૂબ મહિમા ગણવામાં આવે હોય તો વિશ્વના તે ભાગોમાં ભૂકંપ આવે છે, જે અંશમાં હોય.

'ધી ટાઇમ્સ ઑફ એસ્ટ્રોલૉજી'ના સંપાદિકા રાશિમાં છે તથા બીજી મકર રાશિમાં સૂર્ય, ચંદ્ર, એક જર્મન જ્યોતિષવિજ્ઞાનીના કથન અનુસાર ગત યુરેનસ અને નેપ્ચ્યૂન છે અને આ બધા પર મંગળની ગ્રહણની પછી થાય છે વિશેષ કરીને એવાં ક્ષેત્રોમાં સમય વિશેષની કુંડળી જેતાં જણી શકાય છે કે ચોથું જ્યાં ગ્રહણ સમયે ચોથા કે દસમા સ્થાનમાં તે ક્ષેત્રને સ્થાન જે જનસંખ્યાનું સ્થાન છે, તે પૂરેપૂરું ખરાબ શાસિત કરનાર નક્ષત્ર હોય. એવો પણ વિશ્વાસ રખાય પ્રભાવ નીચે છે. તે શનિ અને રાહુની વચ્ચે આવેલ છે કે જો ગ્રહણ સમયે શનિ ગ્રહ એક સ્થાનમાં સ્થાયી છે. આ સમગ્ર યોગ **પાપકર્તરી યો**ગ બને છે. દસ<u>મ</u>ું હોય અને તે ક્ષેત્રના દસમા સ્થાનમાં તે ૪૫ અંશ પર સ્થાન જે ચોથા સ્થાનથી વક્રી છે અને કેતું તથા મંગળની વચ્ચે લટકેલ છે અને આ પરિસ્થિતિ પણ વ્યાપક સ્તરે તબાહી સર્જાયેલ છે તેણે દેશને પાપકર્તરી યોગને વધારી રહી છે. આ ઉપરાંત પ્લૂટો જ નહિ, વ્યાપારી જગતને જ નહિ, સમગ્ર વિશ્વને પણ ચોથા સ્થાનમાં વક્રી છે.

આધાર પર કરવામાં આવ્યું છે. સામાન્ય જનસમૂહની પક્ષે માનવમાત્ર માટે આરંભાવા જોઈએ. વસતિ સમજ બહારનું પણ હોઈ શકે છે. પરંતુ અહીં એ હવે વિકાસશીલ દેશોમાં વધતી રહી છે. દેવયોગે દર્શાવવાનો પ્રયાસ કર્યો છે કે સારા એવા સમય પહેલાં કચ્છ વિસ્તારમાં વસતિ ઓછી હતી. જ્યાં ગીચતા ૧ જાન્યુઆરી, ૨૦૦૧ના અરસામાં આ યોગની વધુ હતી તેવા ભુજ, અંજાર, ભચાઉ, ગાંધીધામ, ભવિષ્યવાણી કરી શકાઈ હોત. આ ભૂકંપ ૯ રાપર, અમદાવાદ, સૂરત ત્યાં બધે તબાહી સર્નાઈ જાન્યુઆરી, ર૦૦૧ના ગ્રહણ પછી થયો, લગભગ ૧૭ જાનમાલની. પરંતુ આટલો વ્યાપક, ક્ષેત્રવ્યાપી આ દિવસો પછી. ગ્રહણ દર ૧૯ વર્ષો પછી આ પ્રકારના દૈવીપ્રકોપ નો ઉત્તર પ્રદેશમાં થયો હોત તો મૃતકોની યોગોની સાથે થયા કરે છે. દર વખતે શું આવો પ્રકોપ સંખ્યા કરોડોને આંબી નત. આવ્યો છે તેનું વિશ્લેષણ હજી સુધી થયું નથી, પરંતુ તે સંશોધનનો વિષય છે. હા, ૧૫ નન્યુઆરી, નાણકારી અને સારા આયોજનથી ઘણી જિંદગીઓ ૧૯૩૪માં પટનામાં જે ભૂકંપ આવ્યો હતો તેમાં ભારે બચાવી શકાય છે. અમેરિકાના સાન ફ્રાન્સિસ્કોથી નુકસાન થયું હતું. તે પણ ગ્રહણ પછી થયો હતો, માંડીને લોસ એન્જેલિસ સુધીની પેસિફિક મહાસાગર પણ ૧૯ વર્ષના અંતરે ૧૯૯૧ અને ૨૦૧૦ના વચ્ચેના સાથે જેડાયેલી ભૂ-પટ્ટી ઘણી સંવેદનશીલ છે. ત્યાં સમયગાળામાં તે થયો. તે સમયે પણ ગુરૂ કન્યા આ જ સદીમાં વિનાશકારી ભૂકંપ પણ થયો છે પરંતુ રાશિમાં અને રાહુ-મંગળ અને સૂર્ય ઉચ્ચભાવમાં હતા. ત્યાં તેઓએ ભૂકંપ-અવરોધી મકાનો બનાવવાની રાહુ, મંગળ, સૂર્ય અને શનિ મકર રાશિમાં મોટો ટિકનિક શીખી લીધી છે. પાયામાં પોલાદના પાઇપ નિર્દયી યોગ રચે છે.

# જ્યોતિષવિદો, વૈજ્ઞાનિકો અને અધ્યાત્મવિદો શું કહે આવે છે. મકાનો લાકડાનાં હોય છે. લગભગ સમગ્ર

કહેવું અશક્ય છે કે જ્યોતિષશાસ્ત્રીઓની ભવિષ્ય- ઓછી થાય છે. જ્યાં દરેક વર્ષે દસ હજારથી પણ વધુ વાણીથી મહાવિનાશ થતો બચાવી શકાય છે અને બુકંપના આંચકા આવે છે તેવા જપાનમાં વૈજ્ઞાનિકોએ વિશાળ માનવસમૂહને સુરક્ષિત સ્થાને ખસેડી શકાય 'સ્માર્ટ મકાન' બનાવવાની બાંધકામ શૈલી વિકસાવી છે. સંભવ છે કે અત્યાર સુધીના અધ્યયનના આધારે છે. ભૂકંપ તરંગો, રેડૉન ગૅસ નીકળવાની અભિવૃદ્ધિ પુરેપુરો તો નહીં, પરંતુ આજના વિજ્ઞાનના યુગમાં પ્રત્યે સંવેદનશીલ ઉપકરણો લગાડીને આ મકાનો જ્યારે આપણી પાસે તકનિકી સ્તરે ઘણી બધી બનાવવામાં આવે છે. આધારતલમાં લાગેલા સંવેદન-સિદ્ધિઓ છે. જ્યોતિષવિજ્ઞાન, વાસ્તુશિલ્પ અને સૂચકો આ તંત્ર તરંગોને પકડે છે તથા ઝડપથી આ ભવનવિજ્ઞાન ભૌતિક-શાસ્ત્રના સમન્વયથી ઘણું બધું સૂચના કૉમ્પ્યુટર સુધી પહોંચાડે છે. કોમ્પ્યુટર ત્યારે સંભવિત છે. અધ્યાત્મ અને વિજ્ઞાનના સમન્વયથી જો હાઈડ્રોલિક પાવર ઉપકરણોને સિક્રય બનાવી દે છે. જે માનવી માત્રનું હિત સંભવિત છે તો શા માટે આ કાર્ય ઝડપથી મકાનના ગુરૂત્વાકર્ષણ કેન્દ્રને એક સ્ટીલના હાથ ધરવું ન જોઈએ? ખાસ કરીને, એ કારણે કે જે વજનની મદદથી બદલી દે છે.

હચમચાવી નાખ્યું છે. આપણે હવે 'ગ્લોબલ ઉપરનું સંપૂર્ણ વિશ્લેષણ ગણિત જ્યોતિષના વિલેજ'માં વસીએ છીએ ત્યારે આવા પ્રયાસો બંને

વૈજ્ઞાનિકોનું કહેવું છે કે ભૂકંપના સમયની પૂર્વ તથા રબ્બર 'શૉક એબ્જાર્વર'ના રૂપમાં રાખવામાં અમેરિકા, કેનેડા, યુરોપીય દેશોમાં લાકડાંનાં જ આટલું સ્પષ્ટ હોવા છતાં પણ સ્પષ્ટ રીતે એમ મકાનો બનાવવાને કારણે ત્યાં જાનની હાનિ ઘણી અને વસતિને ધ્યાનમાં લેતાં સંભવિત નથી, તો પણ ગચ્છ ગોષ્ઠાનં વર્ષતુ તે ધોર્બધાન દેવ સવિતઃ પરમસ્યાં ઓછામાં ઓછું મોટાં શહેરો ખાસ કરીને સંવેદનશીલ પૃથિવ્યાં છ શતેન પાશૈયોં ડસ્માન્દ્રેષ્ટિ યં ચ વયં ઝોનમાં એક 'માઈક્રોજોનેશન ટેક્નિક' અપનાવીને દિષ્મસ્તમતોમા મીક ॥ નિર્માણને નિયંત્રિત કરી શકાય છે. આપત્તિપ્રબંધ અંતર્ગત ભૂગર્ભવિજ્ઞાનીઓનું આ સર્વાધિક ઉપયોગી કરાઈ રહ્યો છે. આપના પર ઊગનારી ઔષધિઓના ઓજ્તર છે. સૌથી વધુ સંવેદનશીલ ઝોનમાં મોટાં મૂળને અમારા દ્વારા હાનિ ન પહોંચે. હે મૃત્તિકા ! બહુમાળી મકાનો ન બનાવવાં અને જે મકાન ચાર|આપ ગાયોના નિવાસ સ્થાનમાં જાવ. ઘુલોક આપ માળવાળાં કરવાં જ પડે તેમ હોય તો તેમાં તમામ પર યથેષ્ટ વર્ષા વરસાવે. હે સર્જનહાર-સવિતાદેવ! પ્રકારની સાવધાની રાખવી.

માહિતીતંત્રની સક્રિયતા પર પુનર્વિચાર કરવો જોઈએ. બંધનોથી બાંધી દો, તેને કદી મુક્ત ન કરો. આનાથી એરેજ્યાના પ્રચંડ વાવાઝોડામાં તથા ગુજરાતના પૃથ્વીનું પૂજન કરવું જોઈએ. યજુર્વેદ ૨૫/૨૧નો મંત્ર ભૂકંપમાં પણ 'હૈમ રેડિયો' જ કામ આવ્યો. હવે તેની 🕉 સ્યોના પૃથિવિ નો ભવાનૃક્ષરા નિવેશનિ । યચ્છા આવશ્યકતા વધી ગઈ છે, કે સ્કૂલ-કૉલેજોમાં હૈમ નઃ શર્મ સપ્રથાઃ । અપ નઃ શોશુચદયમ્ સ્વાહા । રેડિયોનું વિધિવત્ શિક્ષણ આપવામાં આવે જેથી અર્થાત્ હે પૃથ્વી દેવી, આપ અમારા માટે સુખપ્રદ, આપત્તિ આવવાની સ્થિતિમાં તરત જ પહોંચી વળી સંકડો અને કષ્ટોથી રહિત અને નિવાસ યોગ્ય બનો. શકાય. જાપાનમાં શાળાનાં બાળકોને સતત ભૂકંપ આપ સમ્યક્ રૂપથી વિસ્તીર્ણ થઈને અમને સુખ અને કવાયત કરાવવામાં આવે છે. જો આ કાર્યક્રમ ભારતમાં શરણ આપો. આપ અમારાં પાપોને ભસ્મીભૂત કરીને પણ શરૂ કરી શકાય તો ઘણું સારું.

એ પણ જાણી લઈએ કે આ વિશે અધ્યાત્મવાદીઓ માનવજાતિમાં સદ્દબૃદ્ધિની અભિવૃદ્ધિ થાય. વિશ્વભરમાં શું કહે છે. આગામી સાત-આઠ વર્ષનો ગાળો શાંતિનું વાતાવરણ સ્થપાય. સમાજ અહિંસા પ્રધાન દષ્ટાઓ-મનીષીઓની દષ્ટિએ ઘણો વિષમ છે. બને તથા વૈશ્વીકરણની સ્પર્ધામાંથી આપણે પાછી અત્યારે તો ભૂકંપનો શૉકિંગ પ્રભાવ સમસ્ત દેશમાં હટીને આધ્યાત્મિક વિકાસની વાત વધારે વિચારીએ. પડેલો છે. દુષ્કાળથી સમગ્ર રાષ્ટ્ર ત્રસ્ત છે. ઝારખંડ, બિહારમાં કોલસાની ખાણોમાં થયેલી દુર્ઘટનાઓમાં કેટલાયના જાન ગયા. વેદમંત્રોના માધ્યમથી ભૂશોધન સંસ્કાર કરવાની તાતી જરૂર છે. યજુર્વેદના ૧/૨૫મા મંત્રથી પૃથ્વીનું પૂજન કરવામાં આવે તથા યજુર્વેદના જ ૨૫/૨૧ મંત્ર વડે સામૃહિક આહૃતિ ઓછામાં ઓછી અઠવાડિયે એક વાર અપાવી જોઈએ. અહીં એ મંત્ર આપીએ છીએ, જેનો પ્રચાર કરીને સર્વ કોઈ દ્વારા પ્રયોગ કરી શકાય છે, જેથી પૃથ્વીનો-ભૂમિનો કોપ શાંત થાય. યજુર્વેદનો ૧/૨૫ મંત્ર-

માની લઈએ કે ભારતમાં આ બધું આર્થિક દષ્ટિએ ''ૐ પૃથિવિ દેવયજન્યોષધ્યાસ્તે મૂલં મા હિ અસિષં વ્રજં

અર્થાત્ હે પૃથ્વી, આપના પર દેવોના માટે હવન જે દૃષ્ટ આપણને સૌને કષ્ટ પહોંચાડે છે, જેનો બધા વૈજ્ઞાનિકો કહે છે કે આવા પ્રકોપમાં આપણે જ દ્વેષ કરે છે તેને વિશાળ પૃથ્વીમાં પોતાનાં સેંકડો દૂર કરો! આનાથી સામૃહિક આહતિઓ આપવી જ્યોતિષવિદો અને વૈજ્ઞાનિકોનો મત જાણ્યા પછી જોઈએ. પરમસત્તાને પ્રાર્થના કરવી જોઈએ કે

> પ્રતિભા પરમાત્માની દેન છે એવું માત્રવામાં આવે છે. આ જ કારણે હજારોમાં એક વૈજ્ઞાતિક, દાર્શીતિક અથવા વિષય– વિશેષના નિષ્ણાત પ્રકાંડ પંડિત બની શકે છે. વાસ્તવમાં, પરમપિતાની આ કૃપા બધાના પર એકસાથે જ વરસે છે, પરંતુ જે પોતાના વિચારોને રચનાત્મક ચિંતન અને કર્તાત્વમાં નિયોજિત કરી લે છે, તેઓ તેનો જ લાભ ઉઠાવે છે.

🛕 આદર્શ 🛕 યુગગીતા ૨૩

### ये यथा मां प्रयधन्ते तांश्तर्थैव लान्य ७ म (ગીતાના ચતુર્થ અધ્યાય જ્ઞાનકર્મસંન્યાસયોગની યુગને અનુકૂળ વ્યાખ્યા)

ચોથા અધ્યાયના દસમા શ્લોકમાં, વિગત અંકમાં એક મहત્ત્વપૂર્ણ પ્રતિપાદન આપવામાં આવ્યું હતું કે વીતરાગ થઇ જતાં, ભય અને ક્રોધ પર નિયંત્રણ મેળવી લેતાં, શરણાગત ભાવથી તપ કરનાર ભગવાનના स्व३५ने ४ પ્રાપ્ત થાય છે. ગીતા આત્માનુશાસનનું શિક્ષણ આપનાર એક પાઠचपुस्तક છે. ભગવાન કહે છે કે જે મારી સાથે એકાત્મભાવે મને પ્રાપ્ત થઈ જાય છે, તેઓ આસક્તિ, ભય અને ક્રોપથી મુક્તિ મેળવે છે. આસક્તિ પર વિજય-વીતરાગ થવું એ કેટારી ઉચ્ચस્તરીય સિद्ધि છે તેનું પ્રમાણ પાછલા અંકમાં, महात्मा બુદ્ધના એક શિષ્ય, કુતુક ऋषि અને શુક્રદેવજીનાં ઉદાકરણો દ્વારા આપવામાં આવ્યું हतुं. ભગવાનનું स્વરૂપ જાણી લીધા પછી, એકતાની સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કર્યા પછી, જીવનમાં જે આનંદનો સાગર લહેરાવા લાગે છે તે અવર્ણનીય છે. ધ્યાનમાં પરમાત્માની ઉપસ્થિતિ માનીને જ્યારે કર્તવ્ય-કર્મોનું સંપાદન કરવામાં આવે છે તો કમશઃ વાસનાઓનો સય થવા લાગે છે. દિવ્ય પ્રેરણાઓ મળે છે અને અલૌદિક કર્મ થવા લાગે છે. અગિયારમાં મ્લોકમાં આ તથ્ય સ્પષ્ટ કરવામાં આવ્યું છે કે ઈશ્વર એક પ્રકારે દર્પણ છે. ભગવાન કરે છે, 'જે व्यक्ति જેવી ભાવનાથી મારી ઉપાसना કરે છે, ते જ અનુસાર हुं तेमनी કામનાઓ પરિપૂર્ણ કરું છું.' આ જ वातने संत क्रजीरना એक होहा द्वारा पण समज्जववामां आवी हती. हवे आ श्योक्रनी व्याण्या साथे આગળની યાત્રા કરીશું.

યોગેશ્વર શ્રીકૃષ્ણ કહી રહ્યા છે કે મનુષ્ય ભલે પોતે ઇચ્છે તે રીતે ભગવાનને અપનાવે, તેમને પ્રેમ કરે અને આનંદિત બને, ભગવાન તેને તે જ રીતે અપનાવે. પ્રેમ કરે અને આનંદિત બને છે. ''યે <mark>યથા માં પ્રપદ્યન્તે તાંસ્તથૈવ ભજામ્યહમ્''</mark>ની પાછળ આ તથ્ય રહેલું છે. આવું એટલા માટે કહેવાયું કે બધા મનુષ્યો બધી છે, પરંતુ તે ઉપલબ્ધિ મળે છે તો પ્રભુ દ્વારા જ. પછી ભલે તે રીતે પ્રભુએ દર્શાવેલા માર્ગનું જ અનુસરણ કરે છે. (મમ વિશુદ્ધાત્મા સર્વશક્તિમાન સત્તા જ કેમ ન હોય! પ્રત્યેક સફળ વર્ત્માનુવર્તન્તે મનુષ્યાઃ પાર્થ સર્વશઃ) અહીં આપણી ભારતીય સંસ્કૃતિની સૌથી મોટી વિશેષતા સહનશીલતા, સામાસિકતાનું દિગ્દર્શન આપણને થાય છે. ભલે કોઈ પણ ઉપાસના-પદ્ધતિ હોય. બધી સાધનાઓ એક જ લક્ષ્ય-એ અનંત સૌંદર્ય-આનંદસ્વરૂપ, તત્ત્વરૂપ પરમાત્મા તરફ લઇ જનારી પગદંડીઓ છે. બધી આસક્તિ, ભય અને ક્રોધને ત્યજીને સ્થિર મનથી જ છે.

#### મિલેગા આહ્વાન કી તીવ્રતા કે અનુપાત મેં

જો વ્યક્તિનિર્માણની દષ્ટિએ જોઈએ તો આહ્વાનની રીત કોઈ પણ હોય, જો અનિવાર્ય શરતો પૂરી થઈ રહી હોય તો મનુષ્યની કામનાઓની પૂર્તિ નિશ્ચિત જ હોય છે. મનુષ્ય માટે કશું પણ ખરડાયેલા લોકો ધન, સન્માન, ઇન્દ્રિય-ભોગોની કામના કરે છે. અસંભિવત નથી. જરૂર છે ફક્ત તેણે પોતાના મનનું અવલોકન તેમની પણ ઇચ્છાઓ પરિપૂર્ણ થાય છે. બધો મનનો જ ખેલ છે. કરવાની, ઇચ્છિત તીવ્રતા અને એકાત્મતાની સાથે પોતાની આપે જેવી કામનાઓ કરી, એવો જ મનોયોગ બન્યો, ક્રિયાઓ

ક્ષમતાઓનો બૃદ્ધિમત્તાપૂર્વક પ્રયોગ કરવાની. પછી જે કાંઈ પણ તે ઇચ્છે છે. તે તેને મળીને જ રહેશે. પછી ભલે તે આધ્યાત્મિક જ્ઞાન હોય અથવા સાંસારિક ઉપલબ્ધિઓ. પ્રત્યેકને પોતાના આહ્વાનની તીવ્રતા અનુસાર પોતાના કાર્યક્ષેત્રમાં સફળતા મળે કાર્ય, ચમત્કારિક સિદ્ધિઓ ક્યાંય પણ ગમે તે સમયે ઉપાર્જિત થાય છે તો તે આત્માના શુદ્ધ ચૈતન્યથી જ પ્રેરિત હોય છે.

ભગવાને ૧૧મા શ્લોકમાં કહેલી વાતને હવે સીધી સાદી રીતે સમજવાનો પ્રયત્ન કરીએ. તો એવો કંઈક સાર તેમાંથી નીકળે પોતાના જ સ્વરૂપનું ધ્યાન કરનાર સાધક પરમાત્માના અનંત સૌંદર્યનું દર્શન પામી શકે છે. કેટલાક લોકો પોતાની મનોકામનાઓને વશ થઈને તેમની આરાધના કરે છે. તો તેમની જ કુપાના બળે સફળતા મેળવે છે. નિમ્ન પ્રકારના સ્વાર્થથી થઈ અને કળની પ્રાપ્તિ થઈ.

#### ઠાકુર અને આચાર્યશ્રીનાં જીવંત ઉદાહરણો

વર્તમાનમાં આપણે જોઈએ છીએ કે ભગવાન શ્રી રામકૃષ્ણ દેવ અને પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવ પંડિત શ્રીરામ શર્મા આચાર્ય-'યે | શિવાનંદ આશ્રમ બારાસાત પં. બંગાલમાંથી ઉદ્ધત) **યથા માં પ્રપદ્યન્તે'** જેવા શ્લોકના જીવિત ભાષ્યના રૂપમાં અવતરેલા છે. ઠાકુરે (રામકૃષ્ણ) પોતાના જીવનમાં વિભિન્ન ધર્મો, માર્ગો, મતો તથા સાધના–પ્રણાલીઓનો આધાર લઇને સિદ્ધિનાં સર્વોચ્ચ શિખરે પહોંચી બતાવ્યું, તો પુજ્યવરે ભગવત્-પ્રાપ્તિના સઘળા માર્ગ આપણી સમક્ષ ખોલી દીધા. તેમણે વિભિન્ન પ્રકારની સાધનાપ્રણાલીઓનું મૂળ 'ગાયત્રી'ને દર્શાવીને બધાને તેનો મર્મ જીવનમાં ઉતારવા સૂચવ્યું. પછી ભલે અવ્યવસ્થા, મૂંઝવણો, ગૂંચો અને સમસ્યાઓ માટે કોઈ કારણ વ્યક્તિ ગમે તે જાતિ કે ધર્મની કેમ ન હોય, બધાં છેવટે તો વિભિન્ન માર્ગોએ થઈને પણ એક જ કેન્દ્રબિંદુ તરફ પહોંચે છે. પૂજ્યશ્રીના જીવન-દર્શનના અમૃતમંથનમાંથી આ જ તારણ નીકળે છે. ક્યારેક વૈદિક યુગમાં ઋષિઓના મુખેથી 'એકં સદવિપ્રા બહુધા વદન્તિ' ઉચ્ચારણ થયું હતું પરંતુ દ્વાપરમાં 'યે સદીમાં જીવવા માટે ઠાકુર શ્રી રામકૃષ્ણ પરમહંસે અને વીસમી સદીમાં શ્રી રામ શર્મા આચાર્યજીએ અવતાર લેવો પડચો.

બૌદ્ધ, ખ્રિસ્તી, મુસ્લિમ આદિ વિભિન્ન ધર્મોના અભ્યુદય અને પ્રધાનતાને કારણે તથા વિભિન્ન દેવતાઓની ઉપાસના, અદ્વૈત, વિશિષ્ટ દ્વૈત, દ્વૈતાદ્વૈત આદિની સાધના, ષટ્દર્શન. જ્ઞાન, કર્મ, ભક્તિ, યોગ, સાધન, તંત્ર વગેરેના માર્ગોના પ્રચલનને કારણે ગત ચાર–સાડા ચાર હજાર વર્ષોમાં એક કપરી પરિસ્થિતિ ઊભી થઈ. અનેક ધર્મ મતોના અનુયાયી રાજશક્તિની સહાયથી પોત પોતાના ધર્મની શ્રેષ્ઠતા સિદ્ધ કરવા માટે પરસ્પર સંઘર્ષરત બન્યા. 'મારો જ ધર્મ સત્ય છે' એવા ભાવથી આ ધરતી પર ઘણું લોહી વહ્યું છે. એ અરસામાં ઠાકુર શ્રી રામકૃષ્ણ પરમહંસની જીવનસાધના અવતરી અને તેમણે જણાવ્યું કે બધા જ ધર્મો સાચા છે, અનેક મતો છે, અનંત પંથો છે. આ માટે તો શ્રી રામકૃષ્ણના સંબંધમાં ભાવવિભોર બનીને સ્વામી વિવેકાનંદ દિવતાઓનું પૂજન કરે છે અને તેમનાં કર્મોથી ઉત્પન્ન થયેલી બોલી ઊઠતા, ''તેમનું જીવન એક અસાધારણ પ્રકાશસ્તંભ છે, જેના તીવ્ર પ્રકાશથી લોકો હિન્દુ ધર્મના સમસ્ત અંગ અને આશયને સમજી શકશે....ઋષિ અને અવતાર જે યથાર્થ શિક્ષણ આપવા ઇચ્છતા હતા, તે તેઓ પોતાના જીવન દ્વારા આપી ગયા | લોકોના પુરુષાર્થની પાછળ આ જ પ્રલોભન રહે છે. આ કામ છે. શાસ્ત્ર-મતવાદ માત્ર છે, પરંતુ તે તેમના જીવનની પ્રત્યક્ષ અનુભૂતિ હતી. આ વિભૂતિ ૫૧ વર્ષોના જીવનકાળમાં પાંચ∫સફળતાઓ માટે દોડે છે. ગહન સ્તરના પ્રયાસોની તેમાં જરૂર

હન્નર વર્ષોનું નતીય-આધ્યાત્મિક જીવન વ્યતીત કરીને ભાવિ વંશધરો માટે પોતાની જાતને દષ્ટાંતરૂપ બ**નાવી ગયા છે**.'' (શ્રીમદ્ ભગવત્ ગીતા, સ્વામી સંપૂર્ણાનંદજી, રામકૃષ્ણ

#### એકતા, સમતા, શૂચિતા, મમતા

પરમપૂજ્ય ગુર્દેવ 'અપનોં સે અપની બાત' અન્વયે **'અખંડજ્યોતિ'** જૂન, ૧૯૧૯ના એક લેખની પંક્તિઓમાં લખે છે, 'નવો યુગ કેટલાક આદર્શો લઈને આવી રહ્યો છે. એકતા, સમતા, શ્ચિતા અને મમતા. આ સત્પ્રવૃત્તિઓ જ્યારે પાંગરવા અને ફાલવા લાગશે તો આજે પ્રત્યેક ક્ષેત્રમાં વ્યાપેલી વિકૃતિઓ, રહેશે નહિ. સર્વત્ર સુખ–શાંતિ, પ્રગતિ અને સમૃદ્ધિ ભરી સ્વર્ગીય પરિસ્થિતિઓનું નિર્માણ થવા લાગશે..... વિવેકની આ જ માંગ છે કે ધર્મની એકરૂપતા થાય. સમસ્ત વિશ્વનો એક જ ધર્મ હોય, માનવીય આસ્થા અને પ્રક્રિયાઓને જે પશુતાના સ્તરથી ઊંચા લાવીને દેવત્વની દિશામાં વિકસિત કરી શકે -એ જ વિ**શ્વધર્મ યથા માં પ્રપદાન્તે'**ની ઘોષણા બાદ આ ઉદાર મહાવાક્ય ૧૯મી <sup>|</sup>હોઈ શકે . આગામી દિવસોમાં આવા જ વિશ્વધર્મનો વિકાસ થવાનો છે.''

> પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવ પણ પોતાના ૮૦ વર્ષના જીવનમાં પાંચ વ્યક્તિઓનું જીવન જીવી ગયા અને એકત્વનું, સમતાનું શિક્ષણ પોતાના જીવન દ્વારા આપી ગયા. જેમણે તેમને જે રૂપે જોયા, જેવી-જે પ્રકારે તેમની આરાધના કરી, તેવું જ તેમને પ્રાપ્ત થતું ગયું. આ સઘળી વ્યાખ્યા ૧૧મા શ્લોકની છે. જે મનુષ્યની સફળતા-નિષ્ફળતાઓની, ભૌતિક અને આધ્યાત્મિક ઉપલબ્ધિઓની કથા આપણને સંભળાવે છે.

> ગીતાના આ અતિ મહત્ત્વના ચોથા અધ્યાયનો પછીનો શ્લોક ૧૧મા શ્લોકનો ઉત્તરાર્ધ જ ગણી શકાય. ભગવાન કહે છે –

#### કાડ્સન્તઃ કર્માગાં સિહ્કિં યજન્ત ઈહ દેવતાઃ । ક્ષિપ્રં હિ માનુષે લોકે સિહ્દિર્ભવતિ કર્મજા ।। ૪/૧૨

અર્થાત્ આ મનુષ્યલોકમાં કર્મોના ફળને ઇચ્છનારા લોકો સિદ્ધિ પણ તેમને તુરત જ મળે છે.

#### જાકી રહી ભાવના જૈસી

સાંસારિક સ્તરે કરવામાં આવતો પુરુષાર્થ સરળ છે. કેટલાય સરળ હોવાને કારણે લોકો સાંસારિક લાભ અને ભૌતિક

નથી. આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રમાં દરેક વ્યક્તિએ પોતે એકલાએ પ્રયાસ અકાંક્ષારહિત બનીને જીવન વ્યતીત કરવું. કરવો પડે છે. પોતાના પ્રખર આત્મબળના સંપાદન દ્વારા પોતાનું આંતરિક સૌંદર્ય નિખારવું પડે છે. શારીરિક શ્રમ અને પ્રયાસનો બદલો ભગવાન પણ સરળતાથી આપી દે છે, પરંતુ માનસિક નિયંત્રણ અને અનુશાસન ધારણા કરતાં વધુ કઠિન છે.

સામાન્ય રીતે એવું જેવા મળે છે કે લોકો ફળની આકાંક્ષાથી દેવતાઓની પૂજા કરે છે. આવી વ્યક્તિઓ ધન, ઐશ્વર્ય વગેરે પામે પણ છે, પરંતુ ભગવાન કહે છે કે આ પ્રકારનું ફળ મોક્ષની સરખામણીમાં અલ્પકાલીન અને અસ્થાયી હોવાથી તુચ્છ છે. દેવતાઓ નિર્વાણ નથી આપી શકતા. તે તેમના અધિકાર ક્ષેત્રમાં આવતું નથી. કૈવલ્ય મુક્તિ આપવાની શક્તિ કેવળ પરમેશ્વરમાં જ છે. આથી નિષ્કામ કર્મનું ફળ અતિ મહાન ગણાવ્યું છે. તેનાથી ચિત્તની શૃદ્ધિ થઈને ભગવાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવ કહેતા 'અધ્યાત્મ એક વિજ્ઞાન છે. તે કહે છે ભગવાન પાસે જ્યારે પણ કાંઈ માગો તો કીમતી વસ્તુ માગો અને એવી કીમતી ચીજ છે વ્યક્તિત્વનો પરિષ્કાર-આત્મઉત્થાન. નાની નાની ઉપહાર પ્રધાન ચીજો મેળવીને સંતુષ્ટ થઈ જનાર મનુષ્ય તેને જ સર્વસ્વ માની બેસે છે. **'ગુરુવર કી ધરો**હર**'** પ્રથમ ભાગના એક પ્રવચનમાં પૂજ્યવર કહે છે, ''આપને જે માણસે આ વાત શીખવી કે દેવી-દેવતાઓની ખુશામતને અધ્યાત્મ કહે છે, ગુરુની ખુશામતને કહે છે, સિદ્ધ પુરુષોની ખુશામતને કહે છે અને કમાણી કર્યા વિના, મહેનત કર્યા વિના, ચાપલૂસી કરી મીઠું મીઠું બોલીને, માળા પહેરાવીને, સવા રૂપિયો દક્ષિણા આપીને આ બધી ચીજો મેળવી શકાય છે. તો એમ કહેનાર માણસ ખોટો છે. આપ તેનાથી પણ વધારે ખોટા છો કે આવી વાતો પર વિશ્વાસ રાખો છો. દુનિયા કાયદાથી બની છે, નિયમ પર ટકેલી છે.''

#### સકામ અને નિષ્કામના કલિતાર્થો

યોગેશ્વર શ્રીકૃષ્ણ વારંવાર અર્જુ નને આ સકામ અને નિષ્કામના ફલિતાર્થો બતાવીને તેને કર્મસંન્યાસ ભણી દોરી જવાનો પ્રયાસ કરે છે. 'કર્મણા સિહિં યજન્તે' કર્મથી ઉત્પન્ન થનારી સિદ્ધિ વિશે તેઓ કહે છે કે ઇચ્છો તો પ્રેત અને પિતૃઓની પૂજા કરો અથવા દેવી–દેવતાઓની તમને તામસી અને સાત્ત્વિક સિદ્ધિ મળી જશે, પરંતુ તે લૌકિક સ્તર હશે. પરંતુ જ્યારે કોઈ વ્યક્તિ ભગવાનની ઇચ્છા મુજબનું જીવન જીવે છે તો તેની આકાંક્ષા સમાપ્ત થઈ જાય છે. પૂરેપૂરા શ્લોકનો ભાવ છે

જ્ઞપાનમાં એક સંત (સાધ્વી) ઈસુનૂ થઈ ગયાં. તે ક્યારેક ભોજન કરતાં તો ક્યારેક પંદર પંદર દિવસ સુધી ભૂખ્યાં રહેતાં. તેમના શરીર પર તેની કોઈ અસર વર્તાતી નહિ. તે ભગવાનને પૂછતાં– ભગવાન 'આજે ખાવાનું ખાઉં?' જો ઉત્તર 'હા'માં મળતો તો તે ખાઈ લેતાં. આ રીતે એક દિવસ તેણે કહ્યું કે 'આજે મારા પ્રભુ મને બોલાવી રહ્યા છે' અને આટલું કહીને અંતિમ ભોજન કર્યું અને સાયંકાળે સ્વેચ્છાએ શરીરનો ત્યાગ કર્યો. આ છે પ્રભુ સમર્પિત જીવન. આ સિદ્ધ મહિલા સંત ભગવાન માટે જીવતાં હતાં. ખાતાં હતાં અને તેમની સાથે સીધો વાર્તાલાપ કરતાં હતાં. આપણે ઉપવાસ કરીએ છીએ તો ગણી ગણીને સતત તેનો હિસાબ રાખતા ફરીએ છીએ. તે હિસાબથી પર હતાં તેથી તેને ભગવાનની પ્રાપ્તિ થઈ.

### ગુણકર્મના આધારે વિભાજન આગળના તેરમા \*લોકમાં ભગવાન કહે છે ચાતુર્વણ્યં મયા સુષ્ટં ગુણકર્મવિભાગશઃ । તસ્ય કર્ત્તારમપિ માં વિદ્ધયકર્તારમવ્યયમ્ ॥ ४/૧૩

અર્થાત ગુણો અને કર્મોના આધારે ચાર વર્ણો- બ્રાહ્મણ, પરમપૂજ્ય ગુરુદેવનાં પ્રવચનો પર આધારિત પુસ્તક છે. તેના ક્ષિત્રિય, વૈશ્ય અને શૂદ્રની રચના મારા દ્વારા કરાઈ છે. જો કે હું તેનો રચયિતા છું, છતાં તું મને અવિનાશી પરમેશ્વરને વાસ્તવમાં અકર્તા અને અપરિવર્તનશીલ જ માન.''

> ભગવાન કહે છે કે ગુણ-કર્મોના આધારે ચાર વર્ણ મારા દ્વારા જ બનાવાયા છે. આ વિભાજન જાતિના આધારે નથી. કોણ કોણ છે તેઓ ? જેમનામાં જ્ઞાનની તત્પરતા છે. જે સૃષ્ટિનાં રહસ્યોને જાણીને તેને સંસારમાં ફેલાવવાનો સંકલ્પ લઈને આવ્યા છે, પરમાત્મજ્ઞાનને પ્રત્યેક માનવ સુધી તેઓ પહોંચાડવા ઇચ્છે છે તેઓ બ્રાહ્મણ છે. પરમપૂજ્ય ગુર્ફેવે મનુસ્મૃતિનો હવાલો આપતાં કહ્યું કે જન્મથી તો બધા જ શૂદ્ર છે, પણ સંસ્કારોથી બ્રાહ્મણ બને છે. શુદ્ર કોણ છે? તે જ જેમને શ્રમમાં આસ્થા છે. બ્રાહ્મણ બનવાની ત્રણ શ્રેણીઓ છે. શ્રમ કરીશું તો ધન મળશે. અર્થશક્તિનો પ્રવાહ ફેલાશે જે સમાજના દરેક અંગ સુધી પહોંચાડવામાં આવશે. આ વૈશ્યનો ધર્મ છે. પ્રભાવમાં વૃદ્ધિ થઈ, સામર્થ્ય વધ્યું તો બીજાઓમાં સમાજનાં વિભિન્ન અંગોની રક્ષાની તાકાત પણ આવી ગઇ. આ વર્ગ ક્ષત્રિય તરીકે ઓળખાયો. તેના પછી જ્યારે સાંસારિકતાથી ઉપર આવે છે અને જ્ઞાન મેળવવાની આકાંક્ષા વધતી રહે છે-તો બ્રાહ્મણ કહેવાય છે. પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવે કહ્યું, અમે ગાયત્રીના માધ્યમથી બધાને

શરૂઆત કરીને અર્થનું નિયોજન કરતાં શીખશે, ઉલ્લાસ અને 😽 છે. માં વિદ્ધિઃ અકર્તારમવ્યયમ્ । પોતાના અંતરની શક્તિ-સામર્થ્યનું ઉપાર્જન કરશે. તેઓ કહેતા કે જો વાસનાઓની અભિવ્યક્તિ જ આપણા બહિરંગમાં જોવા મળે આઇનસ્ટાઇન આજે હોત તો તેમને બ્રાહ્મણ ગણી શકાત. તેમને છે. ભગવાન અપરિવર્તનશીલ છે. તેમની જ દિવ્ય સત્તા બધાના ખ્રિસ્તી ન કહેવાત. પરશુરામ બ્રાહ્મણ હતા, પરંતુ કર્મથી ક્ષત્રિય હતા. ગાંધીજી વૈશ્ય હતા પણ કર્મથી બ્રાહ્મણ હતા અને ક્ષત્રિય હતા. પુરાતન માન્યતા છે કે જે વ્યક્તિ જે જ્ઞાતિમાં જન્મી છે તેમાં જ તે મૃત્યુ પામશે. પૂજ્યવર ગુર્દેવે કહ્યું છે કે આવું નથી. બ્રાહ્મણત્વ એક સિદ્ધિ છે, જેનો રાજમાર્ગ શ્રમની સાધનાથી શરૂ થાય છે અને પરાકાષ્ઠા સુધી પહોંચતાં, જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થતાં સુધી યાલતો રહે છે.

સ્વામી વિવેકાનંદના મંતવ્ય અનુસાર ''જેનામાં સાત્ત્વિક ભાવનાઓ પ્રબળ હોય તેવી વ્યક્તિ બ્રાહ્મણ કહેવાય છે. આ શ્રેણીમાં બૌદ્ધિક, વિચારક, વૈજ્ઞાનિક અને અન્વેષક આવે છે. રજોગુણ ગતિશીલતા-સક્રિયતાનું પ્રતીક છે. જ્યારે તે વિશેષ માત્રામાં હોય, તમોગુણ પર્યાપ્ત પ્રમાણમાં હોય, પરંતુ સત્ત્વગુણ ઓછો હોય તો તેને વૈશ્ય ગણી શકાય. આ વર્ગમાં વેપારી વગેરેનો સમાવેશ થાય. મંદ અને નિમ્ન વાસનાઓની પ્રબળતા તામસી ગુણોમાં ગણી શકાય. જ્યારે તમોગુણની પ્રધાનતા હોય તો તેને શૂદ્ર કહેવાય. આમાં કારીગર, મજૂર, શ્રમજીવી, વગેરે આવે છે. જ્યારે રજોગુણ પ્રધાન, સત્ત્વગુણ પર્યાપ્ત માત્રામાં અને તમોગુણની ઓછપ હોય તો તેમને ક્ષત્રિય ગણી શકાય. આમાં કર્મઠ, સક્રિયલોક, રાજનીતિજ્ઞ, વગેરે આવે છે.''

#### જન્મથી નહીં, કર્મથી

જોવા મળે છે, તે આપણા મનુષ્યોના નિહિત સ્વાર્થને કારણે પેદા **ર**હે છે. કરેલી છે. ભગવાન કહે છે કે ચારે વર્ણ વાસનાઓના સ્વરૂપ (ગૃણ) અને કર્મોના પ્રકાર (કર્મ) પર જ આધારિત છે. ''વર્ણવ્યવસ્થા માનવજાતિનાં વૈજ્ઞાનિક, સાર્વભૌમિક, પ્રાકૃતિક, માનસિક વર્ગીકરણ છે પરંતુ કચડાયેલો મૂંઝાયેલો વર્ણધર્મ અને કેમ કે ત્યાં ભગવાન કહે છે, કર્મફળમાં મારી આકાંક્ષા નથી કે અનૈતિક વિકૃતિઓ આ બધું આપણા મનની કુરૂપતાઓ છે.'' આ સ્વામી ચિન્મયાનંદજીની માન્યતા છે.

ભગવાન આ સુપ્રસિદ્ધ \*લોકમાં એ પણ કહે છે કે પ્રત્યેક હૃદયનો પ્રકાશક ચૈતન્ય તત્ત્વ હોવાના નાતે તે નિઃસંદેહ બધા પ્રકારના મનુષ્યોનાં કર્મોની પાછળ વિદ્યમાન એક શક્તિના રૂપમાં છે, પછી ભલે તે પુણ્ય કરનાર હોય કે પાપકર્મ કરનાર, તેમ

બ્રાહ્મણ બનાવીશું. જે ગાયત્રીને જીવનમાં ઉતારશે, શ્રમથી છતાં તેનામાં શક્તિ હોવા છતાં પણ તે અકર્તા અને અવિનાશી હૃદયમાં વિરાજમાન છે. ભલે પછી તે પુણ્યશાળી હોય કે પાપી ચિંડાળ. તે વાસનાઓનાં પરિશોધન અને સતોગુણી (સાત્ત્વિક, પ્રકૃતિના વિકાસ પર અવલંબે છે કે કોણ ક્યાં સુધી પહોંચી શક્યું. આધ્યાત્મિક વિકાસવાદની બહુ સુંદર વ્યાખ્યા અહીં ભગવાનના શ્રીમુખે રજૂ થઈ છે.

> વાર્ગ વ્યવસ્થાનો મૂળભૂત આધાર ઋગ્વેદ સંહિતાના પુરૂષ સૂક્તની બારમી ઋચામાં છે -બ્રાહ્મણોસ્ય મુરવમ્ આસીત, બાહુ રાજન્યઃ કૃતઃ । ઉરુદસ્ય યદ વૈશ્ય, પદમ્યાં શુદ્રોડજાયતः ।।

અર્થાત્ ''તે પરમપુરુષ બ્રહ્માના મુખથી બ્રાહ્મણ, હાથમાંથી ક્ષત્રિય, ઉદર (પે૮)માંથી વૈશ્ય અને ચરણોમાંથી શુદ્રનો જન્મ થયો.'' આનું તાત્પર્ય એ છે કે બ્રાહ્મણ જ્ઞાન, ધર્મ અને કર્મનું શિક્ષણ આપે છે આ કારણે તેઓ માનવ સમાજના મુખ સ્વરૂપ છે. જે લોકો બાહુબળથી સમાજની રક્ષા કરે છે તેઓ ક્ષત્રિય છે અને સમાજના બાહસ્વરૂપ છે. જે લોકો સમાજ માટે અન્ન-વસ્ત્ર વગેરેનો પ્રબંધ કરે છે તેઓ વૈશ્ય છે અને સમાજના ઉદર કે ઉદ્દર સ્વરૂપ છે. જે લોકો સમાજને ગતિશીલ રાખે છે, સેવક છે તેઓ સમાજના પગ સમાન છે. ચારેમાંથી કોઈને પણ નીચા કે ઊંચા ઋષિએ કહ્યા નથી. હા, એક વિકાસની યાત્રા દર્શાવી છે, જે શ્રમપ્રધાન જીવનથી આરંભાઈને જ્ઞાનપ્રધાન, તપપ્રધાન ચારે વર્ણોનું કારણ જન્મ વિશેષ નથી. આજે જે નાતિવાદની જિવન પર સમાપ્ત થાય છે. ચારે વર્ણો જ સમાજની વિભિન્ન સમસ્યા વિષની જેમ ચારે બાજુ અસમાનતાના રૂપમાં વધતી | આવશ્યકતાઓને પૂરા કરવાના હેતુસર સર્વકાળે સમાજમાં ૮કી

> ભગવાને આ જ શ્લોકમાં કહ્યું છે કે આ ચતુર્વર્ણના સર્જક હોવા છતાં પણ મને અવિકારી, અકર્તા જ જાણવો. આની વ્યાખ્યા આગળના ૧૪મા \*લોકની સાથે હવે પછી પ્રસ્તુત કરાશે, નથી મને કર્મો બાંધી શકતાં. આ વાત વિગતે સમજીશું, આગલા અંકમાં.

> > – વાહ્મય ર૮ પૃષ્ઠ ૭.૪૨

### મમતાની સાક્ષાત્ મૂર્તિ–મા લૂબા

લૂબા જરકાક આજે પણ ભૂલી નથી. તે વખતે તે કુખ્યાત વર્ષના બાળકને નાઝીઓએ જૂતા વડે કચડી નાખ્યો હતો. તે તાનાશાહ હિટલરની યાતના શિબિર બર્ગેન બલ્સેનની એક પછી ચાર વર્ષનો લાંબો કાળ વીતી ચૂક્યો હતો, તે આ કાળકોટડીમાં ભયભીત બેઠી હતી. એ જ સમયે તેને બાળકો યાતના શિબિરમાં તેણે ગાબ્યો હતો**, છતાં એ વિષમ** સહિત રડવાનો અવાજ સંભળાયો. તે કરુણ રુદનને એ પરિસ્થિતિઓમાં પણ તેણે અહીં નર્સિંગ અને જર્મન ભાષા મમતામયી નારી વણસાંભબ્યું કરી ન શકી. કોણ જાણે કઈ શીખી લીધી હતી. બીજી સવાર લૂબા માટે ભયાનક હતી, અજાણી શક્તિના સહારે તે ઊઠી અને બહાર નીકળી ગઈ, જયારે એક જર્મન અધિકારીને ખબર પડી ગઈ હતી કે આ પરંતુ ત્યાંનું દશ્ય એઈને તો તે જડવત્ રહી ગઈ, જ્યાં બાળકોએ અનધિકૃત રીતે પ્રવેશ કર્યો હતો. પછી તો લૂબા કાંટાળી તારોના વાડની પેલે પાર પચાસથી વધારે નાનાં ઉપર યાતનાનો એવો ભીષણ દોર ચાલ્યો કે જેથી તે ખરાબ નાનાં બાળકો એ બહદ ઠંડી રાતમાં રડી રહ્યાં હતાં. એમાં રીતે લોહીલુહાણ થઈ ગઈ હતી, તેમ છતાં પ્રબળ મનોબળ સૌથી મોટા તેર વર્ષના જેક રોડ્રીએ પોતાની ગોદમાં સમૂહમાં ધરાવતી આ મહિલાએ હાર ન સ્વીકારી અને કોઈ રીતે એ સૌથી નાની અઢી વરસની બાળકી સ્ટેલા ડીગનને પકડી જર્મન અધિકારીને મનાવવામાં સફળ રહી કે એ બાળકોને રાખી હતી. તેમને જોઈ લૂબાને અનુમાન લગાડતાં વાર ન લાગી કે તેઓ અભાગીયાં બાળકો છે, જેમના માતાપિતાને સંખ્યામાં લોકો કેદ હતા અને ડઝનથી પણ વધુ સંખ્યામાં હિટલરની હિંસાએ બલિ ચઢાવી દીધાં હશે. તે પછી બધાં ફ્રૂર પરિણામો જણતી હોવા છતાં તે મમતામયી નારી કોઈ રીતે નારકીય વાતાવરણમાં રહીને પણ લૂબા આ બાળકોના પેલાં બાવન બાળકોને પોતાની શિબિરની અંદર લાવવામાં ઓરડાની ગંદકી પોતે સાફ કરતી. માર ખાઈને પણ કોઈ રીતે સકળ રહી.

અતિશય દ્વેષે જર્મન તાનાશાહ એડોલ્ફ હિટલરને આંધળો પરાજય થઈ રહ્યો છે. બસ, હવે થોડોક સમય જ આ બધાને બનાવી મૂક્યો હતો. યહુદીઓ અને યુદ્ધબંદીઓને ચેલ્મનો, ટ્રાબિલંકા, આશ્રત્જ જેવી અનેક યાતના શિબિરોમાં તેણે બાળકોની માતા અને સેંકડોની સિસ્ટર હતી. ગેસ ચેમ્બરોમાં બંધ કરીને મારી નાખ્યા હતા. એ બાળકો પણ એવા જ ક્રૂર અત્યાચારનાં ભોગ બન્યાં હતાં. હોલેન્ડને સમાપ્ત થતાં અને વસંત ઋતુના આગમનની સાથે જર્મનીએ સમૃદ્ધ બનાવનાર મોટા હીરાના વેપારીઓના આ બાળકોની સામે જ તેમનાં મોટાં ભાઈબહેનો તથા માતાપિતાને મોટને હિટલરે પોતાની પ્રેમિકા અને અન્ય સહયોગીઓ સાથે ઘાટ ઉતારી દેવામાં આવ્યાં હતાં અને આ માસૂમોને એક ફોજીએ ઠંડીથી થથરતી રાતે આ યાતના શિબિર સામે, આ બાળકો ઠંડી અને ભૂખથી ત્રાસીને આપોઆપ જ કાળનો બધા સ્વતંત્ર છે, તે દિવસે વર્ષો પછી આ શિબિરમાં એ કોળિયો બની ન્નય તે માટે છોડી મૂક્યાં હતાં.

આગળ એ દશ્ય સજીવ થઈ ઊઠયું, જ્યારે ક્રૂર નાઝી અભિવાદન કરવા લાગ્યા. મિત્ર સેનાઓ સાથે લાવવામાં સૈનિકોએ તેની આંખો સામે જ તેના સુખી પરિવારને ખતમ આવેલ ડોક્ટરો, દવાઓ, ભોજન, પાણી દ્વારા વિનાવિલંબે

સન્ ૧૯૪૪ના ડિસેમ્બરની એ હિમ જેવી શીતલ રાત તેના પતિને ગેસ ચેમ્બરમાં પૂરી દેવામાં આવ્યો અને દોઢ શિબિરમાં રહેવા દેવામાં આવે. એ શિબિરમાં સેકડોની રોજ મરી રહ્યાં હતા. તેમની લાશો સડતી રહેતી હતી. આવા બાળકો માટે દવા અને બ્રેડની વ્યવસ્થા કરતી. આવતી જતી વિશ્વવિજેતા બનવાની ઇચ્છા અને યહુદીઓ પ્રત્યેના ખબરો પરથી એણે જાણી લીધું હતું કે જર્મનોનો ખરાબ રીતે કોઈ રીતે જીવિત રાખવાના છે. હવે તે એક નહીં બાવન

તેણે વિચારેલું થોડા સમયમાં જ સાચું પડ્યું. ઠંડીની ઋતુ પરાજય સ્વીકારી લીધો અને ૩ એપ્રિલ, ૧૯૪૫ના દિવસે જમીનની અંદર બનાવેલા બંકરમાં આત્મહત્યા કરી લીધી. જિયારે મિત્ર સેનાઓએ આવીને ઘોષણા કરી કે હવે તેઓ સમયે ખુશીની લહેર દોડી ગઈ. આનંદથી ઓતપ્રોત થયેલા એ અબુધ બાળકોના મુખેથી દાસ્તાન સાંભળીને લૂબા એ કેદીઓ કાંટાળી વાડ પાસે આવી મિત્ર સેનાઓનું કરી નાખ્યો હતો. માત્ર ઓગણીસ વર્ષની લૂબાની સામે જ રાહત કાર્ય શરૂ થઈ ગયું. તે શિબિરની બીભત્સ અવસ્થા નોઈને આ સેના પણ વિચલિત થઈ ઊઠી. છસોથી વધુ લાશો પોતાની સાહસિક માતા પર ગર્વ હતો. ડઝનબંધ ટી.વી. ત્યાંથી નીકળી, પરંતુ લૂબાનાં એ બાવન બાળકો જીવિત અને સમાચારપત્રોના પત્રકારો તથા કેમેરાઓથી ઘેરાયેલી હતાં. લૂબાનાં અશ્રુ રોકાવાનું નામ લેતાં નહોતાં, પરંતુ એ વૃદ્ધ

આ તેને મયી નારીના એ સાહસિક કાર્યને નોઈ એક ડચ અધિકારીએ લખ્યું છે કે હું ગૌરવ અનુભવું છું, લૂબા જેવી મહિલા માટે કે જેણે મારા વતનની માટીમાં જન્મ લીધો. હિંસાની કાળી રાત હવે સમાપ્ત થઈ ચૂકી હતી. એ બધાને એક વિશેષ વિમાન દ્વારા હોલેન્ડ મોકલવામાં આવ્યા અને સમયની સાથે એ સમય પણ અતીતનું દુઃસ્વપ્ન માત્ર બનીને રહી ગયો. લૂબાનો પણ સારો સમય આવ્યો. હોલેન્ડથી તે સ્વીડન ગઈ, જ્યાં સાલે ફ્રેડરિક નામના એક ભલા ઈન્સાન સાથે લગ્ન કરી ફરી પોતાનું ઘર વસાવી લીધું. બે બાળકોના જન્મ બાદ એ સંપૂર્ણ પરિવાર અમેરિકા જઈ વસ્યો. બીજી તરફ લૂબાનાં એ બાવન બાળકો પણ ભણીગણીને સારી રીતે ઠરીઠામ થઈ ચૂક્યાં છે, પરંતુ સમયની સાથે એ લૂબાને ક્યારેય ભુલાવી ન શક્યાં, તેથી જ ઓગણીસો પંચાણુમાં દુનિયાભરમાં ફેલાયેલા એ બધાએ તેમની આઝાદીની સુવર્ણ જ્યંતી ઉજવવાનો એક યાદગાર અને ભાવુક નિર્ણય લીધો. એમનામાંથી લગભગ ચાળીસથી વધુ લોકોએ સમાચારપત્ર, રેડિયો અને દૂરદર્શનના માધ્યમથી લૂબાને શોધી કાઢી. એમને એમના પોતાના વતન હોલેન્ડની રાજધાની એમસ્ટર્ડમના ભવ્ય સિટી હોલમાં આમંત્રિત કરવામાં આવી. જ્યાં તેમનાં આ બાળકો તેમનાં પોતાનાં બાળકો જ નહિ, પરંતુ પૌત્રો સાથે ઉપસ્થિત હતાં અને તે દિવસે એમને સંસારની સર્વશ્રેષ્ઠ મમતામયી માતાની ઉપાધિ મળી, જેણે ઘોર યંત્રણા સહન કરતાં રહીને પણ મહિનાઓ સુધી બીજાનાં બાળકોને જીવતાં રાખ્યાં. એ નગરના ડેપ્યુટી મેયરે મંચ પર મહારાણી બીદ્રિક્સ તરફથી લૂબાનું સન્માન કર્યું અને માનવતાવાદી સેવાઓ માટે હોલૅન્ડના સર્વોચ્ચ પુરસ્કાર સિલ્વર મેડલને લૂબાના ગળામાં પહેરાવ્યો. નિઃસ્વાર્થ પ્રેમ, પુનર્મિલન અને જૂની યાદોમાં ડૂબેલાં હિબકાઓથી વાતાવરણ કરુણ થઈ ઊઠયું. તે સમયની સૌથી નાની સ્ટેલા હવે ત્રણ બાળકોની માતા બની ચૂકી હતી અને સંપૂર્ણ સમય દરમિયાન તેની આ માતા સાથે વળગીને આંસુ વહાવતી રહી.

એ ભવ્ય સમારોહમાં લૂબાનાં પોતાનાં બાળકો પણ તેમના પરિવારના સભ્યો સાથે ઉપસ્થિત હતાં. તેમને

પોતાની સાહસિક માતા પર ગર્વ હતો. ડઝનબંધ ટી.વી. અને સમાચારપત્રોના પત્રકારો તથા કેમેરાઓથી ઘેરાયેલી લૂબાનાં અશ્રુ રોકાવાનું નામ લેતાં નહોતાં, પરંતુ એ વૃદ્ધ આંખોની, હોલૅન્ડના ઘર-ઘરમાં લૂબાની કહાની આદર સાથે કહેવા અને સાંભળવામાં આવે છે તથા લૂબાનાં એ બાળકોએ પણ સતત તેમની આ માતાને મળતાં રહી તે સમયની યાદને તેમના હૃદયમાં સંઘરી રાખી છે.

**(** 

નદીના તટે એક પંડિતજી રહેતા હતા. એમનો સ્વભાવ ખૂબ સૌમ્ય અને મળતાવડો હતો. મહેનત અને ઈમાનદારીથી એમનુ જીવન સુખેથી ચાલી રહ્યું હતું. એક દિવસ પંડિતજીને આત્માની શોધની ઇચ્છા પેદા થઈ. ધીરે ધીરે એવો રંગ ચઢવો કે તેઓ દુનિયાનાં કાર્યોથી વિમુખ થઈને આત્માની શોધમાં લાગી ગયા. ઘરમાં કોઈ કામ રહેતું તો ઘરના લોકોને ઝાટકી નાખતા. એમને વાત-વાતમાં ગુસ્સો આવવા લાગ્યો. એમને રાતદિવસ આત્માની શોધની ધૂન સવાર રહેતી. તેનાથી એમના કૌટુંબિક સંબંધોમાં કડવાશ આવી ગઈ. ધીરે-ધીરે એમને અનુભવ થવા લાગ્યો કે એમનું જીવન નરકમય થતું જાય છે. એક દિવસ પંડિતજી ધ્યાનમાં લીન હતા કે એમના આત્માના અંધકારમાં પ્રકાશ ફેલાવ્યો અને સાંભળ્યું-''પંડિતજી, તમે ખોટા માર્ગે જઈ રહ્યા છો. જીવનમાં કટ્તાથી વધીને કોઈ બુરાઈ નથી. આત્મા તો તમારી અંદર જ છે. તેને શોધવા માટે તમે બહાર શા માટે ભટકી રહ્યા છો ? જીવનમાં શાંતિ, સૌમ્યતા અને મધુર સંબંધ જ આત્માના લક્ષાગો છે.''

આત્મકલ્યાણ માટે <mark>સૌ પ્રથમ પોતાના ગુણ,</mark> કર્મ અને સ્વભાવની શુદ્ધિ કરવી <mark>જોઈએ</mark>.

## સિદ્ધાંતોનો આચરણ પર પ્રભાવ **经保险的股份的股份的股份的股份的股份的股份的股份的股份的股份的**

મનુષ્ય કહેવામાં અને કરવામાં કરક હોય છે, તેની વાતનો આવકની જ મર્યાદામાં જ પોતાની જરૂરિયાતો મર્યાદિત પ્રભાવ બીજા પર પડતો નથી કે પોતે કોઈ સ્થાયી સફળતા રાખવી તે એની સૌ પ્રથમ શીખ છે. ધન સિવાય તે પ્રાપ્ત કરી શકતો નથી. જીવનમાં એ જાણવું ખૂબ આપણને માનસિક અને શારીરિક દુરુપયોગથી પણ રોકે આવશ્યક છે કે સૌથી મહત્ત્વનું શું છે તથા સૌ પ્રથમ શું છે. આપણી આવક અને શક્તિઓ મર્યાદિત છે. તેમનો કરવું એઈએ ? વચ્ચેથી કોઈ કાર્યની શરૂઆત કરવી તે દુર્વ્યય આપણને તેમનાથી તુરત જ વંચિત કરી દેશે તેથી અસફળતા સુચવે છે. જે વેપારી પોતાનો વેપાર નાના એમનો ઉપયોગ ક્રમશઃ અને જરૂરિયાત મુજબ કરવો પાયે શરૂ કરે છે અને ક્રમશઃ તેને આગળ વધારે છે, તે જોઈએ. કર્મ સાધનાની સીડી જરૂરી છે.

- બીજાઓને માર્ગ બતાવવાનો દાવો કરે છે. તે પોતે પોતાના જ માર્ગને જાણતી નથી. ભિન્ન ભિન્ન વ્યક્તિઓનાં કર્ત્તવ્યો ભિન્ન ભિન્ન હોય છે અને બીજાનાં કર્તવ્યો કરતાં પોતાના કર્તવ્યનું જ્ઞાન વધારે હોવું જોઈએ. જરૂરિયાત અને સ્થિતિ મુજબ આપણે કર્તવ્યની **મીમાંસામાં થોડું ઘણું પરિવર્તન કરી શકીએ છીએ.**
- (૨) ઈમાનદારી જીવનનો બીજો સિદ્ધાંત છે : એનો મૂળ મંત્ર છે 'જે કહો તે જ કરો.' એનું કાર્ય છે-જીવનને અનેકાનેક ચતુરાઈઓ, છળકપટો અને ચાલાકીઓથી દૂર રાખવું. ઈમાનદારીથી મનુષ્ય પ્રત્યે વિશ્વાસ ઉત્પન્ન થાય છે અને એ વિશ્વાસ જ સંપૂર્ણ સુખ અને સમૃદ્ધિઓનો જનક છે.
- (3) કરકસર જીવનનો ત્રીજો સિદ્ધાંત છે. ધનના પુડ્યા. યોગ્ય ઉપયોગને જ કરકસર કહે છે. જેમ ધન વધે છે,

સંસારમાં આચરણનો મહિમા સૌથી વધારે છે. જે તેમ કરકસરની જરૂરિયાત ઊભી થાય છે. પોતાની

અંતે સમૃદ્ધિ પ્રાપ્ત કરે છે. તત્ત્વજ્ઞાનીઓને પણ આવું જ 📗 (૪) ઉદારતા અપ્રત્યક્ષ રૂપે કરકસર સાથે સંબંધિત અધ્યયન મોટેભાગે જીવનની સામાન્ય ઘટનાઓ અને છે. જે કરકસર ન કરતો હોય, ને ઉદાર પણ હોઈ ન શકે. ગુંચવણોથી પ્રાપ્ત થાય છે. એક જ ઉછાળે ઉન્નતિના જે પોતાની સંપૂર્ણ શક્તિઓ પોતે જ ખર્ચી નાખે છે. તેની ઉચ્ચ શિખરે ચઢી શકાતું નથી, ત્યાં સુધી પહોંચવા માટે પાસે એટલી શક્તિ ક્યાં રહેશે કે તે બીજાને માટે તેનો ઉપયાગ કરે. ધનની સહાયતા તો ઉદારતાની સૌથી (૧) કર્તવ્ય : જ્યારે આપણે માનવજીવનના મૂળ સામાન્ય વ્યવસ્થા છે. વિચારો, ભાવનાઓ તથા સિદ્ધાંતો પર દષ્ટિપાત કરીએ છીએ ત્યારે 'કર્તવ્ય' એમાં સદ્દકામનાઓ દ્વારા થતી સહાયતા ઉદારતાની સીમામાં સૌ પ્રથમ આવે છે. કર્ત્તવ્યની સૌથી સ્પષ્ટ વ્યાખ્યા છે. આવે છે. ઉદારતાનો પ્રભાવ વ્યાપક અને લાંબા કાળ પોતાના કાર્યમાં તલ્લીનતા અને બીજાના કાર્યમાં સુધી રહેનારો હોય છે. ઉદારતા તેના બદલામાં કોઈ પાસે દખલગીરી ન કરવાની ભાવના. જે વ્યક્તિ હંમેશાં કોઈ પ્રકારની કામના કરતી નથી. પ્રતિફળની ઇચ્છા

#### વિશ્વાસઘાત

રોમની રાજસભાના સભાપતિ જુલિયસ સીઝર પર ષડયંત્રકારીઓએ દુમલો કર્યો. ષડયંત્રકારીઓ તેમના પર આઘાત કરી રહ્યા હતા. સીઝર નિઃશસ્ત્ર હતા, તેમ છતાં કોઈપણ રીતે પોતાનો બચાવ કરવાનો પ્રયત્ન કરી રહ્યા હતા. તે જ વખતે તેમના પર વિશ્વાસ મિત્ર બ્રૂટસે પણ તેમના પર હુમલો કર્યો. એ અસહા બની ગયું. મિત્રના વિશ્વાસઘાતથી તેમનું હૃદય ફાટી ગયું. સીઝરે બૂટસ તરફ જોતાં કહ્યું-'મિત્ર ! તમે

સીઝરે પોતાનો બચાવ કરવાનો પ્રયત્ન છોડી દીધો અને ઘાયલ થઈને મૃત્યુની ગોદમાં જઈ રાખતી ઉદારતા સિદ્ધાંત ન બનતાં માત્ર વેપાર બની જ્ય છે.

(૫) આત્મસંયમ જીવનનો પાંચમો અને અંતિમ સિદ્ધાંત છે. જે વ્યવસાયી અથવા અન્ય કોઈ વ્યક્તિ જલદી નારાજ થઈ જાય છે અને નિરંકુશ ભાષા અને ભાવ પ્રદર્શિત કરવા લાગે છે, તેનું જીવન ક્યારેય સફળ થઈ શકતું નથી. પોતાના મનની દુર્બળતાઓ પર સ્વામિત્વ હોવું તથા પ્રદર્શિત માર્ગે ચાલવું એ જ આત્મસંયમ છે. આવી વ્યક્તિ હંમેશાં કર્તવ્યનિષ્ઠ, ચરિત્રવાન અને માનવસુલભ સંપૂર્ણ ગુણોથી સુશોભિત હશે. આત્મ-સંયમી વ્યક્તિ માટે સંસારમાં નથી કોઈ કઠિન કાર્ય કે નથી તેના પથમાં કોઈ બાધા.

ઉપર્યુક્ત પાંચ સિદ્ધાંતો સફળતાના પાંચ માર્ગો છે, જીવનના પંથે પ્રકાશનાં પાંચ કિરણો છે. શક્ય છે કે શરૂઆતમાં તેમનું વ્યાવહારિક નિરૂપણ કઠિન હોય, પરંતુ અભ્યાસ આપણને આ સિદ્ધાંતો સાથે અભિન્ન રૂપે જેડી દેશે. જો આપણે એમની ઉપયોગિતા અને મહત્ત્વને સારી રીતે સમજ લઈએ, તો આપણને અપનાવવામાં જરા પણ મુશ્કેલી લાગશે નહિ.

જે આપણે સંસારના મહાનુભાવોના જીવનનું સારી રીતે વિશ્લેષણ કરીએ, તો આપણને જણવા મળશે કે એમનામાંથી દરેકના જીવનમાં આ પાંચ સિદ્ધાંતો કોઈ ને કોઈ રૂપમાં સારી પેઠે સમાયેલા છે. એમનામાં જાણે કોઈપણ મહાપુરૂષના વ્યક્તિત્વનો નિચોડ આવી જાય છે.

મહાપ્રભુ કોંટિલ્યે સાચું જ કહ્યું છે, ''તું સૂર્ય અને ચંદ્રને પોતાના પાસે ઉતારી ન શક્યો, એનું કારણ એમનું અંતર નથી, તારી ભાવનાનું અંતર છે. તું સંસારને બદલી ન શક્યો, એનું કારણ સંસારની અપરિવર્તન-શીલતા નથી, તારા પ્રયાસોની શિથિલતા છે. જ્યારે તું એમ કહે છે કે હું પોતાનામાં પરિવર્તન લાવી ન શક્યો, તો એને સ્થિતિ અને વિધાતા કહીને ટાળશો નહિ, પરંતુ સ્પષ્ટ રીતે પોતાની કાયરતા અને અકર્મણ્યતા કહો, કેમ કે ઇચ્છાની પ્રબળતા જ કાર્યની સિદ્ધિ છે."

પૂજ્ય ગુરુદેવનાં સંગઠન બનાવવામાં આવે

એક પરિજન પૂજ્ય ગુરુદેવ સાથે ચર્ચા કરતી વખતે કહી રહ્યા હતા કે અમે ઘણો પ્રયાસ કર્યો, પરંતુ સંગઠન બનતું જ નથી, શું કરીએ ? ગુરુદેવે કહ્યું, બેટા ! તમે પોતાનું સંગઠન બનાવી રહ્યા હશો, માટે બનતું નથી. મારું સંગઠન બનાવો, તો અવશ્ય બનશે. પૂજ્ય ગુરુદેવના આ નિર્દેશમાં ઘણો મર્મ છુપાયેલો છે. આપણે કોઈ સંગઠન બતાવતાં પહેલાં એ વિચારવું પડશે કે એ નામના સંગઠનનો નિર્દેશ પૂજ્ય ગુરુદેવે આપ્યો છે કે નહિ ? પોતાની મરજીથી કોઈપણ નામે કોઈ સંગઠન ઊભું કરવું અનુચિત છે. પૂજ્ય ગુરુદેવે લખ્યું છે -

''અમારા મનમાં ગાંધીજીનો સત્યાગ્રહ, મજૂરોના ઘેરાવો, સીની કમ્યુનિસ્ટોની સાંસ્કૃતિક ક્રાંતિના કડવા-મીઠા અનુભવોને ધ્યાનમાં રાખી એક એવી સમગ્ર યોજના છે કે જેથી અરાજકતા ન ફેલાય અને અનિચ્છનીય તત્ત્વોને બદલાવા માટે વિવશ કરી શકાય. તે માટે જ્યાં સ્થાનિક, વ્યક્તિગત અને સામૃહિક સંઘર્ષોના કાર્યક્રમો ચાલશે, ત્યાં સ્વયંસેવકોની વિશાળ સેના 'યુગ સેના''નું ગઠન પણ કરવું પડશે, જે મોટામાં મોટો ત્યાગ, બલિદાન કરે તથા અનુચિતતા સામે જોરદાર બાથ ભીડી શકે. ભાવિ મહાભારત આ રીતે જ થશે. તે સેનાઓથી નહિ મહામાનવો, લોકસેવકો અને યુગ નિર્યાતાઓ દ્વારા લડવામાં આવશે.''

પૂજ્ય ગુરુદેવના ઉક્ત નિર્દેશ અનુસાર સંપૂર્ગ દેશમાં ૨૫૦૦ યુગ સેના સંગઠન બનીને તૈયાર થઈ ગયાં છે, જેઓ વિસ્તારોમાં પૂજ્ય ગુરુદેવ લારા સંચાલિત સાત આંદોલનો ચલાવી રહ્યાં છે. જયાં આ સંગઠનો બન્યાં ન હોય, ત્યાં ત્વરિત બનાવી લેવાં જોઈએ. ફોર્મ યુગ નિર્માણ યોજના, મથુરા-૨૮૧૦૦૩ને પત્ર મોકલીને મંગાવી લેવા જોઈએ.

#### नारी तमे ड्रेवण श्रद्धा छो 🞇(प्रज्ञापुराएा)

પત્ની સમાન મિત્ર નથી, ''નાસ્તિ સ્વસા સમા તેને પથ્થરની મૂર્તિ બનાવી દીધી, એનો કયો માન્યા'' બહેન સમાન કોઈ પુજ્ય નથી તથા દોષ હતો ? દ્વાપરમાં દ્વૌપદીનું ચીરહરણ કરવામાં મહાપુરૂષોએ નારીની મહાનતા દર્શાવી છે. જેવા આચાર્ય, ભીષ્મ પિતામહ જેવા યોદ્રા માથું પરમપૂજ્ય ગુરુદેવ આચાર્ય શ્રીરામ શર્માજીએ પણ ઝુકાવીને બેસી રહ્યા. સિદ્ધાર્થ યશોધરાને છોડી નારીશક્તિને મહાશક્તિ તથા કામધેનુ માની છે. નીકળી ગયા, તો ભગવાન બુદ્ધ બની ગયા અને એમણે પ્રજ્ઞાપુરાણના તૃતીય ખંડમાં નારીની મીરા ભગવાનની શોધમાં નીકળી તો કુળ દિવ્ય શક્તિઓનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. પરિવાર કલંકિની બની ગઈ, તેને મારવા માટે વિષનો અંકમાં નારીની વિશેષતાઓની સાથેસાથે જ તેની પ્યાલો અને સાપનો પટારો મોકલવામાં આવ્યો. વર્તમાન દીનહીન દશાનું વર્ણન કરી તેને આવું કેમ? શું આનો કોઈ ઉત્તર આપી શકે ગૌરવપૂર્ણ પદે પ્રતિષ્ઠિત કરવાનો પ્રયાસ કર્યો છે. છે ? મધ્યયુગમાં તો નારીને કેવળ ભોગવિલાસની

ગુરૂદેવ લખે છે, ''નારી આ સૃષ્ટિનું સૌંદર્ય છે, અનેક પત્નીઓ અને બિચારી બધી પતિઓને સ્નેહ તેની પ્રવૃત્તિ છે તથા અનુદાન તેનો વશમાં રાખવાનો પ્રયત્ન કરતી કે તેઓ સન્માન સ્વભાવ. સંજવની શક્તિનાં બધાં તત્ત્વો એનામાં સાથે જીવન જીવી શકે. એક યુગ એવો આવ્યો ઠાંસીઠાંસીને ભરેલાં છે, તેમ છતાં એ કેટલા કે જ્યારે સુંદર સ્ત્રીઓ માટે રાજ્ય પર હમલો દુઃખની બાબત છે કે દિવ્ય ગુણોથી સંપન્ન, કરી તેમનું અપહરણ કરવું તે ગૌરવનો વિષય રાષ્ટ્રની જનની અને નિર્માત્રી થઈને પણ તે બની ગયો, પરિણામે કન્યાઓનો જન્મ

ભારતીય મનીષીઓએ નારીની મહાનતા અને અત્યાર સધી અવિકસિત સ્થિતિમાં અંધકારમાં ગરિમાને સમજવતાં તેને બ્રહ્મવિદ્યા, શ્રદ્ધા, શક્તિ ભટકી રહી છે.'' જે આપણે ઈતિહાસ પર તથા કામધેનુ સમાન કહીને સન્માનિત કરી છે. ઊડતી નજર નાંખીએ તો નારીનું સદૈવ શોષણ તે દેવત્વની સાક્ષાત પ્રતિમા છે શાસ્ત્રોમાં જ થયું છે. વૈદિક યુગમાં નારીઓ, ઋષિકાઓ "'યત્ર નાર્યસ્તુ પૂજ્યન્તે રમન્ત તત્ર દેવતા'' તથા બ્રહ્મવાદિનીઓ હતી, એમને ગૌરવ પ્રાપ્ત કહીને એ દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે જ્યાં નારીની થયું હતું, પરંતુ ત્રેતાયુગમાં મર્યાદા પુરૂષોત્તમ રામે પૂજા થાય છે, ત્યાં દેવતાઓ નિવાસ કરે છે. તે અગ્નિપરીક્ષા પછી પણ સીતાનો પરિત્યાગ કરી માતા, બહેન, પત્ની તથા પુત્રી બધાં રૂપોમાં દીધો. સીતાનો શું અપરાધ હતો, શું કોઈ પૂજ્ય છે. ''નાસ્તિ માતૃ સમો ગુરુઃ'' માતા બતાવી શકે છે? ઇન્દ્રએ છળથી અહિલ્યાને સમાન ગુરુ નથી, ''નાસ્તિ ભાર્યા સમઃ મિત્રમ્'' દગો દીધો, પરંતુ શાપ મળ્યો અહિલ્યાને અને ''ગુહેષુતનયા ભુષા'' ઘરમાં કન્યા ઘરની શોભા∫આવ્યું, પાંચ પતિઓની હાજરીમાં આ થયું અને શાસ્ત્રોની આ ઉક્તિ અનુસાર જ તેઓ મૂર્તિ બની જોતા રહ્યા, ભરી સભામાં દ્રોણ આ ખંડમાં નારીની મહાનતાનું વર્ણન કરતાં વસ્તુના રૂપમાં જેવામાં આવતી. એક પુરુષની ઉદ્ધારનો શંખનાદ કરી દીધો. આચાર્ય જ થયું છે. શ્રીરામજીએ તો તેમનાં ધર્મપત્ની વંદનીય નારીજાતિના જગરણનો શંખનાદ કરતાં ગુરદેવ માતાજીને ગાયત્રી પરિવારના માતાજીના પદે લખે છે કે એ મહામાનવનો સાદ છે કે પછાતોને પ્રતિષ્ઠિત કરી સંસાર સામે મહાન આદર્શ રજૂ શિંચે ઉઠાવો. જેમ તોફાન મોટાં વૃક્ષોને ઉખાડી કર્યો.

વહાવતાં બદલાતી પરિસ્થિતિઓને અનુરૂપ બંધો તોડી નાખે છે, તેમ આ મહાકાળનો હંકાર મહિલા જાગરણનો શંખનાદ કરી દીધો. એમણે નારીમાં પણ ચેતના જાગત કરી રહ્યો છે. ઘોષણા કરી કે જો રાષ્ટ્રને સમૃદ્ધ અને પ્રગતિશીલ નારીશિક્ષાનો વિસ્તાર વધારી રહ્યો છે. પોતાની બનાવવું હોય તો નારીને શિક્ષિત કરવી પડશે. બેડીઓ તોડીને એ પોતાનું અસ્તિત્વ બનાવી **''માતા જો હોય અજ્ઞાન, કેમ બને યોગ્ય** રહી છે. રાજનીતિમાં વડાપ્રધાન પ**દે** વિરાજમાન સંતાન"નું સુત્ર આપી એમણે રાણી મદાલસા, છે, ક્રીડા જગતમાં સારા રેકોર્ડ સ્થાપ્યા છે. દાસપ્યા, દંપતી, વાચસ્પતિ મિશ્રનાં પત્ની મમતા તથા ત્યાગનો પરિચય આપી મધર 'ભામતી', સ્વામી શ્રદ્ધાનંદનાં ધર્મપત્ની વગેરે ટેરેસાના રૂપમાં પ્રતિષ્ઠિત છે, ઘરની ચાર દીવાલો અનેક નારીઓના આદર્શો રજૂ કરી એવી ઘોષણા તોડીને ટેકનિકલ ક્ષેત્રમાં, કરી કે પુરુષનું નિર્માણ કરનાર નારી જ છે. સાહિત્યકારના રૂપમાં, શોધ તથા સૈન્યશક્તિના નારીના હૃદયમાં સ્નેહ અને મમતાનો સાગર સંચાલનમાં તેણે પોતાનું વર્ચસ્વ સ્થાપી દીધું છે. હિલોળા લે છે. જો એમની ભાવસંવેદનાઓને એ આપણા ગર્વનો વિષય છે. શિક્ષક સુધારક સિંચિત કરવામાં આવે. તો જીવનમાં અમૃતની નારી, સેવાભાવી નર્સ કુમારિકાઓ, મૂર્તિમાન વર્ષા થઈ શકે છે. જો તમે ઇચ્છતા હો કે દેવી, અરવિંદ મની માતાજી, કસ્તૂરબા, વગેરે જીવનમાં સ્વર્ગ ઊતરી આવે, તો પત્નીને ધર્મ, અનેક મહાન નારીઓના આદર્શો રજૂ કરી ગુરદેવે સંસ્કૃતિ, વિદ્યા તથા શીલયુક્ત બનાવો. જેમ નારી જાગરણનો સંદેશ આપ્યો છે.

માતાપિતા માટે અભિશાપ બની ગયો. કન્યા કાદવમાં પડેલો મણિ તથા ખાણમાંથી નીકળેલ પેદા થતાં ઘરમાં શોક છવાઈ જતો હતો. એના હીરો ઉપક્ષિત રહે છે, તેમ ઉપેક્ષિત નારી પણ પરિણામે પડદાપ્રથા, બાળવિવાહ, અનેક- સંસ્કારહીન થઈને ઘરને નરક બનાવી શકે છે. વિવાહની કુપ્રથાઓ શરૂ થઈ અને એ બધામાં મહાન માતાઓના મહાન પુત્ર, શ્રેષ્ઠ માતા શ્રેષ્ઠ બલિનો બકરો નારીને જ બનવું પડ્યું. સંતાન, ભગિનીના રૂપમાં નારી, પત્નીના રૂપમાં ગૌરવમયી જનનીની આવી દુર્દશા જોઇ વિદ્યોત્તમાનો આદર્શ રજૂ કરી એમણે ચંદ્રગૃપ્ત મહાપુરૂષોના મનમાં કરૂણાની ધારા ફટી નીકળી મૌર્ય, રાણા સાંગા, મહારાણા પ્રતાપ, છત્રપતિ અને મહર્ષિ દયાનંદ, રાજા રામમોહન રાય, શિવાછ, વિનોબા ભાવે, સ્વામી દયાનંદ, સ્વામી મહાત્મા ગાંધી, આચાર્ય શ્રીરામજ જેવા વિવેકાનંદ, વગેરે અનેક મહાપુરૂષોનો ઉલ્લેખ મહાપુરૂષોએ નારીની પીડા સમજ અને તેના કર્યો છે, જેમના વ્યક્તિત્વનું નિર્માણ નારી દ્વારા

નાખે છે. ઘનઘોર વરસાદમાં છાપરાં તથા ઝંપડાં આચાર્યશ્રીએ નારીની દુર્દશા પર અશ્રુવહી જાય છે તથા પૂરનાં પાણી મોટા મોટા

સન્માન શું નારીને મબ્યું છે? આ વિષય પર કહાની'' પરંતુ આ વખતે મહાકાળની પ્રેરણામય ખેદ પ્રગટ કરતાં ગુરદેવ લખે છે કે મહાન વાણી મહાપુરુષોના માધ્યમથી ગુંજ રહી છે, શક્તિસંપન્ન હોવા છતાં આધુનિક નારી તેના ''**નારીઓ જો દેશની જાગી જાય, યુગ સ્વયં** આદર્શોથી ભટકી રહી છે. સમાન હકો પ્રાપ્ત <mark>બદલાતો જશે.'' આ સમયે મહાકાળ નારી</mark> કરવાની હોડમાં તે કંઈક પામવાની જગ્યાએ ઘણું શક્તિને ઢંઢોળીને કહી રહ્યા છે, ''ન સમજો ગુમાવી પણ રહી છે. હવે તેણે ઘર અને બહાર અબલા જીવન હૈ કેવલ કરાણ કહાની, સોચો બન્ને સ્થળોએ સમય આપવો પડે છે. નર અને તુમ મેં છિપી હુઈ હૈ ઝાંસીવાલી રાની'' અને નારી એક સમાન, એક પિતાનાં સૌ સંતાન જગરણનો સંદેશ આપીને સૂઈ ગયેલી શક્તિને હોવા છતાં કન્યાના જન્મ વખતે એક તરફ જ્યાં જગાડતાં વંદનીય માતાજી જાગરણ ગીત ગાઈ આંસ સારવામાં આવે છે, ત્યાં બીજી તરફ રહ્યાં છે -કન્યાના જન્મને કારણે તેને જ દોષિત ગણવામાં ''જાગો મેરે ચિર અતીત કી નિષ્ઠાઓ અબ જાગો । આવે છે. પુત્ર ન થાય તો પતિ બીજું લગ્ન કરી કરો પ્રખર શુભ કર્મ નીંદ અબ ત્યાગો ॥" તેને જીવનભર રડાવી શકે છે. આજે પણ લગ્ન ઓ સાવિત્રી સત્યવાનકો યમસે આજ છુડાઓ, જેવા મહત્ત્વના વિષય પર તેની ઇચ્છાઓનું જાગો લક્ષ્મીબાઈ આસુરી સંસ્કૃતિ સે ટકરાઓ । ધ્યાન રાખવામાં આવતું નથી. દહેજનો દાનવ તુમ જાગો તો જાગ ઊઠે મંદિર મસ્જિદ ગુરુદ્દારા, ભસ્માસુરની જેમ સુકુમાર નવવધૂઓ તથા વિશ્વાસોં કે દીપ જલાકર માં ને તુમ્હેં પુકારા ॥ પોતાની સંપૂર્ણ કમાણી તેના શોખ પૂરા કરવામાં સભ્યતાથી પ્રભાવિત આવી સ્થિતિ જેતાં કવિ ગુપ્તજીએ સાચું જ બનવાની લાલચમાં પોતાનું અસ્તિત્વ, પોતાની પ્રતિભાને દાવ પર લગાડીને અંધકારમાં ભટકી લખ્યું છે -

આટલું હોવા છતાં તે જેની હકદાર છે તે "અબલા જીવન હાય તુમ્હારી યહી

સુકુમારી બાળાઓના સ્વપ્ન પૂરા થતાં પહેલાં વંદનીય માતાજી તથા પૂજ્ય ગુરુદેવે ગાયત્રી ભસ્મ કરવા માટે આતુર છે. કેટલીય નારીઓ તપોભૂમિમાં ક્રાંતિકારી સાહિત્ય દ્વારા નારી એવી છે, જેમનાં અશ્રુ આંખોમાં જ સુકાઈ જાય જાતિને ઢંઢોળી છે અને સ્વાવલંબી બનાવવા છે અથવા રાતના અંધારામાં તેમના પાલવ ભીના માટે અભિયાન ચલાવ્યું છે. એ સૌભાગ્યની વાત કરી મૂકે છે. પરિણીત સ્ત્રીઓમાં પણ ઘરની છે કે નારીઓ જાગી રહી છે, એમણે આંખો આર્થિક સ્થિતિ સંભાળવા માટે પત્ની નોકરી ખોલી છે, અંગડાઈ લીધી છે, દરેક ક્ષેત્રમાં પણ કરે છે, બાળકોને પણ સંભાળે છે અને પોતાની શાખ જમાવી છે, પરંતુ આજના ઘરના બધા સભ્યોની સેવા કરવી એ તો તેનું ભૌતિકવાદી તથા વૈજ્ઞાનિક યુગમાં નારી કર્તવ્ય છે જ. અમુક જગ્યાએ તો પતિદેવ જગરણનો એક પક્ષ એ પણ છે કે પાશ્વાત્ય થઈ લુટાવી દે છે, દારૂના નશામાં તેને ધક્કા પણ ચમકદમકમાં પોતાની ભારતીય સંસ્કૃતિને ભુલાવી મારે છે, તો બીજા દિવસે તે ઓફિસ જઈને કહી તે વિશ્વસુંદરી સ્પર્ધાઓમાં ભાગ લઈને શારીરિક દે છે કે પગ લપસી જવાથી ચોટ વાગી ગઈ છે. સૌંદર્યનું પ્રદર્શન કરી રહી છે અને ફિલ્મસ્ટાર

સૌંદર્ય કરતાં આંતારિક સૌંદર્યને મહત્ત્વ આપવામાં અબલાએં હાં ઈસી દેશ કી રોતી હૈં ચિલ્લાતી હૈં, રહ્યું છે. ભવભૂતિના રઘુવંશની સીતા, સાવિત્રી, કુમાર બીજું સત્ય એ છે કે જ્યાં તેને માતા સંભવની પાર્વતી, સૂરની રાઘા-બઘાંનું સૌંદર્ય|બનાવનારી વસ્તુ અને વાસનાની પૂતળીના રૂપમાં મનમાં શ્રદ્ધાભાવ જગાડનારું છે, વાસનાઓને રજૂ કરવામાં આવે છે. બન્ને સ્થિતિઓ દેશ માટે ઉત્તેજિત કરનારું નહિ. માતા લક્ષ્મી, સરસ્વતી, ભયજનક છે. પૂજ્ય ગુરુદેવે વંદનીય માતાજીને ભાગ્યલક્ષ્મી શું તેમના સૌંદર્યને કારણે પૂજ્ય સજલ શ્રદ્ધા કહી છે, તે ગૌરવમયી જનની છે, છે ? ના, તેઓ મમતા, સમતા, સરળતા, રનેહમયી બહેન, સમર્પિત પત્ની તથા ઘર વાત્સલ્યની દેવી હોવાને કારણે પૂજ્ય છે. આંગણાની શોભા પુત્રી છે. તેથી કહી શકાય કે, પોતાની માતા કોને પ્રિય નથી લાગતી. બાળક નારી તુમ કેવલ શ્રદ્ધા હો, વિશ્વાસ રજત નગપદ તલમેં । તેની કુરૂપ અને અપંગ માતાની ગોદમાં બેસીને પીયૂષ સ્રોત સી બહા કરો, જીવન કે સુંદર સમતલ મેં ॥ જે અનિર્વચનીય આનંદની અનુભૂતિ કરે છે, તેવું સુખ શું તેને હન્તરો સુંદરીઓની ગોદમાં મળી શકે છે. નાનું બાળક જો કોઈ સુંદરીના પાલવને ગંદા હાથો વડે સ્પર્શી પણ ન્ય, તો તે તેને ઝાટકીને. મારીને દર ભગાડી દેશે, પરંત્ર વાત્સલ્યમયી જનની તો બાળકની બધી ગંદકી ધોઈને તેને પોતાના આંચલમાં છુપાવી લે છે. આપણે ભારતીય એવા જ સૌંદર્યની પૂજા કરીએ છીએ. અર્જુન અને ઉર્વશી, શિવાજ અને મુગલ સુંદરી વગેરે પ્રેરક પ્રસંગો દ્વારા ગુર્દેવે આ આંતરિક સૌંદર્યની પૂજાનો આદેશ આપ્યો છે. એમણે માતા ગાયત્રીને પણ ષોડશીના રૂપમાં જ ભક્તો આગળ પ્રસ્તુત કરી છે.

અંતે કહી શકાય કે નારી જાગી રહી છે. આ શુભ લક્ષણ છે, પરંતુ આ જગરણનું વિશ્લેષણ કરવું પડશે, જ્યાં એ ભૌતિકતાની આંધળી દોડમાં ભારતીય સંસ્કૃતિને ભુલાવીને જનની, બહેન અને પત્નીના ગૌરવને ધૂળમાં મેળવી રહી છે. આ સમયે નારીનાં બે રૂપ છે, એકમાં અસહાય-અબલા નારી

કહાઁ ગયે આદર્શ દેશ કે કહાઁ ગઈ નિષ્ઠા સારી,

જ્ય છે. વાસ્તવિકતા એ છે કે આ દેશમાં બાહ્ય દિવ વહીં રહતે હૈં જહાઁ પૂજી જાતી હૈ નારી । કાલિદાસની શકુંતલા, કહીં જલાયા જાતા ઉનકો કહીં સ્વયં જલ જાતી હૈં ।।

> ગાંધીજના બાળપણની ચાત છે. ખરાબે સંગતમાં પડીને કોઈ પાસેથી ઉઘાર લીધું. જ્યારે ઉદ્યાર આપનાર પરેશાન કરવા લાગ્યો, તો ઘરમાંથી થોડું સોનું ચોરી લીધું અને ઉદ્યાર ચુકવી દીધું. દેવાનો ભાર તો હળવો થઈ ગયો, પરંતુ તેમના મનને ચોરીનો પશ્ચાત્તાપ દઝાડવા લાગ્યો. વિચાર્યું કે પિતાને બતાબી દઈએ, પરંતુ સીધેસીધું જઈને કહેવાની હિંમત ચાલતી નહોતી. એમણે પિતાના નામે એક પગ્ર લખ્યો અને એમાં પોતાનો દોષ સ્વીકારી લીધો. પિતાએ સાચા હ્રદયથી આ અપરાધ ક્ષમા કરી દીધો. ગાંધાજએ હવે નિશ્વય કરી લીધો કે તેઓ કયારેય આવી બુલ તહિ કરે. ભગવાન સામે સાચા હદયથી પોતાનો દોષ સ્વીકારી લેવાથી તથા ખેદ વ્યક્ત કરવાથી તેનું પરિમાર્જન થઈ જાય છે.

જ્યાં સુધી પોતાની જાતને ઊંચે ઉઠાવવા અને सुधारवा माटे तमे काते तैयार नि थाव त्यां સુધી કોઈ બીજું તમને ઊંચે લઈ જઈ શકશે નહિ કે સુધારી શકશે નહિ.

## <del>ૹૹૹૹૹૹૹૹૹૹૹૹૹૹૹૹૹૹૹૹૹ</del>ૹૹ धरिछत संवान डेवी रीते अन्धर

મદાલસાએ મહારાજને પૂછ્યું- તમારે કેવો પુત્ર લઈને પેદા થશે તો આશાની જ્યોતિ હંમેશને માટે જોઈએ છે? સાક્ષ્યુર્ય વ્યક્ત કરતાં રાજ્યએ કહ્યું- બૂઝાઈ જશે તથા રાજ્યની લગામ કોઈ બીજાના આજે પ્રજાને એવા સંતોની જરૂર છે, જે એમને હાથમાં સોંપવી પડશે, આ વ્યથા-વેદના રાજને પ્રેરણા આપી શકે. પણ શું તું એવું સંતાન પેદા કરી સતાવી રહી હતી. શકે? રાણી મદાલસાએ કહ્યું, રાજન્ ! આ સંભવ રાજને ચિંતિત એઇને મદાલસાએ પૂછ્યું ત્યારે છે, કકત સંકલ્પની દહતા હોવી એઈએ. તે દરેક એમણે કહ્યું- મહારાણી ! હું એ સારી રીતે અણું છું લાં વિચાર અને ભાવનાનો એ ગર્ભસ્થ શિશને કે સંત દેશનો આત્મા હોય છે, પણ રાજ્યની સત્તા એવો ખોરાક આપતી કે જેથી ઇચ્છિત બીબામાં સંભાળનાર તો કોઈ એઈએ જ. મારી ચિંતા એટલા ઢળવામાં એને **મદદ** મળી શકે.

ગર્ભનો સમય પૂરો થઈ ગયો. બાળક જન્મ્યું. દૂધ સંચાલન કરનારા કોઈ સમર્થ હાથ નથી દેખાતા. જીવન**લક્ષ્ય પ્રાપ્ત કર! બાળક મોટું થતાં એનામાં ગર્ભમાં ઉછરતા શિશને સમ્રા**ટ બનાવવાનો છે. રોપેલા સંસ્કાર અંકુરિત અને કળવા કાલવા માંડ્યા. મહારાણી પોતે પણ મોટા ભાગે એવાં કામ કરતી કે માંડયાં.

જગાડવા અને દુઃખીયારાંને મદદ કરવાની મસ્તીમાં ગુણોનું પોષણ મળી શકે. વૈભવનું સખ તુચ્છ દેખાતું હતું.

બાળક સંન્યાસી બની ગયા. રાજ્યની દેખરેખ કોણ શિક્ષણ આપવામાં આવ્યું. સમ્રાટના જેવા ગુણો રાખશે, વિપુલ વૈભવ કોણ બોગવશે? આ વિષય જોઈને રાજ્યએ સંન્યાસ લઈને તપ કરવા માટે પર તેઓ જેટલું વિચારતા એટલી જ ચિંતા વધતી પ્રસ્થાન કર્યું. સાચે જ સંકલ્પનિષ્ઠ માતાઓ ઇચ્છિત જતી હતી. મહારાણી પાંચમી વાર ગર્ભવતી થઈ સંતાનને જન્મ આપવામાં સમર્થ છે.

ગર્ભાવસ્થા દરમ્યાન એક દિવસ મહારાણી હતી. આ વખતે પણ જો બાળક સંતના સંસ્કાર

માટે વધી રહી છે કે ભવિષ્યમાં આ રાજ્યનં

પીવડાવતાં, પારણામાં ઝૂલાવતાં મદાલસા મનમાં ને હવે મહાશણીએ પોતાના વિચાર અને ભાવનાને મનમાં ભાવના કરતી કે પુત્ર! તું શુદ્ધ બુદ્ધ છે. નવી દિશામાં વાળી. ગર્ભસ્થ શિશને સમ્રાટ નિરંજન છે. શરીર નહીં આત્મા છે. સંમાર માયા બનાવવાની તૈયારીઓ ચાલવા માંડી. આહાર છે. તું સાંસારિક આકર્ષણોથી દૂર કરીને પોતાનું વિહારથી લઈને ચિંતન વિચારમાં એ ભાવ રહેતો કે બાળકના આચરણમાં સંતનાં લક્ષણ પ્રગટ થવા જેથી વીરતાના સંસ્કારો રેડાય. ઘોડેસવારી કરવી. તીરંદાજી કરવી, વીરતાની વાતો સાંભળવી વગેરે એવાં ચાર બાળકો જન્મ્યાં. ચારેય સંન્યાસી એની દિનચર્યાનું અંગ બની ગઈ હતી. ચિંતનની બન્યાં. નિસ્પૃહ, અનાસકત અને વૈરાગી. રાજપારની એકાંત કાર્યોમાં તે એવા જ વિચારો કરતી કે જેથી એમને કોઈ ચિંતા નહોતી. ધર્મચેતનાનો અલખ ગર્ભમાં ઉછરતા શિશને સાહસ અને પરાક્રમના

જ ડૂબ્યા રહેતા. તપ તિતીક્ષામાં સાધના અને નિશ્ચિત સમય પર શિશનો જન્મ થયો. એનો સેવામાં એમને જે આનંદ મળતો એની સામે રાજ્ય ચમકતો ચહેરો જ એની તેજસ્વિતાનો પરિચય આપતો હતો. બાળક મોટું થવા માંડચું. રોપેલા હવે મહારાજની ચિંતા વધી. ઉમર વધી. ચારેય સંસ્કારોને અનુકૂળ વાતાવરણમાં પોષણ મળ્યું. એને

### માનવનો પુરુષાર્થ અને કર્મફળનો સિદ્ધાંત 🐰

(૧) એક હતા જ્યોતિષી. લોકો એમની પાસે જ્યોતિષી બોલ્યા, જે કાંઈ બનવાનું છે. તે હલકું પોતાનું ભાવિ જાણવા આવતા. જ્યોતિષી ભવિષ્ય કરવું કે ભારી કરવું એ આપણા હાથની વાત છે. તો બતાવે, સાથે સાથે કર્મ કરવાથી એમાં વધ-ઘટ ફાંસી તો કાંટો વાગ્યા જેટલી હલકી થઈ ગઈ, અને થવાની સંભાવના પણ દર્શાવે.

આવ્યા. આ બન્નેને પોતાનું ભાવિ નાણવું હતું. વિશે એક નવાઈભર્યો રિવાજ હતો. લોકો રાનાની એમણે જ્યોતિષીને ભવિષ્ય જણાવવા વિનંતી કરી. પસંદગી કરે. પૂરા દશ વર્ષ રાજ રાજ કરી શકે. જ્યોતિષીએ ભવિષ્ય ભાષ્યું. એ બેમાંથી એકને પૂરા જ્યાં દશ વર્ષ પૂરાં થયાં કે એક મોટા જહાજમાં એક માસના સમય પછી ફાંસી મળવાની હતી અને બેસાડીને એને દૂર દૂર એક નિર્જન ટાપુ ઉપર ઉતારી બીજાને રાજગાદી મળવાની હતી.

ફલાઈને ફાળકો બન્યો. રાજગાદી મળવાની પછી તરફડે અને અંતે મૃત્યુને ભેટે. આમ ને આમ અનેક ચિંતા જ શી? એણે તો મન ફાવે તેમ વર્તવા રાજાઓ દુર્ગતિ પામીને મૃત્યુ પામ્યા હતા. પણ એક માંડ્યું. હતો તે એક માસનો સમય, પણ આ વેળા જે માનવીની રાજા તરીકે પસંદગી થઇ તે ગાળામાં એણે ફકર્મોનો આડો આંક વાળી નાંખ્યો. અત્યંત બુદ્ધિશાળી હતો. એણે તો ગાદી પર બેસતાં માસ તો પુરો થયો. ભઈમાહેબ ચાલ્યા જતા હતા જ પોતે દશ વર્ષ પછી કયા ટાપુ ઉપર જવાનું છે ત્યાં રસ્તામાંથી નાણાં ભરેલી થેલી મળી. થેલીનાં તેની ભાળ કાઢી. પૂરાં દર્શ વર્ષ સુધી, અરે! પોતે બધાં જ નાણાં એણે કલાલને ઘેર અને વારવનિતાને ત્યાં જવાનો હતો તેના આગલા દિવસ સુધી વિવિધ ઘેર પહોંચાડી દીધાં.

જેને કાંસી મળવાની હતી એને ચિંતાનો પાર ન એણે પ્રબંધ કર્યો. મહિનો પૂરો થવા આવ્યો. ભઈસાહેબ ચાલ્યા જતા હવે દુઃખ કેવું ન વાત કેવી? હતા ત્યાં રસ્તામાંથી એના પગમાં એક કાંટો વાગ્યો. પરલોક એજ પેલો ટાપૂ. અહીં સૌને જવું જ થોડા દિવસ કાંટાએ કષ્ટ આપ્યું પછી પગ સારો થઈ પડે. જન્મ અને મૃત્યુ એ બે વચ્ચેનો જીવનો સમય

કાંસી મળી, ન તો બીજાને રાજગાદી મળી. બન્ને વ્યવસ્થા થઈ તે વ્યક્ત <u>જીવનના</u> અંતિમ સ્ટેશને આવ્યા જ્યોતિષી પાસે. આવું હળહળતું જુઠાણા ઉતરીને એ ટાપુ પર પહોંચતા જ સુખ અને શાંતિ ભરેલું ભવિષ્યકથન કરવાનું કારણ પૂછયું.

રાજગાદી નાણાંની નાની કોથળી બની ગઈ.

એક દિવસની વાત છે. જ્યોતિષી પાસે બે મિત્રો (૨) એક હતો મુલક. આ મુલકમાં રાજકર્તા દેવામાં આવે. આ ટાપુ ઉપર ન તો ખોરાક મળે, ન જેને રાજગાદી મળવાની હતી એ તો ગર્વમાં તો પાણી મળે. રાજ બિચારો! એ તો ભૂખે ને તરસે પ્રકારની સગવડોની એ ટાપુ ઉપર વ્યવસ્થા કરવાનો

હતો. સમય પણ કયાં ઝાઝો બાકી હતો? એ તો દશ વર્ષની મુદત પૂરી થઈ. જહાજમાં બેસાડીને મંડ્યો સત્કર્મો કરવા. જે કાંઈ પુણ્ય થઈ શકે, જે રાજ્યને વિદાય કર્યો. રાજ્ય તો પેલા ટાપુ ઉપર કાંઈ પુરૂષાર્થ થઈ શકે, એ સઘળું એ કરી છૂટયો. ઉતર્યો. ત્યાં તો સુખની કોઈ કમી નહોતી. ત્યાં તો

ગાળો જેણે સાચવ્યો તે જીત્યો. આ સમય મહિનાનો સમયગાળો પૂરો થયો. ન તો એકને∫દરમિયાન પેલા ટાપ્ **ઉપર પરમાર્થ રૂપી** સગવડોની બન્ને મેળવા હકદાર બને છે.

શોખીન. એક સુંદર બાગનું એણે આયોજન કર્યું. એ હત્યા રાક્ષસીને સાથે લીધી અને આવ્યા બાહ્યણના પ્રમાણે બર્ગીઓ તૈયાર કર્યો. જાત-જાતનાં અને ભાત બરીચા પાસે. વટેમાર્ગના વેશે એણે બર્ગીચામાં ભાતનાં વૃક્ષો અને રંગબેરંગી ફૂલો તથા સ્વાદિષ્ટ પ્રવેશ કર્યો. એના મુખ ઉપર આનંદ આનંદ ફળોથી બગીચો લચી પડતો હતો.

કયાંકથી બગીચામાં ઘુસી ગઈ. ચોપગાનું મોઢું અને મુક્ત કંઠે વખાણ કરવા માંડ્યા. અત્યંત પરિશ્રમ સામે લીલો લીલો, કુણો કુણો ચારો. પછી તો લાભ વિના આવો બગીચો ન બને. એણે આવા આવા જતો કરે તો એ ગાય શાની? એણે તો કંઈ કેટલા બગીચાના સર્જકનાં દર્શન કરવાની મહેચ્છા વ્યક્ત લીલા કુમળા છોડ ચરી ખાધા.

આંખોમાં જાણે કંકુ અંજાયા. દોડતો આવ્યો. હાથમાં ફાળકો બની ગયા. એ તો વટેમાર્ગુની સામે આવ્યો મોટો લકુ દંડુકો લાવ્યો અને પછી ગાય માતા પર અને પોતે કરેલા કેટલા પરિશ્રમથી, કેવી કુશળતા છે! બસ આંખો મીંચીને એ મંડચો દંડો ઠોકવા. સઘળી વાત વિસ્તારથી કહી સંભળાવી. સપોસપ-સપ સપાટા પડવા મંડ્યા. દંડાનો બેસુમાર ઇન્દ્રએ તુરત પોતાનું અસલ રૂપ ધારણ કર્યું અને જોતજોતામાં તો એના પ્રાણ છૂટી ગયા.

નજર સમક્ષ ગાય નહોતી. ગાયનું શબ માત્ર ભોગવે? ગતું. બ્રાહ્મણના હાથ થભી ગયા. ગૌહત્યા પાપ ભયંકર પાપ. એનું હૈયું ભયથી ફફડી ઉઠચું. આ હત્યા એના પર ચઢી બેઠી. દિવસોમાં ગૌહત્યા કરનાર પાપીને અત્યંત કઠોર પ્રાયશ્ચિત્ત કરવું પડતું. બ્રાહ્મણ ભીતરમાં ડરતો હતો પણ મુખે તો વેદાન્તની વાતો કરતો. ગૌહત્યા વિષે વાત નીકળતી તો એ કહેતો, હાથના અધિષ્ઠાતા દેવ છે ઇન્દ્ર. એની પ્રેરણાથી જ હાથ કામ કરે છે. એટલે મારા હાથો વડે થયેલો ગૌ–હત્યાનો દોષ ઇન્દ્રનો છે અને પાપ એને માથે જ હોઈ શકે.

ગૌ-હત્યા પોતે એક રાક્ષસીનું રૂપ ધારણ કરી ઊભી હતી. બ્રાહ્મણે તો એનો અસ્વીકાર કર્યો એટલે| એ તો પહોંચી ઇન્દ્ર પાસે. એણે ઇન્દ્રને બધી વાત કરી અને કહ્યું કે જો દોષ તમારો જ હોય તો તમે મારો સ્વીકાર કરો.

આ તો આક્ષેપ હતો. ભયંકર આક્ષેપ હતો, ઇન્દ્ર

(૩) એક હતો બ્રાહ્મણ. બાગ-બગીચાનો ભારે તો સ્તબ્ધ થઇ ગયો. એણે વેશ પરિવર્તન કયું, ગૌ-છિવાયેલો હતો. બ્રાહ્મણ ઊભો હતો ત્યાં આવીને એક દિવસની વાત છે. ફરતી, રખડતી એક ગાય એણે વંદન કર્યા. એણે બ્રાહ્મણ આગળ બગીયાના

બ્રાહ્મણે એ જેયું. એના ક્રોધની સીમા ન રહી. ચાટલી બધી પ્રશંસા? બ્રાહ્મણભાઈ તો ફ્લીને એ તૂટી પડ્યો. ગાયને કંઈ ઝાપટી છે! કાંઈ ઝાપટી પૂર્વક આ બગીચો બનાવ્યો, ધન ઉપાર્જન કર્યું એ

સીતમ. ગાય કયાં સુધી ઝીંક ઝીલે? એ તો મારથી બ્રાહ્મણને ઉદ્દેશીને બોલ્યો, જ્યારે હાથે કરેલા અધમૂઇ થઇ ગઈ. ચક્કર ખાઈ ફસડાઈ પડી અને પરિશ્રમનું શ્રેય અને લાભ તમને મળ્યાં છે, તા એજ હાથોએ કરેલા પાપકર્મોનું ફળ પણ ઇન્દ્ર શા માટે

બ્રાહ્મણની તો બોલતી બંધ થઈ ગઈ અને ગૌ-

रामना राष्ट्रत जनीने लंडापूरी गया त्यारे અંગદની ઉંમર ક્રકત ચોલીસ વર્ષ હતી. અંગદને જોઈને રાવણ હસ્યો અને બોલ્યો- ''લાગે છે કે રામની સેનામાં કોઈ દાઢી મુંછવાળો વિદાન નથી એટલે એક છોકરાને અહીં મોકલ્યો છે.'' અંગદનું સ્વાબિમાન જાગી ઉઠચું એમણે કહ્યું— "બગવાન રામને ખબર હોત કે રાવણ જેવો विद्वाल पण विद्वत्तानी परण वेशवी हरे छे तो અહીંયા કોઈ દાઢીંવાળા બકરાને જ મોકલ્યો હોત. જો તમે રામના દૂત સાથે ચર્ચા કરવા માગતા હો, તો પહેલા વ્યક્તિનું મુલ્યાંકન એના ગુણ, કર્મ, સ્વબાવથી કરવાનું શીખો.''

# 

મહત્ત્વ બતાવવામાં આવે છે. આ યોગ્ય છે પરંતુ નિરૂપયોગી અને બેકાર જ સાબિત થાય છે કોબીજ પર એનાથી પણ વધારે મહત્ત્વની વાત એ છે કે મનુષ્યની|કરવામાં આવેલી શોધ પ્રમાણે એને વધારે પડતી ખાવાની અને પકાવવાની રીત કેવી હોય? પોષક આહાર ઉકાળવાથી ૬૭ ટકા એસકાર્બિક એત્તિડ તથા ૨૦ ટકા માટે મોટા ભાગની વ્યક્તિ પોત-પોતાની સ્થિતિ પ્રમાણે કેલ્શિયમ નાશ પામે છે. પ્રયત્ન કરે છે. પરંતુ મોટા ભાગના લોકો એ તથ્ય ભુલી 📗 શાક અને ફળ-ફળાદિને મોટા ભાગે છોતરાં કાઢી જાય છે કે સ્વાસ્થ્ય અને આરોગ્યનો સીધો સંબંધ નાખીને જ કામમાં લેવામાં આવે છે. આ રીતે આપાગે મનુષ્યની ખાવાના અને ભોજન પકાવવાની પદ્ધતિ સાથે છોતરાંમાં રહેલા પોષક તત્વો ફેંકી દઈઅ છીએ. છે. આ સામાન્ય પરંતુ વધારે મહત્ત્વનો એક એવો આહારવિજ્ઞાનની તાજી શોધખોળોથી એ વાત સાધિત સિલ્હાંત છે જેના પર સ્વાસ્થ્યનો પાયો ટકેલો છે. આ થઈ છે કે બટાકાનાં છોતરાંમાં એસકાર્બિક એસિડ પક્ષની જેટલી અવગણના થશે એટલી જ દુર્બળતા (વિટામીન સી) વધારે પ્રમાણમાં હોય છે. એને કાઢી વધશે.

અત્યંત મહત્ત્વની એ વાત ધ્યાનમાં રાખવાની છે કે ભૂખ પ્રમાણ એના ગર્ભની તુલનામાં દસ ગણું વધારે હોય નિયમિત પાલન કરવાથી જ ખોરાક સારી રીતે પચે છે|કરતાં વધારે પ્રમાણમાં હોય છે. તથા પેટમાં કોઈપણ પ્રકારની બિમારી થવાની શક્યતા ં અનાજોમાં પણ પોષક તત્વોનું વધારે પ્રમાણ એના રહેતી નથી. એના માટે મોટા ભાગે એમ કહેવામાં આવે ઉપલા પડ અને ઉપરના ભાગમાં હોય છે. પરંતુ છે કે સવાર અને સાંજ, એમ બે જ વખત ખાવામાં અનાજને પણ ફેશનના શિકાર બનવું પડ્યું છે. આવે તથા જ્યારે ઈચ્છા થાય ત્યારે ખાવાની કુટેવથી દેખાવમાં સ્વચ્છ અને ચમકતા તારા જેવું લાગે એના બચવામાં આવે. વારંવાર ખાવાથી તથા વધારે પડતું માટે મિલોમાં અનાજને પોલિશ કરવામાં આવે છે. ઘઉંને ઠાંસી-ઠાંસીને ખાવાથી ક્યારેય ભોજન સારી રીતે પચી ઈલેક્ટ્રીક ઘંટીમાં દળવાની તથા ઘેર એના લોટમાંથી થૂલું શકતું નથી. જેમ કે ચૂલા પર કોઈ પદાર્થ પકાવો છો કાઢવાની રીત દુર્ભાગ્યપૂર્ણ છે. ચોખાને પકાવતા પહેલાં તથા થોડી થોડી વારે એમાં જુદી જુદી જાતના પદાર્થ|વારંવાર ધોવામાં આવે છે તથા એનું ઓસામણ પણ નાખતા જાઓ, તો સ્પષ્ટ છે કે કોઈપણ પદાર્થ સારી ફેંકી દેવામાં આવે છે. આ પદ્ધતિથી એનાં પોષક તત્ત્વો રીતે પાકી શકશે નહિ તથા બધું વ્યર્થ થઈ જશે.|આપણે ફેંકી દઈએ છીએ. સાચું કહેવામાં આવે તો ભોજનને સારી રીતે ચાવવા તથા એમાં લાળરસ આપણે બળેલા કોલસા જ ખાઈએ છીએ. ભેળવવાનું કામ દાંતનું જ છે. જો એનો ઉપયોગ ન મોટા ભાગે શાકભાજીને કાપી અને છોલીને પાાગીમાં કરવામાં આવે અને ભોજનને જલદી જલદી પેટની લાંબા સમય સુધી ડૂબાડી રાખવામાં આવે છે. આવું ભક્રીમાં ફેંકી દીધું તો એનું પરિણામ અપચો, ઝાડા, કરવાથી એનાં પોષક તત્ત્વો પાણીમાં ઓગળી જાય છે. કબજિયાત, ગેસ ટબલના રૂપમાં આવશે.

ખાદ્ય પદાર્થોનાં મોટા ભાગનાં પોષક તત્વો નાશ પામે ટકા રિબોપ્લેવિન નાશ પામે છે. ચીભડા અને કાકડીની

સ્વસ્થ અને નિરોગી રહેવા માટે પોષક ભોજનનું સ્વાદિષ્ટ તો બની જાય છે. પરંતુ આરોગ્યની દર્ષ્ટિથી તે

નાખવાથી ૧૨ થી ૩૫ ટકા વિટામીન સી નાશ પામે સ્વસ્થ અને નિરોગી રહેવા માટે સામાન્ય પરંતુ છે. આ રીતે ગાજરનાં છોતરાંમાં એસકાર્બિક એસિડનું લાગે ત્યારે જ ખાવામાં આવે. આ કિંમતી શરતનું∣છે, તથા નિઆસિન અને રિબોપ્લોવન પણ સામાન્ય

દાખલા તરીકે કોબીજને ધોવાથી એનો ૯.૧૫ ટકા ખાવાની સાથે સાથે પકાવવાની ખોટી રીતથી પણ એસકાર્બિક એસિડ, ૧ થી ૫ ટકા વિટામિન અને ત્રાગેક છે. તળવા, શેકવા અને મરી-મસાલાને કારણે તે ચટાણી બનાવવામાં ૨ ટકા એસકાર્બિક એસિડ નાશ

રાખવામાં આવે તો ક્રમશઃ ૮ અને ૧૧ ટકા એસકાબિક યક્સ પર ચાંદો પડવાં વગેરે સમજદારી એ વાતમાં છે એસિડ નામ પામે છે. મૂળાને છોલીને ૨૪ કલાક કે આપામે આ બિનજરૂરી અને અપ્રદ્વિતિક પદાર્થીનું ખુલ્લો રાખવામાં આવે તો ૨૭ ટકા વિટામિન નાશ સેવન ન કરીએ. પામે છે. કાપેલા સફરજનમાં પણ ૧ થી ૨ કલાકમાં ૨૦ ટકા અને ૩ કલાકમાં ૩૫ ટકા એસકાર્બિક એસિડ એનાથી શરીર રૂપી મ<mark>શીનને થોડો વિશ્વામ કરવાનો મોકો</mark> નાશ પામે છે. એસકાર્બિક એસિડ(વિટામિન સી) સ્કર્વી મળે છે તથા એ સમય **દરમ્યાન એની સફાઈ પણ**્**થઈ** રોગ-ચામડી તથા એનિમિયા-દાંતના રોગોને રોકવાની જાય છે. ઉપવાસના વિષયમાં આયુર્વેદ કહે છે. 'लंघनम ભૂમિકા ભજવે છે. વિટામિન સી મોટા ભાગે તાજાં ફળ परमौषधम' અર્થાત્ ઉપવાસ સર્વશ્રેષ્ઠ ઔષધિ છે. એના અને શાકભાજીઓમાં વધારે હોય છે. દરેક વ્યક્તિ માટે શિબ્દોમાં ફરીથી કહેવામાં આવ્યું છે કે, ''અગ્નિ દરરોજ ૭૦ મિલીગ્રામ વિટામિન 'સી' જરૂરી હોય છે. આહારને પચાવે છે અને ઉપવાસ મળ-વિકારને પચાવે એમ તો પૂર્ણ રૂપમાં તે ચયાપચયની ક્રિયાને વ્યવસ્થિત છે અર્થાત્ નષ્ટ કરે છે." ડૉ. ડેવી પણ આ સંદર્ભમાં કરવા કોલેજન-સ્વસ્થ ચામડી, હાડકાં, ઘાના ઉપચારમાં કહે છે, ''રોગીને ભુખ્યો રાખીને તમે રોગને મારી શકો સહાયક, પ્રોટીનને શોષવા, રક્તવાહિનીઓની કાર્યશીલતા છો. પાછલાં વીસ વર્ષોમાં ઉપવાસ ચિકિત્સા પર ઘણા જાળવી રાખવાનું, કેટલાક ચયાપચયમાં ભેળવવાનું કામ કરે છે.

એને વધારે ઉકાળવા-તળવા શેકવા કરતાં પ્રેશર કુકર સાધ્ય રોગોમાં સુધારો થાય છે. અથવા વરાળથી ખાવા-બનાવવાની વિધિ અપનાવવી જોઈએ. દેખવામાં આવ્યું છે કે કોબીજને પ્રેશર કુકરમાં તથા સો વર્ષ સુધી જીવવા માગે છે એમણે સૌથી પકાવવાથી એમાં ૯૧ ટકા એસકાર્બિક એસિડ બચે છે. પહેલાં પોતાની ખાવા-પીવાની આદતોમાં કેરકાર કરવો આ રીતે વરાળથી પકાવેલી કોબીજમાં ૬૭ ટકા એસકાર્બિક એસિડ, ૮૮ ટકા વિટામિન અને ૧૦૦ ટકા પહાર્તિ બદલવામાં આવે. આટલું સંભવ થઈ શકે તો રિબોપ્લેવિન જોવા મળે છે. જ્યારે કે સામાન્ય રૂપમાં સ્વાસ્થ્ય, આરોગ્ય તથા દીર્ઘ જીવનનો લાભ મેળવવાનું ઉકાળેલી કોબીજમાં આ પ્રમાણ ક્રમશઃ ૪૩ ટકા જ કોઈના માટે મુશ્કેલ નહિ હોય. હોય છે. ધ્યાનમાં રાખવા જેવી બીજી વાત એ છે કે ભોજન ધીમા તાપે બનાવવામાં આવે, તથા ઓછા પહોળા વાસગમાં બનાવવામાં આવે.

પહેલાંના સમયમાં ભોજનને રંગીન બનાવવા માટે કેસર. ધાાગા અને બીજી વનસ્પતિઓનો ઉપયોગ‼ કરવામાં આવતો હતો. પરંતુ આજે એની જગ્યા કત્રિમ રંગોએ લઈ લીધી છે. આજે દુનિયામાં ૬૮ કૃત્રિમ રંગોનો ઉપયોગ થઈ રહ્યો છે. ભારતમાં ૧૩ પ્રકારના રંગો વપરાય છે. આશ્ચર્યની વાત એ છે કે આ રંગોનો ઉપયોગ ખતરનાક હોવા છતાં પણ એનો વપરાશ વધી રહ્યો છે. પરિણામે અનેક રોગો વધી ગયા છે. જેમ કે 

પામે છે. જો એને ૧ થી ૩ કલાક સુધી ખુલી શરીરનો વિકાસ રૂધાઈ જવો લોપીમાં રક્તકણો ઘટવા,

ં ખાવાની સાથે સાથે ઉપવાસનું પણ મહત્ત્વ છે. એમિનો એસિડસને પ્રયોગ થયા છે. એનાથી ૮૦ ટકા બિમારીઓ પોતાની જાતે જ ઠીક થઈ જાય છે. ફક્ત બે કે ત્રણ દિવસના ખાદ્ય પદાર્થોમાં પોષક તત્ત્વો જાળવી રાખવા માટે ઉપવાસથી સામાન્ય રોગો તથા લાંબા ઉપવાસથી કષ્ટ-

> જેઓ સાચે જ સ્વસ્થ અને નિરોગ રહેવા માગે છે જોઈએ. ભોજન પકાવવાની અયોગ્ય તથા હાનિકારક

જ્યારે વાલ્મીકિ લુંટારો હતો ત્યારે તે એક વખત સપ્ત ૠષિઓનો રસ્તો રોકીને ઊભો હતો. ૠષિઓએ કહ્યું હતું કે "શું તું જે પાપો કરે છે એમાં તારાં ! સ્વજન, સંબંધી ભાગીદાર બનશે કે? વાલ્મીકિએ ઘેર જઈને પછ્યું ત્યારે પત્ની અને બાળકોએ નકારમાં જવાબ આપ્યો. ત્યારે તેને ભાન થયું કે ''જે કરે તે જ ભોગવે.'' તેણે ઋષિઓ પાસેથી આત્મ પ્રગતિનો મંત્ર મેળવીને પોતાના જીવનની દિશા બદલી નાખી અને તે વાલ્મીકિ ૠષિ બની ગયો. નરકનો અધિકારી ડાકુ પોતાની વિવેક બુદ્ધિ, સાચી સલાહને લીધે સાચી દષ્ટિ મેળવી શકયો અને આદિ કવિ વાલ્મીકિના રૂપે

# સાથી ભક્તિ રૈદાસની

એક પ્રખ્યાત સંત સોમવતી અમાસ પર ગંગા|કરવા કેવી રીતે જાત? સ્નાન કરવા જઈ રહ્યા હતા. તેઓ રૈદાસને સારી વાદવિવાદ બંધ કરતાં રૈદાસે કહ્યું, ગંગા જળમાંથી રીતે ઓળખતા હતા. વિચાર્યું કે તેઓ સાથે આવે તો જો કોઈ હાથ નીકળે તો બંને હાથમાં એક-એક પૈસો માર્ગમાં સત્સંગ પણ થશે અને થાક પણ નહિ લાગે. આપી દેજો. જો હાથ બહાર ન નીકળે તો પૈસા એટલે સંત રૈદાસને ઘેર ગયા અને પ્રસ્તાવ મુક્યો.

સ્નાન માટે સાથે આવવાનો પ્રસ્તાવ સાંભળ્યો ત્યારે કરવામાં ગંગા માતા આનાકાની નહિ કરે. એમણે ખેદ સાથે અસમર્થતા વ્યક્ત કરી.

લોકોનાં જતાં મરામત કરવા માટે લીધાં છે અને ઠીક લેવા માટે ગંગા માતાના હાથ બહાર નીકળશે ખરા! કરીને એમને જલદી પાછાં આપવાનું વચન આપ્યું|મનમાં મૂંઝવણ હતી છતાં પણ એમણે પૈસા લઈ છે. જો હું ગંગાસ્નાન માટે જાઉં તો વચનભંગ થશે લીધા અને એકલા ચાલી નીકળ્યા. અને કામ સોંપનારને એટલા દિવસ ખુલા પગે રૈદાસના શિષ્યોને આ વાતની ખબર પડી ત્યારે ચાલવાનું કષ્ટ સહન કરવું પડશે. મેં હંમેશાં કર્તવ્ય બધા ગંગા જવાની વિનંતી કરવા લાગ્યા. જૂતાની પાલનને પહેલું અને ભજનને બીજું સ્થાન આપ્યું મરામત પછી કરી દેજો. આટલા દિવસ તો અમે છે. આવી સ્થિતિમાં તમારી વાત ટાળતાં દુઃખ તો ફાટેલાં જૂતાંથી પણ કામ ચલાવી લઈશું. થાય છે, પણ મજબૂરી એવી છે કે બીજો કોઈ રૈદાસનો એક જ જવાબ હતો- કર્તવ્યપાલન અને ઉપાય સુઝતો નથી."

મોહનાં બંધન ઢીલાં કર્યાં નથી. પોતાનો ગુસ્સો અને આવજો અને વાસ્તવિકતાનું પ્રમાણ જોજો. થયા.

કરવા માટે એક વિનંતી કરી કે, તમે મારા ઘેર|નીકળ્યા અને રૈદાસે આપેલ બે પૈસા સ્વીકાર્યા. પધારવાની આટલી કૃપા કરી તો એક નાની કૃપા ચમત્કાર થઈ ગયો. કરીને મારા પર ઉપકાર કરો.

જાઓ અને સોમવતી અમાસના દિવસે ગંગા માતાના કરતાં કર્તવ્યપાલન અને જનહિતનું મૂલ્ય વધારે છે. હાથમાં આપી દેજો. સંતે પૂછ્યું હાથમાં? આ કેવી| રીતે બને? એમને હાથ ક્યાં છે? રૈદાસે કહ્યું કે એમને હાથ ન હોત તો તમારા જેવા સંત એમના દર્શન

પાછા લેતા આવજો. મારા પૈસામાં મહેનત, કર્તવ્ય-રૈદાસે સંતનો સત્કાર કર્યો. પરંતુ જ્યારે ગંગા પાલન અને ઊંડી ભાવનાનું બળ છે. એનો સ્વીકાર

ં સંતનો ગુસ્સો ઠંડો પડી ગયો. એમને આશ્ચર્ય થઈ કારણ પૂછતાં એમણે બતાવ્યું કે- "મેં કેટલાય રહ્યું હતું કે રૈદાસ જેવા અદના આદમીના બે પૈસા

જનહિતનું સ્થાન પહેલું છે. પૂજા બીજા સ્થાને છે. રૈદાસનું મંતવ્ય સાંભળીને સંત વિચારવા લાગ્યા કે મારો નિર્ણય જો સાચો હોય તો એનું પ્રમાણ જોવા રૈદાસ ગંગાસ્નાનું મહત્ત્વ જાણતા નથી. એમણે માટે તમે લોકો સોમવતી અમાસના દિવસે મારી પાસે

અસંતોષ વ્યક્ત કરીને એકલા જ જવા માટે ઊભા ચમાસ આવી. ભક્તો એકઠા થયા. રૈદાસની કથરોટમાંથી ગંગાજી નીકળ્યાં અને સૌ ભક્તોએ એમાં રૈદાસ સંતના મનોભાવ વાંચીને એમની ભ્રાંતિ દૂર સ્નાન કર્યું. બીજી બાજુ ગંગા જળમાંથી બે હાથ

આ બંને ઘટનાઓની ચર્ચા સાંભળનારાઓએ એક મારી પાસે બચતના બે પૈસા છે. કૃપા કરીને લઈ જ સાર કાઢચો કે ઈશ્વરની નજરોમાં પૂજા-અર્ચના

> આપણા અંત:કરણમાં જો પ્રેમની ભાવના ન જાગે તો આ દુનિયા આપણા માટે જેલ સમાન છે.

### જીવનશૈલી પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવની અમૃતવાણી



ગાયત્રી મંત્ર અમારી સાથે–સાથે

ધિયો યોનઃ પ્રચોદયાત્ ।

દેવીઓ અને ભાઈઓ, ભજન−પુજનની વાત આપે∫દેખાતું પણ નથી. સાંભળી, સ્વાધ્યાય અને સત્સંગની વાત પણ કરી. આ ઉપરાંત પૂજાપરક-ઉપાસનાપરક બીજા બે આધ્યાત્મિક|એકાંતમાં સમાયેલી જૂઓ. આ રીતે જે રીતે કામ સરે તે પ્રયોગો પણ છે, જે આપે કરવા જ જોઈએ. એકનું નામ છે 'ચિંતન' અને બીજાનું નામ છે 'મનન'. ચિંતન અને મનન|શાંતચિત્તથી બેસો અને એમ સમજો કે હું એકલો જ છું, કોઇ માટે કોઈ કર્મકાંડની જરૂર નથી અને કોઈ નિર્ધારણની પણ મારો સાથી નથી. આથી ગાબડું પોતાની જગ્યાએ, સંગી જરૂર નથી. આ બધાં કામો માટે આપ સવારનો સમય પસંદ પોતાના સ્થાન પર, કુટુંબી પોતાના સ્થાને, પૈસા પોતાના કરો એ ઇચ્છનીય છે. અધ્યાત્મ સાધના માટે સૌથી સારો સ્થાને, વેપાર પોતાના સ્થાને, ખેતીવાડી પોતાની જગ્યાએ– સમય પ્રાતઃકાળનો જ છે. બીનાં કામો માટે પણ પ્રાતઃકાળનો જ સમય છે એટલે કે ચોવીસ કલાકમાં સૌથી સારો સમય છે, તે સમય પ્રાતઃકાળનો જ છે. પ્રાતઃકાળનો સમય આપ જે કોઈ કામમાં વીતાવશો તે કામમાં આપને ખૂબ પ્રસન્નતા થશે શરૂ કરો. આ વિચારવાની શૈલી છે, આ ધ્યાનની શૈલી નથી. અને સફળતા પણ મળશે.

#### અંતરગુકામાં પ્રવેશ કરીએ

આપ પ્રાતઃકાળનો સમય કાઢી શકો તો વધુ સાર્યું. કદાચ ખાસ્સો એવો અવકાશ છે. પ્રાતઃકાળનો સમય કાઢવાનું આપને માટે સંભવિત ન હોય તો આપ એવું કરો કે એકસાથે મનોયોગપૂર્વક કામ કરવાના

લો. આંખો બંધ કરવી એ પણ એક કામ છે. આંખો બંધ ૐ **ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ તત્સવિતુર્વરેશ્યં ભર્ગો દેવસ્ય ધીમહિ** કરવાથી પણ ઘણું કામ થઈ શકે છે. આંખો બંધ કરી લેવાથી અંદરનું, વધુ અંદરનું દેખાય છે. બહાર કશું હોતું નથી અને

એટલે આપ આપની આંખો બંધ કરીને પોતાની જાતને દરમિયાન ચિંતન-મનનને માટે આપ ક્યાંક થોડી વાર માટે આ બધાંને તેમના પોતપોતાનાં સ્થાને રહેવા દો. આપ તો બસ એટલો અનુભવ કરો કે હું એકાકી છું અને એકાંતમાં બેઠો છું. પછી શું કરવાનું ? પછી આપ બે પ્રકારના વિચારો કરવાનું આ એક વિચારણા છે. ચિંતન અને મનનમાં વિચાર કરવાનો અવકાશ છે. મનને ભાગી છુટવાની પૂરી છુટ છે. ધ્યાન તો આ માટે ચિંતન અને મનનની એકાંત સાધના માટે જે એક કેન્દ્રમાં જ કરવું પડે છે, પરંતુ વિચાર કરવાને માટે અહીં

#### ચિંતન અર્થાત્ પોતાની સમીક્ષા

જેમાં ભૂતકાળ વિશે વિચાર કરવામાં આવે છે કે મારો આશયથી બીજો કોઈ સમય કાઢો. આપ જુઓ કે આ રીતે બૂતકાળ કેવી રીતે વીત્યો તેને ચિંતન કહેવાય. આ વિશે આપ અડધો કલાક કે પંદર મિનિટનો સમય આપની પાસે એવો રહે સમીક્ષા કરો. આપ આપની સમીક્ષા તો નથી કરી શકતા, છે જેમાં આપ શાંતચિત્ત છો. આમાં મન શાંતચિત્ત હોવું પરંતુ બીજની સમીક્ષા કરવાનું સારી રીતે જાણો છો. આપ જરૂરી છે. દોડાદોડીમાં, રસ્તે ચાલતાં, હરતાં ફરતાં ક્યાંય પણ પડોશીની સમીક્ષા કરી શકો છો, પોતાની પત્નીના દોષો કાઢી જપ કરી લઈશું-ના, એવું ન કરશો. ચિંતન-મનન માટે આમ|શકો છો. બાળકોની ખોડખાંપણ કાઢી શકો છો, આખી કરવું સંભવિત નથી. આને માટે એવું સ્થાન હોવું જોઈએ જ્યાં દુનિયાની ભૂલો શોધી શકો છો, ભગવાનની ભૂલો કાઢી શકો બાહ્ય વિક્ષેપ થતો ન હોય અને આપનું મન શાંત અને એકાગ્ર છો, ભાગ્યનો દોષ કાઢી શકો છો. એવું કોઈ નથી જેના ભૂલ-થઈ શકતું હોય. આને માટે કોઈ યોગ્ય એકાંત સ્થાન મળી દોષ આપ ન બતાવી શકો. પણ પોતાના ભૂલ-દોષ ? જાય તો વધુ સારું, પરંતુ જો ન મળે તો આપ આંખો બંધ કરીને આપની ભૂલો વિશે તો આપ વિચાર પણ કરતા નથી. જો પણ એવી જગ્યાએ બેસી શકો જ્યાં કોલાહલ ન હોય. આંખો આપણે આપણી ભૂલો વિશે વિચારવાનું શરૂ કરી, આપણી બંધ કરી લેશો ત્યારે ગુફા-નિવાસ જેવી સ્થિતિ સર્જાશે. પોતાની જાતની સમીક્ષા કરીએ, તો ઢગલાબંધ બાબતો એવી ગુફામાં ચાલ્યા જવું અને શાંત એકાંતમાં પ્રવેશવું એ બન્ને જ જણાશે કે જે આપણે કરવી જોઈતી ન હતી. ઢગલાબંધ એક જ છે. જે આ સંભવિત ન હોય તો આપ આંખો બંધ કરી એવાં કામો મળી આવશે જે આપણે કર્યા છે. જે બાબતો

અપનાવી છે તેમને અપનાવવી જોઈતી ન હતી. આવો વિચાર લિ કે આપને ટી.બી.ની ફરિયાદ છે ત્યારે તો આપ તેનો ઈલાજ

તે સારું છે. મનમાં હંમેશાં આ વાત રહે છે કે આપણો પોતાનો સ્વભાવ પણ સારો, આપણી આદતો પણ સારી, આપણો વિચાર પણ સારો-બધું જ કાંઈ આપણું છે તે સારું છે, બીન્નઓનું બધું ખોટું છે. મોટે ભાગે લોકોની એવી જ પાપ જ કહેવાય. 'ક્રાઈમ' તો ચોરી, ધાડ, ડાક્ગીરી, મનોવૃત્તિ હોય છે અને આ મનોવૃત્તિ ખોટી છે. આધ્યાત્મિક અપહરણ, હત્યા-ખૂન વગેરે ગણાય. આ બધાં તો કુકર્મો છે, ઉન્નતિમાં આ મનોવૃત્તિ બહુ ભયંકર છે. આધ્યાત્મિક પણ આપ આળસ અને પ્રમાદમાં જે સમય વ્યતીત કરો એ ઉન્નતિમાં આવો જ અવરોધ ઊભો કરનાર બીજો કોઇ પણ ઓછું ખરાબ કામ નથી. આપ આપના સ્વભાવને અંતરાય છે જ નહિ. તેથી આપ પહેલું કામ ત્યાંથી જ શરૂ ગુસ્સાવાળો રાખો, ઈર્ષા કર્યા કરો, ચિંતન અને મનનને કરો-આત્મસમીક્ષાથી. એકાંતમાં ચિંતન માટે જ્યારે આપ અસ્તવ્યસ્ત રાખો-એ શું કોઈ રીત છે ? આ બધું શું છે ? આ બેસો તો આપ એ વિચાર કર્યા કરો કે હું વીતેલા દિવસોમાં શું પણ ભૂલો જ છે. વ્યક્તિગત જીવનમાં આપના ગુણ, કર્મ, ભૂલ કરી રહ્યો છું ? હું ગૂમરાહ તો નથી થયો ? ભૂલ્યો તો સ્વભાવ સંબંધી કઈ ભૂલો થઈ અને ક્રાઈમ-અપરાધ, જૂલ્મ નથી ને ? મને આ માટે જન્મ મબ્યો હતો ? જે કામ માટે કરવાના સંબંધમાં શી ભૂલો કરી ? આ બન્ને બાબતમાં જન્મ મબ્યો હતો તે મેં કર્યું છે ? પેટ માટે જેટલી જરૂરત હતી એકવાર ફરીથી વિચાર કરો–આવો વિચાર કરવો ખૂબ જરૂરી એથી વધારે કમાતો રહ્યો ? કુટુંબની જેટલી જવાબદારીઓ છે. તેનાથી તે ખબર પડશે કે આપણી ભૂલો ક્યાં થઈ છે અને પૂર્ણ કરવાની હતી તેના બદલે બિનજરૂરી સંખ્યામાં જનવૃદ્ધિ આપણે કેટલી ભૂલો કરતા રહ્યા છીએ–કરીએ છીએ. કરતો રહ્યો ? જે લોકોને જે વસ્તુઓની જરૂર ન હતી તે તેમને ખુશ રાખવા માટે ભેટ રૂપે લાદતો રહ્યો ? શા માટે ? શું જરૂર પગલું છે–આત્મપરિષ્કાર. અર્થાત્ આત્મનિરીક્ષણ પછી હતી ? આ બધી ભૂલો છે. આ બધાની સમીક્ષા કરવાનું શરૂ આત્મપરિષ્કાર બીજું કદમ છે. સુધારો કેવી રીતે કરીએ ?

આ રીતે પોતાની ખાણીપીણી માટે, સ્વાસ્થ્ય માટે, આહાર-વિહાર માટે જે પ્રમાણે કરવું જોઈએ તે પ્રમાણે કર્યું છે શું ? ચિંતનની શૈલીમાં જેવી શાલીનતાનો સમાવેશ હોવો કાળજું બાળો છો તો વિચાર કરો કે હવે અમે અમારું કાળજું જોઈએ તેવો સમાવેશ રાખ્યો છે ? ના, ન આપણે આપણા શરીર પ્રત્યે કર્તવ્યનું પાલન કર્યું છે, ન તો આપણા મન પ્રત્યે બૂલો થઈ છે તેની સામે આપ અંતરાય ઊભો કરો. રૂકાવટ માટે કર્તવ્યનું પાલન કર્યું છે, ન આપણા કુટુંબીજનો પ્રત્યે આપણા આપ દઢનિશ્વયી થઈ જાવ અને સંકલ્પ લો કે જે ભૂલો મારાથી કર્તવ્યનું પાલન કર્યું છે. કર્તવ્ય પાલનની દષ્ટિએ આપણે સતત પાછળ ધકેલાતા રહ્યા છીએ. તેથી જ્યાં જ્યાં પાછળ પડતા રહ્યા તે બધાં વિશે એક વાર ફરી વિચાર કરો.

### આત્મસુધારની પ્રક્રિયા

કે બધી ભૂલો દષ્ટિ સમક્ષ આવી જશે તો તેને સુધારવાની તક મિજબૂર કરશે કે જે ઢંગ ચાલતો આવ્યો છે તે ચાલતો રહેવો વધશે. ભૂલો સમજાશે નહિ તો આપ તે કેવી રીતે સુધારશો ? જોઈએ તો પછી શું કરશો ? પોતાની જાત સાથે પક્ષપાત અને બીમારી શી છે તેનું નિદાન થઈ જાય, કોઈ ચેકિંગ કરી જાણી બચાવ કરવાનું જ્યારે આપને મન થઈ આવે ત્યારે આપ પોતે

આપને કદી સતાવે છે ખરો ? ના, આવો વિચાર કદી નથી કરાવશો જ ને ? જો આપને ખબર ન હોય તો એમ જ કહેશો કે મારું શરીર તો આમ પણ એમ જ ઢીલું છે, કોઈ બીમારી મિત્રો, મનની રચના જ કંઈક એવી છે કે પોતાનું કાંઈ છે નથી. એટલા માટે જે સમીક્ષા છે, નાડી પરીક્ષા છે તે આપ પોતે પોતાની અતે જ કરો-ભૂતકાળને અનુલક્ષીને. પાપોને જ 'કાઈમ' ગણતા નથી. જીવનમાં સારી રીતે જીવવાનો જે ક્રમ છે તેનું ઉલ્લંઘન પણ પાપમાં સમાવિષ્ટ છે એટલે તેને પણ

> આત્મનિરીક્ષણ દ્વારા આ ભૂલોને સુધારવાનું આગળનું સુધારામાં શું કરવાનું હોય છે ? સુધારામાં રોકથામ કરવાની હોય છે. દા.ત. આપ દારૂ પીતા હો તો દારૂ પીવાનું બંધ કરો. આપ બીડી પીઓ છો, સિગારેટ પીઓ છો અને આપનું નહિ બાળીએ. આત્મપરિશોધન તેને કહેવાય કે આપનાથી જે થઈ છે તે હવે નહિ થાય. આ માટે યોજના તૈયાર કરો.

#### પોતાના મન સાથે જાતે લડો

મિત્રો, ભૂલો ન થવા દેવાનો કયો ઉપાય છે ? આપણી અંદર જે નબળાઈઓ, કચાશ આવી છે, તેમને કેવી રીતે દૂર વિચાર કરવાથી શું ફાયદો ? વિચાર કરવાથી ફાયદો એ છે કરીશું ? આ નબળાઈઓ અને કચાશો જ્યારે આપણને આપના વિરોધી બની જાવ. મનને નિયંત્રણમાં લો, મનને દુરાગ્રહી મન પાસે એવી અપેક્ષા ન રાખશો કે આપના કહેવા તોડો–મરોડો–મચકોડો મનની સાથે લડો. મન છેવટે શું છે ? [માત્રથી, વાંચવાથી કે સાંભળવા માત્રથી કે સમજ્વવાથી વાત જે કહેતાંની સાથે માની જાય છે ? ના, કોઈનું મન કહેતાંની પતી જશે. આમ થશે નહિ. આ માટે તો આપે લડવું પડશે. સાથે માની જતું નથી. આપના બધાની એ ફરિયાદ છે ને કે મનની સામે બળવો કેમ કરવો અને એ ખાઈને કેવી રીતે અમારું મન લાગતું નથી. તો પછી મનને લગાવો ને. મન શું પૂરવી-એ બધું વીતેલી વાતો યાદ આવે ત્યારે જ કરી શકીશં. કોઈ એવો ભલો માણસ છે જે સારાં કામોમાં લાગી જશે ? વિતિલી વાતો સંભારવાનું નામ છે 'ચિંતન'. આપ ચિંતન કર્યા નહિ લાગે, કેમ કે મન પર કેટલાક કુસંસ્કારો જામેલા છે. આપ એવી અપેક્ષા રાખો છો કે આપનું મન સારાં કામોમાં લાગશે ? ધ્યાનમાં લાગશે ? ભજનમાં લાગશે ? નહિ લાગે. મનને લગાવવું પડે છે. જેવી રીતે બળદને હળ સાથે ચાલવાનું આત્મપરિષ્કાર અથવા આત્મપરિશોધન. આ થયું ચિંતન. શીખવવું પડે છે, ઘોડાને જે રીતે જબરદસ્તીથી ટાંગા સાથે|ચિંતનના બે જ પ્રવાહો છે, ભૂલોને યાદ કરવી અને ભૂલોને જોતરવો પડે છે, જેવી રીતે સરકસનાં જનવરોને ચાબૂક મારી સુધારવા માટે હિંમત એકઠી કરવી અને તદનુસાર કાર્યપ**દ્**તિ મારીને અભ્યાસ કરાવવો પડે છે, એવી જ રીતે આપે આપના ગોઠવવી. આ રીતે એકાંતનું અડધું કામ પૂરું થયું. આ જાય.

આપ આપના ખોરાકમાં અને નિદ્રામાં ઘટાડો કરો. આટલું અને બીજાનું નામ છે આત્મવિકાસ. 'આત્મનિર્માણ' એટલે માગતા ન હતા, જે કરવા ઇચ્છતા ન હતા, તે જ કર્યું તો આપ પાસે નથી અથવા જે ઉચ્ચસ્તરીય ગુણ, કર્મ, સ્વભાવ, એક ટંકનું ભોજન બંધ કરી શકો છો. આપ ચાર રોટલી ખાતા આપના વ્યક્તિત્ત્વમાં સમાવિષ્ટ નથી તેને સમાવવાં. દા.ત. રોટલી ખાવ, અડધો ખોરાક બંધ કરો~કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે આપ પ્રયત્ન કરો કે મારે વિદ્યાભ્યાસ કરવો છે. અમે નેકી-સંભળાવવામાં આવે છે અને તેઓ માટી ખોદે છે, દોડે છે– વ્યાપ કેવી રીતે થશે ? બુદ્ધિનો વિકાસ કેવી રીતે થશે ? રોજ ૯-૦૦ વાગે સૂઈ જઈએ તો આજે ૧૧-૦૦ વાગે સૂઈશું, |કરવાનાં છે. બહાર લટાર મારતા રહીશું, રામાયણ વાંચતા રહીશું. ઊંઘ સામે લડીશું. શા માટે ? આ શિક્ષા છે.

આ વિના સુધારો થવો શક્ય નથી. દંડની પ્રક્રિયા પણ જરૂરી સાથોસાથ એક કામ બીજું પણ કરવું પડશે. સ્વાસ્થ્યવૃદ્ધિ છે. ખાસ કરીને દુરાગ્રહી લોકો, દુરાગ્રહી બનવર અને દુરાગ્રહી માટે આપે આપના આહારમાં ક્રાન્તિકારી પરિવર્તન લાવવું

#### મનન પણ એટલું જ જરૂરી છે

બે બાબતો થઈ. એક થઈ આત્મનિરીક્ષણ અને બીજી થઈ મનને મારવું પડશે, તોડવું-મરોડવું પડશે. મન સાથે સ્પર્ધા એકાંતસેવનના ચિંતનને યાદ કરો. તે પછી બીજું કદમ કરવી પડશે, મનની સામે વિદ્રોહ કરવો પડશે, તેને સન્ન ઉઠાવો. આ બીજું પગલું આપે બિલકુલ એકાંતમાં બેસીને જ કરવાની જરૂર પડશે, જેથી ફરી ફરીને તે સાચા રસ્તે આવી [ભરવું પડશે. એનું નામ છે–મનન. 'મનન' શું છે ? મનનના પણ બે ભાગ છે. જેવી રીતે ચિંતનના બે ભાગ છે તેવી રીતે પ્રશ્ન એ ઊઠે છે કે મન માને જ નહિ તો શું ? તો પછી મનનના બે ભાગ છે. એમાં એકનું નામ છે આત્મનિર્માણ કરવા છતાં જે મન ન માને અને આપ જે વિચારવા જ શું ? આત્મનિર્માણ કોને કહેવાય ? જે ચીજ-વસ્તુ આપની હો તો અને તેમ છતાં આપનું મન ચડભડ કરતું હોય તો બે જ ને આપ ભણ્યા-ગણ્યા નથી, આપની પાસે વિદ્યા નથી, તો કે આપ ખોરાક અને નિદ્રામાં બન્નેમાં એકસાથે કાપ મૂકો. ઈિમાનદારીથી રહીએ છીએ, બીડી પીતા નથી. આપની વાત રોજ આપ પાંચ વાગે ઊઠતા હો તો આજે આપ સવારે ૩-∞ |સાચી હશે, પરંતુ હું આપને પૂછું છું કે આપનામાં વિદ્યાની જે વાગે ઊઠશો. આ માટે આપણે બે કલાક જગીશું અને લટાર|કમી છે તે આપ કેમ પૂરી કરતા નથી ? વિદ્યાની કમી પૂરી મારીશું. જ્યારે લશ્કરના સિપાઈ ભૂલ કરે છે તો તેમને સજ્ઞ|નહિ કરો તો પછી ઉન્નતિ કેવી રીતે થશે ? આપના જ્ઞાનનો આપ પણ જાગતા રહેવાની સજ ફરમાવો કે બે કલાક જાગીશું. એટલા માટે અહીં આત્મનિર્માણ માટે પણ ઢગલાબંધ કામ

આપનું સ્વાસ્થ્ય નબળું છે, તો એટલા માત્રથી કામ નહિ ચાલે કે આપ પહેલાં બીડી પીતા હતા અને હવે બીડી પીવાનું મિત્રો, પોતાની નતે દંડ આપવાની પદ્ધતિ પણ જરૂરી છે. |બંધ કર્યું છે. બીડી પીવાનું તો બંધ કરવું જ પડશે પણ મન સમજવવા છતાં ક્યાં માને છે ? ખાસ કરીને આપ પડશે, બ્રહ્મચર્યનું પાલન કરવું પડશે અને નવો વ્યાયામનો કોઈ નવો પ્રયોગ, અજમાવવો પડશે. આ જે નવો પ્રયોગ|પરિવારનું નિર્માણ કરવું પણ આ જ શ્રેણીમાં સમાવિષ્ટ છે અજમાવવાનો છે તેને માટે, પ્રગતિ માટે આ બધું કામ|અને સમાજનું નિર્માણ પણ. આ બધાંનું નિર્માણ કરો. તેમની આત્મનિર્માણમાં આવે છે. દોષ સુધારવાથી થોડું જ કામ થઈ અંદર ભલમનસાઈ પેદા કરો, આદર્શ પેદા કરો, ચારિત્ર્યનિષ્ઠા જવાનું છે ? એ ઊણપો પણ પૂરી કરવી પડશે. આપ વિદ્યા પેદા કરો, સત્પ્રવૃત્તિઓ પેદા કરો. નહિ મેળવો, આપનું સ્વાસ્થ્ય આપ નહિ સુધારો, જનસંપર્ક નહિ વધારો, સેવાકાર્યની દિશામાં કદમ નહિ ઉપાડો, તો પછી કામ થશે શી રીતે ? તેથી જે કામ કરવાનાં છે તે તો કરવાં જ બનતું બગડતું નથી. ગરીબીમાં પણ લોકોએ શાનદાર પડશે. આપ આપની ભૂલ સુધારો અને આપની|જિંદગીઓ જીવી બતાવી છે અને અમીર હોવા છતાં માણસે યોગ્યતાઓને, આપની ક્ષમતાઓને અને આપની ભાવના- એટલા કલહ-કંકાસ, ઊભા કર્યા છે કે તેઓ મર્યા છે, એોને વિકસિત કરો. આને જ 'આત્મનિર્માણ' કહીએ છીએ. !બીજાઓને પણ મારી નાખ્યા છે. એટલા માટે સંપન્નતાની

કે આપણા જીવનમાં શાની ઊણપ છે અને એ ઊણપને કઈ મતલબ ગુણ, કર્મ, સ્વભાવ સાથે છે. આપ આ કરો તો આપના ઘરના બધા સભ્યો હલકટ, ઉદ્દંડ, મૂર્ખ, દુષ્ટ છે. બની રહેશે. આ સ્થિતિમાં આપની માનસિક શાંતિ કેવી રીતે માણસ તમને હેરાન કરશે તો આપ ગુસ્સે નહિ થાવ ?

#### સૌથી મોટું નિર્માણ-આત્મનિર્માણ

આપ સંપન્ન બની જાવ કે ન બની શકો તેનાથી કશું આત્મનિર્માણમાં એ બાબત બરાબર ધ્યાન રાખવી પડશે|વાત હું આપને કરતો નથી. નિર્માણ દ્વારા મારા કહેવાનો રીતે પૂરી કરીએ. તેને માટે આપણા સ્વભાવને, આપણી વિશેષતાઓને, મનુષ્યની શાલીનતાને, આદતો અને આદતોને આપણે સુધારીએ. નિર્માણનો અર્થ જ 'બનાવવું' ચિંતનની શૈલીને બદલવા માટે જે કાંઈ કરી શકતા હો તે બધું એવો થાય છે. આપ આપની જાતનું નિર્માણ કરો, આપનું જ કરો, પરંતુ પરિવાર માટે પણ કશુંક કરો. પરિવારના સ્વાસ્થ્ય બનાવો, આપના વ્યક્તિત્વનું નિર્માણ કરો, આપના 'પંચશીલ'માં શ્રમશીલતાની ગણના થાય છે, સુવ્યવસ્થાનો ચારિત્ર્યનું નિર્માણ કરો, આપના સ્વભાવને ઘડો. આપની સમાવેશ થાય છે, મિતવ્યયતાની ગણના થાય છે, સહકાર કાર્યશૈલી બનાવો. પ્રત્યેક ચીજનું નિર્માણ કરો. આ બધાનું|અને શાલીનતાનો પણ સમાવેશ થાય છે. આ બધી બાબતો નિર્માણ કરવા ઉપરાંત એક બીજી બાબત પણ ધ્યાનમાં તેમાં આવે છે. આ આ બધી બાબતોનું સ્વયં નિર્ધારણ કરો રાખો-આપ આપના કુટુંબનું નિર્માણ કરો. તેનું નિર્માણ પણ અને ઘરનાને પણ ધારણ કરાવો. તે વ્યક્તિત્ત્વનું નિર્માણ, જરૂરી છે. હું એકલો સંત બની જઈશ અને રામાયણ વાંચીશ, ચરિત્રનું નિર્માણ, ચિંતનનું નિર્માણ કરવાની એક શાનદાર મીઠાઈ નહિ ખાઉં આમ કહેવું બરાબર છે, પણ (ફૂટુંબ) પણ રીત છે. આપ તેને કઈ રીતે કાર્યાન્વિત કરી શકો છો એ વિશે આપનું જ અંગ છે. જે કુટુંબ છે તે આપની સાથે જોડાયેલું એકાંતમાં ચિંતન અને મનન કરવા જ્યારે બેસો, ત્યારે આ છે-તેનું પણ નિર્માણ કરવું પડશે. જો આપ તેનું નિર્માણ નહિ વિશે વિચાર કર્યા કરો. આમાંની ત્રીજી વાત નિર્માણનો પ્રવાહ

ચોથો એક પ્રવાહ છે જેને 'મનન'નો બીજો હિસ્સો ગણી સ્થિર રહેશે ? આપ સાર્ છવન કેવી રીતે છવશો ? મધુર|શકીએ. અથવા ચિંતન-મનની ચોથી કડી કહી શકીએ. તેનું વાણીનો અભ્યાસ આપ કેવી રીતે કરશો ? જ્યારે દરેકેદરેક નામ છે 'આત્મવિકાસ.' 'આત્મવિકાસ'નો શો મતલબ છે? 'આત્મવિકાસ'નો મતલબ એ છે કે પોતાના–પોતાની એટલા માટે મિત્રો, શું કરવું જોઈએ ? પોતાનું વ્યક્તિગત જાતના, પોતાના 'અહમ'નો વ્યાપ વધારી દેવો. લોકોનો જીવન સુખ અને શાંતિમય બનાવવા માટે પોતાના કુટુંબ- વ્યાપ કુવામાંના દેડકા જેવો ખૂબ નાનો છે. તેઓ પોતાના પરિવાર વિશે પણ તમારા જેવી જ નીતિ નિર્ધારિત કરો. શરીરને જ પોતાનું માને છે. એવું નથી માનતા કે અમે સમગ્ર આપણા હાથપગની જેમ કુટુંબીઓ પણ આપણું અંગ જ છે. સમાજનો એક ઘટક માત્ર છીએ. લોહીના એક કણની કિંમત આપ જે એમ કહો કે અમે હાથ તો ધોઈશું પણ પગ નહિ શું હોઈ શકે ? લોહીનાં બધાં જ કણોનો સમૂહ એક સાથે ભેગો ધોઈએ. આ કેવી વાત ! આપ પગ શા માટે નહિ ધુઓ ? થાય છે, ત્યારે જ રક્તનો સંચાર થાય છે. એક કણથી શું આપે પગ પણ ધોવા જ પડશે. એ રીતે પોતાના વ્યક્તિગત થાય ? તે બધા સંયુક્ત બને ત્યારે જ કંઈ વાત બને. તેથી જીવનને જ સારું બનાવવું એ પૂરતું નથી. પોતાના કુટુંબ અને આપ આપના વર્તુળને સીમિત ન બનાવશો. આપ સંકુચિત સ્વાર્થપરાયણતાથી ઊંચે આવવાની કોશિશ કરો. પોતાના ને આપ બધાને જ આપનાં પોતાનાં માની લો તો ? આપને 'હું' ને બદલે આપ 'આપણે' કહેવાનું શીખો. આપ હું–હું કેટલા ગૌરવ અને પ્રસન્નતાનો અનુભવ થશે તે કહી શકાતું કરતા રહેશો બકરાની જેમ સીમિત બની જશો અને કૂવામાંના નથી. ત્યારે તો સૂરજ પણ આપનો, ચંદ્ર પણ આપનો, દેડકાની જેમ એક એવા નાના વર્તુળમાં ઘેરાયેલા રહેશો, જેમાં|તારાસમૂહો પણ આપના, નદી પણ આપની, પર્વત પણ આપ પોતે અને આપનું કુટુંબ, બસ એટલાં જ માણસો રહી આપના જમીન પણ આપની, બધા લોકો પણ આપના, જશો. આપનો સમાજ સાથે કે ભગવાન સાથે કોઈ સંબંધ જ ફિટ્રંબો પણ આપનાં, આખું વિશ્વ આપનું. આ રીતે આપનું રહેવા નહિ પામે. એથી આપ આપનું વર્તુળ વિકસિત કરો.

#### આત્મવત સર્વભૃતેષુની ભાવના

અને બધા અમારાં છે.) આ પ્રકારનો વિચાર કરો. આપ/છે, પ્રસન્નતા થાય છે, ખુશી થાય છે, પરંતુ જે દિવસે આપ **'આત્મવત્ સર્વભૂતેષુ'**ની રીતે વિચારો. આ સમગ્ર વિ**ય**િસોને આપના પોતાના માનવા લાગશો અને આપને બધાના અમારી સમાન જ છે. તેના સહકારથી જ આપણે જીવિત માનવા લાગશો, ત્યારે આપ જોજો કે આપને કેટલી મજ આવે છીએ. તેથી આપણો સહકાર બધાને મળવો <mark>ન</mark>ેઈએ. ને આપ છે, કેટલો આનંદ આવે છે અને જીવનમાં, ગતિવિધિઓમાં આ રીતે વિચાર કરશો તો આપ સમાજનિષ્ઠ બનતા જશો, કેવો ફેરફાર થાય છે અને આપની પ્રસન્નતા કેવી રીતે ચારિત્ર્યવાન નાગરિક બનતા જશો. દેશ, ધર્મ, સમાજ અને આસમાનને આંબવા લાગે છે. આ રીતે આપની અંદર આવી સંસ્કૃતિ પ્રત્યે આપ આપની લગની વ્યક્ત કરવા લાગશો અને | સ્થિતિ પેદા કરો. તેમની સમસ્યાઓને પણ પોતાની જ સમસ્યાઓ માનવા ઓળખીએ છીએ. આત્મિક પ્રગતિને નામે ઓળખીએ છીએ. છે તે આ જ રસ્તો છે. આપને માટે પણ એ જ માર્ગ છે.

મિત્રો, આપને માટે અને બધાને માટે એક જ રસ્તો છે. આપ આપનું પોતાનું વર્તુળ વધારો. સંતોએ આ જ કર્યું હતું, મહાપુરુષોએ પણ એમ જ કર્યું. તેઓ પોતાના માટે નહોતા જીવ્યા સમાજને માટે જીવ્યા. દેશ, ધર્મ અને સંસ્કૃતિને માટે જીવ્યા. તેઓ બધાના દુઃખોમાં સામેલ થયા, બીજાઓનાં દુઃખોમાં ભાગ પડાવતા રહ્યા અને પોતાનાં સુખોને બધામાં વહેંચતા રહ્યા. પોતાનાં સુખોને વહેંચી દેવો અને બીજાનાં દુઃખોમાં ભાગ પડાવવો એ જ કૌટુંબિક પ્રવૃત્તિ છે. આપ આપની પ્રવૃત્તિઓને કૌંટુંબિક બનાવો, પારિવારિક બનાવો. આપના પરિવારને જેમ આપ પોતાના સમન્ને છો, એ જ રીતે સમાજને પણ પોતાનો જ સમજો, સમગ્ર દેશને પોતાનો માનો, સમગ્ર માનવ જાતિને, પ્રાણીમાત્રને પોતાનું સમજો અને આપનું વર્તુળ વિસ્તારો.

મિત્રો, જે ચીજવસ્તુઓ આપને પોતાની લાગે તેનાથી પ્રસન્નતા થાય છે અને તેમને આપ પોતાની સમન્ને છો, પરંતુ

વર્તુળ વિસ્તારો ત્યારે ? આપની ખુશીનો કોઈ પાર નહીં રહે. હજી તો આપે થોડાક જ લોકોને, થોડી જ ચીજવસ્તુઓને **'હમ સબકે હૈં ઔર સબ હમારે હૈં (અ**મે બધાના છીએ|આપે પોતાનાં માન્યાં છે. તેનાથી આપને કંઈક તો રાહત મળે

ટૂંકમાં કહીએ, તો ચિંતનપરક-આત્મસમીક્ષા એક, લાગશો. કેવો થયો આ આત્માનો વિસ્તાર! આત્માનો આત્મસુધાર બે, અને મનનપરક આત્મનિર્માણ એક અને વિસ્તાર એ જ જેને આપણે આધ્યાત્મિક ઉન્નતિને નામે|આત્મવિકાસ બે-બે મનના પ્રવાહો અને બે ચિંતનના પ્રવાહો આ ચારેને ભેળવી દો. આ ચારેય વેદોનો સાર છે. આ ચારે જેના પર ચાલતાં વ્યક્તિનું પૂર્ણ લક્ષ્ય સુધી પહોંચવાનું શક્ય દિશાઓમાંથી ભગવાન દ્વારા વરસનારા વરદાનને પ્રાપ્ત કરવા માટેની સાચી રીત છે. આપની ઉપાસનામાં ચિંતન અને મનનનું સ્થાન પણ રહેવું જોઈએ. એટલું જ નહિ પરંતુ તેને ચુસ્તપણે વળગી રહેવું જોઈએ. કોઈપણ ભોગે છોડવું નહિ. જો આપનો આવો સંકલ્પ હોય તો આપ અધ્યાત્મ જીવનમાં ઝડપથી આગળ વધશો અને અધ્યાત્મવાદના રૂપ-સ્વરૂપે મળતા લાભો મેળવશો.

#### ાા ૐ શાંતિ ાા

જે જીતી ગયો તે, જો અનુપયુક્ત રહ્યો હોય તો પણ એટલી ગુંજાશ હજી પણ છે કે બાકીનાનો સદુપયોગ કરીને, આવેલા અનર્થનું પણ પરિમાર્જન થઈ શકે. સૂરદાસ, તુલસી, અંબાપાલી, અંગુલિમાલ, અભમિલ, અશોક વગેરે આરંભથી જ એવા ન હતા, જેવા વિવેકનો ઉદય થતાં પાછળથી બન્યા. નવા રૂપે અપનાવેલી શ્રેષ્ઠતા એટલી સમર્થ હોય છે કે તેના દબાણથી ગત દિવસોમાં વર્તાયેલી અવાંછનીયતાને દબાવી દઈ શકાય-ઊર્ધ્વ-ગમનનો નિશ્ચય દઢમૂળ બનતાં દેવતા હાથ ફેલાવવામાં અને ડૂબતાને ઉગારવામાં કોઈ કસર રાખતા નથી. ઊર્ધ્વગામીઓને ભગવાને સહારો આપ્યો છે. દિવ્ય જીવન જીવવાને માટે સંકલ્પ કરવા સાહસ કરવા અને ઊંચી છલાંગ લગાવવા માટે સમર્પિત લોકોમાંથી કોઈને પણ મઝધારમાં ડૂબવું નથી પડ્યું.

# આત્મીય અનુરોધ

# સ્થૂળ શરીર અને કર્મકાંડ

અમે એક દિવસ ગુરૂદેવને પૂછયું-"ગુરુદેવ ! આપે ગાયત્રી મંત્રના જપ કર્યા. આપને રિષ્દ્રિ-સિષ્દ્રિ મળી, પરંતુ એવા કેટલાય લોકો છે, જેમણે સાધના, પુરશ્વરણ સંપન્ન કર્યા છે, પરંતુ તેવી પ્રાપ્તિ તેમને મળી નથી તેનું કારણ બતાવવાની કૃપા કરો." ગુરુદેવે કહ્યું-"બેટા ! સાધના કદી વ્યર્થ નથી જતી. જપ-તપનો લાભ બધાને મળે છે, પરંતુ જેઓ અધ્યાત્મનો મર્મ નથી સમજયા, કુવામાંના દેડકા બની અહંકાર અને તૃષ્ણામાં પદ અને પ્રતિષ્ઠાની ભૂખ રાખે છે, તેઓ કેવી રીતે તેનો લાભ મેળવી શકે '' ગાંધીજી ને રામ-નામને જીવનનો મંત્ર બનાવ્યો. કેવળ સાદગીનો દેખાડો નથી કર્યો, પોતાના જીવનમાં સાદગી અપનાવી. ત્યારે તે સાદા જીવન-ઉચ્ચ વિચારના આદર્શ બન્યા છે કેવળ ખાદી પહેરી લેવાથી નહીં અંતરમાં પણ તે ગુણ ઉતારવા જોઈએ, જેનાથી સાદગી દેખાતી હોય. વાસ્તવમાં આજે આવશ્યકતા છે અધ્યાત્મનું સાચું રૂપ સામે લાવવામાં આવે. પોતાને શુદ્ધ, પવિત્ર કર્યા પછી જપ કરીશું, તો લાભ થશે. ઈર્ષ્યા, દ્વેષ, ઘૃણા, મોટાઈની વૃધ્ધિ થતી રહેશે તો સો જન્મ લેવા છતાંય અધ્યાત્મનો સાચો લાભ મળશે નહીં.

ગુરુદેવે આગળ કહ્યુ કે અમે ચોવીસ મહાપુરશ્ચરણ તો કર્યા પરંતુ મનને અમે એવું જ ધોયું છે, જેમ ધોબી મેલા કપડાને ધોઈ સ્વચ્છ-ચોકખ્ખું બનાવી દે છે.

તપ તો ભસ્માસુરે પણ કર્યું હતું અને વરદાન પણ મેળવ્યું હતું, પરંતુ હલકી વિચારણા અને દુર્ભાવનાના કારણે તે પોતાના વિનાશનું કારણ બન્યો. વાલ્મીકિએ પોતાનું પહેલાનું ડાકૂ જીવન ત્યાગી રામ નામનું અવળું નામ જપ્યું તો પણ તે બ્રહ્માર્ષ થઈ ગયા, કારણ કે તેમણે પોતાની જાતને સુધારી, સંસ્કારી બનાવી. દોષ, દુર્ગુણ વ્યસન છોડી, પવિત્ર જીવન જીવી સાધના કરી. ત્યારે તેમની લેખનીમાં માતા સરસ્વતીનું અવતરણ થયું અને રામાયણ જેવા દિવ્ય મહાકાવ્યની રચના કરી બતાવી. જયારે ભગવાન રામે સીતા માતાને વનવાસ મોકલવાનું વિચાર્યું. ત્યારે વાલ્મીકિ ૠષિનો આશ્રમ પસંદ કર્યો, જયાં સીતા માતાના ગર્ભમાં પોષાઈ રહેલ લવ-કુશને દિવ્ય સંસ્કાર મળ્યા. મહર્ષિ વાલ્મીકિએ બંને બાળકોને સર્વતોમુખી પ્રતિભા સંપન્ન બનાવ્યા, જેમણે અશ્વમેધ યજ્ઞનો ઘોડો પકડી પોતાના ક્ષત્રિય ધર્મનું પાલન કરી અયોધ્યાના યોધ્ધાઓને હરાવી દીધા.

અંગુલિમાલ ડાકૂ હતો. આમ્રપાલી નગરવધુ હતી, પરંતુ જયારે ભગવાન બુધ્ધની શરણમાં આવી આ કલંકીત જીવનને છોડી ભગવાન બુધ્ધની પ્રેરણા પર આધારિત પરોપકારમય પવિત્ર જીવન જીવવાનું શરૂ કર્યું તો અગ્નિમ પંક્તિની શિષ્ય બની ગઈ. જેમણે પણ પોતાને ઓળખ્યા, આત્મ નિરીક્ષણ કર્યું, તે સફળ થયા. જે બીજાના દોષ જોતાં રહે છે, પોતાને ઠીક ન કર્યા, તે પતનના રસ્તે ચાલી પડી પતિત થયા. આત્મિક પ્રસુપ્ત શક્તિઓના જાગરણ માટે પ્રયાસ કરનારા સાધકોએ દરેક ક્ષણ સતેજ રહેવું પડે છે. કયાંક કોઈ લોભ, મોહ, અહંકાર, વાસના, તૃષ્ણા નકલી વેશમાં સવાર ન થઈ જાય. જે પતનના ખાડામાં ધકેલી દે.

દુષ્પ્રવૃત્તિઓ સાથે સતત સંઘર્ષની જરૂર છે. સારા ખોટા વિચારોનું મહાભારત પોતાની અંદર ચાલતું રહે છે. પરમ પૂજ્ય ગુરૂદેવ સદૈવ આ જ કહેતા રહેતા હતા કે સાધના કરી લીધી તો શું થઈ ગયું, સાધનાની સાથે સ્વાધ્યાય પણ એ જ રીતે જરૂરી છે. જેવી રીતે પોતાના ઓરડામાં હંમેશા ઝાડૂ લગાવી કચરો બહાર ફેંકવો. પોતાના મન રૂપી રૂમમાં સ્વાધ્યાય રૂપી ઝાડૂ લગાવવું જોઈએ. જેથી પ્રતિકૂળ નકારાત્મક વિચાર દૂર થાય અને સારા વિચાર પ્રવેશે.

સ્થૂળ શરીરનો દોષ આળસ-અસંયમ છે. ઉપાસના પહેલા પવિત્રીકરણ કરવામાં આવે છે. પવિત્રીકરણનો અર્થ છે પવિત્રતા ધારણ કરવી. કેવળ શરીરની પવિત્રતા નહીં, મનની પવિત્રતા પણ જરૂરી છે. કર્મકાંડમાં પવિત્રીકરણનો અર્થ આ જ છે. ભાવનાનો ક્રિયા સાથે મેળ હોવો જરૂરી છે. કર્મકાંડ માત્ર ક્રિયા પ્રધાન રહ્યું તો તે ઢોંગ છે. ભાવના તો પ્રાણ છે. ગાડી ખરીદી છે, પરંતુ કુશળ ડ્રાઈવર ન હોય તો ગાડી વ્યર્થ છે. તેવી જ રીતે કર્મકાંડ સાથે જે ભાવનાઓ, પ્રેરણાઓ છે. તેનું જ્ઞાન પણ હોવું જોઈએ. ભગવાન કહે છે-

નિર્મલ મન સોંહિ જન મોહિ પાવા, મોહિ કપટ છલ છિદ્ર ન ભાવા.

ઈશ્વરને નિર્મળ મન જ પસંદ છે. છલ-છિદ્ર, કપટપૂર્ણ વ્યક્તિ કોઈ પણ ભગવાનને પસંદ નથી. તે સાચા કર્મયોગીના વશીભૂત થઈ શકે છે, પણ પાખંડી નહીં. ભગવાન તો રૈદાસની કથરોટમાં પણ પ્રકટ થઈ શકે છે, સાચી ભાવના જોઈએ.

પવિત્રીકરણનો મંત્ર બોલી જળ પોતાના શરીર પર

છાંટતા ભાવના કરવી જોઈએ કે અમારી ઊપર પવિત્રતાની વર્ષા થઈ રહી છે. જે અમારી અપવિત્રતાને, મલિનતાને ધોઈ રહી છે. મન શુધ્ધ, પવિત્ર થઈ રહ્યું છે. શરીર, મન અંતઃકરણની પવિત્રતા વિકસિત થઈ રહ્યું છે. આચરણમાં પવિત્રતા વધી રહી છે. શાંતિ, કરૂણા, સંવેદના વધી રહ્યા છે. દયા, પ્રેમ, સેવાના ઈશ્વરીય ગુણ વિકસિત થઈ રહ્યા છે. નિષ્દુરતા, કૃપણતા, કપટભાવ, શોષણ ભાવ દૂર થઈ રહ્યા છે. દોષ-દુર્ગુણ, મોટાઈ, જૂઠી શાન જેવા અધ્યાત્મ વિરોધી દુર્ગુણ દ્ર થઈ રહ્યા છે.

પવિત્રીકરણ પછી ત્રણવાર આચમન કરીએ છીએ. આ ત્રણ આચમન ત્રણ શરીર માટે છે. સ્થૂળ શરીરમાં આળસ અસંયમ દર્ગણ છે. આળસ શરીરને બરબાદ કરનાર આત્મઘાતી હોય છે. અસંયમથી શરીર રોગગ્રસ્ત થઈ જાય છે. સંયમી જીવન શક્તિશાળી જીવન હોય છે. પહેલા આચમનથી સ્થળ શરીર માટે પ્રેરણા મળે છે કે જાગરૂકતા અને સંયમશીલતા સ્વીકારીશું એવી રીતે બીજું આચમન સૂક્ષ્મ શરીરના દોષ લોભ અને મોહને દૂર કરવા માટે છે. લોભ-મોહ બંને સૂક્ષ્મ શરીરની શક્તિઓને ક્ષીણ કરનારા દોષ છે. બીજા આચમનની સાથે ભાવના કરવી જોઇએ કે લોભ અને મોહ દૂર થઈ રહ્યા છે. ત્રીજું આચમન કારણ શરીર માટે છે. કારણ શરીરના દોષ છે અવિવેક અને અનાસ્થા. કર્મફળ અકાટ્ય છે, અવતારને પણ નથી છોડયા તો આપણા જેવા સામાન્ય માણસને કેવી રીતે છોડી શકે. જે કર્મફળ પર વિશ્વાસ કરે છે. તે અનાસ્થાવાદી છે. પાછલા જન્મોના પુણ્યના લીધે તમે ભલે સારા પદ પર બેઠા હોવ, પરંતુ આ જન્મના પાપ કર્મ તમને છોડશે નહીં. એ વિશ્વાસ રાખજો કે ઈશ્વર વ્યાપી છે અને દરેક ક્ષણે તમને જુએ છે. તમે ભગવાનને ધોખો ન આપી શકો. ઈન્સાનને ધોખો આપી શકો છો. ત્રીજું આચમન વિવેક અપનાવી આસ્તિક બનવાની પ્રેરણા આપે છે. કરૂણા, ભાવ સંવેદના જગાવી માનવતાની રક્ષા કરે, સેવા કરે. સજજન બનો, પરોપકાર કરો. દુષ્ટ બનશો તો વીંછી જેવી દર્ગતિ ભોગવવી પડશે.

આચમન પછી શિખાવંદન કરવામાં આવે છે. મસ્તિષ્કના ઊપર સર્વોચ્ચ શિખર પર હોય છે. શિખા ઊંચા વિચારોનો ઝંડો છે. ધન, સંતાન, મકાન ઊંચા નથી સંસ્કૃતિ અને સિધ્ધાંત ઊંચા હોય છે. આદર્શ અને સિધ્ધાંતોનો આ અંકુશ સદૈવ આદર્શ પર ચાલવાની પ્રેરણા આપે છે. શિખાવંદન સાથે ભાવના કરો કે અમે શ્રેષ્ઠ વિચાર અને વિવેકશીલતા ધારણ કરી રહ્યા છીએ. પ્રાણાયામ કરતી વખતે વિશ્વ બ્રહ્માંડમાં રહેલ પ્રાણતત્વને

શ્વાસની સાથે ધારણ કરવાની ભાવના કરવી જોઈએ. પ્રાણવાન બની પોતાની અંદર રહેલી કમજોરીઓથી લડવું જોઈએ. પ્રાણાયામમાં શ્વાસ ખેંચતી વખતે સમય ( પૂરક ) પ્રાણોમાં દિવ્ય ભાવોને ધારણ કરવાની ભાવના કરવામાં આવે છે. શ્વાસ રોકતી વખતે (અંત:કુંભક) ભાવના કરો કે આ દિવ્યતા અમારા રોમ-રોમમાં વ્યાપી રહી છે શ્વાસ બહાર કાઢતી વખતે (રોચક) એ ભાવના કરો કે અંદરની નબળાઈઓ અને હલકટતા-મલીનતા બહાર નીકળી રહી છે. પછી થોડીવાર શ્વાસ બહાર રાખે છે. તેને બાહ્ય કુંભક કહે છે. બાહ્ય કુંભક સમયે ભાવના કરો કે જે દોષ-દુર્ગુણ બહાર નીકળે છે તે ફરી પ્રવેશ નહીં કરી શકે. પ્રાણાયામ પછી ન્યાસ કરવામાં આવે છે. મુખ, નાસિકા, આંખો, કાનો, ભુજાઓ અને જંઘાઓનો ત્યાસ કરીએ છીએ. મુખનો સ્પર્શ કરતી વખતે ભાવના કરો કે મુખેથી√તે આહાર ગ્રહણ કરીશું જે તન અને મન માટે સાત્વિક હોય, સ્વાસ્થ્ય સંવર્ધક હોય. વાણી સંયમિત અને મધુર થઈ રહી છે. નાસિકાને સ્પર્શ કરતી વખતે ભાવના કરો કે સુગંધિત અને સ્વચ્છ વાયુમાં જ રહીશું. સારું વાતાવરણ બનાવીશું, પર્યાવરણની રક્ષા કરીશું. આંખોનો ન્યાસ કરતી વખતે ભાવના કરો કે કુદૃષ્ટિથી નહીં જોઈએ. કાનોથી સારા વિચાર જ સાંભળીશું. ભુજાઓથી સમાજ, રાષ્ટ્ર અને પીડિત માનવતાની સેવા કરીશું. જંઘાઓનો ન્યાસ કરતા સમયે ભાવના કરો કે અમારા કદમ નિરંતર પોતાના જીવન લક્ષ્યની તરફ વધતા રહેશે અને ત્યાં સુધી નહીં રોકાય જ્યાં સુધી લક્ષ્યની પ્રાપ્તિ ન થાય. અમારું શરીર લોકહિત માટે હશે.

ન્યાસ પછી પૃથ્વી પૂજન કરીએ છીએ. પૃથ્વી અમારી માતા છે. પૃથ્વી માતા માટે સર્વે પુત્ર સમાન છે. જાતિભેદ, વર્ગભેદ, સંપ્રદાય ભેદના સંકુચિત વિચારોને દૂર કરી "વસુધૈવ કુટુંબકમ્"ની વિરાટ ભાવના વિકસિત કરીશું. આપણે પૃથ્વી માતાના સાચા સપૂત બની જીવન જીવીશું. શુધ્ધ સાત્વિક કમાણીનું અત્ર જ ગ્રહણ કરીશું. ઉપનિષદ કહે છે કે જે જેવું વિચારે અને કરે છે તે તેવા બની જાય છે. કિયા સાથે ભાવનાત્મક દિવ્ય ચિંતનથી તે વ્યક્તિત્વવાન, મહાન બને છે. સાધનાની સફળતાનો આધાર આત્મ સુધાર છે. આત્મ સુધાર પહેલા પ્રયત્ન કર્યા પછી સાધના સફળતા અને ફલશ્રુતિ પણ લાભપ્રદ થશે. જેટલા પણ મહાપુરૃષ થયા છે, તેમનું જીવન દર્શન હવે બધાને એ કહે છે પોતાને ઓળખો, સુધારો અને સમાજ હિત, લોકહિતમાં લાગી જાઓ.

# ચુગ નિર્માણ સમાચાર

ડીસા–દિયોદર, થરા, રાધનપુર, ડીસા, માલગઢ વિગેરે સ્થળે ૧૦૦૦ ઉપરાંત યુગલોએ પ્રભુતામાં પગલાં માંડયા.

ગાયત્રી પરિવાર બનાસકાંઠાના સક્રિય કાર્યકર્તાઓએ અથક પ્રયાસ કરી પોતાના ક્ષેત્રમાં માત્ર ૧૦ દિવસમાં જ સામૂહિક આદર્શ વિવાહ કાર્યક્રમ અંતર્ગત ૧૦૦૦ જોડાઓનાં વિવાહ સંસ્કાર ગાયત્રી પરિવારની લગ્ન વિધિથી સફળ બનાવેલ છે.

દિયોદર ક્ષેત્રમાં ઠાકોર સમાજ, કાંકરેજ ક્ષેત્રના થરા મુકામના ઠાકોર સમાજ તેમજ જુના ડીસા ક્ષેત્રના નાઈ સમાજના તેમજ પઢિયાર જાત્રોડા-ચૌધરી સમાજ ના ૧૦૦૦ જોડા ના સમૂહ લગ્નો સંપન્ન થયા.સામાજીક ઉત્થાનના કાર્યક્રમ હેઠળ પૂજ્ય ગુરૂદેવની સૂક્ષ્મ ચેતનાની અનુભૂતિ થઈ.

#### ભૂલ સુધાર

મે મહિનાની પિત્રકામાં ગાયત્રી વંદના પ્રકાશિત થઈ, આ ગાયત્રી વંદનાના મૂળ રચિયેતા ગાયત્રી સંઘ રૂપાલના શ્રી શાસ્ત્રી કનુભાઈ શુક્લા છે. અજાણતા થઈ ગયેલ ક્ષતિ બદલ અમને ક્ષોભ છે. સુધારેલ લાઈન નીચે મુજબ છે. દાસ કનુના દુ:ખડા સનતી.

નવા અંજાર-તા. ૨૬ જાન્યુઆરી ના વિનાશક ભૂકંપ બાદ હવે જન જીવન ધીરે ધીરે સામાન્ય બની રહ્યું છે.

ગાયત્રી પરિવાર મંડળે મિશનની વિચારધારા ફેલાવવા એક નવી યોજના અમલમાં મુકી છે. અંજાર મુખ્ય બસ સ્ટેશન પર રોજનાં હજારો લોકોની અવર-જવર રહે છે કાર્યકરો એક ઝોલામાં "યુગ ચેતના સાહિત્ય" લઈને આવતી જતી બસનાં મુસાફરોને વિના મૂલ્યે આપે છે સામાન્ય રીતે મુસાફરી દરમ્યાન દરેક વ્યક્તિ પાસે સમય હોય છે તથા હાથમાં જે પણ વસ્તુ આવે તે સામાન્ય રીતે વાંચતા જ હોય છે. પરિણામે મુસાફરી દરમ્યાન નાની પુસ્તક સરળતાથી લોકો વાંચી લે છે.

વાસણા-તા. ૮-૫ થી ૧૧-૫ સુધી ગાયત્રી પરિવાર વાસણા શાખા દ્વારા પ્રજ્ઞા પુરાણ આયોજન સંપન્ન થયું. ડભોઈના શ્રીમતી રશ્મિબહેન પટેલે તેમજ સંગીત ટોળીએ પ્રજ્ઞા પુરાણ કથાનું રસપાન કરાવ્યું હતું. વાસણા શાખાના કાર્યકર્તા વિનોદભાઈ પટેલ ધર્મ પત્ની ઉર્મિલાબહેન પટેલ તથા ગાયત્રી પરિવારના પરિજનો દ્વારા પ્રજ્ઞાપુરાણ કથાનું મૃદંગ ફલેટના કંપાઉન્ડમાં પ્રજ્ઞા પુરાણ આયોજન ગોઠવ્યું હતું. જેનો વાસણા વિસ્તારના જનસમુદાયે લાભ લીધો હતો.

અમદાવાદ જિલ્લા ગાયત્રી પરિવાર ચેરીટેબલ ટ્રસ્ટના ટ્રસ્ટી શ્રી તુલસીભાઈ પટેલ તેમજ કનુભાઈ પટેલના વરદહસ્તે દીપ પ્રગટાવીને કાર્યક્રમનો શુભારંભ કર્યો હતો.

ડાકોર-વિગત દિવસોમાં ડો. પ્રણવ પંડયાએ ગાયત્રી પરિવાર શાખાના પરિજનોની મુલાકાત કરી. આ દરમ્યાન ડાકોરમાં શ્રી વેદમાતા ગાયત્રી વિદ્યા મંદિરમાં પણ મુલાકાત લીધી. ગાયત્રી ચેરીટેબલ ટ્રસ્ટ સંચાલિત વિદ્યા મંદિરના તેજસ્વી વિદ્યાર્થી ચિ૦ ચિરાગ ને શ્રેષ્ઠ ઘડતર બદલ અભિનંદન સાથે આશીર્વાદ આપ્યા.

કલોલ-તા. ૨૯-૪ ના દિવસે બેતાલી સમાજ સુધારક મંડળ દ્વારા અગીયાર વરઘોડીયાના સમૂહ લગ્ન ઓળા ગામમાં અને તા. ૧૩-૪ના દિવસે બેતાલી સમાજ સેવા સમિતી દ્વારા નંદાસણ ઉમાનગર ખાતે ૭૬ વરઘોડીયાનાં સમૂહ લગ્ન કરવામાં આવ્યાં. જેમાં દરેક વરઘોડીયાને રૂા. એકાવનનું સાહિત્ય, ઉપવસ અને લેમીનેશન વિદાય પત્ર આપવામાં આવ્યા અને વર અને કન્યા પક્ષના માતા પિતાને યુગ શક્તિ ગાયત્રીના સભ્યો બનાવવામાં આવ્યા. સાથે દરેક વર રાજાને વ્યસન મુક્તિના સંકલ્ય લેવડાવ્યા અને દિકરીઓને સંસ્કારીત અને આદર્શ જીવન જીવવાની કળાના સંકલ્ય લેવડાવ્યા.

### યુગ સેના નાયકોના છો શિબિર સંપન્ન

પૂજ્ય ગુરૂદેવના નિર્દેશાનુસાર ૨૫૦૦ યુગ સેના સંગઠન તૈયાર થયેલ. આ યુગ સેનાનાયકોના છો સત્ર ના. ૧૮ મે થી ૧૮ જૂન ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરામાં સંપન્ન થયા. જેમાં ૧૫૦૦ યુગ સેનાનાયકોએ ઉત્સાહે સાથે ભાગ લીધો. સપ્તસૂત્રીય આંદોલન વધુ તીવ્રતાથી શરૂ કરવા વિશેષ નિર્દેશ આપવામાં આપ્યો. વિરાટ શાનયજ્ઞ અંતર્ગત વિચારક્રાંતિ દીપયજ્ઞ સંપન્ન કરવાનું પ્રિશિક્ષણ આપવામાં આવ્યું. પૂ૦ પં૦ લીલાપત શર્માએ પૂ૦ ગુરૂદેવના વિચારોને ઘરે-ઘર પહોંચાડવા વિશેષ ઉદ્બોધન આપ્યું. યુગ સેનાનાયકોએ પોતાના ક્ષેત્રમાં વ્યાપક પ્રચાર પ્રસાર કરવા માટે સંકલ્પો લીધા. આ સત્રોથી ઉમંગ ઉત્સાહ લઈ સેનાનાયકો અલખ જગાવવા ક્ષેત્રોમાં પહોંચા.

