





पूज्य पं लीलापत शर्मा

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

#### Yug Shakti Gayatri - July, 2002



ૐ ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ તત્સવિતુર્વરેણ્યં ભર્ગોદેવસ્ય ધીમહિ ધિયો યોનઃ પ્રચોદયાત્ યુગ શક્તિ ગાયત્રી

> લમસ્યાઓનું નિરાકરણ આપણી અંદર છે આ સંસારમાં કોઈ ખરાબી નથી, કોઈ પ્રતિકૂળતા નથી એવું કહી શકાય નહિ અને એવું પણ નથી કે બાહ્યજગતમાં જે બૂરાઈઓ તથા ગ્રુટિઓ છે તેમને સુધારી કે બદલી ન શકાય. એ તો કરવું જ જોઈએ, પરંતુ સાથે સાથે એ યણ યાદ રાખવું જોઈએ કે સમગ્ર સંસારને સ્ધારવો કે આપણી ઈચ્છાનુકળ બનાવવો શક્ય નથી. આખી પૃથ્વી પર પથરાયેલા કાંટાને વીણી શકાય નહીં, પરંતુ યોતાના યગમાં જોડા યહેરી શકાય છે, જેથી કાંટાના પ્રભાવથી બચી શકાય. યોતે સુધરવું, นโดเดเ ะโซริเบอดิ ยูเล ระดา ด้ जोडा นธิริโด้ ธเวเยโ નિશ્ચિત થવા બરાબર છે. બાહ્યજગતની બૂરાઈઓને સુધારવા માટે પોતાની ઉત્કુરુતા આવશ્યક છે. કીચડને કીચડથી નહીં, શુદ્ધ જળથી જ ધોઈ શકાય છે. કોધને કોધથી નહીં, શાંતિથી પરાસ્ત કરી શકાય છે. જો આપણે સ્વયં મલિન હોઈશું, બુરાઈઓથી ખરડાયેલા હોઈશું તો બીજાઓને કેવી રીતે સુધારી શકી શું? જો અંતઃકરણમાં સમસ્યાઓનાં જાળાં ગૂંથાયેલાં હોય તો બહારની મુંઝવણોનો ઉકેલ લાવવો કઈ રીતે શક્ય બଗମ୍ଚାର୍

આ કોયડાઓને ઉંકેલતાં આપણે એ ન ભૂલીએ કે मोटा ભागनी समस्याओन् समाधान आपछी अंहर क रहेल् છે. યોતે સુધરવું, યોતાનું ધડતર કરવું, યોતાની ઉન્નતિ કરવી એ જ એવો ઉપાય છે કે જેનાથી દુનિયા સુધરી શકે છે.

વેદમૂર્તિ, તપોનિષ્ઠ યુગદષ્ટા પં. શ્રીરામ શર્મા આચાર્ય અને માતા ભગવતી દેવી શર્મા : સંપાદક : ડૉ. પ્રણવ પંડવા : સહ સંપાદક : ઘનશ્યામ પટેલ : કાર્યાલય : ગાયત્રી તપોભમિ. મથુરા – ૨૮૧ ૦૦૩ ઃ ટેલિકોન ઃ ૦૫૬૫) ૫૩૦૩૯૯, ૫૩૦૧૨૮ વાર્ષિક લવાજમ : ૫૫ રૂપિયા

: સંસ્થાપક / સંરક્ષક :

આજીવન લવાજમ ઃ ૭૦૦ રૂપિયા વિદેશનું લવાજમ વાર્ષિક ૧૦ પાઉન્ડ / ૧૫ ડૉલર 31. 500=00 આજીવન :૧૦૦ પાઉન્ડ/૧૫૦ ડૉલર ભારતીય મુદ્રામાં રૂા. ૭૦૦૦-૦૦ વર્ષ - ૩૩ અંક - ૭ પ્રકાશન તિથિ ૨૫-૬-૨૦૦૨ જુલાઈ - ૨૦૦૨ એક અંક : રૂા. ૫-૦૦





ચોગસાઘકો માટે સૌથી પદેલાં સાઘનાનાં પ્રવેશદ્ધારની ઓળખાણ જરૂરી છે, કારણ કે આ જ મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થળ છે, જચાંથી ચોગ સાઘનાની અંતર્ચાત્રા શરૂ થાય છે. મદર્ષિ પતંજલિએ ચોગસૂત્રમાં આ જ બાબતમાં ગૂઢ સંકેત આપ્યો છે. આ પ્રથમ સૂત્રમાં તેમણે ચોગસાઘનાની પૂર્વ તૈયારીઓ, સાઘનામાં પ્રવેશ માટે આવશ્યક જરૂરિયાતો અને અનિવાર્ચ બાબતોનું સૂત્રબદ્ધ વર્ણન કર્યું છે. સમાધિવાદ, સાઘનાવાદ, વિભૂતિવાદ અને કેવલ્ચવાદ તથા ૧૯૪ સૂત્રોવાળા ચોગદર્શનની આધારશિલાનું આ પદેલું સૂત્ર છે.

'અથ યોગાનુશાસનમ્' અર્થાત્ દવે યોગનું અનુશાસન. યોગ સૂત્રકાર મદર્ષિના એક-એક શબ્દને બરાબર રીતે સમજવાની જરૂર છે, કારણ કે મદાવૈજ્ઞાનિક પતંજલિ એક પણ શબ્દનો નિર્શક ઉપયોગ કરતા નથી. આ સૂત્રમાં પહેલો શબ્દ છે 'અથ'. ચોગસૂત્રની જ માફક અથ શબ્દ બ્રહ્મસૂત્રમાં પણ આવેલો છે. 'અથાતો બ્રહ્મજિજ્ઞાસા' આ જે પદેલું સૂત્ર છે, મદર્ષિ બાદરાયણ વ્યાસનું. આમાંથી 'અથ' શબ્દની સમજૂતી માટે આચાર્ચ શંકર અને આચાર્ય રામાનુજે તેની લંબાણપૂર્વક સમજૂતીઓ આપી છે. બંનેની ખૂબ જ મતભિન્નતા છતાં, બંને આચાર્યો 'અથ'ના મહત્ત્વની બાબતમાં એકમત છે. જેઓએ સાચે જ સાધનામાં પ્રવેશ કરવો છે. તેઓએ સારી રીતે જાણી લેવું જોઈએ કે 'અથ'ને સમજયા પછી સાધકનું જીવન અર્થપૂર્ણ બને છે. 'અથ'ને સમજયા વગર તે પૂરી રીતે અર્થદીન રદી જાય છે.

'અથ' એટલે કે 'દવે'. દવે સાઘકના જીવનમાં ઘણાં બધાં સ્થાનોએ પ્રવચનોમાં કહ્યું છે કે અમારી એવી પુણ્યદાયક ક્ષણ છે જે સમયે તેના હૃદયમાં ઇંદ્રભવ્લી યોગસાધના માટે સાચી ચાદત તેના પોતાના ચરમ તત્ત્વને સ્પર્શી જાય છે. તેને મેળવવા માટેની ઇંટછાઓની જવાળાઓનું તેજ તીવ્રમાં તીવ્ર થઈ ગયું દોય. તેની પાત્રતાની પરિપકવતા દરેક કસોટીમાં સાચી સાબિત થઈ ચૂકી દોય. તેનું અમારી તો બસ એક જ ઈંચ્છા દતી, બસ એક જ

શિષ્યત્વ પૂર્ણપણે જાગૃત થઈ ગયું દોય. તેના પોકારમાં એવી તીવ્રતા અને ઉત્કંઠા આવી ગઈ દોય કે તેને મળવા માટે સદ્ગુરુ આકુળ-વ્યાકુળ, બેચેન બની જાય.

પરમપૂજ્ય ગુરુદેવના જીવનમાં 'અથ'ની પુણ્ય ક્ષણ ૧૫ વર્ષની ઉંમરમાં જ આવી ગઈ દતી. તેઓ પાછલા જન્મોથી જ પાત્રતા અને પવિત્રતાની દરેક કસોટીમાં સફળ દતા. શ્રીરામકૃષ્ણ પરમદંસ, સમર્થ સ્વામી રામદાસ, સંત કબીરના રૂપમાં તેમણે યોગસાધનાના સત્યને પૂરી રીતે આચરણમાં મૂકીને દર્શન કરાવ્યું દતું. પોતાના જીવનને અનુભૂતિઓના રસમાં ડૂબાડ્યું દતું, તેમ છતાં આ જન્મમાં પણ તેમને પોતાની પાત્રતા સાબિત કરવી પડી. એમની ભાષામાં આ વાત તેઓએ 'પીસેલા અનાજને પીસવાનું દતું' કદીને વ્યક્ત કરી દતી. એમની જાગૃત ચેતનાનો પોકાર એટલો બધો તીવ્ર થઈ ગયો દતો કે તેમના સદ્ગુરુ દિમાલયના અભેધ ક્ષેત્રમાંથી દોડતા આવી પહોંચ્યા.

આ સત્ય જણાવતાં તેમણે પોતાની આત્મકથા "અમારું વીલ અને વારસો"માં લખ્યું છે કે, "અમારે ગુરુ માટે દોડાદોડી ન કરવી પડી. અમારા ગુરુદેવ તો જાતે જ અમારા સુધી દોડીને આવી ગયા." આ જ છે મદર્ષિ પતંજલિના યોગસૂત્રના પ્રથમ સૂત્રના પ્રથમ શબ્દને સમજી લેવાનો ચમત્કાર, 'અથ'ના રદસ્યને જાણી લેવાની અનુભૂતિ, એના પ્રયોગને સિદ્ધ કરી લેવાનું સત્ય. ગુરુદેવે પોતાના સાદિત્યમાં અનેક જગ્યાએ લખ્યું છે ઘણાં બધાં સ્થાનોએ પ્રવચનોમાં કહ્યું છે કે અમારી ઇચ્છા અમારા ગુરુનું ખિસ્સું કાપવાની નદોતી. અમે તો તેમને અમારું શિખ્યત્વ સમર્પિત કરવા માંગતા દતા. અમારી અંદર તો સાચા શિખ્ય બનવાની એક જ મનોકામના દતી. એક જ આકાંક્ષા દતી. અમે તો બસ અમારા ગુરુના જ બની જવા માંગતા દતા. અમારી તો બસ એક જ ઈચ્છા દતી, બસ એક જ

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org



સંબંધ રહે, એક જ સંબંધ બચે - ગુરુ અને शिष्यनो.

જો સાધક આશારદિત બની શકે, જો છેવન ભ્રમણાઓમાંથી છૂટી શકે, જો દેઠના સ્થાને આત્માની તરસ જાગે, જેને પશ્ચિમના મેઘાવાન દાર્શનિક કીર્કેગાર્દએ તીવ્ર વ્યથા કઠી છે તે પેદા થઈ શકે. જો બધાં જ સ્વપ્ન ઓગળી ચક્યાં હોય અને ઊંઘ સારી રીતે ઊડી ગઈ હોય અને જો એવી ક્ષણ આવી હોય તો પતંજલિ કઠે છે, ''ઠવે ચોગનું અનુશાસન, ફક્ત દવે, તમે યોગના વિજ્ઞાનને, યોગના અનુશાસનને સમજી શકો છો.''

જો આવી ક્ષણ ન આવી દોય, તો તમે યોગશાસ્ત્રનો ગમે તેટલો અભ્યાસ કરો. મહાવિદ્યાલય-વિશ્વવિદ્યાલયના પ્રોકેસર ଧୁ જાઓ, લાંબા પ્રવચનો આપીને સાંભળનારાઓની તાળીઓનો આનંદ ઉઠાવતા રહો, પરંતુ યોગી નહીં બની શકો. ચોગશાસ્ત્ર પર પી.એચ.ડી. કરી શકો છો, કરાવી શકો છો, પરંતુ ક્યારેય યોગી નહીં બની શકો. અથની પુણ્ય ક્ષણ હજુ તમારા માટે આવી નથી, કારણ કે આ રૂચિ સાધકના પ્રાણમાંથી પેદા થયેલી ઈચ્છાના પ્રકાશથી ઘણી બધી દૂર એવા બૌદ્ધિક સ્તરની છે. ધ્યાન રાખો, જો અનુશાસન ન હોય, તો યોગ કશું જ નથી. યોગ કોઈ શાસ્ત્ર નથી, યોગ અનુશાસન છે. આ કાંઈક એવું છે, જે તમારે કરવાનું છે. આ કોઈ જિજ્ઞાસા નથી, આ દાર્શનિક ચિંતન પણ નથી. આ તે બધા કરતાં પણ કાંઈક ;ઊંડું છે. આ તો જીવન અને મૃત્યુનો સવાલ છે.

'અથ'ની પુણ્ય ક્ષણ એવા લોકોના જીવનમાં પણ આવતી નથી જેઓ યોગને સત્ય નહીં સિદ્ધિ સમજે છે. આવા લોકો એમ ઈચ્છતા હોય છે કે લૌકિક બાબતો ન મેળવી શક્યા તો અલૌકિક મેળવી લઈએ અથવા તો લૌકિક વૈભવ તો એકઠો કરી જ લીધો, હવે અલૌકિક પણ ભેગો કરી લઈએ. ધ્યાન રાખો, ચમત્કારોની ઈચ્છા રાખનારાઓ, ચમત્કારી બનવાની મહત્ત્વાકાંક્ષામાં રાચનારાઓ જાદુગર બની શકે છે, પરંતુ અથની પુણ્યદાયક પળ તો ત્યારે જ આવે છે, જયારે બધી જ દિશાઓ અસ્ત-વ્યસ્ત થઈ ગઈ હોય, બધા જ માર્ગો બંધ થઈ જેવું છે. હોવાનો અર્થ છે કાંઈ જ કર્યા વગર બસ

ગયા દોય. ભવિષ્યની કલ્પનાઓ, કામનાઓ બચી જ નથી. એની સારી રીતે પ્રતીતિ કરી શકાય. જયારે ઈચ્છાઓ. આશાઓ અને સ્વપ્નાંઓની બધી જ ગતિઓ સમાપ્ત થઈ ચૂકી હોય ત્યારે જો યોગનું અનુશાસન દવે ન આવે તો યોગનાં ગમે તેટલાં રહસ્ય લખવામાં આવે, છતાં તે વાંચીને પણ સમજી શકાય નહીં. 'અથ'નો એક જ અર્થ છે સાચું શિષ્યત્વ, સાચી પાત્રતા.

સાધકના જીવનમાં જો આવું 'અથ' આવી ચૂક્યું હોય, તો તેને યોગનું અનુશાસન બતાવનાર સદ્ગુર પણ મળશે. આધ્યાત્મિક જગતનું આ યૈજ્ઞાનિક સત્ય છે, સો ટકા સાચું અને કસોટી પર કરોલું સત્ય છે કે જે વ્યક્તિમાં શિષ્યત્વએ જન્મ લઈ લીધો છે, તેને સદ્ગુર મળ્યા વગર નહીં રહે અને શિષ્યત્વનું સમર્પણ કર્યા વગર જો સદ્ગુર મળી પણ ગયા દશે તો પણ કોઈ લાભ મળવાનો નથી. ઉજજડ જમીનમાં નાંખવામાં આવેલાં બીજ નકામાં જાય છે, તેથી કોઈપણ સમજદાર વ્યક્તિ બીજને આવી ઉજજડ જમીનમાં વાવતા પણ નથી. સાધકની આંતરિક સ્થિતિ ફળક્રપ છે, અંતર્ચેતના ગ્રદણ કરી શકે તેવી સ્થિતિમાં અને ઉપજાઉ બની ચૂકી છે, તો તેમાં યોગના બીજ વાવનારા સદ્ગુર્ પોતાની મેળે જ આવી જાય છે. તેમનો આવવાનો ઉद्देश्य એક જ છે, शिष्यने योगनुं अनुशासन શીખવવું.

અનુશાસનનો અર્થ છે, હોવાની સમતા, જાણવાની ક્ષમતા, શીખવાની ક્ષમતા. પરમપૂજય ગુર્દેવની આ ત્રણેય ક્ષમતાઓને પારખીને જ એમના દિમાલયવાસી સદ્ગુરૂએ એમને ૨૪ લાખના રુજ ગાયત્રી મહાપુરશ્વરણોમાં પ્રવૃત્ત કર્યા હતા. ગુર્દેવના જીવનનું પહેલું સત્ય સમજવા માટે આપણે આ ત્રણેય ક્ષમતાઓનું ૨હસ્ય જાણવું પડશે. પતંજલિ કદે છે, જો તમે તમારું શરીર હલાવ્યા વગર મૌન રહીને થોડાક કલાક બેસી શકો. તો તમારી અંદર હોવાની ક્ષમતા વધી જાય છે. અત્યારે તો એવી સ્થિતિ છે કે એક કલાક પણ હલનચલન વગર બેસી શકાતું નથી. અત્યારે તો સમગ્ર અસ્તિત્વ એક કંપિત તાવગ્રસ્ત હલનચલન



રોકાઈ જાઓ, કાંઈ પણ કર્યા વગર, કોઈ પણ ગતિ વગર, કોઈપણ દલનચલન વગર. એ દોવાની સ્થિતિ, જાણવાની ક્ષમતા વિકસિત કરે છે.

પંદર વર્ષની ઉંમરે કિશોરવચમાં દરરોજ છ કલાક એક આસન પર બેસીને નિયમિત ગાયત્રી જપ કરવાની પ્રવૃત્તિ, ગુરુદેવની 'દોવાની' ક્ષમતાનો પરિચય કરાવતી દતી. જયારે મન ગતિદીન બની જાય છે ત્યારે જાણવાની ક્ષમતા પેદા થાય છે. સાધક જયારે કેન્દ્રમાં સ્થિર થાય છે, ત્યારે જ તે જાણી શકે છે. અત્યારે તો મનોદશા એક ભીડ જેવી દોય છે. તેથી ગુર્જિએફે કહ્યું છે કે સામાન્ય વ્યક્તિ' વાયદો કરી શકતી નથી, સંકલ્પ કરી શકતી નથી, કારણ કે આ બધા તો સાધકોના ગુણ છે, શિષ્યત્વનાં લક્ષણ છે.

ગુર્જિએફની પાસે લોકો આવતા અને કદેતા, કે हवे हुं प्रत सर्रश. तेमना शिष्य ओस्पेन्सडीओ લખ્યું છે કે આ સાંભળીને તેઓ જોરથી દસતા અને કદેતા, ''તમે કોઈ પ્રતિજ્ઞા લો તે પદેલાં બે વખત વિચારી લો, કે શું તમને પૂરેપૂરો વિશ્વાસ છે કે જે વાયદો કર્યો છે તે પછીની ક્ષણે પણ ટકી રહેશે ? તમે કાલથી સવારે ત્રણ વાગ્યે ઊઠવાનો નિર્ણય કરી લો છો અને ત્રણ વાગ્યે તમારી અંદર કોઈ કહે છે, ઝંઝટ ન કરશો, બહાર એટલી ઠંડી પડી રહી છે અને એવી ઉતાવળ પણ ક્યાં છે ? હું આ કાલે પણ કરી શકું છું એમ કઠીને તમે પાછા સૂઈ જાવ છો. બીજા દિવસે બધો જ પસ્તાવો હોવા છતાં આ જ સ્થિતિનું પુનરાવર્તન થાય છે કારણ કે જેણે પ્રતિજ્ઞા કરી છે તે સવારે ત્રણ વાગ્યે ત્યાં હોતો જ નથી, તેની જગ્યાએ કોઈ બીજો જ આવીને બેસે છે. અનુશાસનનો અર્થ છે ભીડની આ અરાજક અવ્યવસ્થાને ખતમ કરીને કેન્દ્રીયકરણની લયબદ્ધતા ઉત્પન્ન કરવી અને ત્યારે જ જાણવાની ક્ષમતા આવે છે.''

સંકલ્પવાન વ્યક્તિ જ આત્મતત્ત્વને જાણી શકે બતાવેલ અનુશાસનોમાં પોતાની ચેતના તરંગિત છે. ગુરુદેવનું સમગ્ર જીવન આ જ સંકલ્પનું બીજું થાય છે. તે અનુશાસનોને સ્વીકારવા અને સ્વરૂપ હતું. તેમના સમગ્ર જીવન દરમિયાન અપનાવવાનો અર્થ છે, તેમની ચેતનાને સ્વીકારવી અંતર્ગેતર્ચાતનામાં અતૂટ લચબદ્ધતા હતી. આ કારણે જ અને અપનાવવી. 'અથ'ની ઘટના બનતાં જ, એમના ગુરુએ એમને જે અનુશાસન આપ્યું, તેનું શિષ્ચત્વ પ્રગટ થતાં જ સાઘકને એક અલગ જ ખૂબ પ્રસન્નતાપૂર્વક તેઓ પાલન કરતા રહ્યા. ભાષા સમજાવા માંકે છે. ત્યારે શારીરિક નિકટતા

અનુશાસનને મળતો આવતો અંગ્રેજી શબ્દ છે, ડિસિપ્લિન. આ ડિસિપ્લિન શબ્દ ખૂબ સુંદર છે. તે મૂળ શબ્દ, 'ડિસાઇપલ'માંથીઆવ્યો છે. ડિસાઇપલ શબ્દ એ જ વ્યક્ત કરે છે કે અનુશાસન શિષ્યનો સાદજિક ઘર્મ છે. કેન્દ્રસ્થ, લયબદ્ધ, સંકલ્પવાન વ્યક્તિ જ ગુરુએ આપેલ અનુશાસનને સ્વીકારી, શિરોધાર્ય કરી શકે છે. આવી જ વ્યક્તિની અંદસ્ જાણવાની ક્ષમતા વિકસિત થાય છે.

સત્ય અને તત્ત્વથી અજાણ લોકો સંકલ્પવાન દોવાનો અર્થ દઠાગ્રદી દોવાનું સમજી લે છે, પરંતુ ના, અંતસ્માં, પોતાનામાં કેન્દ્રિત થવાની સાથે વિનમ્રતા, ગ્રદણશીલતા અને સદ્ગુરુની ચેતના તરફ ખુલ્લા થવાનું જરૂરી છે. જેઓ તૈયાર છે, સચેત છે, પ્રતીક્ષારત છે અને પ્રાર્થનામય છે તેઓમાં જ શીખવાની ક્ષમતા આવે છે. આ શીખવાનું ગુરુના સાંનિદયમાં થાય છે. સદ્ગુરુના હૃદયમાં પ્રગટેલી સત્યની જયોતિના સુંદર સ્પર્શથી જ શિષ્યના હૃદયની જયોતિ પ્રગટે છે. આ જ સત્સંગનો મતલંષ્બ છે. આમ તો સત્સંગ શબ્દ બદુ જ પ્રચલિત છે, પરંતુ તેનો અર્થ ઘણાં ઓછાં લોકોને ખબર છે. આ શબ્દનો પ્રયોગ લગભગ ખોટો જ કરવામાં આવે છે.

સત્સંગનો અર્થ છે - સત્યનું ગઠન સાંન્નિધ્ય. એનો અર્થ છે, સત્યની નજીક દોવું, એ સદ્ગુરૂના અનુશાસનમાં રહેવું જે સત્ય સાથે એકાત્મ છે. નિષ્કપટ બનીને, સ્વીકારવૃત્તિના ભાવથી અને પ્રતીક્ષારત બનીને સદ્ગુરની નજીક રહેવું. જો સાધકની આ પ્રતીક્ષા ઊંડી અને સઘન બની જાય છે ત્યારે એક ઊંડું આત્મમિલન શક્ય બને છે. આ માંદ્વે જરૂરી નથી કે દંમેશાં જ ગુરૂ સાથે શારીરિક નિકટતા દોય. પ.પૂ.ગુરૂદેવના શબ્દોમાં, તેમને જીવનકાળ દરમિયાન ફક્ત ત્રણ વખત જ પોતાની ગુરસત્તાને મળવાનું સૌભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું, પરંતુ આત્મમિલન સતત, અવિરામ અને સતત હતું. વાસ્તવમાં ગુરુએ બતાવેલ અનુશાસનોમાં પોતાની ચેતના તરંગિત થાય છે. તે અનુશાસનોને સ્વીકારવા અને અપનાવવાનો અર્થ છે, તેમની ચેતનાને સ્વીકારવી અને અપનાવવી. 'અથ'ની ઘટના બનતાં જ. શિષ્યત્વ પ્રગટ થતાં જ સાધકને એક અલગ જ



ફક્ત સ્થાનનું અંતર જ નહીં, સમયના કારણે પણ કસોટી છે.''

ફરક પડતો નથી. ગુરૂનું શરીર ન રહે છતાં પણ શિષ્યનો સંપર્ક ત્યારે પણ યથાવત રહે છે. ભૌતિક પ્રારંભ કરવા માંગતા સાધકો માટે આ સૂત્રની શરીરને ત્યાગી દેવા છતાં પણ ગુરુ-શિષ્ય ખૂબ યોગસાધનાના વ્યવહાર મુદ્ધાઓ નીચે પ્રમાણે છે. આનંદથી મળતા રદે છે. એમના ભાવો અને (૧) યોગ સિદ્ધિની પ્રાપ્તિ માટે નહીં પરંતુ સત્યની વિચારોનું આદાન-પ્રદાન કોઈપણ પ્રકારની તકલીફ પ્રાપ્તિ માટે છે એ સમજેણને આત્મસાત્ કરવી કે અવરોધ વગર ચાલ્યા કરે છે.

દ્વારા આપવામાં આવેલ વ્રતબંધનને શ્રદ્ધાપૂર્વક કૃપા માટે આદ્વાન કરવું. (૩) યોગના પ્રાથમિક સ્વીકારવાથી શિષ્યના જીવનમાં અનેક ચમત્કારો અનુશાસનના રૂપમાં કોઈ સુખપ્રદ આસન બને છે. પ.પૂ.ગુરુદેવનું જીવન પોતે જ આ બાબતનું (સુખાસન, પદ્માસન વગેરે) પર લાંબો સમય જીવતુજાગતું પ્રમાણ છે. કોઈ ગુરૂ ક્યારેય પણ બિસીને ગાયત્રી મહામંત્રના જપનો અભ્યાસ કરવો. પોતાના શિષ્યથી દૂર થતા નથી કે મૃત્યુ પામતા (૪) આ વિવેકભર્ચા માર્ગનું અનુશાસનપૂર્વક નથી. જેઓ શ્રદ્ધાસદિત એમના અનુશાસનનો પાલન કરવા છતાં પણ જો અત્યાર સુધી આપણને ેસ્વીકાર કરી શકે છે, તેમને તેઓ મદદ કરતા રહે ચોગની અનુભૂતિ ન થઈ શકી હોય, તો એનું છે. તે દંમેશાં અહીં જ શિષ્યની પાસે જ દોય છે. એકમાત્ર કારણ એ છે કે પોતાની પાત્રતા દજ તેમનું સાચું નિવાસસ્થાન તો પોતાના શિષ્યનું પરિપક્વ થઈ નથી. તેને પરિપક્વ કરવાના હૃદય દોય છે. પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને આસ્થા સ્થળ અને પ્રચાસમાં પ્રાણની પરવા કર્યા વગર લાગી જવું કાળ બંનેનું અસ્તિત્વ મિટાવી દે છે. અનુશાસન જોઈએ. આપનાર ગુરૂ અને પ્રાણની બાજી લગાવીને પણ ગુરુનું અનુશાસન માનનાર શિષ્ય બંને એકદમ મેળવવા માટે શાંતિકુંજ પત્ર લખીને માર્ગદર્શન પાસેપાસે દોય છે. તેઓની વચ્ચે દંમેશાં સત્સંગ મેળવી શકાય છે. આ લેખમાળાનાં ભાવિ ચાલતો જ રહે છે.

છે કે શિખ્યત્વનો જન્મ અને સદ્ગુરુની પ્રાપ્તિ. પોતે શું છે તે સારી રીતે જાણી લેવાથી તેની સાચી શિખ્યત્વ અને સદ્ગુર જયારે મળે છે, ત્યારે સાધના સાદજિક રીતે સંભવ છે. મદર્ષિ પતંજલિ ચોગસાધનાનો પ્રારંભ થાય છે. અંતર્યાત્રાનું વિજ્ઞાન પોતાના આગળના સૂત્રમાં ચોગનું સત્ય બતાવે છે જન્મ લે છે. અસ્તિત્વમાં અનોખા પ્રયોગ શરૂ થાય અને પ.પૂ.ગુરૂદેવ તેને પોતાના જીવનમાં પ્રયોગ છે. મદર્ષિ પતંજલિના આ પ્રથમ સૂત્રને જેઓ સમજી દ્વારા સિદ્ધ કરે છે. યોગ શું છે ? પોતાના જીવનમાં शडता नथी तेઓ भाटे योगसाधनानुं प्रवेशद्वार गुरुहेवे तेनो डेवो अनुलव डर्यो ? साधनाना ક્યારેય ખૂલતું નથી. પ.પૂ. ગુરૂદેવના જીવનમાં પણ પ્રવેશદ્વાર પછી સાધકને પદેલી અનુભૂતિ શું થાય આ દ્વાર આ જ રીતે ખૂલ્યું હતું. 'અથ' શબ્દની છે? આ બધા પ્રશ્નોના સચોટ ઉત્તર અખંડજયોતિના સમજણ અને યોગ અનુશાસનની સ્વીકાર્યતાએ જ આગામી અંકોમાં પ્રસ્તુત થશે. તે વાંચીને 'યોગના તેમને મદાચોગી બનાવ્યા. પોતાના ખૂબ લાંબા સ્વરૂપનો બોધ' થવો નિશ્ચિત છે. સાધનામય જીવનનો નિષ્કર્ષ બતાવતાં એમણે લખ્યું છે કે, ''અધ્યાત્મ એક ઉચ્ચસ્તરીય વિજ્ઞાન

પણ જરૂરી નથી કારણ કે નવી ભાષા છે જ છે, તેના પ્રયોગો માટે આપણે એક સાચા અશારીરિક. શિષ્ય અને ગુરુનો સંપર્ક સ્થપાઈ જાય વૈજ્ઞાનિકની જેમ સત્યશોધક બનવું પડશે. છે પછી બે વચ્ચેના અંતરથી ફરક પડતો નથી. અધ્યાત્મની ભાષામાં શિષ્યત્વ જ એનો પર્યાય અને

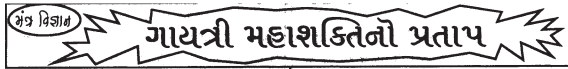
આ પંક્તિઓ વાંચીને પોતાની યોગસાધનાનો જોઈએ. (૨) 'અથની પુણ્યદાયક સણ' લાવવા આ ચમતકાર છે યોગના અનુશાસનનો. ગુરુ માટે ગુરુદેવને હૃદયપૂર્વક સાદ પાડવો અને તેમની

આ બાબતમાં બીજું વધારે વ્યાવહારિક જ્ઞાન પાનાંઓમાં પણ જિજ્ઞાસ સાધકો માટે 'અથ યોગાનુશાસનમ્'ના સૂત્રનો સાર એ જ સમાધાનદાયક સામગ્રી પ્રસ્તુત કરતા રઠીશું. યોગ

36 36 36

Yug Shakti Gayatri - July, 2002

(07



ગામથી દૂર એકાંત વનમાં ગાયત્રીનું પ્રાચીન મંદિર હતું. ઘણું જૂનું હોવાના કારણે મંદિરની ભવ્યતા હવે પહેલાં જેવી રહી નહોતી. પરંતુ ગામના લોકોની ગાઢ શ્રદ્ધા તેની દિવ્યતાને દિવસે-દિવસે વધારી રહી હતી. ગામલોકોની આસ્થા હતી કે પોતાના આ મંદિરમાં ગાયત્રીમાતા એક અંશ રૂપે નહીં, પરંતુ સંપૂર્ણ રૂપે નિવાસ કરે છે અને ખરેખર એમ હતું પણ ખરું. મંદિરની આસપાસ એવી એક અલોકિક શાંતિ ફેલાયેલી રહેતી હતી જેનો જરાક પણ સ્પર્શ ઉદ્ધિગ્ન મનવાળી કોઈપણ વ્યક્તિને શાંત બનાવી દેતો હતો. અહીંના સૂક્ષ્મ વાતાવરણમાં ગાયત્રી મહામંત્ર હંમેશાં સ્પંદિત થતો રહેતો હતો. નવરાત્રિમાં તો અહીં જાણે કોઈક અલોકિક જગત ઊતરી આવતું હતું. ગામના લોકો અહીં સવાર-સાંજ પોતાનું અનુષ્ઠાન સામૂદિક રીતે સંપન્ન કરતા હતા. તો વળી રાત્રે માનો મહિમા ગાતા હતા.

ગીતો ગાવાની જવાબદારી કીર્તનલાલ પર હતી. કીર્તનલાલ અત્યંજ જાતિનો હતો, પરંતુ પોતાની શ્રક્ષ અને સાધનાના પ્રતાપે તે સંગીતમાં કુશળ હતો. આજુબાજુના ગામમાં રહેતા રૂઢિવાદી બ્રાહ્મણોનો વિરોધ હોવા છતાં પણ પંડિત ગાયત્રીશરણે તેને ગાયત્રી મહામંત્રની દીક્ષા આપી હતી. ત્યારથી જ નિયમિત ગાયત્રી જપ તથા નવરાત્રિના નવ દિવસોમાં ર૪,૦૦૦ ગાયત્રી મહામંત્રના જપનું લધુ અનુષ્ઠાન કરવાનો તેનો નિયમ બની ગયો હતો. વર્ષમાં બંને નવરાત્રિના દિવસો તેના વિશેષ તપના દિવસો હતા. તે દરમિયાન તે એક સમય અસ્વાદ ભોજન કરીને દિવસ દરમિયાન જપ કરતો તથા રાત્રે માના મહિમાનું ગાન કરતો હતો. પોતાના અને કુટુંબીજનોના ભરણપોષણ માટે લેની પાસે થોડીક જમીન હતી, તેનાથી સરેરાશ ભારતીય સ્તરનો જીવનનિર્વાદ થઈ જતો હતો.

મા ગાયત્રીના મહિમા સંબંધી અનેક ગીતો તેની છે. હે બ્રહ્મરાક્ષસ ! આથી વધુ કેવા શપથ હું લઉં? મારી સ્વરલહરીમાં ગાંધાર, ષડજ, દ્યેવત સ્વરમાં ગૂંજતાં સાધનાની અંતિમ રાત્રિમાં તું વિધ્ન ન નાંખ. માની હતાં. નવરાત્રિમાં થોડીક ઊંધ પૂરતી થઈ જતી હતી. મહિમાનું ગાન કરીને હું મંદિરમાં જ હવન કરીશ અને જાતજાતનાં ભક્તિગીતો ગાવામાં તેને એટલો આનંદ પછી ઘેર ન જતાં તારી પાસે જ આહાર બનવા આવી

આવતો હતો કે તન અને મન બંનેનો થાક ઘણો દૂર જ રહેતો. બસ, આ પ્રમાણેની તેની જીવનયાત્રા લાંબા સમચથી ચાલી રહી હતી.

તે દિવસે ચૈત્ર માસના શુકલપક્ષની નવમી તિથિ દતી, આજે રાત્રે તેને માના મહિમાની સાથે મર્ચાદા પુરુષોત્તમ રામનાં પણ ભક્તિગીત ગાવાં દતાં. એક સાથે બેવડી ખુશી દતી. સમસ્ત જડચેતનને જન્મ આપનારી આધશક્તિ મા ગાયત્રી અને તેના જેવા શુક્રો કેવટ અને શબરીને અપનાવનારા પ્રભુ શ્રીરામ. કલ્પનામાં જ તેનું મન ભાવ-વિભોર થઈ ગયું. તે સંગીતકાર ભક્તિભાવથી પ્રેરાઈને ગામથી દૂર આવેલા મહાવનમાં કૂલો ચૂંટવા માટે પહોંચી ગયો. રાત્રિનો અંધકાર છવાઈ રહ્યો દતો. આ અંધકારમાં એક્ મહારાક્ષસ તેનો રસ્તો રોકીને ઊભો રહી ગયો અને તેને ખાવા માટે આતૂર થઈ ગયો.

અક્રહાસ્ય કરીને પકડી લેતાં રાક્ષસે કહ્યું કે આજે તું જ મારો ખોરાક બનીશ. તે એકદમ કંપી ઊઠચો. ગભરાતા હૃદયે તેણે રાક્ષસને કહ્યું કે ભગવાન ! આજે તમે મને ન ખાશો, કાલે સવારે મને ખાઈને આપની ભૂખ શાંત કરજો. કીર્તનલાલે વિચાર્યું કે આની પાસેથી છૂટવું સંદેલું નથી, પરંતુ અનુષ્ઠાન પૂરું થયા પછી પ્રાણ જાય તે બરાબર રહેશે. આ ચિંતામાં મગ્ન હોવાથી તેણે ફરી એક વખત બ્રહ્મરાક્ષસને કહ્યું કે તમે મારા ઉપર વિશ્વાસ રાખો. હું માતા ગાયત્રીનો ભકત છું, પ્રભુ શ્રીરામ પ્રત્યે મારી શ્રદ્ધા છે. દું સાચું કદું છું મારું સમગ્ર અસ્તિત્વ સત્ય પર આધારિત છે. એ જ સત્યના આધારે હું ફરીથી આવવાના શપથ લઉં છું. જો હું તમારી પાસે ન આવું, તો મારું અનુષ્ઠાન નિષ્ફળ જાય. સૂર્ય, ચંદ્રમા, પાંચ તત્ત્વો, દિવસ-રાત, ચમ તથા બંને સંધ્યાઓ ક્ષણે ક્ષણ મનુષ્યોની ક્રિયાઓને જાણતા હોય છે. દે બ્રહ્મરાક્ષસ ! આથી વધુ કેવા શપથ દું લઉં? મારી સાધનાની અંતિમ રાત્રિમાં તું વિધ્ન ન નાંખ. માની મહિમાનું ગાન કરીને દું મંદિરમાં જ દવન કરીશ અને



જઈશ.

ગાયત્રીભક્તની આગ્રદ ભરેલી વિશ્વસનીય વાત સાંભળીને તે દ્વવિત થઈ ગયો.

જા, સત્યની પ્રતિજ્ઞાનું ધ્યાન રાખજે. હું આખી રાત તારી પ્રતીક્ષા કરીશ.

બ્રહ્મરાક્ષસની પકડમાંથી છુટતાં જ તે મંદિર તરફ ભાગ્યો અને પૂજારીને કુલ આપ્યાં. પૂજારીએ પૂજન કર્યું પછી કીર્તનલાલ ફરી એક વખત સંગીતમય સંસારમાં ડૂબી ગયો. માનો મહિમા અને શ્રીરામ ભક્તિના મધુર ગીતોનું ગાન કરતાં કરતાં એણે સંપૂર્ણ રાત્રિ પસાર કરી. ભક્તિસંગીતની સ્વર-લઠેરીઓથી આખો વનપ્રદેશ. અતીંબ્રિય લોકમાં જઈ પહોંચ્યો. બ્રહ્મમુદૂર્તનો સ્પર્શ થતાં જ તેણે મા ગાયત્રીને સાખ્ટાંગ પ્રણામ કર્યાં. નિત્યક્રિયાઓ પરવારીને પોતાના અનુષ્ઠાનની પૂર્ણાદુતિનો દવન કર્યો અને પછી પોતે આપેલું વચન પાળવા માટે, જ્યાં બદેડાના વૃક્ષમાં બ્રહ્મરાક્ષસ છુપાઈને બેઠો દતો એ દિશામાં ચાલી નીકબ્યો.

રાત્રિ જાગરણની ભક્તિમય સ્મૃતિઓને વાગોળતો વાગોળતો તે અત્યારે પણ મંદ સ્વરોમાં ગાયત્રી મદામંત્ર જ ગણગણતો આગળ વધી રહ્યો દતો. વચ્ચે पथ्चे ते रामधून पए त्रएत्रसी सेतो हतो. समय વાયુમંડળમાં એકાંત સંગીતની મઘુર લહેરો અત્યારે પણ છવાચેલી હતી, તેમાં જ તેનો માર્ગ રોકીને કોઈક અપરિચિત વ્યક્તિએ તેને પૂછ્યું કે ભદ્ર ! તું ગામના માર્ગથી દૂર આ ભયાનક જંગલમાં કોની પાસે જઈ રહ્યો 8 ?

હું સત્યની પ્રતિજ્ઞા પૂર્ણ કરીને પોતાના દેઠદાન માટે બ્રહ્મરાક્ષસ પાસે જઈ રહ્યો છું.

કેવું મૂર્ખતાભર્યું કત્ય કરવા તું જઈ રહ્યો છે? તે અપરિચિત વ્યક્તિએ તેને સમજાવવાનો પ્રચલન કર્યો.

શું તને એટલી પણ ખબર નથી કે પ્રાણસંકટ અને સર્વસ્વ અપદરણ સમયે ખોટું બોલવામાં પાપ નથી લાગતું ? તું શા માટે તારો પ્રાણ ગુમાવવા માંગે છે. અરે ! જયારે આ શરીર જ નહીં રહે, તો પોતાના જીવનની બાકી ધર્મ-સાધનાઓ કેવી રીતે પૂરી કરીશ ? રસ્તામાં મળેલ પેલી વ્યક્તિએ ફરીથી કહ્યું.

આવી સલાદ બદલ તમારું કલ્યાણ થાઓ, પરંતુ તેની વાતોથી બ્રહ્મરાક્ષસને ભારે આશ્ચર્ય થયું. આ તમારે એ ન ભૂલવું જોઇએ કે ત્રણેય લોકોમાં દંમેશાં સત્યનો જ જય થાય છે. સૃષ્ટિમાં જે કાંઈ સુખ છે, તે સત્યથી જ પ્રાપ્ત થાય છે. સત્યથી જ સૂર્ય પ્રકાશવાન છે, સત્યથી જ જળ રસરૂપ બને છે. સત્યથી જ ધર્મ, અર્થ, કામ અને મોક્ષની પણ પ્રાપ્તિ થાય છે. માતા ગાયત્રી સત્યસ્વરૂપ છે, જેનાં ભક્તિગીતોનું રાત્રે મેં કીર્તન કર્યું છે. તે ભગવાન શ્રીરામ પણ સત્યની પ્રતિજ્ઞા પાલન કરનારા હતા. બધા જ લોકોમાં સત્ય જ પરબ્રહ્મ છે. આથી કોઈપણ રીતે સત્યનો ત્યાગ કરવો ઉચિત નથી. આમ કહીને કીર્તનલાલ બ્રહ્મરાક્ષસના નિવાસની દિશામાં ચાલી નીકળ્યો.

> અરે ! તું સામે ચાલીને મૃત્યુના બારણે આવી પહોંચ્યો. બ્રહ્મરાક્ષસ વિસ્મયથી કંપી ઊઠચો. રૂંઘાઈ ગયેલા કંઠે અસ્પષ્ટ શબ્દોમાં તે જેમતેમ કરીને પોતાની વાત કહેવાનો પ્રચલ્ન કરી રહ્યો હતો. મહાભાગ ! મને વિશ્વાસ નથી આવતો કે સત્ય વચનને પૂર્ણ કરવામાં સમર્થ એવો તું આટલો મહાન સત્યપૂર્ણ આત્મા છે. બ્રહ્મતેજથી પ્રકાશિત વ્યક્તિ સિવાય બીજા કોઈમાં આટલું સાહસ ન હોઈ શકે. કલ્યાણમય, મહેરબાની કરીને તું મને એ તો બતાવ કે તું કોણ છે અને રાત્રે મંદિરે भઈने ते शुं डयुँ ? शा माटे तुं रात्रे रोडाઈ शड्यो नहोतो ?

સાંભળ ભાઈ, જાતિથી હું શુક્ર છું, શૂક્રોમાં પણ અતિશય દલકી કક્ષાનો દરિજન છું, પરંતુ ગાયત્રી મદામંત્રના જપ-અનુષ્ઠાનના પ્રભાવથી મારી અંવર્ચેતના બ્રહ્મતેજથી પ્રકાશમાન થઈ શકી છે. ગઈરાત્રે હું મંદિરમાં માતા ગાયત્રીનો મહિમા ગાતો હતો. ગઈકાલે શ્રી રામનવમી પણ દતી તેથી મેં પ્રભૂનાં ગીતો પણ ગાયાં. તત્ત્વની દષ્ટિથી મને એ जाન છે કે આધશક્તિ ગાયત્રી માતા જ પોતાના અંશ વડે શ્રીરામ પ્રભુમાં અવતરિત થઈ અને તેમણે પોતાની અવતાર લીલા પૂરી કરી.

કીર્તનલાલની આ વાતોથી બ્રહ્મરાક્ષસ વિચારમાં પડી ગયો. તેણે વિચાર્યું. નક્કી આ વ્યક્તિની સાધનામાં કોઈ રહસ્યપૂર્ણ ચમત્કાર છે. પોતાના મનમાં આવો વિચાર કરતાં તેણે તે ગાયત્રીભક્તને કહ્યું,



કલ્યાણમય ! તું પોતાની નવરાત્રિ <mark>સાધનાના માત્ર એક | કર્યા કરતો દતો.</mark> તેઓને અપમાનિત કરવાની એક પણ તક ચૂકતો ન હતો. તેમનો તિરસ્કાર કરવો એ જ મારા भोताना छापननुं सक्ष्य जनी गयुं. को डे ते हंमेशां પોતાનો પ્રેમ મને આપતા રહ્યા. પરંતુ વિધાતા તો ન્યાચકારક છે. સુષ્ટિ તો નિયંતાના કર્મફળ વિધાનથી સંચાલિત છે. મને મારા કર્મનું ફળ તો મળવાનું જ દતું. મારા જ કર્મદોષને કારણે મારે બ્રહ્મરાક્ષસ બનવું પડ્યું. આ ચોનિમાં મને ખૂબ પીડા થઈ રહી છે. બ્રહ્મરાક્ષસની પીડા સાચે જ તેના પૂરેપૂરા અસ્તિત્વમાં છલકાઈ ગઈ.

डीर्तनसास तेनाथी दुःभी थया पगर न रही શક્યા. તેણે બ્રવિત હૃદયે કહ્યું કે હું તને ભક્તિગીતનું પુણ્ય આપી શકું છું, પરંતુ તારે પણ તારા સત્યવચનનું પાલન કરવું પડશે. બ્રહ્મરાક્ષસને ઉતાવળ હતી. તેણે કહ્યું કે, કહો જલદી કહો, એવું કયું કાર્ય છે જેને પૂર્ણ કરીને હું આ ચોનિમાંથી મુક્તિ મેળવી શકીશ. વ્યાકુળ લક્ષરાક્ષર ભક્ત કીર્વનલાલની નજીક પ્રણામના ભાવથી ઊભો હતો.

જો તું પ્રાણીઓને આ રીતે મારીને ખાવાનું બંધ કરી દે તો હું તને મારા ગાયત્રીગાનનું પુણ્ય આપી શકું છું. કીર્તનલાલે કહ્યું.

''તારા આચરણે, તારી સત્યનિષ્ઠાએ તો મારી આંખો ખોલી નાંખી છે. આ સંસારમાં મનુષ્ય દુષ્ટ પ્રવૃત્તિનો ત્યાગ કરીને જ મનુષ્યજીવનનું શ્રેષ્ઠતમ સ્વરૂપ એળવી શકે છે. દવેથી દું પ્રાણી દિંસા ક્યારેય નહીં કરું.'' બ્રહ્મરાક્ષસે કહ્યું.

તથાસ્ત્ર કઠીને તે પરમભકતે પોતાના રાત્રિભજનના અંતિમ ભક્તિસંગીતનું પુણ્ય તેને આપવાનો સંકલ્પ કર્યો અને આધશક્તિ માતા ગાયત્રીને તેના કલ્યાણ માટે પ્રાર્થના કરી.

તે દિંસક બ્રહ્મરાક્ષસ તો કીર્તનલાલના ચરણોમાં નમી પડ્યો. ભક્તિગીતનું પુણ્યગ્રહણ કરીને તે માતા ગાયત્રીના મંદિરમાં જઈ પહોંચ્યો. આ મંદિર તો જાગૃત તીર્થ હતું. તેણે આ મંદિરમાં ગાયત્રી માતાની સામે જ અન્નજળનો ત્યાગ કરીને શરીર છોડી દીધું. ભક્તિગીત અને મા ગાયત્રીના પ્રભાવથી તેણે બ્રહ્મલોકમાં સ્થાન મેળવ્યું.



દિવસ અને એક રાતનું પુણ્ય મને આપી દે, તો હું તને છોડી દઈશ, નહીં તો તને ખાઈને જ સંતોષ લઈશ.

અરે રાક્ષસ ! કેવી મૂર્ખતાભરેલી વાતો કરી રહ્યો છે? અત્યારે હું જાતે જ તારા માટે ભોજનપદાર્થ બનીને આવી ગયો છું. તું મને સ્વેચ્છાથી કેમ ખાતો નથી ?

બ્રહ્નરાક્ષસનું આશ્ચર્ય વધી ગયું. તે વિચારવા લાગ્યો કે નક્કી આ પુણ્યાત્મા છે. આ વ્યક્તિને જીવન આપવામાં મને પણ પુણ્ય મળશે. આમ વિચારી તે બોલ્યો, કેવી વાત કરે છે ભદ્ર ? કોણ મૂર્ખ, દુષ્ટ બુદ્ધિવાળો તને દુઃખ આપવા માટે તારી તરફ નજર પણ નાંખી શકે છે ? તું તો પોતાની સાધના દ્વારા જાતે જ સુરક્ષિત છે. દે મહાભાગ ! જો તું તારી સાધનાના એક દિવસ અને એક રાતનું પુણ્ય આપવા ન માંગતો હોય તો કાંઈ નહિ. રાત્રિના અંતિમ પ્રહરમાં માતા ગાયત્રીના મદિમાનું તેં જે અંતિમ ગીત ગાયું દોય, ફક્ત તેનું જ પુણ્ય આપીને મને પાપમાંથી બચાવ. બ્રહ્નરાક્ષસ ફરીથી કાકલૂદીભર્ચા સ્વરમાં કહેવા લાગ્યો.

કેવાં પાપ ? કેવાં દુષ્કર્મ ? ક્યા કારણથી તું બ્રહ્મરાક્ષસ થયો છે ? ગાયત્રીભક્ત કીર્તનલાલે પૂછ્યું.

હું આગલા જન્મમાં બ્રાહ્મણ હતો. પરંતુ ફક્ત જાતિથી મારાં કર્મ તો ક્યારેય બ્રાહ્મણનાં ન હતાં. કકત બ્રાહ્મણ જાતિના દંભને કારણે હું ફૂલાઈને, અક્કડ થઈને, ઘમંડમાં ફરતો હતો. મને પોતાને ગાયત્રી સાધનામાં કોઈ રૂચિ ન દતી, પરંતુ પોતાની જાતિના અંઠકારમાં હું બીજા ગાયત્રી સાધકોની નિંદા કરતો ફરતો હતો. મારા જ ગામમાં એક બીજા તપસ્વી રહેતા હતા, જે જાતિ અને કર્મ બંનેચ રીતે બ્રાહ્મણ દતા. તેમનામાં પોતે ઉચ્ચકોટિના ભાવના પણ હતી. તેઓ તો બરાબર જ sहेता हता डे भाता गायत्री तो आहि कननी छे. સમસ્ત સૃષ્ટિ તેમનું સંતાન છે. ગાયત્રી મહામંત્ર પર દરેક મનુષ્યનો અધિકાર છે. આ સત્ય તેમની વાતમાં જ નહીં, આચરણમાં પણ દેખાતું હતું. તેમણે શુલ્રો **દરિજનોને પણ ગાયત્રી દીક્ષા આપી**.

તેઓના તપના પ્રભાવથી શુદ્ધો અને દરિજનો પણ ગાયત્રી સાધક અને તપસ્વી બની ગયા. પરંતુ હું પોતાના અહંકારને વશીભૂત થઈને ઠંમેશાં તેમની નિંદા

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org





પ્રશંસા કરે છે. સમાજની આ અંધ પ્રવૃત્તિ જ બુરાઈઓને પ્રોત્સાહિત કરે છે અને તેનાથી અનૈતિક તત્ત્વોની અભિવૃદ્ધિ, વિંકાસ અને પ્રસાર થાય છે. બૂરાઈઓ દ્વારા મેળવવામાં આવેલી સફળતાના પ્રશંસકોએ એ જાણવું જોઈએ કે તેઓ પોતે પણ કાં તો તેના શિકાર છે કે પછી શિકાર બની શકે છે. પછી શું કામ સફળતાને બદલે नीतिनी प्रशंसा न डरपी. જेथी योग्यतानी तुलनामां સદાચારની પ્રતિષ્ઠા થાય. સફળતાની તુલનામાં નીતિ શ્રેષ્ઠ છે. પોતાની જાતને પણ જો નીતિને માર્ગે ચાલતાં ચાલતાં પરિસ્થિતિને વશ નિષ્ફળતા મળે તો તે પણ ઓછા ગૌરવની વાત નથી. સફળતા ન મળવાથી ભૌતિક જીવનના ઉત્કર્ષમાં થોડી અસૂવિધા ઊભી થઈ શકે છે, પરંતુ નીતિનો ત્યાગ કરી દેવાથી તો લોક-પરલોક, આત્મસંતોષ, ચરિત્ર, ધર્મ-કર્તવ્ય અને લોકદિત બધું જ નાશ પામે છે. અનીતિથી પ્રાપ્ત સફળતા અંતે મનુષ્યના પતનનું જ કારણ બને છે. કુકર્મીનાં કુકર્મોનો જ્યારે ભાંડો ફૂટે છે તો કોઈ સાથ આપતું નથી. રાવણ, કંસ અને દ્ર્યોઘને અધર્મપૂર્વક મોટી મોટી સફળતાઓ મેળવી હતી, પરંતુ તે બધી અંતે તેમના સર્વનાશનું કારણ સિદ્ધ થઈ.

શિવાજી, રાણા પ્રતાપ, બંદા વૈરાગી, ગુર્ ગોવિંદસિંદ, લક્ષ્મીબાઈ, સુભાષચન્દ્ર બોઝ વગેરેને પરાજય જ ચાખવો પડ્યો, પરંતુ તેમનો એ પરાજય પણ વિજયથી વધુ મહત્ત્વપૂર્ણ હતો. ધર્મ અને સદાચાર દઢ રદેનાર વ્યક્તિ સફળતામાં નહીં, 45 કર્તવ્યપાલનમાં પ્રસન્નતા અનુભવે છે અને આ જ દઢતાને સ્થિર રાખવામાં ખૂબ મોટી સફળતા માને છે. આપણી સંસ્કૃતિનો આધાર જ આ પ્રકારની નિષ્ઠા છે.

અનીતિ અને અસફળતામાંથી જો એકને પસંદ કરવી પડે, તો નિષ્ફળતાને પસંદ કરવી જોઈએ. જલદી સફળતા મેળવવાના લોભમાં અનીતિના માર્ગ પર ચાલવું એ હંમેશાં પસ્તાવું પડે એવી મોટી ભૂલ છે.

મનુષ્ય દાનવ નથી કે દેવ નથી. તે બન્નેના વચ્ચેની સ્થિતિ છે. મનુષ્ય જો સાચી દિશામાં ચાલે તો તેનું દેવત્વ વિક્સિત થવા લાગે છે અને તે ખોટા માર્ગ

જે કાર્ચ કરવાથી પ્રતિષ્ઠા મળે છે. પ્રશંસા થાય છે, તે કામ કરવા માટે. તે માર્ગ પર ચાલવા માટે લોકોને પ્રોત્સાહન મળે છે. આપણે પ્રશંસા અને નિંદા કરવામાં, સમ્માન અને તિરસ્કાર કરવામાં, થોડી સાવધાની રાખીએ તો લોકોને કુમાર્ગ પર ન ચાલવાની અને સન્માર્ગ અપનાવવાની પ્રેરણા કંઈક અંશે આપી શકીએ. જેમણે વિશેષ સફળતા, યોગ્યતા, સંપત્તિ અને વિભૂતિ એકત્રિત કર્યાં દોય ઘણું કરીને તેમની જ પ્રશંસા કરવામાં આવે છે. 'ચમત્કારને નમસ્કાર' કરવાની ખોટી પરંપરા આપણા સમાજમાં પ્રચલિત છે. વિભૂતિને લોકો સુખ-સુવિધા માટે જ એકત્રિત કરતા નથી, પરંતુ પ્રતિષ્ઠા પ્રાપ્ત કરવી એ પણ તેનો એક ઉદ્દેશ છે.

ઘનવેભવશાળીઓને સમાજમાં પ્રતિષ્ઠા મળે છે. તો માન-સન્માનનો ભૂખ્યો મનુષ્ય કોઈપણ કિંમતે તે પ્રાપ્ત કરવા તડપે છે. અનીતિ અને અપરાધો વધવાનું એક મુખ્ય કારણ એ છે કે અંધ જનતા દરેક નિષ્ફળતાને તિરસ્કારની દષ્ટિએ જુએ છે અને સફળતાની પ્રશંસા કરે છે. ધન પ્રત્યે, ધનવાન પ્રત્યે આદર-બુદ્ધિ ત્યારે જ રદેવાં જોઈએ, જયારે તે નીતિ અને સદાચારપૂર્વક કમાચેલાં હોય. જો આપણે અદ્યર્મ અને અનીતિથી પેદા કરેલા ધન દ્વારા, ધનવાન બનેલ વ્યક્તિ પ્રત્યે આંદર-બુદ્ધિ ઘરાવીએ, તો તેનાથી તે પ્રકારના અપરાધો કરવાની પ્રવૃત્તિને પ્રોત્સાહન મળે છે અને આ દષ્ટિએ તે અપરાધની વૃદ્ધિમાં આદર કરનાર માણસો પણ ભાગીદાર બને છે.

લોકોની દષ્ટિમાં તો સફળતાનું મૂલ્ય જ વધારે છે. જે સકળ નીવડ્યો તેની જ પ્રશંસા કરવામાં આવે છે. જોનાર વ્યક્તિ એ નથી જોતી કે સફળતા નીતિપૂર્વક મેળવવામાં આવી છે કે અનીતિપૂર્વક. ધન કમાવામાં અમુક વ્યક્તિ કેટલું અસત્ય બોલી, તેણે કેટલી ભેળસેળ કરી, કેટલા ગરીબોના પેટ પર પાટુ માર્યું, ઓછી મજૂરી આપી, ઓછો તોલ કર્યો, દૂધમાં પાણી અને ઘીમાં વેજીટેબલ ભેળવ્યું, આ બધું કોઈ જોતું નથી. પરંતુ આજે તેણે પૈસા ભેગા કરી લીધા છે એટલે આજ લોકો તેની સફળતાને માથું નમાવે છે અને તેની

જે પોતાની સાથે અન્ય ઘણા બધાનું પાલન-પોષણ કરે છે. તેને જ જીવિત પુરૂષ ગણવામાં આવે છે.



www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

પર ચાલે તો દિવસે દિવસે દાનવ બનતો જાય છે. આવી સ્થિતિમાં તેની માણસાઈ પર આવરણ ભલે પડી જાય, પરંતુ તે મરતી નથી અને સમય જતાં જયારે આવરણ ઉઠાવી લેવામાં આવે તો તે તેને દેવત્વના માર્ગ પર, માનવતાના પથ પર ઘસડી લાવે છે. મનુષ્યમાં આપણી દષ્ટિએ તિરસ્કૃત બની રહેવી જોઈએ અને જેણે ખોવાયેલા દેવત્વને જગાડવામાં આવ્યું હોય તેવાં, વાલ્મીકિ, અંગુલિમાલ, આમ્રપાલી વગેરે જેવાં કેટલાંય દષ્ટાન્તો ઈતિહાસનાં પૃષ્ઠોમાં ભરેલાં છે.

ઘન, સંપત્તિ, મકાન, મોટર, બંગલા વગેરે હોવા છતાં જ્યારે કોઈ વ્યક્તિ આત્મસંતોષ મેળવી શકતી નથી તો તે કંગાળ જ રહે છે. બીજાઓને સન્માર્ગ પર ચાલવાનો અને કુમાર્ગથી અળગા કરવાનું એક બહુ મોટું સાધન આપણી પાસે દાજર છે - આદર અને અનાદર. સત્પ્રવૃત્તિઓને પ્રોત્સાહન મળતું નથી તો તેના ઊંગતા અંકુરો પ્રારંભમાં જ નાશ પામે છે. કેટલાક લોકો જીવનભર સેવા, પરોપકારનાં કાર્યો પ્રમાણિકતાથી કરતા રહે છે, તો પણ કોઈ તેમને સમ્માન આપતું નથી. બુરાઈઓમાં સहમતિ, પ્રત્યક્ષ અથવા પરોક્ષ સંદયોગ બુરાઇઓમાં વધારો કરે છે. ત્યાં એક બાબત એ છે કે સત્પ્રવૃત્તિઓને ઉચિત પોત્સાદન મળતું નથી. પરિણામે સામાજિક જીવનમાં તેમનો વિકાસ પણ અવરોધાઈ જાય છે. જે લોકોએ વિધ્નોને સઠન કરતાં કરતાં જીવનમાં કેટલાક આદર્શો ઊભા કર્યા છે, તેમનું સાર્વજનિક સમ્માન થવું જોઈએ. તેમની મુક્ત કંઠે પ્રશંસા થવી જોઈએ, જે લોકો નિંદનીય માર્ગે દ્વારા ઉન્નતિ કરી રહ્યા છે, તેમની કોઈપણ રૂપે પ્રશંસા ન કરવી કે સદયોગ ન આપવો જોઇએ. અનિચ્છનીય કાર્યોમાં સામેલ થવું તે પણ એક રીતે તેને પ્રોત્સાદન આપવા જેવું જ છે. ભલાં કાર્યોને ભલા લોકોને પ્રતિષ્ઠા અને પ્રશંસા મળે તો લોકો ભલાઈની દિશામાં જ ઝકપથી આગળ આવશે, તેમાં શંકાને કોઈ સ્થાન નથી.

આપણને ભલે નિષ્ફળતા મળે, પરંતુ નીતિનો ત્યાગ ન કરીએ અર્થાત્ સારાપણા પ્રત્યે આપણી ઊંડી નિષ્ઠા દોય, વિચાર અને આચરણથી પણ પ્રાપ્તાણિક બનવું એ આપણો ઉદ્દેશ દોય, પછી ભલે તેમાં લૌકિક દષ્ટિએ થોડી અસફળતા મળે. પ્રશંસા, પ્રતિષ્ઠા અને પ્રોત્સાફન કેવળ સત્કાર્થો અને સત્પ્રવૃત્તિઓને જ આપીએ. આ બન્ને બાબતોથી સારા વાતાવરણનું નિર્માણ થાય છે. આને માટે દરેક મનુષ્યનું મુલ્યાંકન

જેના આધારે તે સફળતા પ્રાપ્ત કરવામાં આવી હોય તે નીતિ અને ગતિવિધિના આધારે કરવું જોઈએ. અપ્રમાણિકતાથી કરોડપતિ બનેલ વ્યક્તિ પણ આપણી દબ્ટિએ તિરસ્કૃત બની રહેવી જોઈએ અને જેણે વિષમ સંજોગોમાં જીવનના ઉચ્ચ આદર્શોની રક્ષા કરી તે નિષ્ફળ અને ગરીબ વ્યક્તિને પ્રશંસા, પ્રતિષ્ઠા, શ્રેક્ષ, સમ્માન અને સફકાર બધું જ પ્રદાન કરવું જોઈએ. કોઈપણ યુગમાં ખરાબ માણસોની ખોટ રહેતી નશી, પરંતુ તેઓ આજની તુલનામાં બદ્દ શક્તિશાળી પણ બન્યા, પરંતુ પ્રાચીનકાળમાં લોકમત સારાં કર્મ અને સારી પ્રવૃત્તિઓનો સમર્થક તથા દુષ્પ્રવૃત્તિઓનો ઘોર વિરોધી રહ્યો છે. આજની સ્થિતિ આનાથી તદ્દન વિપરીત છે. હવે લોફમત બુરાઈઓની પ્રશંસા અને પ્રતિષ્ઠા વધુ કરે છે, તેથી તેમનું સંરક્ષણ અને વિકાસ થઈ રહ્યાં છે, જ્યારે આજે પણ આ પૃથ્વી પર સત્મવૃત્તિઓનો અભાવ નથી. ભલાઈનો આત્મા અત્યારે પણ જીવિત છે. તેને પ્રતિષ્ઠા અને પ્રશંસાના ખાતર પાણી આપીને હરિયાળા પાક ૩પે વિકસિત કરી શકાય છે.

જે રીતે આજે લોકો વિભૂતિઓને પ્રણામ કરે છે અને સફળતાને મસ્તક નમાવે છે તેની આગળ તેમણે સદ્વવિચારો અને સદ્કાર્યોનું અભિવાદન કરવું પડશે, જેથી સામાજિક જીવનમાં એક નવી લહેર, નવી જાગૃતિ અને અભિનય સેતનાનો વિકાસ થઈ શકે. જ્યાં સતમવૃત્તિઓના અફરો જામી રહ્યા છે, તેમને સિંચવા, ખાતર નાખવા અને તેનું રક્ષણ કરવાનો પ્રચતન કરવો જોઇએ. આજે બુરાઇઓ વધી રહી છે અને સારપ મુરૂઝાઈ-વિલાઈ રહી છે, તેથી બધી બાજુ નાટકીય વાતાવરણ નિર્માણ થઈ રહ્યું છે. આ (વાતાવરણને) બદલવાનો પ્રચતન કરવામાં આવે, વધતી જતી અસુરતા-દાનવતાને મિટાવી દેવાનું કાર્ય તો આરંભી દેવામાં આવે પરંતુ બીજ રૂપે સર્વત્ર વ્યાપ્ત સારપને સિંચવાનો પ્રયાસ થશે તો જ યુગ બદલાઈ શકે છે. નવા યુગના અવતરણને માટે સત્કાર્યોનું અભિનંદન એ આજની સૌથી મુખ્ય આવશ્યકતા છે.

પ્રોત્સાફન કેવળ સત્કાર્યો અને સત્પ્રવૃત્તિઓને જ ઉચ્ચ પદ, પ્રતિષ્ઠિત વ્યક્તિ, ઘનવાન અથવા આપીએ. આ બન્ને બાબતોથી સારા વાતાવરણનું કોઈઆતંકવાદી વ્યક્તિની પ્રશંસા, પ્રતિષ્ઠા કરીશું, તો નિર્માણ થાય છે. આને માટે દરેક સનુષ્યનું મૂલ્યાંકન તેનાથી લાભ થશે, આવી પૂર્વધારણા સંપૂર્ણત: ભામક

Yug Shakti Gayatri - July, 2002

Disclaimer / Warning: All literary and artistic material on this website is copyright protected and constitutes an exclusive intellectual property of the owner of the website. Any attempt to infringe upon the owners copyrights or any other form of intellectual property rights over the work would be legally dealt with. Though any of the information (text, image, animation, audio and video) present on the website can be used for propagation with prior written consent.



છે. તેનાથી સમાજમાં નૈતિક તત્ત્વોનું સમતોલન બગડે વગેરેમાં આવો સમારંભ આચોજિત કરી શકાય. પ્રેરણા છે. આ મિથ્યા ભ્રમણાથી આજે સમગ્ર સમાજ ગંઠાયેલો ડીલવા માટે વધુમાં વધુ સંખ્યામાં વ્યક્તિઓ એકત્રિત છે. આ જ કારણે સામાજિક જીવનમાં ધાર્મિક અને થાય, તે માટે પહેલેથી જ સામૂહિક રૂપમાં જાહેરાત થવી નૈતિક તત્ત્વોનો અભાવ સર્જાતો જાય છે. આ વિકૃતિને જોઇએ. સમારંભમાં વિચારશીલ લોકો વધુ સંખ્યામાં રોકવા માટે આપણે આપણો દબ્ટિકોણ નિશ્ચિતરૂપે આવે, તે માટે તે ક્ષેત્રની એવી વ્યક્તિઓને વિશેષ રૂપે બદલવાની આવશ્યકતા રહેશે.

સારા કામોમાં લોકોને સન્માન મળે છે. તો બીજાઓને પણ તેવું જ કરવાની પ્રેરણા સાંપડે છે. આ ધારણાને હવે વ્યાપક બનાવવાની જરૂર છે. સામાજિક જીવનમાં સારાપણાના અભિવર્દાન માટે જ્યાં પણ પ્રામાણિક. ઈમાનદાર. સંદાચારી. સાદસિક. સેવાભાવી, પુરૂષાથી અને રુઢિવાદનો પ્રતિકાર કરનાર વ્યક્તિઓ મળે, તેમનું સાર્વજનિક સન્માન કરાવું જોઈએ. આનાથી સ**ત્પ્રવૃત્તિઓનો વિકાસ થ**શે અને યુગનિર્માણની સફળતાની સંભાવનાઓ વઘશે. પોતાના મહોલ્લા-પોળ, નગર, ગામ અથવા ક્ષેત્રમાં એવી વ્યક્તિઓની ખોજ કરવામાં આવે, જેમનું જીવન ત્યાગમય રહ્યું હોય, જેમણે કષ્ટ-પીડા સહ્યાં હોય પરંતુ ઈમાનદારી-નીતિનો ત્યાગ ન કર્યો દોય. આજે સમાજમાં લખ્ટાચાર, અપ્રામાણિકતા-અનીતિ અને રશ્વતખોરીને સામાજિક માન્યતા-સમર્થન મળી ગયાં છે. આ દૂષિત વાતાવરણમાં રહેવા છતાં પણ આપની જાણમાં જે વ્યક્તિ પ્રામાણિક હોય, લાંચરુશ્વત ન લેતી હોય, રુશ્વત લેવાની તકો-અવસરો તેની સામે ઉપસ્થિત हોય તેમ છતાં રૂશ્વત ન લે તેમનાં નામો અંકિત કરવાં જોઈએ. આવી વ્યક્તિ જ્યાં પણ હોય-પછી ભલે તે ગમે તે વર્ગ કે જાતિની કેમ ન હોય. તો પણ અભિનંદનીય છે. તેની સેવાઓ, સાદસ અને પુરુષાર્થ પ્રત્યે આદર ભાવના પ્રગટ કરવા માટે એ આવશ્યક છે કે તેમનું સાર્વજનિક અભિનંદન અભિવાદન કરવામાં આવે. યુગનિર્માણની શાળાઓ અથવા અન્ય સામાજિક સંસ્થાઓ આવા સમારંભોનું સંચાલન કરી શકે છે. તેમને માટે એવો સમય કાળવવો જોઈએ, જે સ્થાનિક લોકોને અનુકૂળ દોય. નવરાશનો કોઈ દિવસ અથવા કોઈ તહેવારનો દિવસ તે માટે યોગ્ય બની રહેશે. તે માટેનું સ્થળ શક્યતઃ એ પ્રકારનું રાખવામાં આવે. જ્યાં આમંત્રિત વ્યક્તિઓ સારી રીતે બેસી શકે. સાર્વજનિક સ્થાન દોય તો ઘણું સારું, નહીં તો કોઈ પણ સગલકભર્શ દેવરથાન હાર્મશાળા, રક્સ

ઝીલવા માટે વધુમાં વધુ સંખ્યામાં વ્યક્તિઓ એકત્રિત થાય, તે માટે પહેલેથી જ સામૂદિક રૂપમાં જાહેરાત થવી જોઇએ. સમારંભમાં વિચારશીલ લોકો વધુ સંખ્યામાં આવે, તે માટે તે ક્ષેત્રની એવી વ્યક્તિઓને વિશેષ રૂપે આમંત્રિત કરવામાં આવે. જ્યાં વર્તમાનપત્રો-પ્રેસ સુલભ હોય, ત્યાં અભિનંદન પત્ર સરસ કાગળ પર છપાવીને તેને ફ્રેઈમમાં મઢી દેવામાં આવે. અભિનંદન પત્રમાં (જે તે વ્યક્તિઓના) તેમનાં કાર્યોનું વિશ્લેષણાત્મક વિવરણ હોય અને સમીક્ષામાં તેમના ગુણોને પ્રાધાન્ય આપવામાં આવે. એવા પ્રેરણાદાયી શબ્દોનો ઉપયોગ કરવામાં આવે, જેથી અતિથિનું સન્માન પણ થાય અને બીજા લોકોને તેમાંથી પ્રેરણા પણ મળે. વધારે પડતી પ્રશંસા ન કરવામાં આવે. મઢેલા અભિનંદન પત્ર ઉપરાંત કેટલાંક માનપત્રો-અભિવાદનપત્રો વધારે સંખ્યામાં છપાવીને તૈયાર રાખવામાં આવે.

સભાની કાર્ચવાઠી શરૂ કરતાં પહેલાં એક વ્યક્તિ સમારંભના ઉદ્દેશથી લોકોને માદિતગાર કરે. ત્યારબાદ અભિનંદનપત્રનું વાચન કરવામાં આવે અને તે પૂરેપૂરો વાંચીને સંબંધિત વ્યક્તિને સમર્પિત કરવામાં આવે. છપાવી રાખેલા બાકીના માનપત્રો - સન્માનપત્રો ત્થાં ઉપસ્થિત લોકોમાં વહેંચવામાં આવે. સન્માનપત્ર સમર્પિત કરવા સાથે આંટી, તિલક, ખેસ-શાલ, પુષ્પમાળાથી તેમનો સત્કાર કરવામાં આવે. ત્યારબાદ થોડીક વિશિષ્ટ વ્યક્તિઓ તેમના કાર્ય વિશે ઉદબોધન કરે અને શ્રોતાઓને તે ગુણોથી પ્રભાવિત અને પ્રેરિત કરવાનો પ્રચાસ કરે કે જેમને માટે સમારંભનું આયોજન કરવામાં આવ્યું દોય. તેમને માટે આશીર્વાદ-અભિનંદન, શુભેચ્છાઓ અને દીઈજીવનની પ્રાર્થના પણ કરવામાં આવે. જલપાનની વ્યવસ્થા પણ ગેઠવી શકાય. આ પ્રકારના નાના-મોટા અભિનંદન આયોજન સમારંભો આપણે વ્યાપક સંખ્યામાં પ્રચલિત કરવા જોઈએ. જ્યાં આ પ્રકારના સમારંભો યોજાયા ઠોય તેની નોંઘ, તેનો દેવાલ અમને મોકલવાં જોઈએ. સન્માનિત વ્યક્તિનું પૂરું નામ, સરનામું પણ મોકલો, જેથી અમે પણ તેમને પત્ર જ્વારા પ્રોત્સાહિત અને સન્માનિત કરી શકીએ.



Yug Shakti Gayatri - July, 2002



વ્યક્તિ અને સમાજનિર્માણ એક-બીજા પર આધારિત \*\*\*\*\*\* વ્યક્તિ સુખી થાય તે માટે સમુન્નત અવસર મળે. ખરાબ માણસોની વચ્ચે, ખરાબ સમાજની આવશ્યકતા છે. સમુન્નત સમાજ પણ વાતાવરણમાં, પોતાની તથા પરિવારની પ્રગતિ સ્વયંભ નથી બનતો, તેને ઉત્કૃષ્ટ નેતૃત્વમાં માટે કરવામાં આવતા બધા પ્રયાસો નિષ્ફળ અગ્રગણ્ય સજજનોનો સમૂદ નિર્મિત કરે છે નીવડે છે. જે મદોલ્લામાં આગ લાગી દોય, જયારે શ્રેષ્ઠ વ્યક્તિઓ ઘટી જાય છે અને કોલેરા કેલાચેલ તેમાં હોય. વસનાર સામાજિક વાતાવરણમાં ઉત્કૃષ્ટતા જાળવી સ્વચ્છતાપ્રિય અથવા જાગૃત લોકોની પણ સુરક્ષા રાખવાના રચનાત્મક પ્રચાસો કમજોર બની જાય થઈ શકતી નથી. સૂકાની સાથે લીલું પણ બળે છે, તો સમાજનું સ્તર નીચે ઊતરે છે. સમાજ તે કદેવત અહીં ચરિતાર્થ થાય છે. ચોરો અને પડશે, તો તે સમય-કાળની વ્યક્તિઓ પણ દુષ્ટોના પડોશમાં રઠીને કોઈ સજજન પણ નિમન કોટિની, અધઃપતિત અને દીન-દુર્બળ નિરાંતજીવે બેસી શકતો નથી. બેસવા ઇચ્છે તો બનતી જશે. સારો સમાજ સારી વ્યક્તિઓ પણ દુષ્ટ લોકો શાંત રહેવા દેતા નથી. ઉપદ્રવ ઉત્પન્ન કરે છે અને સારી વ્યક્તિઓ સારો કરીને સંતુલન બગાડશે. પોતાના પરિવારને સમાજ રચે છે. બન્ને પરસ્પર આધારિત છે. સંસ્કારી બનાવવા માટે ગમે તે કેમ ન કરવામાં મરધીમાંથી ઈંડું કે ઈંડામાંથી મરધી? બીજમાંથી આવે, પડોશની ગંદી દ્વા પોતાનો પ્રભાવ વૃક્ષ કે વૃક્ષમાંથી બીજની જેમ જ આ પણ છે. પાડશે અને અધમતાનું આકર્ષણ કુટુંબીઓમાં આ પ્રશ્ન પણ છે કે વ્યક્તિઓથી સમાજ અથવા પણ તે જ પ્રકારે દુર્બુદ્ધિના સંસ્કારો પેદા કરશે. समारथी प्यडित ? हडीडतमां तो जन्मे मेटसा वेश्यामोना पडोशमां रहीने, तेमनी प्रपृति थेता અભિન્ન છે કે તેમને અલગ પાડી જ ન શકાય. રહીએ તો સદાચારની માનસિક મર્યાદાઓ તૂટચા સારી વ્યક્તિઓની જરૂરત હોય તો સારા સમાજનું વિના રહેશે નહિ. નિર્માણ કરવાના કાર્ચમાં લાગી જવું જોઈએ.

સમાજમાં જો અનૈતિક, અનિચ્છનીય, સારો સમાજ બનાવતાં જ શ્રેષ્ઠ વ્યક્તિત્વની અપરાધી તત્ત્વો ભર્ચા પડચા હોય તો તેમની દિલચાલ, દરકતો કોઈ સંત, સજજનની સાધનોની અભિવૃદ્ધિ અને સમુન્નત લોક ઉત્કૃષ્ટતાને સુરક્ષિત રહેવા દેતી નથી. વિકૃત વ્યવहારની પ્રથા જ સર્વતોમૂખી સુખ-શાંતિની સમાજમાં અમર્યાદિત વિકૃતિઓ ઉત્પન્ન થાય છે આવશ્યકતા પૂરી કરે છે અને આ પ્રકારનું અને અનેક પ્રકારના વિગ્રહો ઉત્પન્ન કરે છે. ઉત્પાદન પ્રખર પ્રતિભાસંપન્ન સસંસ્કૃત વ્યક્તિ તેની ઝપટમાં આવ્યા વિના કોઈ નીતિમાન વ્યક્તિ પણ રહી શકતી નથી. તેને પ્રત્યક્ષ અને પરોક્ષ આક્રમણોનો શિકાર બનવું પડશે. જ્યાં અંગત સ્વાર્થ-સિદ્ધિની દષ્ટિએ વિચાર ખાદ્ય પદાર્થોમાં ભેળસેળની બોલબાલા છે, ત્યાં કરીએ અથવા પરિવારના દિત સાધનની દબ્ટિએ સ્વાસ્થ્ય રક્ષા પર ધ્યાન કેન્દ્રિત કરનાર વ્યક્તિ જોઈએ, બન્ને રીતે એ આવશ્યક બની જાય છે કે પણ બીમાળ્ટ પડ્યા વિના રહેતી નથી.

સુસંસ્કૃત સમાજમાં રહીને જ નિર્વાદ કરવાનો કરિવાજો અને કુરૂઢિઓથી ભરેલા સમાજમાં ઉત્સાહથી વધારે દનિયામાં બીજું કોઈ પણ બળ નથી.

જ કરી શકવા સક્ષમ બને છે.

આવશ્યકતા પરિપૂર્ણ થશે. સુખ આપનારાં

સારા સમાજમાં જ પરિવારનું દિત



સામાન્ય મનોબળવાળો સુધારાવાદી દારી જશે જનસાધારણની પેઢીઓનું અને તેણે સિદ્ધાંતવાદ અભરાઈ પર ચડાવીને સમુદ્વત પ્રવાદમાં વદેવા માટે મજબૂર બનવું પડશે. દદેજના વિરોધી અને આદર્શ વિવાદના માણસો વધે છે અને તેમના ઉપદ્રવોથી ખરાબ સમર્થકને પણ જયારે પોતાની યુવાન કન્યા માટે વિવાઠનો કોઈ અવસર રચાતો જોવા મળતો નથી તો નાતજાતના કોમના લોકો અને દઠેજના લોભીઓને શરણે જવું પડે છે અને તેમના ઈશારા પર ચાલવા લાચાર બનવું પડે છે. વિશાળ સમાજની વિરૂદ્ધમાં એકલવાચો ઊભો રદેનાર તો કોઈ વિરલ જ દુઃસાહસ કરે છે, સામાન્ય મનોબળવાળા લોકો તો દચમચી જ જાય છે.

પરિવાર પણ શિક્ષણ પત્નતિથી પ્રભાવિત

શિક્ષણમાં ઉદ્વંડતાની ભરતી ચાલી આવે તો न तो पोतानी पुत्रीना गृहस्थ शांतिथी जेसरो न દીકરાની વદ્ ઘરમાં શાંતિ સ્થપાવા દેશે. શું જમાઈ કે શું પુત્રવધૂ ? આ બધા એ જ શિક્ષણ સંસ્થામાંથી બહાર પડ્યાં છે જ્યાં ઉચ્છુંખલતાની દંમેશાં બોલબાલા છે. આ બાળકો જે પ્રકારનું શિક્ષણ પામતાં રહ્યાં છે તેનો પ્રભાવ તેમના ગૃहસ્થ જીવન પર ન પડે, એવું તો બની જ ન શકે. 'દેશની શિક્ષણ-પદ્ધતિથી આપણે શી લેવા દેવા' એમ કઠી દેવાથી કામ ચાલવાનું નથી. તેની અસર આપણાં બાળકોના ગૃહસ્થ જીવન પર પડશે જ અને તેના ફળસ્વરૂપે આપણી બેચેની પણ વધશે જ.

દેશકાળથી આપણે બધા પ્રભાવિત આ જ પ્રકારે શાસનની સ્થિતિ, વેપારીઓની રીતિ-નીતિ, અપરાધો અને અનૈતિકતાની વૃદ્ધિ, સાદિત્ય અને કલા-સંગીતનો પ્રભાવ, મુર્ઘન્ય વ્યક્તિઓનું કર્તત્વ, વર્ગસંઘર્ષ વગેરેની વિષમથતા કોઈ સજજન સદ્ગૃहસ્થને શાંતિપૂર્વક જીવન પસાર કરવા દેતી નથી. વાસ્તવિક્રતા તો એ છે કે વ્યક્તિ એકાકી રઠીને જીવનનિર્વાદ કરી શકતી નથી. તેણે સમાજના પ્રભાવમાં આવવું જ છે. એટલું જ નહીં, તે પ્રવાદમાં પડે

ਮ।નસિક ક્વર અનાચાસે જ ઢછતું ચાલ્યું આવે છે. ખરાબ વાતાવરણમાં કેવળ બુરાઈ જ પાંગરે છે. ખરાબ પરિસ્થિતિઓ જ ફૂલે ફાલે છે. આવી સ્થિતિમાં વ્યક્તિગત રૂપે કરવામાં આવતો સ્વાધ્યાય, ચિંતન, મનન, પુજા પાઠ અથવા સજજનને ઉચિત નિર્વાઠમાં કોઈ સાર રહેતો નથી.

સમાજસેવા પરમાર્થ જ નહીં. સ્વાર્થ પણ વ્યક્તિનિર્માણ અને પરિવારનિર્માણની જેમ આવશ્યક દૈનિક કાર્યક્રમોનો એક અંગ માનવું જોઈએ. આપણા પોતાના માટે આપણે જેટલો શ્રમ, સમય, મનોયોગ અને ધન ખર્ચ કરીએ છીએ, તેટલો જ સમાજને સમુજ્નત, સુસંસ્કૃત, બનાવવા માટે ફાળવવાં જોઈએ, આ પરોપકાર પરમાર્થની દષ્ટિએ જ નહીં, વિશ્રદ્ધ સ્વાર્થ, સાધન અને સુરક્ષાની દ્રષ્ટિએ પણ પરમ આવશ્યક છે.

રાબ શતાયુઘ પ્રબનું નિરીક્ષણ કરવા નીકબ્યા. એક ઝુંપડીમાં વયોવૃદ્ધ બેચો. રાજા રોકાઈ ગયા. કુતૂહલવશ પૂછયું, ''આપની ઉંસર શું છે ?'' દેખાવમાં તેઓ સોની આસપાસ પઠોંચી ગયેલા લાગતા હતા. વૃદ્ધએ ગરદન ઉઠાવી અને કહ્યું, ''માત્ર પાંચ વર્ષ'' રાજને વિશ્વાસ ન શયો. ફરીથી પૂછયું તો એ જ ઉત્તર મબ્યો. વૃદ્ધએ કહ્યું, ''પાઇલું જીવન તો પશુપ્રચોજનોમાં નિર્શ્વદ્વ ચાલ્યું ગયું. પાંચ વર્ષ પૂર્વે જ્ઞાન ઉપજ્યું અને ત્યારથી જ હું પરમાર્થ પ્રયોજનમાં લાગી ગયો. સાર્થક ઉમર તો ત્યારથી જ ગણં છું."



બહાર આવીને પરમાર્શની કક્ષામાં પ્રવેશ કરવાની સંધિવેળા જ તો છે. સુવ્રતાની, સંકીર્ણતાની, વસ્દ્વેવ કુટુંબકમ્ના સેવા અને નિર્ધારિત કરેલો છે. ભારતીય સંસ્કૃતિની એ સુનિશ્ચિત પરંપરા છે કે વૈચક્તિક अने પારિવારિક પ્રયોજનો માટે કોઈએ પણ અડધાથી ଗଣି.

> છવનનો પૂર્વાઈ બ્રહ્મચર્ચ અને ગૃદસ્થની ભૌતિક પ્રગતિ માટે પર્યાપ્ત છે. ઉત્તરાઈને, વાનપ્રસ્થ અને સંન્યાસના રૂપમાં સમાજ માટે સમર્પિત કરવો જોઈએ. આ વિધાન એટલા માટે કરવામાં આવ્યું છે કે વ્યક્તિએ પોતાનું મહત્ત્વપૂર્ણ અનુદાન સમાજનિર્માણ માટે આપવું જોઈએ. દાન-પુણ્યનું જે માહાત્મ્ય દર્શાવવામાં આવ્યું છે તેની પાછળ પણ આ જ પ્રયોજન છે.

> સાઘ-બ્રાક્ષણોની જવાબદારી પ્રાચીનકાળમાં સાધ-બ્રાહ્મણો **ਰੇ**ਮਰੇ માટે કદેવામાં આવતા. જેઓ લોકમંગલ 'સર્વતોભાવેન' (સર્વભાવથી) આત્મદાન કરીને તેમાં જ તન્મય થઈ જાય. તે દિવસોમાં દેવાલયો અને તીર્થસ્થાનોનં નિર્માણ જનકલ્યાણ માટે સંગ્યલિત પ્રવૃત્તિઓના કેન્દ્ર સ્થાન રૂપે થતું હતું. તેમનું સંચાલન ઋષિકલ્પ, દેવપુરૂષોના હાથમાં રદેતું દતું. જનતા પણ એવી ઝંઝટમાં નદોતી પડતી કે આ દિવસોમાં કઈ સત્પ્રવૃત્તિઓના અભિવર્ધનને પ્રાથમિકતા આપી શકાય ? આ

ધાર્મિક જનતા, સાધુ-બ્રાહ્મણોને, તીર્થ, દેવાલયોને દાન એ માટે જ આપતી હતી કે તેના ક્રારા સમાજમાં સત્પ્રવૃત્તિઓનું અભિવર્ધન પૂરું પ્રાચીનકાળમાં સાધુ અને બ્રાહ્મણ વર્ગ થતું રહે. આ લોકસેવાના નિમિત્ત બનેલાં

### પરમાર્થની ભાવના જગાવવી એ જ અઘ્યાત્મનં પ્રચોજન

આપણી સુદ્રતાની સંકીઈતાને વ્યાપક આત્મવત્ સર્વભૂતેષુ, આત્મીયતામાં વિકસિત કરવી એ જ અઘ્યાત્મ દેવત્વમાં વિકસિત પરિણત કરવાનો વ્યાવદારિક તત્ત્વદર્શનનું મૂળભૂત પ્રયોજન છે. આ દષ્ટિકોણ કાર્યક્રમ વાનપ્રસ્થના રૂપમાં આપ્ત-પુરુષોએ અપનાવતાં સંચમ, સદાચાર, લોકમંગલ માટે સંકલ્પ અને ઉત્સાહ ઉત્પન્ન થાય છે અને તેને અવિરત નિભાવવા માટે સાહસ, વિશ્વાસ વધે છે. ઈશ્વરભક્તિ આ તાત્ત્વિક વધારે સમય અને મનોયોગ લગાવવો જોઈએ Ebed & जाम छे. आ ४ तत्त्वहर्शनतुं પ્રતિપાદન કરવા માટે ઘર્મ, અધ્યાત્મ અને ઈશ્વરવાદનું વિશાળ માળખું ઊભું કરવામાં આવ્યું મુક્તિ જેવાં અમરફળ સ્વર્ગ અને છે. આત્મવિસ્તારના કલ્પવૃક્ષ પર જ લાગે છે. સાંઘના, ઉપાસના, તપશ્ચર્યો, ચોગ-પરાયણતા, વૈરાગ્ય, સંન્યાસ, દાન-પૂછ્ય, સ્વાધ્યાય, સત્સંગ અને વિવિધ વિધિ ધર્મ-કત્યોનું એકમાત્ર પ્રયોજન આ જ છે કે આત્માં પર ચડેલા સંકીર્ણ સ્વાર્થ પરાચણતાના દોષ-દુર્ગુણો ટળી જાય, જે वासना-तृष्णाना, लोल-भोहना लवजंधनोमां જકડાચેલ રહ્યા છે. નરક એ કોઈ સ્થળ વિશેષ નથી, સંકીર્ણ સ્વાર્થ પરાચણતાની, નિમ્ન કક્ષાના દષ્ટિકોણની પ્રતિક્રિયા માત્ર છે. ઉદારતા અને સેવા-સાધનાના જળ કે સાબુથી જ મનઃક્ષેત્ર પર છવાચેલી મલિનતાઓ ધોવાઈ શકે છે. આ સમસ્ત પ્રયોજન સમાજસેવાનું વ્રત ધારણ કર્યો વિના સંભવી શકતું નથી. સેવા-ઘર્મ અપનાવ્યા વિના કોઈ વ્યક્તિ માત્ર પૂજાપાઠની રીત-રસમ અપનાવતી રઠીને સાચી અધ્યાત્મવાદી નથી બની શકતી કે તેને આત્મિક પ્રગતિનો લાભ નિર્ણય સાધ-બ્રાહ્મણોની પરિષદ જ કરતી દતી. મળી શકતો નથી.

# ભારતીય સંસ્કૃતિની સુનિશ્ચિત นเสมลย นรุ่นรเ

นโตเด่ समय छपन लोडमांगत्य माटे समर्पित धर्मडेन्द्रोने लगपाननुं निपासगृह मानपामां કરતા દતા. વાનપ્રસ્થ આશ્રમ સ્વાર્થના પરિઘર્થી આવતાં અને ત્યાં જઈને લોકો શ્રદ્ધાર્થી મસ્તક



નમાવતા હતા અને સંચાલિત સત્પ્રવૃત્તિઓમાં સત્પરિણામ ઉત્પાદક માનવામાં આવશે.

# મૂળમાં સિંચન કરવાથી છોડ લીલો બનશે

સમાજમાં ઓપણા આજે અગણિત દુષ્પ્રવૃત્તિઓ વ્યાપેલી છે. અસંખ્ય જટિલ સમસ્યાઓ સન્મૂખ છે. કષ્ટ-કલદ અને શોક-સંતાપના અસંખ્ય કારણો મોજુદ છે. આ વિકૃતિઓનું દુષ્પરિણામ આપણે ડગલે ને પગલે ભોગવવું પડે છે. મનુષ્ય પતિત અને દુષ્ટ બનતો જઈ રહ્યો છે. પોતાના માટે અને બીજાઓ માટે આપત્તિઓ અને સંકટો ઉત્પન્ન કરી રહ્યો છે. આ સમસ્ત વિષમતાના મૂળમાં વ્યાપક દુર્બુંદ્ધિ જ ઊભરાતી દેખાઈ આવે છે. ચિંતનનું સ્તર અધમતાના કાદવમાં ફસાઈ જવાથી ઉત્પન્ન થયેલ વિગ્રહનો પોકાર જ આજે દસે દિશાઓમાં દાદાકાર મચાવી રહ્યો છે. દુનિયામાં વસ્તુઓનો અભાવ નથી કે નથી સાનુકળ પરિસ્થિતિની કોઈ ઊણપ. કેવળ દુર્બુંત્રિ લારા જ વિપત્તિઓ પેદા કરાઈ છે. સદ્ભાવોનું સ્થાન દુર્ભાવોએ, સદ્દપ્રવૃત્તિઓનું સ્થાન દુષ્પ્રવૃત્તિઓએ લઈ લીધું છે. પરિણામે જે વસ્તુઓ સુખ-શાંતિ અને પ્રગતિની અભિવૃદ્ધિમાં લાગી શકતી હતી, તેઓ જ વિપત્તિઓ અને સમસ્યાઓ વધારવામાં પ્રયોજાઈ રહી Ø. પ્રગતિના સ્થાને અદ્યોગતિ જ આંપણા ભાગે. આવી રહી છે. આનું નિરાકરણ ફોલ્લા પર મલમ લગાવવાથી નહીં, રક્તશદ્ધિનો ઉપચાર કરવાથી થશે. અમુક મુશ્કેલીઓને અમુક ઉપાયથી દ્રલ કરવાની વાત વિચારવી એ સુકાઈ ગયેલા વૃક્ષનાં પાંદડાં ઘોવા સમાન છે. આમ કરવાથી કશું કરવાથી જ બનશે.

 $\times \times \times$ 

નમાવતા હતા અને સંચાલિત સત્પ્રવૃત્તિઓમાં ચોગદાન આપવાની પ્રેરણા પ્રાપ્ત કરતા હતા. તીર્થમાં વિશેષ સમારંભો પણ સમય સમયે આ જ આંહાન માટે થતા હતા કે આ અવસરો ઉપર વધારે સંખ્યામાં, અધિક ભાવનાસંપન્ન લોકોં એકઠા થાય અને સમાજનિર્માણ માટે તત્કાલીન યોજનાઓને અગ્રેસર બનાવવા માટે વ્યાવહારિક માર્ગદર્શન અને અપેક્ષિત ઉત્સાદ પ્રાપ્ત કરે સમયદાન, શ્રમદાન, ધનદાનનો એકમાત્ર ઉદ્દેશ સમાજના પછાતપણાને દૂર કરવું, સમાજના પછાત વર્ગોને ઊંચા લાવવા તે હતો. આ પ્રયોજનને પૂરાં કરનારી વ્યક્તિઓ તથા સંગઠનોનું પોષણ કરવું તે ઉદ્દેશ હતો.

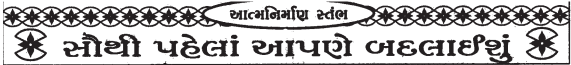
# અંજન-વસ્ત્ર દાનથી પણ કલ્યાણકારી જ્ઞાનદાન

પછાત વર્ગોમાં અંઘ, કોઢિયા, અપંગ, દીન, દુર્બળ જ આવતા નથી, પરંતુ એવા અજ્ઞાની, કુમાર્ગે વળેલા, ઉત્રત અને દુરાગ્રદીઓ પણ આવે છે, જેઓ ઔચિત્ય અને વિવેકનો તિરસ્કાર કરીને અનિચ્છનીય લોકપ્રવાદમાં વદી રહ્યા છે. અન્ન, વસ્ત્ર, અંઘ અને અપંગોમાં વદેંચવા માત્રથી સમાજસેવાની ઇતિશ્રી થઈ જતી નથી, પરંતુ તેમની સહાયતાનું પણ ઘ્યાન રાખવું જોઈએ, જેઓ અવિવેકનો શિકાર બનીને ઘણિત અને દુરાગ્રદી જીવન જીવી રહ્યા છે. દકીકતમાં આ વર્ગ આથી પણ વધુ દયાને પાત્ર છે. સતપ્રેરણાઓ આપીને જો તેમને સન્માર્ગગામી બનાવવામાં આવે તો ગંદા ખાબોચિયામાં પડીને નાશ પામનારી મહત્ત્વપૂર્ણ શક્તિને બચાવી શકાય અને ઉપયોગી દેતુમાં સંયોજી શકાય. આમાં રાદ ભૂલેલાઓનું પણ કલ્યાણ થાય છે અને સમાજને ઊંચો ઊઠાવવાનો અવસર પણ મળે છે. વિચાર ક્રાન્તિ અને જ્ઞાનચજ્ઞની પુણ્ય प्रक्रिया, झानटानना के भहान उद्देशने पूर्ध डरे છे, तेने अन्न-पस्त्र, हाननी तुलनामां लाज-કરોડ વધારે કલ્યાણકારી ગણો ਅਰੇ

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - July, 2002

17



ભાગીદારીનો લાંચરુશ્વત. તે ન તો પૂજાપાઠથી પ્રભાવિત થાય છે. ન વિવિધ વિધિ-કર્મકાંડોનો તેની પ્રસન્નતા અને અપસન્નતા સાથે કોઈ સંબંધ છે. સમગ્ર ધર્મ આવરણ અને ઉપાસના પ્રકરણ તો વિશ્વ રૂપથી આંતરિક પરિશોધન માટે છે. દુર્ગૂણોના નિરાકરણ અને સદ્વણોના અભિવર્ધનના શૌર્ચ-સાઠસ પ્રદર્શન કરવાથી આત્મબળ વધે છે. વૃદ્ધિ પામેલું આત્મબળ જ તે શક્તિ છે, જેનાથી આશ્ચર્યકારક અને ચમત્કારી આધ્યાત્મિક વિભૂતિઓથી મનુષ્ય સસંપન્ન બને છે. જ્ઞાન અને તપની સાર્થકતા તે સાદસિકતાની કસોટી પર કસવામાં આવે છે, જેના આધારે દુષ્પ્રવૃત્તિઓને ઉખાડવી અને સંદ્રપ્રવૃત્તિઓને વધારવાનો સંકલ્પ, સાદસ અને પરાક્રમ સંભવી શકે.

> એક બ્રાહ્મણ બાળક તપોઘન યુવાવસ્થામાં જ ઘર-બાર છોડીને જંગલમાં તપ કરવા માટે ચાલી નીકબ્યો. તેણે ત્યાં બહુ કષ્ટો સહ્યાં, પરંતુ તે પોતાની તપ સાંઘનાથી ચલિત ન થયો. એક દિવસ તે નદી કિનારે સાદ્યનામાં તલ્લીન હતો. ઇન્દ્ર એક બ્રાહ્મણનો વેશ ઘારણ કરીને ત્યાં આવ્યા અને નદીમાં રેતના ઢગલા ઠેંકવા લાગ્યા. તપોઘને પૂછ્યું, 'વૃદ્ધ બ્રાહ્નણ, આપ આ શું કરી રહ્યા છો ?' ઇન્દ્રએ જવાબ આપ્યો, 'નદીમાં પુલ બાંઘી રહ્યો છું.' તપોદાન હસ્યો અને બોલ્યો. 'કેવળ માઢી નાખવાથી જ પુલ કઈ રીતે બંધાશે'? તેને માટે પથ્થર, ચુનો, લાકડાં વગેરે પણ જોઈએ. ત્યારે ઈન્દ્રએ પ્રગટ થઈને કહ્યં. તપોદ્યન. જ્ઞાન વિના કેવળ તપશી આત્મવિકાસ કરવાની વાત વિચારવી તે નદીમાં રેતના ઢગલાથી પુલ બાંઘવા જેવું છે.' તેઓ અંતર્દ્યાન થઈ ગયા. તપોદ્યનને પોતાની ભૂલ સમબઇ અને તે જ્ઞાનપ્રાપ્તિના કાર્યમાં લાગી ગયો. જીવનક્ષેત્રમાં જ્ઞાન વિના મનુષ્યના પ્રયાસો મોટે ભાગે નિષ્ફળ બની બય છે.

નિર્માણ અભિચાનમાં યગ શભારંભ શ્રી ગણેશ આપણા પોતાનાથી શરૂ કરવામાં આવે. બીજાઓને ઉપદેશ અને પોતાની ઉપેક્ષા એ વાત અન્ય બાબતોમાં ચાલી શકે, પણ જ્યાં લોકમાનસના શુદ્ધીકરણનો પ્રશ્ન્ન સામે આવશે, ત્યાં તેનું પ્રથમ ચરણ પોતે જ ઉપાડવું પડશે. ઉત્ક્રખ્ટતા ઉપદેશથી નદિ, અનુકરણથી ઉत्पन्न थाय છे. આ तथ्यने श्रेटल्ं असही अने જેટલા ઊંડાણથી સમજી લેવામાં આવે, તેટલું જ ઉત્તમ છે. જો યુગ સાદિત્યએ પ્રતિપાદિત કરેલા જ્ઞાનને ઉપયોગી માનવામાં આવે તો પછી તેને મગજથી આગળ વધારીને અંતઃકરણ સુધી લઈ જવામાં આવે. આને જાણકારી જ ન રહેવા દેતાં શ્રદ્ધામાં પરિણત કરવામાં આવે અને બે સાહસભર્યા કદમો ઉઠાવવામાં જ આવે. એક તો એ કે આપણી વર્તમાન જીવનચર્ચામાં જેટલું પણ શક્ય બની શકે તેટલું પરિવર્તન કરવામાં આવે, પછી ભલે તે પરિવર્તન ઓછામાં ઓછું કેમ ન હોય. પોતાના દોષ શોધવા, તેનો સ્વીકાર કરવો, તેને દૂર કરવાની આવશ્યકતાનો અનુભવ કરવો અને તેમાંના કોઈક સાથે તો સાહસપૂર્વક લડી લેવું અને તેમનો ત્યાગ કરવા માટે એવો સંકલ્પપૂર્વક નિર્ધાર કરવામાં આવે કે ભવિષ્યમાં તેને નિભાવતાં કોઈ અવરોધને તેની આડે ન આવવા દેવામાં આવે. બીજું પગલું એ છે કે આપણા પોતાનામાં જે સદગણોનો અભાવ છે તેમાંથી કેટલાકને અપનાવવામાં આવે અને સ્વભાવ અભ્યાસમાં લાવવાનં કરવામાં આવે. bR ସାହା નિષ્કુષ્ટતાઓને ઉત્કૃષ્ટતાઓમાં પરિણત કરવાના શૌર્ચ, સાઠસનું નામ જ આત્મબળ છે. તપ-તિતિક્ષા (સહનશીલતા)નું, સાધના-ઉપાસનાનું, સ્વાધ્યાય-સત્સંગનું એકમાત્ર પ્રયોજન આ આત્મબળને ওিশ্বেল કરવાની પુષ્ઠભૂમિ, भनःस्थिति जनायपी ते ४ छे. धश्वरने न तो કોઈની ખુશામત જોઈએ છે કે ન કોઈની

Yug Shakti Gayatri - July, 2002



બે ચરણ છે, જેમના સહારે જીવનલક્ષ્યની પૂર્તિ સુધી ક્રમબદ્ધ રૂપે આગળ વધી શકાય છે. તેમને સાધના અને ઉપાસનાની જોડી કઠી શકાય તેમ છે. દુષ્પ્રવૃત્તિઓનું ઉન્મૂલન સાધના છે ਅਗੇ સદ્પ્રવૃત્તિઓનું સંસ્થાપન ઉપાસના છે. દાનવતાનું ઉન્મલન અને દેવત્વનું પોષણ, આ જ ઘર્મઘારણા છે અને એ જ ઈશ્વરની આરાઘના છે. આ તથ્ય જો ઊંડાણપૂર્વક સમજી લેવામાં આવે તો तत्त्वદર્શનના એ મૂળ પ્રયોજનને સમજી શકાય, જેના માટે આસ્તિકતા અને ધાર્મિકતાનું વિશાળ માળખું દીર્ઘદષ્ટા ઋષિઓએ ઊભું કરેલું છે. આત્મિક પ્રગતિની દિશામાં આપણે આ જ બે કદમોને ક્રમબદ્ધ ૩પે આગળ ધપાવતા જઈ અપેક્ષિત લક્ષ્ય સુધી પહોંચી શકીએ છીએ. આ તો છે સનાતન અને શાશ્વત સત્ય. જો સામયિક પરિસ્થિતિઓની દંષ્ટિએ વિચારીએ તો લોકમાનસને નિષ્કૃષ્ટતાથી ઉત્ક્રષ્ટતા તરક વાળવા માટે પણ આ જ ઉપાયનો તાત્કાલિક ઉપચારરૂપે પણ પ્રયોગ કરવો પડશે. વિચારકાન્તિ આ યુગની સૌથી મોટી આવશ્યકતા છે. આ વિચારકાન્તિ એટલી સજીવ હોવી જોઈએ કે तेनी साथे नैतिङ झन्ति अने सामाश्विङ झन्ति પણ ખેંચાઈ આવે. આ સમગ્ર વિચારક્રાન્તિનો શભ આરંભ પોતાની જાતથી જ થઈ શકે છે. બીજાઓને શિક્ષણ આપવા માટે વાણી અને કલમ કંઈક દદ સુધી જ કારગત નીવડી શકે, સાચો પ્રભાવ તો ઉપદેશકના ચારિત્ર્યનો જ પડે છે. અનુકરણ માટે જ્યાં સુધી આદર્શ સામે ન હોય, ત્યાં સુધી તે કષ્ટસાધ્ય માર્ગ પર ચાલવાનું સાહસ લોકોમાં ઉત્પન્ન થતું નથી. ભૌતિક જાણકારી કલમ અને વાણીથી જ પૂરી થઈ શકે છે, પરંતુ આધ્યાત્મિક પ્રશિક્ષણ માટે તો શિક્ષકનું પરિવર્તિત જીવન જ મુખ્ય આધાર છે. આ સિવાય બીજાઓમાં તે પ્રકારનો ઉત્સાદ જ ઉત્પન્ન થઈ શકતો નથી. જેના આધારે વ્યક્તિમાં, સમાજમાં મહત્ત્વપૂર્ણ પરિવર્તન સંભવી શકે.

યુગનિર્માણનાં પગથિયાં છે (૧) આત્મનિર્માણ (૨) પરિવાર નિર્માણ (૩) સમાજ નિર્માણ. ખામાંથી કમશા એક પછી બીજા પગશિયાં ચઢવા (વસ્તુઓની ઉપર 🛊 મુલાયમ સામકીનું સાવરપ્ર

ઉપર્યુક્ત બે પ્રયાસો આધ્યાત્મિક સાધનામાં એ માટે અધિક યોગ્યતા અને સામર્થ્ય જોઈએ. સૌથી સરળ અને સૌથી આવશ્યક આત્મનિર્માણ છે. પ્રત્યેક સ્થિતિની વ્યક્તિ આ દિશામાં સતત આગળ ઘપતી રહી શકે છે. અતિ વ્યસ્ત, સર્વ રીતે અયોગ્ય, અસમર્થ, એટલે સુધી કે રોગી-અપંગ વ્યક્તિ પણ આ માર્ગ પર ઉપયોગી કદમ આગળ વધારી શકે છે. આત્મનિરીક્ષણ કરીને ગુણ, કર્મ, સ્વભાવમાં ભરેલા દોષ-દુર્ગુણોને શોધી શકાય છે અને તેમને દૂર કરવાના પ્રયાસોનો આરંભ કરી શકાય છે. લોઢું લોઢાને કાપે અને વિચારોથી વિચારો કાપી શકાય છે. ઠીન આદતો, ઈચ્છાઓ અને માન્યતાઓ, જે આપણા મનઃક્ષેત્રમાં મૂળ નાખીને બેઠી દોય. તેને આત્મનિરીક્ષણની ટોર્ચ પ્રગટાવીને બારીકાઈથી શોઘવી જોઈએ અને નિશ્વય કરવો જોઈએ કે તેને દૂર કરીને જ જંપીશું. પ્રત્યેક અધમ વિચારના વિરોધી વિચારોની એક સુસજ્જ સેના ઊભી કરવી જોઈએ. તેમને નોંધી લેવા જોઈએ અને વારંવાર તેમના પર મનન-ચિંતન કરતા રઠી મનઃક્ષેત્રમાં ઊંડાણ સુધી પ્રતિસ્થાપિત કરવા જોઈએ.

#### કામુકતાનો પણ ઉપચાર છે

આપણા અંતરમાં જો કામુક દષ્ટિએ મૂળિયા જમાવી દીધાં હોય, માનસિક અથવા શારીરિક વ્યભિચાર થતો રહેતો હોય, તો તે અપવ્યયથી થનાર શારીરિક, માનસિક, નૈતિક, સામાજિક નુકસાનની લાંબી યાદી નોંધી લેવી જોઈએ. જેમણે આ ખરાબ આદતોના સકંજામાં પોતાની જાતને કસાવી રાખી, તેમણે જે દુષ્પરિણામો ભોગવવાં પડ્યાં, તેમના દષ્ટાંતો સામે રાખવાં જોઈએ. તેનાથી ઊલટું જેમણે સંચમ સાધ્યો તે પ્રાચીન અને พนโฟด વ્યક્તિઓનાં ઉદાહરણોની જીવનચર્યા નજર સામે લાવવી જોઈએ. કામુક્તાની પ્રવૃત્તિ કેટલી મૂર્ખતાપૂર્ણ અને કેટલી અદિતકારી છે, તે સંદર્ભમાં જો લાંબા સમય સુધી ચિંતન-મનન કરતા રહેવામાં આવે, તો બુદ્ધિ એટલાં તર્ક અને પ્રમાણો પ્રસ્તુત કરી દેશે કે આ દિશામાં થયેલ ઈચ્છા પ્રત્યેક દૃષ્ટિએ અનિચ્છનીય જણાઈ આવશે. મળ-મૂત્ર, અસ્થિ-માંસ જેવી ઘણિત



છે, તેમાં સૌંદર્ચ બિદાળવું અને તે પ્રતિ મુગ્ધ વિચારધારાની ઇંટો ખડકતાં એવી દીવાલ ઊભી કરી શકાય તેમ છે, જેની સાથે માથું પટકીને મનાક્ષેત્ર પર આદિપત્ય જમાવનાર આસ્ટી વિચારોને નિરાશા અને અસફળતા સાથે પાછા દુટવું પડે. આસુરીપણાનો આપણા ઉપર વિજય કેવળ એટલા માટે જ થાય છે કે આપણે તેમને સદન કરીએ છીએ અને તેને પોષણ આપીએ છીએ. ઠકીકતમાં તેમનામાં પોતાની અંગત એવી કોઈ ક્ષમતા નથી કે આપણી ઉપર વિજય પ્રાપ્ત કરી શકે. જયારે પણ અને જે પણ તેનો મક્કમતાપૂર્વક સામનો કરવા તૈયાર થશે, તેમને પોતાના શત્ર માનશે, તિરસ્કાર કરશે, જેઓ તેમનો સાથ નભાવતાં થનાર અપાર નુકસાનનો વિચાર કરતા રદેશે, તેને આવા કોઈ પણ મનોવિકારથી કદીય પરાજિત થવું નહીં પડે. પાપ નહીં, આપણો અવસાદ જીતે છે. વિરોધ-પ્રતિરોધનો સામનો ન કરવો પડે. તો નાના નાના કીડા પણ મૂલ્યવાન વસ્તુઓને, સુદઢ શરીરોને ખોખલું કરી મૂકે છે. પછી મનોવિકારો હકીકતમાં કેટલાય દૂર્બળ કેમ ન હોય, પ્રતિરોધ રહિત મનઃક્ષેત્ર પર કબજો જમાવી

> વિદ્યા પ્રાપ્તિ માટે ઘણીવાર સગવડો હોતી નથીં. સાઘનોની ઊણપ રહે છે તથા શારીરિક. માનસિક પરિસ્થિતિઓ અવરોઘ દ્યાલો કરે છે, પરંતુ બે જ્ઞાનપ્રાપ્તિની તીવ્ર આફાંક્ષા ઉત્પન્ન થઈ બય તો મનુષ્ય પ્રત્યેક સ્થિતિમાં પોતાના ઉદ્દેશની પૂર્તિ માટે અવસર પ્રાપ્ત કરી શકે છે. સંત વિનોબા ભાવે સિત્તેરથી વધુ ઉંગર થઇ જવા છતાં પ્રેય ભ્રદાન આંદોલનમાં રાત દિવસ મંડ્યા રદેતા દતા, સાથોસાથ વિશ્વની સૌથી વધુ અદ્યરી ચીની ભાષાનું અઘ્યયન પણ કરતા દતા. તેઓ પોતાના વ્યસ્ત કાર્યક્રમની વચ્ચે પ્રણ વિશ્વની મુખ્ય દસ ભાષાઓ બદુ જ સારી રીતે શીખી ચૂક્યા હતા અને આગળ ઘણુંબઘું શીખવા માટે પ્રયત્નશીલ દતા.

બનવું કેટલું ઉપદાસાસ્પદ છે ! કોઈ સ્વરૂપવાનના શરીરની ચામડી ઉખાડી નાખીને તેનું ચિંતન કરવામાં આવે તો પ્રતીતિ થશે કે સુંદર દેખાનારી કાયા હકીકતમાં ભયંકર ઘૃણાસ્પદ વસ્તુઓથી જ ભરેલી છે. તેનું સૌંદર્ચ દંમેશાં દેખાવનું અને બનાવટી છે. તો આ દુષ્પ્રવૃત્તિને અપનાવીને આપણે પ્રાપ્ત તો કશું જ નથી કરતા, માત્ર ખોતાં જ રઠીએ છીએ. આપણાં મૂલ્યવાન વસ્ત્રોમાં આગ લગાડીને થોડીવાર તાપણું કરવું બુદ્ધિમત્તાની કસોટી પર સાચું નથી ઊતરતું. આપણે આપણું પોતાનું તેજ, ઓજસ, બળ, વર્ચસ્વ જલાવીને ગાળી નાંખીને થોડીક ક્ષણોનું તુચ્છ મનોરંજન કરીએ, તેનાથી શું મળશે ? શું બનશે ? બીજા પાસેથી કંઈ મેળવવામાં લાભની વાત વિચારી શકાય તેમ છે. ચોરી-ઉઠાઉગીરી વગેરેથી કંઈક તો લાભ થાય જ છે, પરંતુ વ્યભિચારમાં તો તે બદ્ મુલ્યવાન સામર્થ્ય, જે શારીરિક અને માનસિક દ્રષ્ટિએ અત્યંત ઉપયોગી દતું તેને ગંદા નાળામાં વહેવડાવી દેવાય છે. કૂતરો સૂકું ઠાડકું ચાવીને પોતાનાં જ જડબાં છોલી નાખે છે અને તેમાંથી વદેનાર લોદીને સૂકાં હાડકાંનો રસ સમજીને સ્વાદ લેતો રહે છે. આ મૂર્ખતામાં કૂતરો પોતાનું જ જડબું ઘાયલ કરે છે અને લાંબા સમય સુધી તેની પીડા સદન કરે છે. કામુક્તાના પ્રયાસો લગભગ આ કક્ષાના છે. આ ઉપરાંત સમાજમાં જે અવ્યવસ્થા ફેલાય છે, મર્ચાદાઓ તૂટવાથી પારિવારિક વિટંબણાઓ ઉત્પન્ન થાય છે, તેનાં નુકસાન તો અલગ છે. આવા અનેક આધારો કામુક્તાની દુષ્પ્રવૃત્તિના વિરોધમાં વિચારી શકાય તેમ છે અને દરરોજ કેટલીય વખત ગંભીરતાપૂર્વક તેનું ચિંતન-મનન કરી શકાય તેમ છે.

## દાનવવાની સફળવાનું કારણ -આપણી કાચરતા

ઉપર આપેલ પંક્તિમાં કામ-વિકારની ચર્ચા કરવામાં આવી. અન્ય કુવિચારોના સંબંધમાં પણ આ જ વાત લાગુ પડે છે. કોઘ, લોભ, મોદ, મદ, મત્સર, ઈર્ષા, દ્વેષ, અદંકાર, આળસ, પ્રમાદ, વિરોધી દર્વ્યય વગેરેના વિરતમાં **UP** 



જ દેશે. આમાં તેમની સમર્થતા અને પ્રબળતા નથી. દુર્ગુણી વ્યક્તિ તો ઉપલબ્ધ સંપત્તિની રક્ષા કારણભૂત નથી પરંતુ ઉપેક્ષા, મૂછી, કાચરતાને જ દોષિત ગણવામાં આવશે. સતર્કતા, જાગઝકતા અને પ્રતિરોધ કરવાની ક્ષમતા જેમણે પણ વિકસિત કરી છે, તેમણે મનોવિકારોથી પરાજિત થવાનો ખરાબ દિવસ કદી પણ જોવો નહીં પડે.

#### ઠીન પ્રયોજનોમાં પણ સકળતાનું કારણ - સદ્ગુણ

સત્પ્રવૃત્તિની **અભિવૃદ્ધિ** આત્મનિર્માણનું, આત્મવિકાસનું બીજું ચરણ છે. સદ્વગુણોના અભાવમાં આપણે નિસ્તેજ જીવન જીવીએ છીએ. સમૃદ્ધિ, શક્તિ, વિભૂતિ, પ્રતિભા અને સફળતા કોઈની પાસે આકાશમાંથી આવીને ટપકતી નથી. તેને સદ્ગુણોની પ્રતિક્રિયા પણ કઠી શકીએ. શું ભલા કે શું ખરાબ, હરેક કક્ષાના લોકો સફળતા, પોતાના સદ્ગુણોના આધારે જ પ્રાપ્ત કરે છે. ડાકુ સુઘ્ધાં ત્યારે જ સફળ થાય છે. જયારે તેમનામાં શૌર્ચ, સાદસ, નિર્ભયતા અને સતર્કતા જેવા ગુણો અધિક हોય. આ ગુણો જો તેનામાં ન हોય તો ડાકુગીરી તેનાથી થઈ જ નહીં શકે. ચોર અને ખિસ્સાકાતરૂની ચતુરાઈ અને કુશળતા ઉચ્ચ સ્તરની હોય છે. બીજાના બેધ્યાનપણાનો લાભ ઉઠાવવો અને પોતાના દુષ્કૃત્યને છુપાવવા માટે તેણે સૂક્ષ્મ બુદ્ધિનો અસાધારણ પરિચય આપવો પડે છે. જો આ સદ્ગુણોનો અભાવ હોય તો ચોરી, ખિસ્સાં કાતરવાનું બની જ ન શકે. કોઈ કરશે તો નિષ્ફળ રદેશે. મધુર ભાષણ અને બીજાઓનો વિશ્વાસ પ્રાપ્ત કરવાની કલા આવડતી હોય ત્યારે જ ઠગાઈ સફળ નીવડે છે. બનાવટી રૂપથી જ ભલે, પણ છળ આચરવામાં સફળતા ત્યારે જ સાંપડશે, જયારે બીજાઓના ઉપર પોતાની વિશ્વસનીયતાની છાપ પાડતાં સારી રીતે આવડતું હોય. તેના વિના તો છળ-પ્રપંચનો પ્રયાસ શરૂઆતથી જ ખુલ્લો પડી જશે.

સદ્ઉદ્વેશોની પૂર્તિમાં સદ્ગુણ જ સહાયક આ બધી તો હલકાં પ્રયોજનો માટે સદ્ગુણોના ઉપયોગની વાત થઈ. સદ્ઉદ્વેશોની પૂર્તિ માટે દરિક્રતા છવાયેલ છે, તેનો પણ અંત આવવો સફળતા પ્રાપ્ત કરવી તે વ્યક્તિત્વમાં ઉપયોગી જોઈએ. સદ્ગુણોની સ્થાપના કર્યા વિના બની જ શકતું

સઘ્ધાં કરી શકતી નથી. સહજમાં જ જે કાંઈ તેને પ્રાપ્ત થયું છે. તેનો પણ ઉચિત લાભ ઉઠાવવો તે તેના માટે સંભવ નહીં બને. કેટલાય દુર્ગુણી લોકો પોતાના બાપ-દાદાઓએ વારસામાં મૂકેલી વિપુલ સંપત્તિને થોડાક જ દિવસોમાં દાઝગોળાની જેમ કંકી મારી ખતમ કરી દે છે. સગવડ અને સન્માનભરી પ્રાપ્તિઓથી જોતજોતામાં તેઓ હાથ ધોઈ બેસે છે. આનાથી ઊલટું ગરીબાઈ અને મશ્કેલીઓની અભાવગ્રસ્ત અગવડભરી પરિસ્થિતિઓમાં જન્મેલું બાળક પોતાની ઉત્કટ ઈચ્છાશક્તિ, શ્રમસાધના, અભ્યાસ અને તક શોધવાના પ્રયાસને અપનાવીને ઉન્નતિના ઉચ્ચ શિખર પર જઈ પહોંચે છે. પોતાના દાથે પોતાની કેડી કંડારે છે અને પ્રગતિના ઉચ્ચ શિખર પર જઈ પહોંચે છે.

સદ્ગુણોનો અર્થ સત્ય, અહિંસા, બ્રહ્મચર્ચ, ઈશ્વરભક્તિ જેવા ઉચ્ચ આદર્શો સુધી જ સીમિત ન બનાવવો જોઈએ. તેનો પરિધ અંતરંગ અને બદિરંગ જીવનના પ્રત્યેક ક્ષેત્ર સુધી ફેલાયેલો છે. સમગ્ર વ્યક્તિત્વને પરિશુદ્ધ, સજજનને ઉચિત અને પ્રામાણિક બનાવનારી બધી આદતો અને વૃત્તિઓને સદ્ગુણોની સીમામાં સામેલ કરવામાં આવશે. કોઈ વ્યક્તિ જૂઠું નથી બોલતી, ચોરી નથી કરતી, વ્યભિચારથી બચી ગયેલ છે, આ બચાવ યોગ્ય છે અને અનુકરણીય પણ છે, પરંતુ આટલા માત્રને આત્મનિર્માણ માની બેસવું એ અપર્ચાપ્ત બનશે. જીવ-જંતુ અને વૃક્ષ-વનસ્પતિ પણ અસત્ય, ચોરીથી બચતાં રહે છે. આ સ્થૂળ સંદાચારનું આંશિક પાલન માત્ર જ થયું. આટલા માત્રથી આત્મવિકાસનું લક્ષ્ય પૂરું થતું નથી. મનમાં દલચલ મચાવનાર બેચેનીનો પણ અંત થવો જોઈએ. જે ઉદ્વેગો અને વિકારોએ મનઃક્ષેત્રને અસ્તવ્યસ્ત બનાવી દીધું છે, તેમનું પણ નિરાકરણ થવું જોઈએ. ગુણ, કર્મ, સ્વભાવમાં ઉલ્કૃષ્ટતાનો અભાવ હોવા માટે જે સર્વતોમુખી

(21

#### કેંદ્રભાષ સેંદ્રાવામુકાપ શરવાથું તેલે આવઠકાર પરિવાર નિર્માણ સ્તંભ

યુગનિર્માણ પરિવારનું બીજું ચરણ છે - પરિવાર સ્વિચંબનાવવું પડે છે. નિર્માણ. સામાન્ય રીતે દરેક મનુષ્ય પરિવાર રચીને રહે છે. જે લોકો લગ્ન નથી કરતા તેઓ પણ મા-બાપ, ભાઈ-બદેન વગેરેની સાથે રદે છે. આ પણ પરિવાર જ થયો. સ્ત્રીઓ અને બાળકો સુધી જ પરિવારની સીમા બાંધી શકાય નહિ. એટલું જ નહિ યૈરાગી, સંત, મહાત્મા બધા જમાત બનાવીને રહે છે. આશ્રમ, સંપ્રદાય, મંડળી બનાવે છે. ગુરુ-શિષ્યોની પરંપરા ચાલે છે અને પરિવાર બની જાય છે. કોઈ ઉદ્યોગ-વ્યવસાય જો આત્મીયતા સાથે ઉચ્ચ આદર્શોને સામે રાખીને ચલાવવામાં આવે. તો સાથે કામ કરનાર પણ પરિવાર જ બની જાય છે. વિદ્યાર્થીઓ અને અધ્યાપકોનો સંબંધ હકીકતમાં એક પરિવાર જ છે. પ્રાચીનકાળમાં ગુરૂકુળ આ જ આદર્શ પર ચાલતાં હતાં. થોડી વધુ ઉદાર દષ્ટિનો વિકાસ થાય, તો પ્રદેશ, દેશ, ધર્મ વગેરેની સીમા ઉલ્લંધીને વિશ્વ પરિવાર પર જઇને અટકે છે, ત્યારે 'વસુદ્દેવ કુટુંબકમ્' એક કલ્પના નહીં, વ્યાવહારિક સત્ય દષ્ટિગોચર થાય છે. પૂર્ણ એકાકી તો કોઈ જડ, મૃતક અથવા પરમદેસ જ રહી શકે છે. સામાન્ય મનુષ્યનો જયાં સુધી પ્રશ્ન છે, તેણે પરિવાર બનાવીને જ રહેવું પડે છે. સ્નેહ-સહયોગનું જયાં સુધી આદાન-પ્રદાન ન હોય, ત્યાં સુધી આત્માની તપ્તિને સમાધાન મળતું નથી.

#### પરિવાર એક રીતે નાનું રાષ્ટ્ર છે

પરિવાર એ સુવિસ્તૃત સમાજનું એક નાનકડું સંસ્કરણ છે. યુગનિર્માણની ક્ષમતા વિકસિત કરવા માટે આપણે પરિવાર નિર્માણની પાઠશાળામાં પ્રશિક્ષણ પ્રાપ્ત કરવું જોઈએ. ભોજન-વસ્ત્રની, મોજ-શોખની, શિક્ષણ-સૂવિધાની વ્યવસ્થા કરવાથી જ પરિવારની આવશ્યકતા પૂર્ણ થઈ જતી નથી, પરંતુ તે નાનકડા ક્ષેત્રમાં એવું વાતાવરણ બનાવવું પડે છે, જેમાં રહેતા જીવો દરેક દષ્ટિએ સમુન્નત, સુસંસ્કૃત બની શકે. વધારે ખર્ચ કરવાથી, અધિક સગવડ-સાધન રહેવાથી, નોકર-ચાકરની વ્યવસ્થા રહેવાથી, ઘર સ્વચ્છ-સુઘડ અને સંજાવટભર્યું રહી શકે છે. સંપન્નતાના આધારે સુંદર ભોજન-વસ્ત્ર, એશ-આરામ, વિનોદ-મનોરંજનનાં સાધનો મળી શકે છે, પરંતુ વ્યક્તિત્વને સમગ્રરૂપે વિકસિત કરનાર સુસંસ્કાર કેવળ યોગ્ય વાતાવરણમાં જ સંભવી શકે છે. આવું વાતાવરણ ક્યાંચ બનાવેલું તૈયાર મળતું નથી કે નથી તે ખરીદી શકાતું. તે વાતાવરણને તો | જાનની મલિનતાનાં બીજાં સ્થૂળ કારણો પણ હોઈ શકે

ગુરૂકુળોની ખોટ પરિવાર ભરપાઈ કરે પ્રાચીનકાળનાં ગુરુકુળોની વાત જુદી દતી, ત્યાં ઉત્કૃષ્ટતાનું વાતાવરણ કાયમ રहેતું દતું. ઘર અને પરિવારમાં જે ઊણપ રહેતી હતી તેની પૂર્તિ ત્યાં થઈ જતી દતી. ઋષિ-તપસ્વી પોતાના જ્ઞાન, કર્મ અને પ્રભાવથી વિદ્યાર્થીઓના ચરિત્ર નિર્માણની આવશ્ચકતા પરિપૂર્ણ કરતા દતા, પરંતુ દવે આવાં ગુરૂકુળો, વિદ્યાલયો પણ ક્યાં છે? હવે તો આ આવશ્યકતા પ્રત્યેક સદ્ગૃહસ્થે પોતે જ પૂરી કરવી પડશે. તે જો પૂરી કરવામાં નહીં આવે, ઘરમાં સંસ્કારી વાતાવરણ બનાવી નહીં શકાય, પરિષ્કૃત પરંપરાઓનું પ્રચલન ન કરી શકાય, તો તે ઘરમાં રહેનાર, પાલન-પોષણ પામનાર લોકો ભૂત-પિશાચ જ બની રહેશે. સ્વાસ્થ્ય, શિક્ષણ, ચાતુર્ચની દબ્ટિથી તેઓ ગમે તેટલા સારા હોય, માનવીય સદ્ગુણોથી વંચિત જ રહેશે. કોણ કેટલું કમાય છે, કેટલો મોટો ગણાય છે, એ વાત અલગ છે અને કોનું વ્યક્તિત્વ કેટલું સમુન્નત છે, આ પ્રશ્ન બિલકુલ અલગ છે. મોટો માણસ બનવાનું સરળ છે. શ્રેષ્ઠ સજજન બનવું કઠિન છે. સૂખ-શાંતિપૂર્વક રહેવા અને પોતાના સાથીઓને પ્રસન્ન અને સંતુષ્ટ રાખવા માટે મોટપની નહિ, મદાનતાની જરૂર પડે છે. તેનું જ ઉપાર્જન માનવજીવનની સૌથી મોટી ઉપલબ્ધિ છે. કોઈ પરિવાર આ દિશામાં જેટલો સફળ થાય છે, તેટલી જ તેની સાર્થકતા માની શકાય છે.

પરિવારમાં સારં વાતાવરણ બને ઘરના વાતાવરણમાં જો અનિચ્છનીયતાઓ, વિકૃતિઓ ફેલાઈ પડી છે, તો તેનું એકમાત્ર કારણ સદ્દપ્રવૃત્તિઓ, સદ્ભાવનાઓ ઉત્પન્ન કરી શકનાર વાતાવરણનો અભાવ છે. તે પેદા કરવાથી જ સમસ્યાઓ ઉકેલાશે. અંધકારનું પોતાનું કોઈ સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ નથી, પ્રકાશનો અભાવ એ જ અંધકાર છે. બરાબર આ જ વાત પારિવારિક વાતાવરણને લાગુ પડે છે. જ્યાં સદ્ભાવનાઓ આરોપિત પલ્લવિત નહીં કરવામાં આવી **દોય ત્યાં દુર્ભાવનાઓની, દુષ્પ્રવૃત્તિઓની, કાંટાળી** ઝાડીઓ ઊગશે જ અને તેના કાંટા વાગ્યા વિના રહેશે જ નહીં. આ જ છે પારિવારિક કલેશ-કલહનું દાર્શનિક કારણ. બાહ્ય દષ્ટિએ લડવા-ઝઘડવાનાં અથવા

Yug Shakti Gayatri - July, 2002



છે. તેમનું નિવારણ પણ કરી શકાય છે. તો પણ છતો, ઓરકાઓ, કોઠાર, ગટર, પાયખાનાં, કપડાં, પુસ્તકો, ખાધપદાર્થો વગેરે સારી રીતે સંભાળવા-સમજાવવામાં આવે, તે વિષયક શિક્ષણનું જ્ઞાન જ આ દિવસોમાં શાળાઓમાં ୍ୱ ରହିପ୍ରଥାଏ , ଏ નામે શીખવવામાં આવે છે. આ વ્યવहાર જ્ઞાન છે. આટલું સર્વ જાણી લીધા પછી પણ જો આળસુ અને કૃવડ પ્રકૃતિ સ્વભાવનું એક અંગ બની રહે તો પછી બધું ભણ્યું-ભણાવ્યું નિરર્થક છે.

#### ઘન અને શિક્ષણનો અભાવ ગૃહવ્યવસ્થામાં બાઘક નથી

ગુઠવિજ્ઞાન શીખવનારી અધ્યાપિકાઓના ઘરો જ્યારે નરક જેવી ગંદકી અને અસ્તવ્યસ્તતાથી ભરેલાં દેખાય છે, ત્યારે એમ જ માનવું પડે છે કે જાણકારી પ્રાપ્ત કરી લેવાથી કશું જ નીપજતું નથી, મૂળ બાબત સ્વભાવ સુધારવાની છે. જો તે કોઈ રીતે શક્ય બની શકે તો સર્વથા નિરક્ષર હોવા છતાં પણ ગૃહ સજાવટની સમસ્ત આવશ્યકતાઓ કોઈના પણ શીખવ્યા વિના કે ભણાવ્યા વિના પણ પોતાની ભૌતિક સૂઝસમજથી શક્ય અને સંપન્ન થઈ શકે છે. નિર્ધનતા, રોગીષ્ઠતા અને વ્યસ્તતા હોવા છતાં પણ જ્યાં સુરૂચિ જીવંત દશે, ત્યાં સુંદરતા અને સુસજજતા અનાયાસ જ આવી રહેશે. આનાથી ઉલ્ટું આળસ, અને કૂવડ પ્રકૃતિ, અનેક સહાયકો તથા સાધનો હોવા છતાં પણ ડગલે ને પગલે વિખરાયેલી કુરૂપતા, કુરૂચિ અને ગંદકીનો પરિચય કરાવતી રહેશે.

આ પંક્તિઓમાં અહીં એ જણાવવામાં આવ્યું નથી કે ઘરને સાફ સુઘડ રાખવા માટે કઈ રીતે અને શું શું કરવું જોઈએ. દીવાલો પર રંગ સજાવટ, ફર્નિચર પર વાર્નિશ-પોલીશ, કપડાંની ધોલાઈ, પડદાઓનું રંગકામ, ઝાડુ મારવું-લૂછવું અને ચીજવસ્તુઓને ચથાસ્થાને ચથાવત્ રાખવી, પુસ્તકોમાં લખેલું ભલે હોય, પરંતુ તેનું વાસ્તવિક શિક્ષણ દૈનિક અભ્યાસથી જ મળી શકે છે. જે ઘરોમાં આ પ્રમાણે બનતું રહે છે, તેમાં પાલન પોષણ પામતી છોકરીઓ જ્યાં પણ જાય છે ત્યાં સુરૂચિપૂર્ણ સજાવટ-સુશોભન, વાતાવરણમાં રચી દે છે. આ પ્રકારની આદત ન હોય, સ્વભાવ ન હોય, તો પછી દરેક વાત પર કઠેવા-સાંભળવાની અને ઘમકાવવા-ઝઘડવાની આવશ્યકતા ઊભી થશે. આનાથી પણ કોઈ કામ સરશે નદિ, કલદ અને અસંતોષ વધતા જશે. ગૃઠસજાવટ જેવો નાનકડો વિષય પણ મૂળરૂપે ઘરના સભ્યોની પ્રકૃતિ સાથે જોડાયેલ છે. તેની કક્ષા જો કદાચ સુધરેલી દોય તો કોઈ અભણ મહિલા ભાષણ આપવાનું

આંતરિક દુર્બુદ્ધિ જ્યાં છે, ત્યાં દ્વેષ અને કલેશને માટે કોઈ ને કોઈ બહાનાં સામે આવતાં જ રહેશે અને દર્ગંધભર્યો નારકીય સડો ઉત્પન્ન કરતાં જ રહેશે. આવા ઘર-પરિવારમાં રહીને કોઈ વ્યક્તિ ન તો સુખી-સંતુષ્ટ રહી શકે છે કે ન જીવનમાં મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રગતિ કરી શકવા ચોગ્ય ગુણ, કર્મ, સ્વભાવનો અભ્યાસી બની શકે છે.

અવાંછનીય વાતાવરણમાં પાલન-પોષણ પામતી વ્યક્તિ હલકી અને પછાત સ્થિતિમાં જ જિંદગી ગુજારતી હોય છે. અધિક પૈસા, અધિક ઠાઠમાઠ અને અધિક વૈભવ પામીને માણસ બીજાઓને આકર્ષિત કરી શકે છે, પરંતુ તેની સુખ-શાંતિમાં સંદેજ પણ વૃદ્ધિ થતી નથી. આનંદ અને ઉલ્લાસ તો કેવળ સુસંસ્કારી વ્યક્તિઓના હિસ્સામાં જ આવે છે. તેઓ પોતે જ સ્વયં સંતુષ્ટ રહે છે અને સાથીઓને આનંદ આપે છે. પ્રસન્ન રહેવા અને પ્રસન્ન રાખવાની વિશેષતા જ દેવપ્રકૃતિ કદેવાય છે, હકીકતમાં આ જ સૌથી મોટી દોલત છે. અભાગી લોકો પૈસાને સર્વ કાંઈ માને છે અને તેને માટે જ મરે છે. વિવેકી છે કે લોકો ଷାଥି પરિષ્ફત દષ્ટિકોણથી સદ્ભાવનાઓથી વધારે આનંદદાચક વસ્તુ આ વિશ્વમાં બીજી કોઈ નથી. તેથી તેઓ તેના ઉપાર્જન-અભિવૃદ્ધિ પર ધ્યાન આપે છે. ભલે પછી પૈસાની દ્રષ્ટિએ તેમને ગરીબોની શ્રેણીમાં જ કેમ ન રહેવું પડે.

#### ગૃહવ્યવસ્થાની આવશ્યકતા

પરિવાર નિર્માણનું પોતાનું પ્રયોજન ગૃઠ સંજાવટ કઠી શકાય એટલું જ માત્ર નથી, સમાજનિર્માણની દષ્ટિએ પણ આ પ્રારંભિક અને ઉચિત કદમ છે. જરૂરિયાત તો તેની પણ છે, પરંતુ એટલું કરી લેવાથી પણ કોઈ પ્રયોજન સિદ્ધ થઈ શકતું નથી. અમીર લોકો ગૃહ સજાવટ માટે નોકર રાખે છે. સફાઈ, સુવ્યવસ્થા અને સજાવટ માટે જો નોકર-ચાકર દાજર દોય, તો આ કાર્ય થઈને જ રદેશે. કુશળ ગૃદિણીઓ પણ જો આળસ વગરની, સ્કૂર્તિવાન અને સુરચિપૂર્ણ પ્રકૃતિની દોય તો, તેઓ જાગૃત રહીને હરતાં ફરતાં ગંદકી અને અવ્યવસ્થાને દૂર કરતી રહે છે. વાતવાતમાં બધું જ સુંદર સુવ્યવસ્થિત બની રહે છે.

ઠકીકતમાં કચરો-પૂંજો તો માનસિક ગંદકીનું જ નામ છે. કૂલડ પ્રકૃતિ જ ઘરમાં સર્વત્ર અવ્યવસ્થા ફેલાવતી રહે છે. કામને અધૂરું છોડવાની આદતનું નામ જ ગંદકી છે. જેમની પ્રકૃતિમાં પૂરું કામ સંકેલીને જ આગળ વઘવાની આદત વણાચેલી છે, તેને કશું શીખવવું પડતું નથી. આવી પ્રકૃતિ દરેક વસ્તુને સુંદર સુવ્યવસ્થિત બનાવી દે છે. ઘરનો સામાન, વાસણો, રાચરચીલું, દીવાલો, ભલે ન જાણતી દોય, વ્યવદારરૂપે એટલું બધું કરીને



સુધી પહોંચાડવામાં આવે. આ તો કેવળ એક પક્ષની વાત થઈ. પરિવાર નિર્માણનો બીજો પક્ષ આથી પણ વધુ મહત્ત્વનો છે. તે છે - પોતાની અંગત આદતો, આસ્થાઓ અને ગતિવિધિઓનું નિર્માણ-નિયંત્રણ કરવું. આ કાર્ય પરિવારની પ્રયોગશાળામાં જ શક્ય બને છે. પાણીમાં પડ્યા વિના તરવાનું ક્યાંથી આવડે ? વ્યાયામશાળામાં પ્રવેશ કર્યા વિના પહેલવાન કોણ બની શકે છે ? વ્યક્તિઓના સંપર્કમાં આવીને જ આપણા ગુણ, કર્મ, સ્વભાવની ઉત્કૃષ્ટતાનો અભ્યાસ કરવામાં આવે છે. એકાકી ચિંતન-મનન, અધ્યયન, પ્રવચન કરતા રહેવાથી કેવળ બૌદ્ધિક સમાધાન જ સાંપડે છે. સત્પ્રવૃત્તિઓ અભ્યાસથી જ પરિપક્વ બને છે. અભ્યાસ માટે સાંઘન જોઈએ. આ પ્રયોજન માટે પરિવારથી વધીને બીજું કોઈ ઉપયોગી માધ્યમ ઠોઈ જ ન શકે. જે લોકોની વચ્ચે આપણે રહેવું પડે છે, તેમને સુધારવા માટે પ્રયાસ કરવો તે વસ્તુતઃ પોતાની પ્રકૃતિને જ સુધારવા જેવું છે. વાદ-વિવાદ કરવો હોય તો વાત જુદી છે. જો સાચેસાચ કોઈના પર પણ બદલવા ચોગ્ય પ્રભાવ પાડવો હોય, તો તેનો એકમાત્ર ઉપાય આપણી પોતાની સ્થિતિને પ્રભાવ પાડવા ચોગ્ય બનાવવી તે જ હોઈ શકે. જે આ દિશામાં વાસ્તવમાં આગળ વઘવા ઈચ્છતા દશે, તેણે પોતાની પ્રભાવશાળી ક્ષમતા વધારવી પડશે. પોતાનું અનુકરણીય ઉદાહરણ પ્રસ્તુત કરવું પડશે. પોતાના વ્યક્તિત્વને એટલું પ્રામાણિક બનાવવું પડશે કે જેના સંપર્કમાં આવે તેના પર છાપ પડે. પરિવાર નિર્માણ માટે પ્રચાસ કરવો તે વાસ્તવમાં પોતાની શ્રેષ્ઠ માન્યતાઓને મૂર્તરૂપ આપવા માટે પ્રયોગશાળામાં પ્રવેશ કરવા બરાબર છે. પરિજનોના માધ્યમથી પોતાની શાલીનતા અને ક્રિયાકુશળતાને વિકાસ ઉન્મુખ બનાવવાનો છે. આ રીતે પરિવાર નિર્માણની દિશામાં કરવામાં આવતા પ્રચાસો કેવળ કુટુંબીઓની સાર્થક સેવા જ સંપન્ન નથી કરતા, પરંતુ આપણા વ્યક્તિત્વિને પણ નિખારે છે. આપણી આદતોમાં પણ ઉત્ક્રષ્ટતાનો સમુચિત સમાવેશ કરે છે, આ બંમણા લાભની પ્રક્રિયા સર્વથા અપનાવવા ચોગ્ય છે. પરિવાર નિર્માણ બમણી સફળતા પ્રસ્તુત કરે છે - સુસંસ્કૃત પરિજન કેવળ પોતાને માટે જ નહીં, પરંતુ નિર્માણકર્તાને માટે પણ આનંદભર્યું અનુદાન પ્રસ્તુત કરે છે. 'મેંદી પીસનારના દાથ રંગાય છે' ઉક્તિ અનુસાર આ કાર્ચમાં સામેલ વ્યક્તિને આત્મનિર્માણનો લાભ પણ મળે જ છે.

દેખાડી શકે છે કે ગૃઠવિજ્ઞાન ભણાવનારી અધ્યાપિકા પણ માથું ઝુકાવીને રઠી જશે. આપણે આ સુરુચ્રિના વિકાસને ઘરની સુવ્યવસ્થાનું મૂળભૂત કારણ માનીને ચાલવું જોઈએ અને તેના વિકાસ માટે ઉપયોગી વાતાવરણ તૈયાર કરવું જોઈએ.

#### પરિવાર નિર્માણની જવાબદારી પોતે ઉપાડવી પડશે

પરિવાર નિર્માણ વાસ્તવમાં એક દર્શન છે. ક્રિયાકાંડ સુધી જ તેને સીમિત ન રાખી શકાય. જે પ્રકારની વ્યવસ્થા અપેક્ષિત હોય, તેને માટે પરિવારના લોકોની મનઃસ્થિતિનું નિર્માણ કરવું જોઈએ. આ દેતુ ત્યારે જ સફળ થઈ શકે, જ્યારે આપણો મનોયોગ, સમય અને શ્રમ તેને માટે નિયમિતરપે ફાળવવામાં આવે. આ અભિરૂચિ, તત્પરતા અને સંલગ્નતા ત્યારે જ ઉત્પન્ન થઈ શકે છે, જ્યારે પરિવાર નિર્માણની આવશ્યકતાને ગંભીરતાપૂર્વક સમજવામાં આવે અને એ વિચારવામાં આવે કે આ મહાન જવાબદારી નિભાવવી કેટલી બધી મહત્ત્વપૂર્ણ છે. આ કામ નોકરો પાસે કે બહારના માણસો પાસે કરાવવાનું નથી. પરસ્પર લોકો બતાવી-શીખવી શકે છે, પરંતુ પરિવારના લોકો સાથે દળીમળી જઈ શકતા નથી. ઘનિષ્ઠ આત્મીયતાભર્યું પોતાપણું જ આંતરિક આદાન-પ્રદાનનું માધ્યમ દોય છે. મનોસ્થિતિ પર પ્રભાવ પાડવાની ક્ષમતા કેવળ તેમનામાં જ હોય છે, જેઓ અંતરના ક્ષેત્રનો સ્પર્શ કરે. વિશેષતઃ સ્વભાવ અને દષ્ટિકોણમાં પરિષ્કૃત પરિવર્તન કરવા માટે તો આવા જ શિક્ષકની જરૂર છે. આવો શિક્ષક બહાર શોધવો નકામો છે, આ કાર્ય ખુદ આપણે જ કરવું પડશે. ભોજન, સ્નાન, નિશ્રા, વિનોદ આદિની આવશ્યકતાઓ પૂરી કરવા માટે શ્રમ આપણે પોતે જ કરવાનો દોય છે. આ ઉદ્દેશ બીજાઓ દ્વારા પૂરો કરાવી શકતો નથી. પરિવાર નિર્માણનું કાર્ય પોતાના સિવાય બહારના લોકો પાસે કરાવી શકાતું નથી. આજની સ્થિતિમાં આ તથ્યને આપણે પૂરેપૂરી રીતે ધ્યાનમાં રાખવું જોઈએ. બીજાઓ થોડો સમય પૂરતી સલાદ આપી શકે છે અથવા ક્ષણિક પ્રભાવ પાડી શકે છે. સારા સંસ્કારોનાં મળ જમાવવા માટે જે અભ્યાસની લાંબો સમય અને અવિરત જરૂર પડે છે, તેની પૂર્તિ કોઈ બહારની વ્યક્તિ ક્યાં સુધી અને કેટલી કરશે?

### પરિવારની પ્રચોગશાળામાં આપણું પોતાનું નિર્માણ

પ્રશ્ન એટલોં જ નથી કે પરિવારનું વાવાવરણ સારું બનાવવામાં આવે અને પરિવારજનોને સુસંસ્કૃત કક્ષા

# $\otimes \otimes \otimes$

24



રોગગ્રસ્ત બાળક પથારીમાં પડ્યો છે. તે કહે છે - ના મા, આજે તો વેંધ, મને ભોજન માટે ખાસ મનાઈ ફરમાવી ગયા છે. તેઓ કઠી ગયા છે કે આજે તું કાંઈ જ ખાઈશ નદિ, કેમ કે તેનાથી તારા સ્વાસ્થ્યને નુકસાન થશે. પરંતુ પાસે ઉભેલી અમ્મા ભોજનથી ભરેલી થાળી હાથમાં રાખી કઠી રહી છે 'ના બેટા, થોડું તો ખાઈ જ લે, અને જો બીજું કાંઈ ન ખાય, તો થોડી ખીર તો ખાઈ જ લે. હાય ! શું બાળક દિવસ આખો ભૂખ્યો જ રદેશે ?'

એક વિચિત્ર જેવી અવસ્થા આવી પડતાં સત્યવ્રતી કઠી રહ્યો છે, 'ના ભાઈઓ, સત્યના મઠાવ્રતનું પાલન કરવાનો મઠિમા તમે બિલકુલ જાણતા નથી. દું બીજું શું કઠું ? પરંતુ બીજા બધા લોકો કઠે છે કે 'થોડુંક જ' એક વાર જૂઠું બોલવામાં ભલા શું નુકસાન છે ? એક વાર તો ધર્મસજ યુધિષ્ઠિરે પણ અસત્ય ઉચ્ચાર્યું ઠતું. 'થોડું જ' જૂઠું ન બોલવાથી બન્યું બનાવેલું કામ આખેઆખું બગડી જશે.

મોટાં પ્રલોભનનો સમય છે, જ્યારે ચતી કઠી રહ્યા છે કે, 'ભાગી જાવ' મારી સામે તમારું કોઈ કામ નથી. શું તમને ખબર નથી કે હું કોણ છું? પરંતુ ચારે તરફ ડોલતી-ફરતી મોદિની મૂર્તિઓ પોતાની ચેષ્ટાઓ દ્વારા કઠી રઠી છે કે અરે 'થોડો જ' આનંદ એક વાર લઈ જો, પછી ભલે છોડી દેજે. થોડોક જ, થોડો જ !

પ્રકૃતિ દેવીની ગેદમાં ઊછરેલો એક ચુવક આ બજારુ દુનિયામાં નવો નવો આવ્યો છે. સ્થળે સ્થળે તેને મિત્ર, સલાદકાર મળે છે. અરે થોડુંક માંસ તો ખાવું જ જોઈએ, તેનાથી શરીરમાં તાકાત આવે છે. નુકસાન તો વધુ ખાવાથી થાય છે. મિત્ર, શરાબનું થોડુંક સેવન તો અવશ્ય કરવું જોઈએ, તેનાથી દિલ પ્રસન્ન રહે છે. થોડો મસાલો, ચટણી, ચૂર્ણ વગેરે

ખાવું આવશ્યક છે. ડોક્ટરો પણ આવું જ કદે છે. તેમના વિના ભોજન પચી જ નથી શકતું. ભોજન પછી ઘૂસપાન (સિગારેટ, તમાકુ) અત્યંત ઉપયોગી છે. આખો દિવસ પીવાનું કોણ કદે છે ? થોડુંક અમથું ભોજન પછી.

વીંછી કઠે છે - મને ફક્ત 'થોડુંક' જ કેવળ મારા પોતાના પાતળા ડંખની એક અણીભર ડસવાનું સ્થાન તમારા શરીરમાં આપો, પછી બાકીના શરીરને દું કશું જ નહીં કરું.

-આગ લગાવનાર કઠે છે કે થોડો એક તણખો આપના છાપરાના એક ખૂણામાં લગાવવા દો, હું અન્ય કાંઈ માગતો નથી.

- પાપભાવ કહે છે કે મને આપના હૃદયમાં થોડુંક અમથું સ્થાન આપી દો, હું ત્યાં એક ખૂણામાં ચૂપચાપ બેસી રહીશ, કશું પણ કરીશ નહીં.

- ચતુર શાસક કહે છે કે તમે ફક્ત 'થોડો અમથો' એક પૈસા ભાર આપની અમુક વસ્તુ પર કર લગાવી લેવા દો, તેથી વધારે કંઈ નહીં.

- વિદેશી વેપારી આવીને ફ્રહે છે કે તમે તમારા વિશાળ દેશના એક કિનારાં પર 'થોડીક' ભૂમિ અમને આપી દો, કેવળ એક મકાન બનાવી શકાય

એક માણસની ગાડી કાદવમાં ફ્રસાઈ ગઈ. બાળકોએ બહુ બેર કર્યું. પરંતુ ગાડી બહાર ન નીકળી. તે માણસ ગાડીમાંથી ઊતરીને હનુમાનજીની માનતાઓ માનવા લાગ્યો. ત્યાંથી એક પંડિત આવી રહ્યા હતા. તેમણે કહ્યું, 'ભાઈ, પહેલાં પૈડાને થોડું હાથથી બેર લગાવો, ત્યારે જ હનુમાનજી પણ થોડી સહાય કરશે. પુરુષાર્થી માણસોને જ દેવતાઓ પણ સહાય કરે છે.'

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - July, 2002



તેટલી જગ્યા.

- મેં આજે એવી વસ્તુઓ ન ખાવાનું વ્રત લીધું દતું, પરંતુ અમુક માણસ આ લાકુ મૂકી ગયો છે, તેને ખાઈશ નહિ. પરંતુ જયારે તે આપી જ ગયો છે, તો બિલકુલ ન ખાવો તે ઠીક નથી, તેથી 'થોડોક' ખાઈ લઉં. આમ થોડો થોડો કરીને તે બધા લાકુ ખાઈ ગયો.

- મેં મધપાન તો ઘણા દિવસોથી છોડી દીધું છે, પરંતુ આજે આ દુકાન સામે આવી ગઈ. લાવું તો પછી, 'થોડોક' એક પ્યાલીભર લઈ લઉં. 'થોડું થોડું' કરતાં કરતાં તેણે તેનું ખિસ્સું ખાલી કરી દીધું અને ઘર ભણી ચાલી નીકબ્યો.

 - મને મરડો થાય છે તેથી આમલીની ચટણી મૃત્યુ નીવડશે.
મારે ખાવી ન જોઈએ. પરંતુ 'થોડુંક' આમલીનું
- આ મહાદુ
પાણી ભાતમાં નાખી દઉં છું. થોડીક વારમાં ચાર કરી હતી, પરં
પાંચ ચમચી બીજી પણ નાખી દીધી. પછી ભલે હું તેની સાથે કર
જીવું કે મરું એમ કહીને તેણે આખું પાત્ર ઉપાડીને પી પછી દિલમાં ધ લીઘું.

- રાત્રે બે વાગે ઘડિયાળનું એલાર્મ વાગી રહ્યું છે કેમ કે કોઈ માણસને ક્યાંક બહાર જવાનું છે, જયારે તે ઊઠ્યો તો કહેવા લાગ્યો કે, હજી તો બે જ વાગ્યા છે, મારે તો ચાર વાગે ઊઠીને જવાનું છે. થોડુંક વધારે ઊંધી લઉં. ફક્ત દસ-પંદર મિનિટ. તે ઊંધી જાય છે અને સાડાચાર વાગે તેની આંખો ખૂલે છે.

- જેના પર દુનિયાનો કોઈપણ માણસ વિશ્વાસ નથી કરતો અને જેને માટે જૂઠું બોલવું તે સત્યની જેમ બિલકુલ સામાન્ય બની રહ્યું છે, તે ધોખાબાજે શરૂઆતમાં તો ફક્ત એક જ વાર 'થોડુંક' જૂઠું બોલીને લોકોની સાથે દગો કર્યો હતો.

- તગડું હૃષ્ટપુષ્ટ શરીર બે જ કલાકમાં તરફડીને ઠંડું પડી ગયું, તે કોલેરાનો રોગ શરૂઆતમાં તો થોડાક નરી આંખે દેખાય પણ નહિ એવા સુદ્રમાં સુદ્ર કીટાણુ રૂપે જ હતો.

- આ પાપનું વૃક્ષ જે આજે ઊંચી અને દૂર દૂર સુઘી ફેલાચેલી વિશાળ ડાળીઓમાં સુદઢ બનીને ઊભું છે, તે પ્રારંભમાં તો થોડાંક કેવળ એક નાના

બીજરૂપે જ હતું.

-'**ધોડાક'ની ઉપેક્ષા કરનારને ખબર કે આ** થોડામાંથી આખા જહાજમાં પાણી ભરાઈ જશે અને આટલો સામાન અને હજારો પ્રવાસીઓ જોતજોતામાં સમુદ્રમાં ગરક થઈ જશે.

- 'થોડુંક જ' ફક્ત પાંચ મિનિટ મોડું કરનાર. સેનાપતિને ક્યાં ખબર હતી કે તેનાથી તેના મહારાજાનો સદા માટે પરાજય થશે અને સમગ્ર વિશ્વનો ઈતિહાસ બદલાઈ જશે.

- માતાને ક્યાં ખબર હતી કે કેવળ થોડુંક અમથું રતીભાર ઝેર પડી જવાથી સમગ્ર ભોજન ઝેરી બની જશે અને થોડુંક અમથું તે ગ્રહણ કરવા માત્રથી તેનું મૃત્યુ નીવડશે.

- આ મહાદુર્જન છે, તેને મળવા ગુરુજીએ મનાઈ કરી હતી, પરંતુ ક્યારેક ક્યારેક થોડીક વાતચીત તૈની સાથે કરવામાં શું નુકસાન ? થોડાક દિવસો પછી દિલમાં થાય કે જ્યારે મિત્રતા બાંધી છે તો તેની બધી વાતોમાં 'થોડું થોડું' સમ્મિલિત થવું જોઇએ, નહીં તો એ મૈત્રી કેવી ? આમ થોડું થોડું કરીને જ તે પોતે પણ થોડા દિવસોમાં તો પાકો દુર્જન બની જાય છે.

- દરેક કાર્ય 'થોડાક' થી જ શરૂ થાય છે.

એક સૂફ્રી વાર્તા છે. કોઈ પ્રેમીએ તેની પ્રેચસીનો દરવાએ ખખકાવ્યો. અંદરથી પૂછચું, કોણ છે ? પ્રેમીએ ઉત્તર આપ્યો, દું છું. તારો પ્રેમી. પ્રત્યુત્તર મબ્યું, આ ઘરમાં બે માટે સ્થાન નથી. થોઠાક દિવસો પછી પ્રેમી ફરી એ જ દરવાજે આવ્યો. આ વખતે ''કોણ છે''ના ઉત્તરમાં તેનો જવાબ દતો ''તું જ છે'' અને એ બંધ દરવાએ તેના માટે ખૂલી ગયો. ઈશ્વર અને જીવના સંબંધો આવાં જ દોય છે.



શરૂઆતમાં આગ 'થોડીક જ' ફક્ત એક તણખાના રૂપમાં જ હતી. જેનું ઝેર સમગ્ર શરીરમાં પ્રસરીને પ્રાણધાતક બન્યું એ ઘા પણ શરૂઆતમાં તો નાનકડા ડંખ રૂપે જ હતો.

- અંદરોઅંદરની લડાઈ, જે મદાયુદ્ધમાં અસંખ્ય પ્રાણીઓ નાશ પામ્યાં અને સમગ્ર સંસારને આઘાત લાગ્યો તે પણ આરંભમાં તો થોડાક કટુવચન રૂપે પેદા થયું દતું.

- તે વીર્ચ નાશ કરનાર, જે આજે ગળી ગયેલા -સડી ગયેલા શરીરમાં પડ્યું પડ્યું આંખો દેખાડી રહ્યું છે અને જેને થોડાક દિવસોની દુનિયામાં નિરાશા સિવાય કશું જ જોવા મળતું નથી તે શરૂઆતમાં તો ફક્ત થોડાક જ કામવિચારે માથું ઊંચક્યું હતું.

- ઊંચા પઠાડ પર સુખે ઊભેલા પ્રાણીને ક્યાં ખબર હતી કે પાસે બોરથી ભરેલી ઝાડીમાં મોં નાખવા માટે કેવળ એક પગ 'થોડોક' જ નીચેની બાજુ ઉઠાવવાથી તે ખાઈમાં જઈને પડશે અ<del>ને</del> ઠાડકાં ભાંગીને ભૂક્કો થઈ જશે.

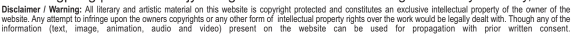
- આ 'થોડુંક' બઠુ ભયંકર વસ્તુ છે. ક્યારેય થોડુંક સમજીને તેની ઉપેક્ષા ન કરશો. કેન્દ્રથી દૂર થતાં જ થોડુંક અથવા ઘણું સમગ્ર ભૂમંડળ સાથે સંબંધ બગાડી દે છે. ગુરુત્વકેન્દ્ર સિવાય અન્ય કોઈ પણ સ્થાને વસ્તુને સંભાળી શકાતી નથી, પછી ભલે તે સ્થાન થોડે જ દૂર દોય કે બઠુ દૂર દોય. આ જ રીતે સંસારવ્યાપી નિયમોની સત્ય રેખાઓથી 'થોડુંક' પણ દટી જવાથી આપણો સંબંધ બગફી જાય છે અને આપણે તેની મદાન રક્ષા કરવાથી તત્ક્ષણ વંચિત રહી જઇએ છીએ.

- તેથી પ્રશ્ન તો કોઈ પણ કામ બિલકુલ કરી નાખવું અથવા ન કરવું તે છે, થોડુંક કે વધારે કરવું તે નંદીં, અને ધારો કે સોચની અણીથી એક વખત નાનકટું છિદ્ર બનાવી પણ લીઘું તો તેમાંથી નીકળનાર પ્રવાદ થોડીક જ ક્ષણોમાં વધીને એક ભયંકર પ્રવાદ વદ્દેવડાવનાર માર્ગના રૂપમાં આવી જાય છે. થોડુંક ક્યારેય થોડું બની રહેતું નથી.

- એકાદ વખત ચસ્કો લાગી જાય તો તેને કોણ છોડી શકે છે ? એટલા માટે વિચારવાનો અને સંભાળવાની સમય ત્યારે દોય છે, જયારે પ્રલોભન થોડુંક કદીને આપણને ખાડામાં ઘકેલવા પાસે આવે છે. તે સમયે ઓછામાં ઓછું એટલું તો વિચારી લેવું જોઈએ કે, જયારે દું આ થોડાકને જ રોકી શકતો નથી તો શું તે વધી ગયા પછી તેને રોકી શકવાનો છું ?

- દવે પછી જો ફરીથી તે 'થોડુંક' આવી જાય તો કડક થઈને ગંભીર સ્વરે કહી દેવું, નહીં કદી નહિ, બિલકુલ નહીં. શું હું એટલો તુચ્છ છું કે 'થોડુંક'ના બકવાદમાં આવી જાઉં ? તે મારી નજરે પડવા માટે પણ યોગ્ય નથી. મારામાં જગતજનની, જગદગુર, સર્વશક્તિમાન ગાયત્રી માતાની મદાશક્તિ પ્રવાદિત થઈ રઠી છે. હું અગાઘ અટલ છું. શું હું આ 'થોડા'થી ડગી જઇશ ? આ 'થોડુંક' એવું કઠીને તેનો અસ્વીકાર કરી દો, લાત મારો, દૂર ફગાવી દો, પરંતુ અચરજ એ છે કે આપણને પ્રલોભનના સમચે જ આ 'થોડુંક'ની ચાદ આવે છે. સારાં કામોમાં આપણે 'થોડુંક' નથી કરતા. આપણે દરરોજ થોડો સત્સંગ કેમ ન કરીએ ? 'થોડુંક' ભણવામાં પ્રવૃત્ત કેમ ન થઈએ. અહીં પણ 'થોડુંક'ને તુચ્છ ન સમજવું જોઈએ. એક એક રજકણથી દિમાલય જેવા પઠાડો ઊભા થયા છે. એક એક ટીપાથી મઠાસાગરો ભરેલા છે. એક એક પળ મળીને આ અનંતકાળ બન્યો છે. એક એક પરમાણ મળીને આ વિશ્વ બ્રહ્માંડ ઊભું થયું છે. એક એક સત્કર્મોના પુણ્યોથી મहાત્માઓની ચરિત્રમાળાઓ ગૂંથવામાં આવી છે. એક પગ ઉપર રાખવાથી જ્યારે ઉચ્ચમાં ઉચ્ચ ઈન્દ્રાસન સુધી પહોંચી ગયા છે. આ જ દિશા છે, જ્યાં 'થોડુંક જ' થોડું કરીને જેટલું વધારવામાં આવે, તેટલું 'થોડું' જ છે. આ જ એ 'થોડું' સિદ્ધાંતનો ઉચિત પ્રયોગ છે. જે કરવાથી સહજમાં પરમ ઈષ્ટ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે.

(27



থর-ণিরান) જ્ઞાનથી વધુ પવિત્ર કાંઈ જ નથી ચગગીતા-૩૩ (ગીતાતા ચોથા અધ્યાયતી યુગાતુકૂળ વ્યાખ્યા-પંદરમી કડી)

'જ્ઞાનની નૌકા વડે ભવસાગરને પાર કરીએ' શીર્ષક દેઠળ અગાઉના અંકમાં ચોથા અધ્યાયના પાંત્રીસ, છત્રીસ અને સાડત્રીસમા શ્લોકો દ્વારા જ્ઞાન વડે પાપોનો નાશ કરતાં અને જ્ઞાની બની ગયા પછી ભવબંધનમાંથી મુક્ત થઈ જવાના મહિમાને જાણ્યો હતો. શ્રીરૂષ્ણનું કહેવું છે કે આ જ્ઞાનને મેળવીને મોઠમાંથી મુક્તિ મળશે, પછી સર્વત્ર પરમાત્વ તત્ત્વ જ ફેલાચેલું દેખાશે. મોઠના સંકુચિત બંધનો જ વ્યક્તિને ભવબંધનમાં ફસાવી રાખે છે. જયારે પોતાની અંદર અને સર્વત્ર પરમાત્મ સત્તા જ ફેલાયેલી દેખાય છે પછી વ્યક્તિ વસુધાને 🔬 કુટુંબ માનીને વિશ્વ-ઉધાનને સીંચવામાં લાગી જાય છે. આટલું સ્પષ્ટ આશ્વાસન ભગવાન ગીતામાં પહેલી વખત આપે છે કે પાપી કરતાં પણ અધિક પાપી જો આ જ્ઞાનનો આશ્રય લઈ લે તો તે પાપ-સમુદ્રમાંથી તરી જશે. શ્રીકૃષ્ણએ જ્યાં જ્ઞાનની વાત કઠી છે ત્યાં એ વિદ્યાની વાત કરી રહ્યા છે, જે અમરત્વ અપાવે છે, મુક્તિ તરફ લઈ જાય છે. આજની ભોગવાદી બંદિર્મુખી જીવનપદ્ધતિમાં જ્ઞાનની ખોજ ઓછી થઈ ગઈ છે, વિજ્ઞાનનાં સુખ-સાધનોની વધારે. આ જ કારણે તૃષ્ણા વધી રહી છે, લિપ્સા વધી રહી છે તથા વ્યક્તિ પાપકર્મોમાં વ્યસ્ત દેખાય છે. યોગેશ્વર શ્રીકૃષ્ણ ખૂબ સ્પષ્ટ શબ્દોમાં કહે છે કે, જેમ પ્રજવલિત અગ્નિ બળતણને બાળીને રાખ કરી દે છે એવી જ રીતે જ્ઞાનરૂપી અગ્નિ સંપૂર્ણ કર્મોને ભસ્મ કરી નાંખે છે (શ્લોક ૩७). દવે તેની વિસ્તૃત સમજૂતી તથા આગળના શ્લોકનો મર્મ વાંચો.

> ''શ્રદ્ધાઠીન અજ્ઞાની (વિવેકઠીન) તથા સંશયવાળા મનુષ્યો પરમાર્થના માર્ગ પરથી ભટકી જાય છે, તેમનો નાશ થઈ જાય છે. આવી સંશયશીલ વ્યક્તિ માટે ન તો આ લોક છે, ન પરલોક. તેઓને ક્યાંચ પણ, કોઈપણ કાળે સુખ પ્રાપ્ત થતું નથી."

જ્ઞાનનું પરિણામ અંતઃકરણની શુદ્ધતા ભગવાન ખૂબ સ્પષ્ટ રીતે કઠી રહ્યા છે કે આ સંસારમાં સૌથી અધિક પવિત્ર કાંઈ છે તો તે જ્ઞાન જ છે. આ જ્ઞાન અંતઃકરણને શુદ્ધ કરી નાંખે છે. ગુરુના ઉપદેશ દ્વારા જે જ્ઞાન મળે છે તેનાથી મનુષ્ય આપોઆપ શુદ્ધ થતો જાય છે. 'કાલેનાત્માનિ' શબ્દનો અર્થ છે - સમય આવ્યે પોતાની જાતે જ. આપણે નિરંતર પોતાની જાતને ગુરૂચેતનાથી ઓતપોત રાખવી જોઈએ, કારણ કે આ જ જ્ઞાન સૌથી વધુ પવિત્ર છે કે, સર્વશ્રેષ્ઠ નિધિ છે, પાપનાશક છે અને આપણને ખૂબ સૌભાગ્યને કારણે મળેલ છે. ગુરૂ પર સંપૂર્ણ શ્રદ્ધા રાખીને એમના બતાવેલ માર્ગ પર જે ચાલે છે, તેને આત્મ તત્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે, તે વિનાશના માર્ગ પર ક્યારેય જતો નથી. ગુરુ-શિષ્યોનો ઈતિહાસ આપણે જોઈએ તો એ જ મળે છે. તેઓ સતત นโดเฮเ શિષ્યોના આત્મકલ્યાણ માટે તેમને બ્રહ્મજ્ઞાનનો ઉપદેશ આપતા રહ્યા છે. તેમને સૌથી વધુ પવિત્ર જ્ઞાનનો સંદેશ પોતાના આચરણ વડે આપતા નાચં લોકોકસ્તિ ન પરો ન સુખં સંશયાત્મનઃ ॥ ૪/૪૦ રહ્યા. અહીં ભગવાન એ જ કહી રહ્યા છે કે, જેમ-જેમ જ્ઞાન

''જ્ઞાનમાં કર્મોનો સંન્યાસ'' જે યોગનું ઈચ્છિત ધ્યેય હોય. તે ચોથા અધ્યાયની પરાકાષ્ઠા પર આપણે પહોંચ્યા છીએ, ત્યાં ભગવાન આપણને જણાવે છે કે આ સંસારમાં જ્ઞાનથી વધારે પવિત્ર કાંઈ જ નથી. અંતિમ પાંચ શ્લોક એવો રાજમાર્ગ કરી રહ્યા છે, જે કોઈ પણ સાધકની જીવનચાત્રા બની શકે છે. જ્ઞાનની પરિપૂર્ણતા પર પહોંચેલો સાધક અંતમાં શું પ્રાપ્ત કરે છે, તેનું પરિણામ શું હોય છે, તે આપણે આ ત્રણ શ્લોકોમાં મેળવીએ છીએ. ન દિ જ્ञાનેન સદશં પવિત્ર<sup>10</sup>્ વેઘતે ।

તત્સ્વયંચોગસંસિદ્ધઃ કાલેન મનિ વિન્દતિ ॥ ૪/ ૩૮ ''આ સંસારમાં જ્ઞાન જેનુ પવિત્ર નિઃસંદેઠ કાંઈ પણ

નથી. યોગ સંસિદ્ધિ મેળવેલ ( থক 1518 અંતઃકરણવાળા) મનુષ્ય તે જ્ઞાનને આપમેળે જ, યોગ્ય સમયે પોતાના આત્મામાં મેળવી લે છે.''

શ્રદ્ધાવાંલ્લભતે જ્ઞાનં તત્પરઃ સંચતેન્દ્રિચઃ ।

જ્ઞાનં લબ્ધ્વા પરાં શાંતિમચિરેણા**ધિગચ્છ**તિ ॥ ૪/ ૩૯ ''જે શ્રદ્ધાવાન છે, તત્પર-સાધનપરાયણ છે તથા

જિતેન્દ્રિય (પરિપૂર્ણ સંચમશીલ) છે, તે મનુષ્ય જ જ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરે છે તથા જ્ઞાનપ્રાપ્તિ પછી તે વિના વિલંબે તત્કાળ જ ભગવત્ પ્રાપ્તિરૂપી પરમશાંતિને મેળવી લે છે."

અજ્ઞશ્યાશ્રદધાનશ્ય સંશયાતમાં વિનશ્યતિ ।

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org



કર્મચોગમાં સિદ્ધ પુરુષની અંદર દાખલ થવા માંડે છે તેમ-તેમ તેને પોતાને તેની અનુભૂતિ થવા માંકે છે (આત્મનિ વિન્દતિ). બ્રહ્મજ્ઞાન એક અતિ દુર્લભ વસ્તુ છે. ઠાકુર શ્રી રામકૃષ્ણદેવે એક જગ્યાએ કહ્યું છે કે, ''નિત્ય વસ્તુમાં પહોંચવાનું નામ બ્રહ્મજ્ઞાન છે. આ ખૂબ કઠિન છે. એકદમ વિષય-બુદ્ધિ ન છૂટવાથી એવી સ્થિતિ આવતી નથી. તે માટે તપશ્ચર્યા જોઈએ. શાસ્ત્રના શ્લોક કંઠસ્થ કરવાથી કશું જ નહીં થાય. સિદ્ધિ-સિદ્ધિ કહેવા માત્રથી નશો નહીં થાય. સિદ્ધિ તો પચાવવી જોઈએ, તેની અનુભૂતિ કણ-કણમાં થવી જોઈએ.''

પરમપૂજય ગુરુદેવ કહે છે, ''જ્ઞાનને સત્શક્તિ કહેવાય છે. મનુષ્યની સાચી સંપત્તિ કઠેવામાં આવ્યું છે. સંસારમાં દરેક વસ્તુ કાળના પ્રવાહમાં નષ્ટ થઈ જાય છે, ધન નાશ પામે છે, તન જર્જર થઈ જાય છે, સાથી અને સહ્યોગી છૂટી જાય છે. ફક્ત જ્ઞાન જ એક એવું અક્ષય તત્ત્વ છે જે ક્યાંય પણ, કોઈ પણ અવસ્થામાં અને કોઈપણ કાળમાં મનુષ્યનો સાથ છોડતું નથી (આત્મોકર્ષનો આધાર-જ્ઞાન, વાક્સચ ભાગ-૫૮, પાન ૧૦-૧૨)'' વાસ્તવમાં મુક્તિનું સાધન છે જ્ઞાન. તે મળી જાય તો આ જ જીવનમાં મુક્તિ મળી ગઈ એમ સમજવું જોઈએ. કોઈ તરસ્યો જયારે સુંદર-સ્વચ્છ જળાશય જોઈને પ્રસન્ન થાય છે તેવી રીતે એક વખત જ્ઞાનનું રસપાન કરવાથી મનુષ્ય તૃપ્ત થઈ જાય છે. મનુષ્યનું જીવન મેળવ્યા પછી પણ જે 🛃 જ્ઞાનનાં થોડાંક ટીપાં પણ એકઠાં ન કર્યાં દોય તેણે તો જાણે રત્નને માટીને ભાવે ગુમાવી દીધું.

#### સ્વયંને દેહ ન માનો, વધારે ઊંડા જાઓ

જ્ઞાન સૌથી વધુ પવિત્ર છે, આનંદનું કારણ છે તથા મુક્તિનો આધાર છે. અજ્ઞાન અથવા અવિદ્યાને તો ધોર અશાંતિનું કારણ માનવામાં આવે છે. જો સંસારની સામાન્ય વાતોનું અજ્ઞાન આપણને ખૂબ દુઃખ આપે છે, તો જીવન, આત્મા અને પરમાત્માની બાબતમાં વ્યાપેલું અજ્ઞાન કેટલું ભયંકર હોઈ શકે છે તેની તો માત્ર કલ્પના જ કરી શકાય. પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવ કઠે છે કે સૌથી મોટું અજ્ઞાન છે, પ્રોતાને માત્ર શરીર માનીને જીવન જીવવું. આવી વ્યક્તિઓ પોતાની ઈન્દ્રિયોને વિષયોમાં વપ્ત કરવામાં મગ્ન રહીને પોતાના આત્માનો નાશ કર્યા કરે છે.

મનુષ્ય જયારે પોતાની અંદર આત્મજ્ઞાન મેળવવા માંકે છે, ત્યારે તેને સૌથી પદેલી ઉપલબ્ધિ થાય છે -અંતઃકરણની શુદ્ધિ. આ કાર્ચ આપોઆપ થવા માંડે છે. છે. બોદ્ધિક જ્ઞાનને અંગત અનુભવમાં પરિણત કરવાની

પવિત્રતાનો સ્પર્શ માત્ર જ વ્યક્તિને અંદરથી શુદ્ધ બનાવવા માંકે છે. પછી તે આત્મજ્ઞાનની અનુભૂતિ પોતાની અંદર જ કરવા પણ માંડે છે. યોગ દ્વારા આ સંસિદ્ધિ તેને આપોઆપ જ મળવા માંડે છે. સકામ કર્મોની વાસનાઓ ભસ્મ થવા માંકે છે, શુદ્ધ આત્મજ્ઞાનના પ્રકાશમાં બધું જ સ્પષ્ટ દેખાવા માંડે છે. ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ જે દમણાં ચોત્રીસમા શ્લોકમાં જ્ઞાન મેળવવાનો ઉપાય તત્ત્વદર્શનના જ્ઞાની પાસે જઈને તેમની સેવા કરીને, દીક્ષા લઈને મેળવવાનું જણાવી રહ્યા હતા (જ્ઞાનિનઃ તત્ત્વદર્શિનઃ ) તે કઠેવા માંડે છે કે - દે અર્જુન ! વાસ્તવિક જ્ઞાન તો આપણને અંદરથી જ મળે છે. અર્થાત્ આ જ્ઞાન સાધકમાં દિવ્યકર્મીમાં વિકસિત થતું રહે છે. જેમ જેમ તે નિષ્કામ ભાવમાં, સમતામાં અને ભગવદ્ભક્તિમાં આગળ વઘતો જાય છે તેમ-તેમ તે જ્ઞાનના ઊંડાણમાં પણ ઊતરતો જાય છે. ''પરંતુ આ જ્ઞાન કેવી રીતે મળે ? અને તેની અનુભૂતિ હૃદયના અંતરતમ ઊંડાણને કેવી રીતે થાય ?'' તે શ્રીકૃષ્ણ આગળના સૂત્રમાં જણાવે છે.

તેઓ કહે છે કે, આ જ્ઞાન શ્રદ્ધાવાનને જ પ્રાપ્ત થાય છે. બુદ્ધિમાનને નहि. મનુષ્ય જે ज्ञान પોતાની બુદ્ધિથી મેળવે છે, તે તો ઈન્દ્રિયો તથા તર્કશક્તિઓ દ્વારા પરિશ્વમ કરીને બહારથી ભેગું કરવામાં આવે છે. આ તો શિક્ષણ છે, જાણકારીઓ છે. જે જ્ઞાન આત્મા દ્વારા મેળવવામાં આવે છે તે વિધા કહેવાય છે. આ વિધા અમરત્વનું જ્ઞાન શ્રદ્ધાર્થી જ પ્રાપ્ત થાય છે. એમ કઠેવામાં જરાય અતિશયોક્તિ નથી કે જે ક્ષણે જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ જાય છે ત્યારથી જ તે તુચ્છ અહંકારને કાઢીને બહાર ફેંકી દે છે, તેનો નાશ કરી નાંખે છે. વ્યક્તિને શ્રદ્ધાભાવથી ભરી દે છે. કાંઈ અકારણ નથી કે આ ચર્ચા શ્રીકૃષ્ણ ''જ્ઞાનમાં કર્મોનો સંન્યાસ-અર્પણ'' નામના યોગના કેટલાંક અંતિમ શિક્ષણના સારરૂપમાં જણાવે છે. આનાથી ઓછામાં આત્માની અપરોક્ષ અનુભૂતિ આપણે આપણી પોતાની અંદર નદિ કરી શકીએ.

#### श्रक्षाताव संअप थावर्भ

ઓગણચાલીસમા શ્લોક દ્વારા ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ નાન પ્રાપ્તિ અંગેની કેટલીક અનિવાર્ચ શરતો સામે રાખે છે. તેઓ કહે છે કે જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ એ સાધકને જ થાય છે. જે શ્રદ્ધાવાન છે, તત્પર છે, સાધનપરાયણ છે તથા સંયત ઈન્દ્રિયવાળો છે. શ્રદ્ધા પરમતત્ત્વની શોધ તરફ પ્રેરિત કરે



પ્રવાહને પાર કરી જાય છે. (૧/૧૦/૨ સુત્તનિપાત). ઐતરેય બ્રાહ્મણ (૭/૧૦) કઠે છે - શ્રદ્ધા પત્ની છે અને સત્ય યજમાન. શ્રદ્ધા અને સત્યની આ અત્યંત ઉત્તમ જોડી છે. શ્રદ્ધા અને સત્યની જોડીથી મનુષ્ય સ્વર્ગને જીતી લે છે. ઋગ્વેદ કઠે છે - ''શ્રદ્ધા હૃદચચ ચાકૂત્યા, શ્રદ્ધચા વિંદતે વસુ" (૧૦/૧૫૧/૧૪) અર્થાત્ "બધા જ લોકો હૃદયના દઢ સંકલ્પ વડે શ્રદ્ધાની ઉપાસના કરે છે કારણ કે, શ્રદ્ધાર્થી જ ઐશ્વર્યની પ્રાપ્તિ થાય છે." ગીતાકારે પણ આ જ શ્રદ્ધા શબ્દની વ્યાખ્યા ૧૭મા અધ્યાયમાં 'સત્ત્વાનુરૂપા સર્વસ્થ શ્રદ્ધા ભવતિ ભારત' કઠીને આપી છે.

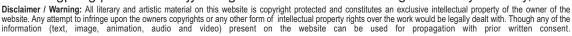
શ્રદ્ધાં જ નહીં, તત્પરતા તથા સંચમ પણ આ રીતે શ્રદ્ધાનું મહત્ત્વ સમજી લેવાથી જાણી શકાચ છે કે શ્રદ્ધાવાનને જ સાચું આત્મજ્ઞાન શા માટે મળે છે. શ્રદ્ધા સાથે શ્રીકૃષ્ણ બીજી બે વાતો જણાવે છે, તત્પર દોવું તથા જિતેન્દ્રિય સંચમી દોવું, પરમતત્ત્વની શોધ માટે તત્પરતા-સાધનાપરાચણતા જરૂરી છે. એકનિષ્ઠ ભાવથી સાધનાશીલ થવું અનિવાર્ચ છે. બની શકે કે શ્રદ્ધા અને ભક્તિભાવથી ધ્યાન-સાધનાના ક્ષેત્રમાં અધિકતમ આંતરિક જાગરૂકતા મળી પણ જાય પરંતુ જો ઈન્દ્રિયો સારી રીતે નિયંત્રિત ન હોય તો માત્ર એકાગ્રતા જ છિન્નભિન્ન થતી નથી, પરંતુ આત્મજ્ઞાનની સર્વોચ્ચ ઉપલબ્ધિ ૩૫ શાંતિ આપણે મેળવી શકતા નથી. આજ જોઈએ તો ઈન્દ્રિયોનો સ્વભાવ જ બદિર્મૂખ રદેલ એ છે. તે વારંવાર વિષયો તરફ આપણું ધ્યાન ખેંચે છે. એટલા માટે જ્યાં સુધી આપણે ઈન્દ્રિયો પર નિયંત્રણ મેળવી શકતા નથી ત્યાં સુધી લક્ષ્ય પ્રત્યે શ્રદ્ધા-અસીમ ભક્તિ પણ આપણને ઈચ્છિત શાંતિ આપી શકતી નથી.

જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાનાં બે સાધનો છે - શ્રદ્ધા, ગુરૂ પ્રત્યે, શાસ્ત્ર વચનો પ્રત્યે અતૂટ નિષ્ઠા, આદર્શો પ્રત્યે અસીમ પ્યાર અને સાધનામાં ગતિ થવી. ઈન્દ્રિય સંયમ - અર્થ સંચમ - સમય સંચમ અને વિચાર સંચમને સાધી લેવાથી સર્વોચ્ચ સ્તરની ઉપલબ્ધિ આપણને મળે છે - તે છે શાંતિ (પરાં શાંતિમ્) તમામ વ્યાફળતાઓમાંથી મુક્તિ, તનાવમાંથી મુક્તિ, દુઃખોમાંથી છુટકારો આપણને મળે છે. સંક્ષોભ-વિક્ષોભ પણ આપણને બેચેન બનાવે છે. જો મનમાંથી સંત્રાસ સમાપ્ત થઈ જાય તો આપણે તમામ ''સંદ્રાય તરતી ઓઘં'' અર્થાત્ મનુષ્ય શ્રદ્ધાથી સંસાર સમગ્ર સંસાર આની જ શોધમાં છે. તે શાંતિ ક્યાં કોઈને

તથા આત્મજ્ઞાન દ્વારા તેને પુષ્ટિ આપવાની પ્રક્રિયા શ્રદ્ધાનું જાગરણ કરે છે. વિનોબા કઠે છે કે, ''અનુભવ તર્કની સીમા બહારની બાબત છે. શ્રદ્ધા અનુભવના આધાર પર રહેવાવાળી, પરંતુ તેના કરતાં પણ અતિદૂરની બાબત છે." - (વિચારપોથી ૨૦). આખરે શ્રદ્ધાની પરિભાષા શું છે ? પં. રામચંદ્ર શુકલ કઠે છે કે, ''કોઈ મનુષ્યમાં સામાન્ય વ્યક્તિ કરતાં વિશેષ ગુણ તથા શક્તિનો વિકાસ જોઈને તેની બાબતમાં જે એક સ્થાચી આનંદ પદ્ધતિ હૃદયમાં સ્થાપિત કરવામાં આવે છે, તેને શ્રદ્ધા કહેવાય છે. શ્રદ્ધા મહત્ત્વની આનંદપૂર્ણ સ્વીકૃતિની સાથેસાથે પૂજ્ય બુદ્ધિનો સંચાર પણ છે.'' (ચિંતામણિ ભાગ-૧). મહાત્મા ગાંધી કહે છે, ''શ્રદ્ધા અને બુદ્ધિનાં ક્ષેત્ર જુદાં-જુદાં છે. શ્રદ્ધાથી અંતઃજ્ઞાન- આત્મજ્ઞાનની વૃદ્ધિ થાય છે, તેથી અંતઃશુદ્ધિ તો થાય છે જ. બુદ્ધિથી સુષ્ટિના જ્ઞાન-બાહ્ય જ્ઞાનની વૃદ્ધિ થાય છે, પરંતુ અંતઃશુદ્ધિની સાથે તેનો કાર્ચકારણ જેવો સંબંધ પણ રદેતો નથી. અત્યંત બુદ્ધિમાન લોકો પણ અત્યંત ચરિત્રભ્રષ્ટ જોવા મળે છે, પરંતુ શ્રદ્ધાની સાથે ચરિત્રશૂન્ચતા હોવી અસંભવ છે'' (સંપૂર્ણ ગાંધી વાક્ષમચ ભાગ-૪૧, પાન-૮૨)

શ્રદ્ધાની બાબતમાં પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવ કઠે છે કે -''અધ્યાત્મ ક્ષેત્રમાં શ્રદ્ધાની શક્તિ જ સર્વોપરિ છે. સાધનાથી સિદ્ધિનો મૂળભૂત આધાર શ્રદ્ધા છે. મનુષ્યનું વ્યક્તિત્વ જેમાં સંસ્કારોની (આદતોની) ઊંડી અસર હોય છે તે વાસ્તવમાં શ્રદ્ધાની પરિપક્વતા સિવાય બીજું કાંઈ નથી.'' આગળ તેઓ કહે છે - ''સાધનાનું વિશાળકાય તંત્ર એટલા માટે ઊભું કરવામાં આવ્યું છે કે, તેની લોખંડી સાંકળમાં જકડાઈને શ્રદ્ધા-વિશ્વાસરૂપી મદ્યોદેત્યને ઉપયોગી પ્રયોજનો પેદા કરવા માટે તાલીમ આપી શકાય. શ્રદ્ધાથી વ્યક્તિત્વનું નિર્ધારણ થાય છે. આત્માનો સૌથી વિશ્વાસ અને ઘનિષ્ઠ સચિવ શ્રદ્ધા જ છે.'' (પં.શ્રીરામ શર્મા આચાર્ચ, વાહ્મચ-ઉપાસના-સમર્પણ યોગ-ભાગ-૩ પાન ૩.૩૨, ૩૩). શ્રદ્ધાની કેટલી સુંદર વ્યાખ્યા આપી છે અને આપણને માર્ગદર્શન પણ આપે છે કે શ્રદ્ધાવાન કેવી રીતે બનીએ ? કેવી રીતે શ્રદ્ધાર્થી જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરીએ ?

સુત્તનિપાત (૧/૪/૨) કઠે છે - ''શ્રદ્ધા બીજં તપોવુરિઠ'' અર્થાત્ શ્રદ્ધા બીજ છે, તપ વર્ષા છે, તથા આદ્ય-વ્યાદ્યમાંથી મુક્તિ મેળવી શકીએ છીએ. આજે





કોઈક સમાધાન છે, તો તે ગીતાકાર બતાવે છે, શ્રદ્ધાવાન બનો, સાધનાશીલ બનો તથા પોતાની જાત પર પોતાનું નિયંત્રણ સ્થાપિત કરો. આનાથી આપણે આદર્શોના, સત્પ્રવૃત્તિઓના સમુચ્ચય પરમ પિતા પરમાત્માના જ્ઞાનથી ઓતપ્રોત થઈ શકીશું અને એ જ્ઞાન મળવાથી આપણને વિના વિલંબે ભગવત્પ્રાપ્તિ થશે, જે પરમશાંતિ તરફ આપણને લઈ જશે.

#### અશ્રદ્ધાવાનનો સર્વનાશ સુનિશ્ચિત

શાસ્ત્ર-જ્ઞાનરદિત અજ્ઞાની, ગુરૂ તથા વેદાંતરૂપી તત્ત્વદર્શનનાં વાક્યોમાં અશ્રદ્ધા રાખનાર અને શંકાશીલ વ્યક્તિ નષ્ટ થઈ જાય છે. ક્યારેય બ્રહ્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી શકતો નથી. આ વાત ચાલીસમા શ્લોકમાં એક ઉદ્દધોષણા રૂપે ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ કઠે છે. શ્રીકૃષ્ણની દ્રષ્ટિએ આત્મજ્ઞાનદીન જીવન મૃત્યુ સમાન અને આનંદ વિનાનું છે. તેઓ એ પણ કહે છે કે આવા અવિશ્વાસ માટે આલોકમાં સુખ નથી કે પરલોકમાં સુખ નથી. એટલે સુધી કઠી દે છે કે તેના માટે આ સંસાર નથી કે નથી આગળનો સંસાર. તેણે સુખ મેળવવાની તો આશા જ ન રાખવી જોઈએ. કેવી આશ્ચર્યની વાત છે કે પશુઓને કોઈ પ્રકારનો સંશય થતો નથી, પરંતુ બુદ્ધિ સંપન્ન મનુષ્ય દંમેશાં મોટાભાગનો સમય સંશયી બની રહે છે. જ્યાં સ્પષ્ટ અને સુનિશ્ચિત જ્ઞાનનો ઉદય ન થયો હોય ત્યાં જ સંશય ઊઠે છે. આખરે આ સંશયોમાંથી બહાર કોણ કાઢે ? ગુરુજન, શાસ્ત્ર, જાગૃત મહાપુરુષોના પ્રવચન, સ્વાધ્યાય આ બધાં સાધન છે. જે કોઈ પણ સાધકની શ્રદ્ધા વધારે છે. બુદ્ધિ દ્વારા ગ્રેઠણ જ્ઞાન હૃદય દ્વારા આત્મસાત્ કરવામાં આવે અને જ્યારે સાધક ધ્યાનમાં, શાંતભાવે મનન કરવામાં રૂચિ રાખે ત્યારે જ આ શક્ય બને. અધ્યયન-મનન દ્વારા એકત્ર જ્ઞાન વ્યવહારમાં લાવવાથી તેના પ્રત્યે નિરંતર શ્રદ્ધા વધતી રહેતાં તમામ સંશયોમાંથી નિવૃત્તિ મળી જાય છે.

જે વગર પ્રશ્ને ગુરુના જ્ઞાનને ગ્રહણ કરતો જાય છે, તે પ્રગતિનો પંથ પ્રશસ્ત થતો જાય છે. પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવ પોતાના જીવનકાળના મંચનું અંતિમ ઉદ્બોધન અથવા ૧૯૮૬ના વસંતપર્વ પર આવ્યા હતા, અને ત્યારે તેમણે કહ્યું હતું, તમારી પાસે દૂરબીન હોય તો હું તમને બતાવી દેવા માગું છું કે સૂક્ષ્મ જગતમાં પરિવર્તન થઈ ચૂક્યું છે. યુગ નિર્માણનું કાર્ચ શરૂ થઈ ચૂક્યું છે. તમે ઈચ્છો તો શ્રેય લઈ લો. બસ, ૧૪-૧૫ વર્ષ નિરંતર કાર્ચ કરતા રહેવાની જરૂર છે, પછી બદલાચેલો જમાનો તમને દેખાવા માંડશે. જો આપણને ગુરુના વચનોમાં દઢ વિશ્વાસ દોચ, આપણને શ્રદ્ધા દોય, કોઈ પણ જાતનો સંશય ન દોય, તો આપણે એમની શક્તિને આપણી અંદર ધારણ કરીને વાસ્તવમાં આગામી દિવસોમાં પરિવર્તનનું નિમિત્ત બનીશું. આપણે પણ એ જોઈશું, જમાનો પણ તે જોશે. પરંતુ જો આપણને જ વિશ્વાસ ન हોય, આપણે ગ્રહણશીલ બની શક્યા ન હોઈએ તો આપણો વિનાશ-આત્મિક દષ્ટિએ અવગતિ, અધોગતિ સુનિશ્ચિત છે. ગોસ્વામી તુલસીદાસજી કહે છે -

ગુર કે વચન પ્રતીતિ ન જેદિ, સપનેદુ સુખ સિધિ સુલભ ન તેહિ. અર્થાત્ જેને ગુરુનાં વચનોમાં વિશ્વાસ નથી તે અકારણ દુઃખ પામતો, નિરંતર કષ્ટ ભોગવતો રહે છે. આપણી પાસે એવાં કેટલાંચ ઉદાહરણો છે, જેમને ગુરુનાં વચનોમાં વિશ્વાસ ન રહ્યો, તેઓ ગુરક્રોદી બન્યા અને અંતે કષ્ટ ભોગવ્યું. કેટલાય એવા છે જેઓ સ્વાર્થસિદ્ધિ માટે ગુરૂની લાકડી પકડીને ઊભા છે પરંતુ ખુદ પોતાના અંતરમાં ડોકિયું કરે તો તેમને લાગે છે કે તેમને પોતાને ગુરૂનાં વચનોમાં વિશ્વાસ નથી. શીખ ધર્મ પ્રરેપૂરો ગુરૂનાં વચનો પર ગઠન વિશ્વાસ પર ટક્યો છે. જો આજનો યુગધર્મ નભવાનો હોય તો તે યુગપુરુષ - આપણા પોતાના ગુરનાં વચનો પર વિશ્વાસ, ગાઢ શ્રદ્ધા ટકાવવાથી જ શક્ય બની શકશે. અખંડજયોતિ, મે, ૧૯૭૦માં ગુરૂદેવે લખ્યું દુતું, ''સદ્ભાવનાઓનું ચક્રવર્તી સાર્વભૌમ સામ્રાજ્ય જે યુગાવતારી - નિષ્કલંક ભગવાન દ્વારા થવાનું છે તે બીજું કાંઈ નદિ, વિશુદ્ધ રૂપે આપણું યુગનિર્માણ આંદોલન જ છે." (પુ-૬૦) આ પછી પણ સંશયાત્મા હોઈએ તો વિનાશ સુનિશ્ચિત છે. અંતિમ બે શ્લોકોની વિસ્તારપૂર્વક વ્યાખ્યા ઓગસ્ટના અંકમાં. (ઓગસ્ટ અંકમાં આ અઘ્યાયની સમાપન-કડી)

31



નારદજી ત્યાં પહોંચે છે અને યુવતીને પોતાનો પરિચય આપવા માટે કહે છે.

તે સ્ત્રી કઠે છે, માટું નામ ભક્તિ છે. જ્ઞાન અને યૈરાગ્ય બન્ને મારા પુત્ર છે. કાળના પ્રવાઠથી તેઓ વૃદ્ધ થઈ ગયા છે. આસપાસ જે સ્ત્રીઓ છે, તે ગંગા-ચમુના વગેરે નદીઓ છે, જે મારી સેવા કરી રહી છે. તેમ છતાં દુ:ખ દૂર થઈ રહ્યું નથી. ક્ષીણ થવાનું કારણ ભક્તિએ કહ્યું હતું કે પાખંડીઓએ તેની સાથે દુર્વ્યવહાર કર્યો. તેમના છળ, કપટ અને દુરાચારોથી ભક્તિ બીમાર અને અશક્ત થઈ ગઈ છે. અહીં વૃંદાવનમાં આવવાથી તેનો રોગ અને દારિક્રચ તો ઓછાં થયાં, પરંતુ બન્ને પુત્રોનું વુદ્ધત્વ દૂર થયું નથી. આમ કહેતાં ભક્તિ વિલાપ કરવા લાગે છે. કથા આગળ વધે છે અને નારદજી ભક્તિને ભાગવતનો ઉપદેશ આપે છે.

ભક્તિને વિલાપ કરતી સાંભળી ચાર વર્ષના બાળકના અશ્રુ વદેવા લાગ્યા. તો પિતાશ્રીએ પ્રસંગ આગળ વધાર્ચો. ભાગવત સાંભળીને ભક્તિનો ઉદ્ભાર થયો. તેનાં બન્ને પુત્રો પણ સ્વસ્થ, સદજ અને સ્વાભાવિક અવસ્થાએ પહોંચી ગયા. આ પ્રસંગમાં પિતાશ્રી કઠેતા દતા કે ભાગવત શાસ્ત્ર બધાં શાસ્ત્રોનો સાર છે. આજે આપણે જે સનાતન ધર્મનું પાલન કરીએ છીએ. તે આ જ શાસ્ત્રમાંથી આવ્યો છે. જ્ઞાન, વિધા, આચાર, અવતાર, ભક્તિ, કર્મ, મંત્ર, યોગ, સાધના, ઈતિહાસ, પુરાણ વગેરે ભાગવતમાં સમાચેલાં છે. પિતાશ્રીની મુખમુક્રા જોઈને બાળક શ્રીરામને પણ દિલાસો મળી જતો. તે ઊઠીને રમવા-કૂદવા લાગતો.

#### 'ગ' થી ગાયત્રી

ઠવેલીમાં થતી ચર્ચા અને ત્યાંના પરિવેશે બાળક શ્રીરામના શિક્ષણનો આરંભ કર્યો. વિધિવત્ વિધારંભ ચાર વર્ષ વીત્યા બાદ થયો. પંડિતજીએ ઈચ્છયું હોત તો પોતાના સાંનિધ્યમાં જ વેદશાસ્ત્ર બધું જ ભણાવી શક્તા હતા, પરંતુ તેમનું માનવું હતું કે શિક્ષણ પ્રાપ્ત

#### સત્યં પરં ધીમદિ

ભાગવત પંડિતજીનું પ્રિય શાસ્ત્ર હતું. કથા-પ્રવચનો સિવાય સામાન્ય સમયે પણ તેઓ આની જ યર્ચા કરતા રહેતા. ઘેર વિદ્વાનોનો મેળાવડો રહેતો. નાના-મોટા પ્રસંગોમાં પણ તેઓ ભાગવતના શ્લોક સંભળાવતા અને દરેક જાતની સમસ્યાઓનું સમાધાન શોધી કાઢતા. જ્યારે તેઓ બહાર રહેતા ત્યારે પણ લોકો તેમને શોધતા-પૂછતા હવેલી આવી જતા. જ્યારે તેઓ ઘરે રહેતા ત્યારે તો કહેવું જ શું ? તે સમયે તાઈજી ત્રણ વર્ષના શ્રીરામને પિતાજીને સૌપી દેતાં. તેઓ લોકોની વાતો સાંભળતા, તેનું સમાધાન બતાવતા અથવા સામાન્ય નિષ્કર્ષો પર ચર્ચા કરતા, ત્યારે શ્રીરામ બેઠકમાં જ રહેતા. બાળસુલભ ક્રીડાઓમાં મગ્ન રહેતા અથવા ચૂપ બેસીને ત્યાં ઠાજર રહેલા લોકોની વાતો સાંભળતા. ત્રણ-ચાર વર્ષના બાળક માટે શાસ્ત્રચર્ચા, તત્ત્વદર્શન અને ભક્તિ-જ્ઞાન-વૈરાગ્યની વાતો સમજવાનું કદાચ કઠિન હોય ! પરંતુ તે એ ચર્ચાઓથી બનેલા વાતાવરણના સંસ્કાર તો ગ્રહણ કરે જ છે. બાળક તેના પૂર્વજન્મના શુભ સંસ્કારોથી અવશ્ય સમૂહ્ય હતું જ. કહી શકાય છે કે નવા સંસ્કારોની આવશ્યકના ન રહી હોય, પરંતુ એ વાતાવરણે સંસ્કારોને વિકસિત કરવામાં મદદ તો કરી જ છે.

પદ્મપુરાણમાં ભાગવત માહાત્મ્ય પ્રસંગ અને એકાદશ સ્કંધના વિષયો પર પિતા જયારે ચર્ચા શરૂ કરતા ત્યારે ત્રણ-સાર વર્ષના શ્રીરામ સૂપચાપ ત્યાં બેસી રહેતા. તેમના ચહેરા સામે એકીટશે જોતા રહેતા. તાઈજી કઠેતા ઠતા કે નારદજી અને ભક્તિના સંવાદની ચર્ચા સાંભળીને તેમનો શ્રીરામ ઉદાસ થઈ જતો. આ પ્રસંગે ચમુંના તટ પર ભક્તિ દુઃખી અને વ્યાકુળ થઈને બેઠી છે. પાસે જ બે વૃદ્ધ વ્યક્તિ બેઠોશ પડી છે. તેમને હોશમાં લાવવાનો પ્રચાસ કરતી સ્ત્રી કોઈ મદદકર્તા આવવાની પ્રતીક્ષા કરતી આસપાસ જોતી રહે છે. કેટલીક સ્ત્રીઓ તે<mark>મને ધીરજ આપી રઠી છે. સંયોગવશ કરવા માટે ગુર</mark>ુનો સંસર્ગ પ્રાપ્ત થવો જ જોઈએ. એ

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org



રપરામ. તેઓ પોતાના ઘરમાં જ વિદ્યાલય ચલાવતા હતા. પંડિતજીએ શ્રીરામને તેમના હવાલે કર્યો. તાઈજી બતાવતા હતા કે પૂજાપાઠ બાદ ગુરૂજીએ તકતી આપી દીધી. પાટિયું સફેદ રંગનું દતું અને લાકડાનું બનેલું દતું. તે વખતે સ્લેટ અને ખડિયાની પ્રથા નहોતી. જુદા જુદા વિસ્તારોમાં જુદી-જુદી રીતે અક્ષરજ્ઞાન કરાવવામાં આવતું હતું. પંડિત રૂપરામ પાણીમાં ગેર ભેળવીને અક્ષરનો અભ્યાસ કરાવતા. તકતી અને ગેરુનું પૂજન થયા બાદ પહેલો અક્ષર શીખવવા લાગ્યા. ધાસની કલમને પ્રવાઠી ગેરુમાં ડુબાડીને શ્રીરામના દાથમાં આપી દીધી. પછી હાથ પકડીને તકતી પર પહેલો અક્ષર લખાવતાં કહ્યું, 'ગ'શ્રીરામે તુરત અનુકરણ કર્યું અને ગુરૂજીએ અક્ષરની ઓળખ બતાવવા માટે આગળ કંઈ બોલે તે પહેલાં શ્રીરામે કહ્યું, ગ - ગાયત્રીનો. ગુરૂજીને એની કલ્પના જ નहોતી કે વિદ્યાર્થીને બતાવ્યા વિના જ અક્ષરની ઓળખ બતાવશે. અને એ ઓળખ પણ પોતાની આગવી રીતે.

તેઓ 'ગ' અક્ષરની ઓળખ 'ગણેશ' શબ્દથી કરાવતા હતા. તેમની માન્યતા હતી કે 'ગ' 'ગણેશ'નો બોધ કરાવવાથી વિદ્યાર્થીની બુદ્ધિ સંસ્કારિત થાય છે. ગણેશ બુદ્ધિના અધિષ્ઠાતા દેવ છે, તેથી આ સારા શ્રીગણેશ છે. બતાવ્યા વિના જ ગાયત્રીથ્રી આરંભ કરવાથી ગુરુજી જ નહિ, ત્યાં ઉપસ્થિત બીજા લોકો પણ આશ્ચર્યચકિત થઈ ગયા. પછી ગુરૂજીએ પૂછ્યું, શ્રીરામ તમને કોણે બતાવ્યું કે 'ગ એટલે ગાયત્રી'. વિદ્યાર્થીએ કહ્યું, કોઈએ પણ નદિ. દવેલીમાં સાંભળ્યું છે. પિતાજી પણ એની જ કથા ભાગવત સપ્તાહમાં કહે છે. ગુરૂ પંડિત રૂપરામ સાથે પં. રૂપકિશોર પણ ગદ્ગદ થઈ ગયા. બન્નેએ બાળકના માથે હાથ ફેરવ્યો અને માથું સ્નેહથી સૂંઘ્યું.

તે સમયે વાલીઓ તેમના બાળકને ગુરુ પાસે રાખવાનું જ યોગ્ય સમજતા હતા. વિદ્યાર્થી ગુરૂ પાસે જેટલું વધારે રહે તેટલું વધારે શીખશે. પંડિત રપરામની પાઠશાળામાં પંદર-વીસ વિદ્યાર્થી રહેતા હતા, આસપાસનાં

નાનકડા ગામમાં એક અધ્યાપક રહેતા હતા. પંડિત આવતા વિદ્યાર્થીઓની સંખ્યા એનાથી બે-અઢી ગણી હતી. આટલા વિદ્યાર્થીઓ તો મોટે ભાગે રાતદિવસ રહેતા જ હતા. કેટલાક વિદ્યાર્થી આવતા-જતા રહેતા, જેમ કે કોઈ દિવસે આવ્યા અને ત્યાં જ સૂઈ ગયા તો ક્યારેક પોતાના ઘેર જતા રહેતા. ગુરુજી બધા વિદ્યાર્થીઓ સાથે પ્રેમાળ વ્યવહાર રાખતા. એમના ભણવા, ખાવા, પીવા, સૂવા, બેસવા અને વાતચીત કરવામાં અનુશાસન દેખાતું હતું. પરંતુ એ અનુશાસન લાદવામાં આવ્યું નદોતું. સ્નેદ અને મધુર પ્રેમથી વિદ્યાર્થીની અંદર જગાડવામાં આવ્યું હતું. ઉદાહરણ તરીકે પાઠશાળા કે ગુરૂગૃઠમાં જ સૂતાં બાળકોને ગુરૂજી સવારે પોતે જગાડતા હતા. બાળકો થાક્યાં-પાક્યાં ન હોય તો પણ મોડે સુધી ઊંઘ આવે છે. અભ્યાસ ન હોવાથી સૂતા ન હોવા છતાં પથારી પર પડ્યા રહેવામાં મજા આવે છે. સવારે વહેલા ઊઠવાની ટેવ પાડવા માટે ગુરૂજી પોતે એ બાળકો પાસે જતા. એમને વઠાલથી બોલાવતા, ઉઠાડતા, ઉષઃપાન કરાવતા અને નાઠી લીધા પછી ભણવા માટે બેસાડી દેતા.

#### ગાયત્રી બ્રાહ્મણની કામદોન્

બાળક શ્રીરામનું સૂવું-જાગવું પોતાની હવેલીમાં જ રહ્યું. સવારે સાત વાગે આનાકાની કર્યા વિના પાઠશાળા પહોંચી જતા અને સાંજે મોડે સુધી ત્યાં જ ભણતા. ભણવાનું પૂરું થયા બાદ પાછા પોતાના ઘરે આવી જતા. પાંચ-છ વરસ આ ક્રમ ચાલ્યો દશે કે પિતાજી સાથે કાશીની ચાત્રાએ જવાનું થયું. કાશી દિંદ વિશ્વવિદ્યાલયની સ્થાપના વખતે નક્કી થયું કે શ્રીરામને માલવીયજી ચજ્ઞોપવીતની દીક્ષા આપશે. નિર્ધારણને ધ્યાનમાં રાખી સાત-આઠ વરસની ઉંમરમાં પિતાએ ચિરંજીવનું ઉપનયન કરાવ્યું ન હતું. કાશી ગયા બાદ માલવીયજીના નિવાસ સ્થળે જ સાદા સમારોદમાં યજ્ઞોપવીત સંપન્ન થયું. સંસ્કાર સમયે માલવીયજીએ ગાયત્રીને સર્વ વેદમય અને બ્રહ્મસ્વરૂપ हોવાના જે ઉપદેશ આપ્યા હતા તે રસ્તામાં દરેક ક્ષણે કાનોમાં ગૂંજતા રહ્યા. દસ-બાર વર્ષના બાળક માટે આ ઉપદેશ ગૂઢ પણ દતા અને સદજ ગ્રાહ્ય પણ. ગ્રદ્ધણ કરી ગામોમાંથી આવેલ બાળકો પણ હતા. ભણવા માટે લેવામાં આવે તો સંપૂર્ણ જીવનની દિશાધારા નક્કી થઈ જાય છે.

પોતાની સમજ અનુસાર બાળક શ્રીરામે પિતાશ્રી સામે ઉપદેશો વિશે કેટલીય જિજ્ઞાસાઓ પ્રગટ કરી. ગાયત્રીને બ્રાહ્મણની કામદેનુ કેમ કદેવામાં આવી છે ? બ્રાહ્મણ કોણ છે, ગાયત્રી કોને સિદ્ધ થાય છે ? જો લાહ્યણને ગાયત્રી સિદ્ધ થાય છે તો આ જાતિના લોકો દીન-દીન કેમ હોય છે ? ગાયત્રીને કોણે શાપ આપ્યો ? એ શાપનું વિમોચન કેવી રીતે કરવામાં આવે વગેરે પ્રશ્નોનું સમાધાન રસ્તામાં જ થઈ ગયું. ગુરૂદેવે તે પછી પિતાજી પાસેથી મળેલા બધાં સમાધાનોનો સમય સમય પર ઉલ્લેખ કર્યો છે. આ વિવેચન ગાયંત્રી સાધનાના મર્મને સ્પષ્ટ કરે છે. અહીં એટલું જ કે યજ્ઞોપવીત બાદ બાળક શ્રીરામે સંધ્યા ગાયત્રી જપની શઝ્ખાત કરી દીધી. એ વાત મનમાં સારી રીતે દઢ થઇ ગઈ હતી કે સંધ્યા-ગાયત્રી ન કરવાથી ચજ્ઞોપવીતનો ભંગ થઈ જાય છે. વ્યક્તિને પ્રાત્યસંજ્ઞક અર્થાત્ પતિત કહેવામાં આવે છે અને ચજ્ઞોપવીત સંસ્કાર વખતે થયેલો તેનો બીજો જન્મ કે મનુષ્યજીવન સ્થગિત થઈ જાય છે. તે પોતાને દ્વિજ કદેવડાવવાનો અધિકાર ખોઈ બેસે છે.

વારાણસીથી પાછા આવ્યા બાદ બાળક શ્રીરામે **દવેલીમાં પોતાના માટે એક રૂમ નક્કી કરી લીધો. ત્યાં** તેઓ જપ-ધ્યાન કરતા. સંધ્યાવંદન માટે ખુલ્લામાં જતા. આ ખુલ્લાપણું ઘરની છત પર અથવા તો ગામની બહાર શિવાલયમાં રહેતું. પોતાના ખેતરમાં વટવૃક્ષની નીચે પણ તેઓ સંધ્યાવંદન માટે જતા હતા. પુત્રને જપ-ધ્યાનમાં આટલો તન્મય જોઈને પિતાશ્રી ખૂબ પ્રસન્ન થતા હતા. તેઓ કહેતા શ્રીરામ પોતાનું બ્રાહ્મણ હોવું સાર્થક કરશે. પોતાને જ નહિ, સંપૂર્ણ કુળને અને ગાયત્રી ઉપાસકોને ઘન્ય બનાવશે. પિતાશ્રી જ્યારે 'બ્રાહ્મણ' કઠેતા હતા, ત્યારે તેમનો આશય આ જપની સાથે દિવસે પણ ધ્યાનનો અભ્યાસ કરતા. નામથી કોઈ કુળ કે જાતિમાં જન્મ લેનાર વ્યક્તિ સાથે ન દલૌં. તેઓ સીધા-સાદા શબ્દોમાં કદેવા દવા, જેનો આચાર શુદ્ધ દોય, તે જ બ્રાહ્મણ છે. જે બ્રહ્મને જાણવા અને પામવા માટે પોતાને તપાવી રહ્યો હોય, તે કિટલાક સહપાઠીઓએ પણ એમના ખેલમાં રુચિ બાહ્મણ છે.

ઘરમાં, છત પર, 'મંદિરમાં', વટવૃક્ષ નીચે અને થઈ ગયો. ખેલનું નામ રાખ્યું 'સાઘના'. આ ખેલમાં

ખુલ્લા આકાશ તેળે બોળક શ્રીરામનાં જપ-ધ્યાન ચાલતાં. સવારે લગભગ પાંચ વાગે તેઓ ઊઠી જતા અને સ્નાનાદિથી નિવૃત્ત થઈને સંઘ્યાવંદન માટે બેસી જતા. પ્રાચીમાં સૂર્યોદયની લાલાશ ફેલાય ત્યાં સુધી સંધ્યાવંદન અને ગાયત્રી જપની સાથે સવિતા દેવતાના સ્વર્ણિમ પ્રકાશનું ધ્યાન થતું. સંધ્યાનાં બધાં કત્યો 'અનેન સંધ્યોપાસનેન કર્મણા શ્રી પરમેશ્વરઃ પ્રીચતાં ન મમ 1 30 તત્સદ બ્રહ્માર્પણમસ્તુ'ના પાઠ સાથે સંપન્ન થઈ જતાં. આ પાઠની સાથે જપ-સાઘનાનું પુણ્ય પરમાત્માને જ સમર્પિત કરી બાળક શ્રીરામ પાછા આવી જતા. સાત વાગે પંડિત રૂપરામની પાઠશાળામાં પહોંચી જતા. ત્યાં શિક્ષણની સાથે આચાર વગેરેનો અભ્યાસ થતો. સાંજના સમયે પણ સૂર્યાસ્ત થવાના ઠીક પહેલાં સાચંકાલીન સંધ્યા શરૂ થઈ જતી. તારાઓ દેખાય ત્યાં સુધી એ સંધ્યા કર્મ પણ પરબ્રહ્મને સમર્પિત થઈ જતું. આ ક્રમ પાંચ વર્ષ સુધી ચાલ્યો.

શાસ્ત્રીય માન્યતા છે કે નિયમપૂર્વક નિયત સમયે વિધિ-વિધાન સાથે કરવામાં આવેલ ગાયત્રી જપ ઝડપથી આધ્યાત્મિક ઊંચાઇઓ તરક લઈ જાય છે. પોતાની સાધનામાં શ્રદ્ધા-વિશ્વાસનો સમાવેશ કરવો એ જ વિધિ-વિધાનનું તાત્પર્ચ <del>છે</del>. જે કરવામાં આવી રહ્યં છે, જે સમજાવવામાં આવ્યું છે, એમાં પ્રત્યક્ષની જેમ વિશ્વાસ. કહેવામાં આવ્યું છે કે ગાયત્રી કામધેનુ છે, તો એ જ રૂપે માની લીધું. એવી શંકા નથી થઈ કે આ ફક્ત મहત્ત્વ બતાવવા માટે જ છે. સચ્ચાઈ કદાચ બીજી જ હોય. શાસ્ત્ર, ગુર અને સાધનામાં શ્રદ્ધા સિદ્ધિના માર્ગે લઈ જાય છે.

#### साधनानो जेस

બાળક શ્રીરામ સવાર-સાંજ સંધ્યા અને ગાયત્રી ગુર્જીની પાઠશાળામાં આ તેમનો પ્રિય ખેલ હતો. અધ્યયનમાંથી સમય મળતો ત્યારે તેઓ ધ્યાન-જપ માટે બેસી જતા. બીજા વિદ્યાર્થીઓ રમતા રહેતા. દર્શાવી. બે-ચાર સાથી મળ્યા બાદ નવો ખેલ તૈયાર



ખેલાડી પલાંઠી વાળીને બેસી જતા. એમને કહેવામાં આવતું કે આંખો બંધ કરીને જોવાનો પ્રચાસ કરો. જ્યાં બન્ને ભ્રમરો મળે છે એ જગ્યાએ જુઓ, જોતાં અનુભવ કરો કે ત્યાં સૂર્ચ ચમકી રહ્યો છે. કોણ જાણે કેટલા વિદ્યાર્થીઓ આ ખેલ સમજી શક્યા. એ બધા ચૂપચાપ બેસી જતા. પૂછવાથી કહેતા હતા કે ખૂબ મજા આવી રહી છે. ખેલના પછીના ચરણમાં ગાયત્રી, હિમાલચ, ગંગા, ચમુના, સરસ્વતી, સિદ્ધ, સંત અને આ પ્રકારની જ ચર્ચા ચાલતી. આ ચર્ચાઓમાં કોઈ તાલમેળ ન રહેતો. આઠ-દસ વાક્યોથી વધારે ચર્ચા ચાલતી નહોતી, પરંતુ આ ખેલ અડધા-પોણા કલાક સુધી ચાલતો. કેટલાક દિવસ પછી તેઓ ચાર-પાંચ મિત્રોને જંગલમાં પણ લઈ જવા લાગ્યા. ગીચ છાયાવાળા વૃક્ષ નીચે બેસીને ખેલ ચાલતો.

એક વાર શ્રીરામ એકલા જ ગયા અને ત્રીજા પહોરે પાછા આવ્યા. પાઠશાળાનો સમય દતો. ગુર્જીએ વિચાર્યું કે વિદ્યાર્થી કોઈ કામ માટે ઘરે ગયો દશે. ઘરના લોકોએ વિચાર્યું કે શ્રીરામ પાઠશાળામાં જ દશે. તેથી એમની શોઘ ન થઈ. જે વિદ્યાર્થીઓને 'સાધના-સાઘના' ખેલમાં રસ આવવા લાગ્યો હતો, તેઓ શોધતા રહ્યા. ત્રીજા પહોરે તેમના ખેલનો લીકર પ્રગટ થયો ત્યારે પૂછ્યું કે ક્યાં ગયા દતા. શ્રીરામે ઉત્તર આપ્યો, એક ગુફા મળી ગઈ હતી. ત્યાં કોઈ આવતું નથી. એમાં બેસીને આરામથી ધ્યાન કરી શકાય છે. બીજા દિવસે તેઓ સાથીઓને લઈને ગુફા પાસે ગયા. સાથીઓ કોઈ રીતે ગુફા સુધી તો ગયા, પરંતુ અંદર જવાનું સાહસ ન થયું. કર લાગ્યો. શ્રીરામ અંદર પ્રવેશ્યા. બીજા છોકરા અંદર જઈ ન શક્યા અને પાછા વળવાની હિંમત પણ ન થઈ. તેમનો લીકર પાછો આવે ત્યાં સુધી બહાર જ ઊભા રહ્યા.

કલાક દોઢ કલાક પછી શ્રીરામ પાછા આવ્યા તો વિદ્યાર્થીઓ તેમના પર નારાજ થયા. કહ્યું કે આ ખેલમાં હવે પછી અમે સામેલ નહીં થઈએ. શ્રીરામે વિદ્યાર્થીઓનો સાથ છૂટી જવાની પરવા ન કરી. સમય મળતાં જ કલાક દોઢ કલાક માટે એકલા જ નીકળી જવાનું અને ગુફામાં ઘ્યાન લગાવવાનું ચાલુ રાખ્યું.

વચ્ચે વચ્ચે ક્લાસમાંથી ગાયબ થઈ જવાથી ગુરુજીનું દ્યાન પણ ગયું. તેમણે શ્રીરામને સીધું ન પૂછતાં વિદ્યાર્થીઓને જ પૂછી લીધું. ગોપાલદાસ નામના વિદ્યાર્થીએ નું જ બતાવી દીધું. ગુરુજીએ તેને કહ્યું, તું એના ઘરે જઇને આ વાત કઠી દે. આ રીતે તાઈજીને ગુફામાં જવાની વાતની ખબર પડી ગઈ. એમણે શ્રીરામને બોલાવીને ઘમકી આપી. કહ્યું કે વાઘ-ચિત્તાની ગુફા દશે, કોઈ દિવસ તને જોઈ લેશે તો ફાડીને ખાઈ જશે. માતાની ઘમકી સાંભળીને શ્રીરામે મોન સ્વીકૃતિ આપી દીધી કે દવે તેઓ નદિ જાય. સ્વીકાર કરતાં જ માતાએ પુત્રને દેવે ચાંપી લીધો.

તે પછી એવો કોઈ દિવસ ન ગયો કે તેઓ સ્કૂલે ન ગયા શેચ. કોઈ પ્રસંગ કે બીમારીના દિવસો બાદ કરતાં નિચમિત પાઠશાળા જવાનું રહેતું. તેઓ આનાકાની કે મોડું કર્ચા વિના પોતાના કલાસમાં પહોંચી જતા. કોઈ દિવસે જવાનું ન હોય તે દિવસે હવેલીથી સૂચના પહોંચી જતી હતી કે આજે અમુક કારણે શ્રીરા ન પાઠશાળાએ નહિ આવે. એક દિવસે સૂચના પહોં ને નહિ અને શ્રીરામ પણ આવ્યા નહિ. પંડિત રૂપરામે વિચાર્યું કે કોઈ કારણે સૂચના મોકલી શકાઈ નહિ હાય તેમણે ધ્યાન ન આપ્યું. તે જ દિવસે સાંજે હવેલીથી સંદેશો આવ્યો કે શ્રીરામ હજી ઘરે પહોંચ્યા નથી. શું કલાસ મોડે સુધી ચાલવાના છે ?

ગુરૂજી સામે એ સ્પષ્ટ થઈ ગયું કે તેમનો વિદ્યાર્થી પાઠશાળા જવા માટે નીકબ્યો તો હતો, પરંતુ ક્યાંક બીજે રમી ગયો છે. પહેલી આશંકા એ થઈ કે દયાનવાળી ગુફામાં બેઠા હશે, જ્યાં મહિનાઓ પહેલાં કેટલાક સહપાઠીઓ સાથે જતા હતા. તાઈજીએ કહ્યું, શ્રીરામને ત્યાં જવાની મનાઈ કરવામાં આવી હતી. તેથી ત્યાં જવાનો સવાલ જ ઊભો થતો નથી. તેમ છતાં એક વાર ગુફામાં શોધ કરવા માટે કેટલાક લોકો નીકબ્યા. અષ્ટમી કે નવમીની રાત હતી. ચંદ્રમાની મધ્યમ ચાંદનીમાં રસ્તો જોઈ શકાતો હતો છતાં જરૂર પડ્ચે મશાલ પ્રગટાવવાની વ્યવસ્થા કરી લીધી. (શેષ આગામી અંકમાં)



www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - July, 2002

35

(छावन निर्भाण)

પરમપૂજ્ય ગુરુદેવની અમૃતવાણી

# ભગવાનના અનુદાન કઈ શરતે મળે છે

#### (ગતાંકથી ચાલુ)

મિત્રો ! અમારા ગુરૂએ અમને જે શિખવાડ્યું અને ઋષિઓએ પોતાના શિષ્યોને જે શિખવાડ્યું તે અધ્યાત્મનું સ્વરૂપ અમે આપને શિખવાડવા માંગીએ છીએ. અમે એ જ ગૌરવશાળી સિદ્ધાંતો પર વિશ્વાસ કરીએ છીએ અને આપને એ જ ગૌરવશાળી અધ્યાત્મ અપનાવવાની પ્રાર્થના કરીએ છીએ. આ માટે જ અમે બધી વ્યવસ્થા ગોઠવી છે. જો આપ શીખી શકેલા છે તો શીખી લો, કરી શકતા છે તો કરી લો. કાયદો ઉઠાવી શકતા હો તો ઉઠાવી લો. જે અધ્યાત્મ અમે શિખવાડવા માંગીએ છીએ, જેના માટે અમે આપને આ આધ્યાત્મિક શિબિરમાં બોલાવ્યા છે તે અઘ્યાત્મ કેવું છે ? તેના ત્રણ ફાયદા છે. સિદ્ધિઓ કેટલી હોય છે ? તે આઠ હોય છે, પરંતુ આ આઠ સિદ્ધિઓ અને નવ રિદ્ધિઓ મારી સમજમાં નથી આવતી. મારી સમજમાં તો ત્રણ સિદ્ધિઓ આવે છે અને તે સુનિશ્ચિતરૂપે મળે છે આઠ સિદ્ધિઓની બાબતમાં તો હું નથી કહી શકતો કે, તેના વડે દવામાં તરવાનું આવડી જાય છે. દા ગુરૂજી ! સિદ્ધિઓ વડે ચમત્કાર આવડે છે. આઠ સિદ્ધિઓ, નવ નિધિઓ હોય છે. સારં, તો તમારી સમજ દ્વામાં તરવા માટેની છે. આપ આ જ કઠી રહ્યા હતા ને કે, સિદ્ધિઓ એક ઘટના ચાદ આવી भणी જાય. ચાલો સિદ્ધિની ગઈ, તે જ આપને સંભળાવું છું.

#### જમીન પર ચાલીએ, ઠવામાં નઠિ.

દસન નામના એક મોટા સિદ્ધ પુરુષ દતા. રાબિયા નામની એક સંત મહિલા પણ ખૂબ સિદ્ધ દતી. બંનેની ખ્યાતિ દૂર દૂર સુધી ફેલાચેલી દતી. રાબિયાએ દસનનાં વખાણ સાંભળ્યાં દતાં અને દસને રાબિયાના વખાણ સાંભળ્યા દતાં. એક વાર દસનને ઇચ્છા થઈ કે, ચાલો મારે જ રાબિયા પાસે જવું જોઈએ. દસન રાબિયા પાસે પહોંચી ગયા. રાબિયા ખૂબ ખુશ થઈ. તેણે કહ્યું, ''આપ આવી ગયા, અમારું ભાગ્ય ખૂલી ગયું. હું તો ક્યાંચ જંઈ શકતી નથી, આપે કૃપા કરી અને મારે ઘેર આવ્યા.'' તેમને બેસાડીને આગતા-સ્વાંગતા કરી.

નમાઝ અદા કરવા માટેનો સમય થઈ ગયો હતો.

દસને કહ્યું, ''રાબિયા ! આજે આપણે સાથે સાથે નમાઝ અદા કરીએ. નમાઝ અદા કરવાનો સમય થઈ ગયો દતો એટલે અદા કરવી જ જોઈએ. તેમણે તે માટે બિછાવવાનું આસન, જેને અરબીમાં ''મુસલ્લા'' કદે છે તે લીદ્યું અને પાણીમાં ફેંકી દીદ્યું. તે પાણીમાં તરવા લાગ્યું. દસને કહ્યું કે, દું તો પાણી પર બેસીને નમાઝ અદા કરીશ અને ચમત્કાર બતાવીશ. રાબિયા, તું પણ આવી શકે છે. રાબિયા સમજી ગઈ કે દસન પોતાની કરામત બતાવવા માંગે છે અને એમ સિદ્ધ કરવા ઈચ્છે છે કે દું પાણી પર સવાર થઈ શકું છું તથા ડૂબ્યા વગર બેસી શકું છું. દસન ચમત્કાર બતાવી રહ્યા હતા કે, જુઓ મારી પાસે કેટલી સિદ્ધિઓ છે.''

રાબિયાને ખૂબ દુઃખ થયું. રાબિયા તેમની પાસે તો ન ગઈ, પાણી ઉપર ''મુસલ્લા'' પણ ન ફેંક્યો. તેણે પોતાના 'મુસલ્લા' તરત દવામાં ફેંકી દીધો. તે દવામાં તરવા લાગ્યો. રાબિયાએ કહ્યું - દસન ! પાણીમાં તરવા લાગ્યો. રાબિયાએ કહ્યું - દસન ! પાણીમાં નમાઝ અદા કરવી બરાબર નથી. પાણીમાં દેડકાં રહે છે, પેશાબ કરે છે. માછલીઓ ઈંડાં મૂકે છે તેથી તેમાં દંમેશાં ગંદકી છવાયેલી રહે છે. તેમાં કચરો તણાઈને આવે છે, વાદળોની ધૂળ આવે છે તેથી આ જગ્યા ગંદી છે. પાણી ખુદાની નમાઝ અદા કરવા માટે બરાબર નથી, ચાલો દવામાં નમાઝ અદા કરીએ.

હસન તો અવાક્ બની ગયા. પાણી પર તરવાની સિદ્ધિ તો તેમણે મેળવી લીધી હતી, પરંતુ હવામાં તરવાની સિદ્ધિ નહોતી મળી. જયારે હસન રાબિયાની સામે શરમિંદા થઈ ગયા, ત્યારે રાબિયાએ કહ્યું - હસન આપ ભૂલ કરી રહ્યા હતા અને હું આપનાથી પણ વધારે ભૂલ કરી રહી હતી. જે કામ એક દેડકો અને માછલી કરી શકે છે તે કામ આપ કરી રહ્યા હતા અને એમ બતાવવા માગતા હતા કે હું કોઈ ચમત્કાર બતાવું છું. હું આપના કરતાં પણ વધારે મૂર્ખ હતી કે 'મુસલ્લા' હવામાં ફેંકીને એમ જાહેર કરવાનો પ્રયત્ન કરી રહી હતી કે, જે કામ એક મરછર કરી શકે છે, એક કીડો, એક પતંગિયું કરી શકે છે તે કામ કરવા હું જઈ રહી હતી. હું આપના કરતાં વધારે મૂર્ખ હતી અને આપ મારા કરતાં પણ વધારે મૂર્ખ હતા.



આવો આપણે જમીન પર મુસલ્લા પાથરીએ અને તેની સાધના શિખવાડવાનો જ અમારો ઉદ્દેશ્ય છે. તે માટે જ તમને બોલાવવા પડ્યા છે. આપ ન શીખો, ન સમજો તો અમે શું કરી શકીએ ? આપની ઉપર તો ગેરસમજો પકડ જમાવી રહી છે. જ્યાં સુધી આ ગેરસમજો બહાર ન કાઢું ત્યાં સુધી આપને વાસ્તવિકતા કેવી રીતે બતાવું ? આપની ઉપર એવી એક ગેરસમજ છવાઈ ગઈ છે કે મંત્ર જપો એટલે ઘન મળી જશે. આપને ત્યાં બેઠા બેઠા જ મૂળ રકમ જોઈએ છે. જો આપ આ રીતે ગુંચવણમાં ફસાયેલા રહેશો તો હું આપને સાચું અધ્યાત્મ કેવી રીતે બતાવીશ ? ના ગુરૂજી, આપ એવો મંત્ર બતાવો જેના વડે પૈસા મળી જાય. બેટા, તે પણ મળી જશે, ચાલ અત્યારે જ બતાવી દઉં. કેવો મંત્ર છે. બસ એ જ છે જે બાબાજી આપની પાસેથી ખૂબ દક્ષિણા લઈને બતાવી ગયા હતા. ચાલો હું પણ તે જ બતાવી દઉ. શું મંત્ર છે ? એ જ \*\* હીં શ્રી કલી ચામુંડાયે વિચ્ચૈઃ'' બેટા, આના વડે તો ખૂબ રૂપિયા મળ્યા દશે. ઠા, ગુરજી ! અમે જપ કર્યા દતા. સાર તો દજુ વધારે સમય બગાડ અને ''ચામુંડાયે વિચ્ચે'' જપતો રહે. દુષ્ટ, લૂંટનો માલ દડપવા માટે ઊભો છે અને કહે છે કે મંત્રનો ચમત્કાર બતાવો.

#### ચમત્કારીનું જન્મસ્થળ પોતાનું અસ્તિત્વ

મિત્રો ! મંત્રોનો ચમત્કાર ક્યાંથી આવે છે ? મંત્રોનો ચમત્કાર વ્યક્તિની અંદરથી આવે છે. વૃક્ષ આપને જે બદારથી ઊભેલું દેખાય છે તે ક્યાંથી આવે છે ? વૃક્ષ પર ફળ, ફલ, પાંદડાં ક્યાંથી આવે છે ? સારં, પહેલાં કહો કે પાંદડાં ક્યાંથી આવે છે ? સાઠેબ, પાંદડાં ઠવામાંથી દોડતાં આવી જાય છે અને ડાળી સાથે ચોંટી જાય છે. સારું, કુલ ક્યાંથી આવે છે ? કુલ રાત્રે તારાઓમાંથી પડે છે અને વૃક્ષ પર ચોટી જાય છે અને ફળ ક્યાંથી આવે છે ? ગુરજી ! કળ તો રાત્રે વાદળો આવે છે, તેઓ ખૂબ ફળ લાવે છે. સારું તો ફળ શું કરે છે ? ફળ ટપ ટપ નીચે પડે છે અને વૃક્ષ તેને પકડીને ચોટાડી લે છે. બેટા, તારી આ વિચારણા ખોટી છે કે કૂલ બહારથી આવે છે. સારું આ કલ પણ બહારથી આવે છે અને પાંદડાં પણ બહારથી આવે છે ? હા, સાહેબ. ના, બેટા તારી આ વિચારણા ખોટી છે. તો ગુરૂછ ! આપ જ કહો કે સાચી વાત શું છે ?

Yug Shakti Gayatri - July, 2002

જમીન પર ચાલીએ.

#### અઘ્યાત્મ : એક નગદ ધર્મ

મિત્રો ! આપ જમીન પર ચાલો, હવામાં તરવાનું બંધ કરી દો. દેવલોકની ઈચ્છા ન રાખો. સિદ્ધિઓના સ્વપ્ન જોવાનું બંધ કરી દો. આપ જમીન પર આવો અને જમીન પર ચાલવાનું શરૂ કરી દો. જેથી એ અધ્યાત્મને મેળવી શકો જે આપણા માટે સંભવ છે. સ્વાભાવિક છે. આ પ્રકારના અધ્યાત્મને મેળવીને આપ ફાયદો ઉઠાવી શકો છો. તો પછી તે પ્રાપ્ત કરવામાં શું વાંધો છે ? દવામાં ઊડવાથી આપને શું મળવાનું છે ? આપને ઊંચે ઊડવાથી દવા જ મળવાની છે. તો પછી શું ફાયદો ? મૃત્યુ પછી આપણને મુક્તિ મળવી જોઈએ, સ્વર્ગ મળવું જોઈએ એવી દરેકની ઈચ્છા હોય છે. મૃત્યુ પછી શા માટે ? જો આ જ જીવનમાં, આ જ જન્મમાં અને અત્યારે જ સ્વર્ગ અને મુક્તિ મળી જતાં દોય તો આપને શું વાંધો છે ? ના સાહેબ ! કોઈ વાંધો નથી, તો પછી આપ શું કામ કઠો છો કે ભગવાન મૃત્યુ પછી મળે. અત્યારે કેમ ન મળે ? ના સાદેબ ! ભગવાન તો ધર્મલોકમાં રદે છે. વૈકુંઠલોકમાં રહે છે. ચાલો, હું આપને બીજો ફાયદો કરાવી દઉં અને અત્યારે જ ભગવાન સાથે આપની મલાકાત કરાવી દઉં તો કોઈ વાંધો છે ? સાહેબ ! તે તો ઘણી સારી વાત છે. આપ એમ કેમ નથી કરતા?

મિત્રો ! આપ રોકડિયા ધર્મને અપનાવો અને તેની કિંમત ચૂકવો. રોકડિયો ધર્મ કેવો હોય છે? જે ધ્યાન અમે આપને શિખવાડવા માંગીએ છીએ, તેમાં ત્રણ સિદ્ધિઓ છે. ચોથી સિદ્ધિ તો તેનું વ્યાજ છે. જેને બેંકમાં જમા કરીએ છીએ તે મૂળ રકમ દોય છે. વ્યાજ શું દોય છે ? બેટા, વ્યાજ એ રકમ હોય છે, જે આપની જમા રકમ ઉપર આઠથી દસ ટકા પ્રમાણે વધારે મળે છે. આપના રૂપિયા અમારી બેંકમાં જમા કરી જાવ, અમે તમને તેના કરતાં પણ વધારે નફો આપીશું. શું નફો આપીશું ? અમે આપને વ્યાજ આપીશું. વ્યાજ આપની રકમ નથી, પરંતુ અમે તમને આપી દઈશું. કર્યું વ્યાજ આપ ઈચ્છો છો ? તે મૂળ રકમનું નથી તેનું ધ્યાન રાખજો. અધ્યાત્મ રોકડિયો ધર્મ છે, મૂળ ઘન છે, રિદ્ધિ-સિદ્ધિઓ તેનું વ્યાજ છે. 🤳

સાથીઓ ! જે પ્રકારનું અધ્યાત્મ અમે શિખવાડવા બિટા ! વૃક્ષનાં મૂળ જેમીનમાં દોય છે, જે દેખાતાં નથી. માંગીએ છીએ, તેના માટેની રીતો અમે તમને બતાવીશું. આ મૂળિયાં જુમીનમાંથી રસ ચૂસે છે અને ચૂસ્યા પછી



ડાળીઓમાં, ખોરાકની થડમાં, માકક ઉપર પાંદડાઓમાં, ફલોમાં અને ફળોમાં મોકલી આપે છે. આ ક્યાંથી લાવે છે ? બઠારથી નહીં, અંદરથી આવે છે. બહારથી મતલબ દેવતાઓ તરફથી નથી આવતું. આપ સમજતા કેમ નથી ? આનું નામ જ અધ્યાત્મ છે.

અધ્યાત્મ કોને કહેવાય છે ? ''સાયન્સ ઓફ સોલ''ને અધ્યાત્મ કઠે છે. સોલના સાયન્સમાં -આત્માના વિજ્ઞાનમાં દરેક વસ્તુ અંદરથી નીકળે છે. આપ બહારથી માંગો છો. દેવતાઓ પાસેથી માંગો છો. ખુશામત-ઉપદાર, અનુગ્રદ-ભેટ આ જ આપની માન્યતા છે. ખુશામત કરશો, ભેટ મેળવશો. એ જ સમજ છે ને આપની ? સાર જણાવો કે વાદળોમાં પાણી કોણે પેદા કર્યું ? ના, સાદેબ ખુશામત કરીશું, ભેટ મેળવીશું, સાખ્ટાંગ દંડવત્ કરીશું અને ભેટ-આશીર્વાદ મેળવીશું. આ બધું તમને કોણે કહ્યું હતું ? સાહેબ ! પેલા બાબાજી કહેતાં હતા. પાગલ છે બાબાજી.

મિત્રો! શું કરવું જોઈએ? આપે વાસ્તવિકતાની નજીક આવવું જોઈએ. વાસ્તવિકતાના ફાયદા જણાવ્યા પછી દું આપને આધ્યાત્મિકતાની પદ્ધતિઓ બતાવીશ કે આપે શું કરવું જોઈએ ? વાસ્તવિકતાના ફાયદા જાણ્યા પછી જો આપને વધારે ઉપયોગી જણાય તો આપ અધ્યાત્મની નજીક જાવ અને ઓછા ઉપયોગી જણાય તો આપ ન જાવ તેનો કોઈ વાંધો નથી. મેં તો તેના વડે ત્રણ કાચદા ઉઠાવ્યા છે. પઠેલો કાચદો એ મળે છે કે આપણો અંદરનો ભાગ, જેને આપણે અંતઃકરણ કહીએ છીએ તે એટલું શુદ્ધ અને પવિત્ર થઈ જાય છે કે વ્યક્તિને દરેક સમયે એક વરદાન મળતું રહે છે, જેને આપણે 'સંતોષ' કઠીએ છીએ.

#### અંદરની ખુશી એક દિવ્ય વરદાન

મિત્રો ! ખુશીના બે પ્રકાર દોય છે. એક ખુશી બહારથી આવે છે. દાખલા તરીકે ભોજન. ભોજનમાં કોઈ સ્વાદિષ્ટ વાનગી મળી જાય તો તે એક બાહ્ય ખુશી છે. સાદેબ શું ખાઈને આવ્યા? પેંડા ખાઈને આવ્યા, લાડૂ ખાઈને આવ્યા, સારી વાત છે. જ્યારે આપ સિનેમાં જોઈને આવો છો ત્યારે એક બીજી ખુશી હોય છે. આ કેવી ખુશી છે ? આ બધી ખુશી વસ્તુઓ મળી જવાથી થાય છે, પરંતુ થોડોક સમય રોકાઈને અદશ્ય થઈ જાય છે. બિઠેલો શેતાન પણ માનતો નથી અને અંદર બેઠેલા સિનેમાં જોઈને આવ્યા - અદશ્ય. મીઠાઈ ખાઈને આવ્યા ભગવાનને કઠે છે કે આપ જ ચૂપ થઈ જાવ, તો તે પણ

થઈ જાય છે, તે ટકાઉ હોતી નથી. ટકાઉ વસ્ત શું હોય છે? જે વસ્તુ અંદરથી નીકળે છે, તેનું નામ છે ''શાંતિ''. શાંતિનું જ બીજું નામ 'સંતોષ' છે. શાંતિની બાબતમાં આપ સૌએ જે સાંભળ્યું છે તે સુખચેનને શાંતિ કદેવાતી નથી. કોઈ મુસીબત ન આવે, દોડધામ ન થાય, કોલાદલ ન થાય તેને શાંતિ ન કદેવાય. ના, સાદેબ ! શાંતિ તેને પણ કદેવાય છે કે કાલી કમલી લઈને ચાલ્યા જઈશું અને કોઈ ગુફામાં રહીશું, જ્યાં કોઈ ઝંઝટ, ગોટાળો ન હોય. કોઈ બોલે-ચાલે નહીં. ચોતરફ શાંતિ દોચ. બેટા ! આ માન્યતા ખોટી છે. આ શાંતિની પરિભાષા નથી. શાંતિની પ્રાથમિક પરિભાષા એ છે કે વ્યક્તિને સંતોષ રહે છે. સંતોષ કોને રહેશે ? સંતોષ કક્ત એ જ વ્યક્તિને રહેશે ? જેણે પોતાનો જીવનક્રમ એવો બનાવી લીધો છે જેને કારણે તેની અંદર કોઈ આંતરિક મથામણ નથી રહેતી.

આંતરિક યુદ્ધ શું છે ? અંતર્દ્ધક્ર. બેટા બે સાંઢોની લડાઈ જેવું હોય છે. બે સાંઢોની લડાઈ તમે જોઈ છે ! હા ગુર્જી ! જ્યારે બે સાંઢ લડે છે ત્યારે ખેતરને, દુકાનને ખૂબ નુકસાન પહોંચાડે છે. એક વખતે બે ખૂમચાવાળા બેઠા હતા અને બે સાંઢ લડતા લડતા આવ્યા. પછી શું થયું ? એમણે ખૂમચાવાળાઓનો સામાન વેરવિખેર કરી નાંખ્યો અને મુસાફરોને ધક્કે ચડાવ્યા. બીજું શું થયું ? અને ગુરજી ! તેણે દીવાલને ટક્કર મારી અને બીજાને ઉછાળી ફેંક્યો. એક દિવસ મેં ખેતરમાં લડતા સાંઢને જોયા હતા. તેઓ શું કરતા હતા ? તે બંને એવું લડ્યા કે બિચારો ઘઉંનો પાક અને અનાજનો પાક જમીનદોસ્ત થઈ ગયો. લડતાં-લડતાં તેમણે બધું જ નુકસાન કરી નાંખ્યું.

મિત્રો ! સાંઢ ક્યાં દોય છે ? સાંઢ આપણી અંદર રહે છે. સાંઢ કોણ હોય છે. એક તો તે જેને આપણે અનિચ્છનીયતા કઠીએ છીએ, અનૈતિકતા કઠીએ છીએ. બેટા, આપણી અંદર એક નૈતિક પક્ષ છે અને એક અનૈતિક પક્ષ છે. બંને વચ્ચે ઝઘડો થતો રહે છે. બંને વચ્ચે લકાઈ ચાલ્યા જ કરે છે. જે ક્યારેય બંધ નથી થતી. એક કઠે છે કે આપ માની જાઓ, બીજો કઠે છે આપ માની જાઓ. બંને માનતા નથી. આપણી અંદર - અદશ્ય. થોડાંક જ સમયમાં આ બધી ખુશી અદશ્ય નથી માનતા. બંને વચ્ચે અંદરોઅંદર અશાંતિ પેદા થાય

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Disclaimer / Warning: All literary and artistic material on this website is copyright protected and constitutes an exclusive intellectual property of the owner of the website. Any attempt to infringe upon the owners copyrights or any other form of intellectual property rights over the work would be legally dealt with. Though any of the information (text, image, animation, audio and video) present on the website can be used for propagation with prior written consent.



છે. આપણી અંદર દરેક જગ્યાએ અશાંતિ, દરેક જગ્યાએ નારાજગી, દરેક જગ્યાએ અસંતોષ છવાયેલો રહે છે.

અધ્યાત્મ વડે શું થશે ? આ શિબિરમાં દું એ અધ્યાત્મ આપ સૌને શિખવાડવા માંગુ છું, જે મારા ગુરુએ મને શિખવાડ્યું છે અને તેનું પરિણામ તત્કાળ ફળ આપનાર ઘર્મ છે. એના વડે આપને શું મળશે ? એના વડે આપને અંદરથી એવી ચીજ મળશે જેને સંતોષ કદેવાય છે. સંતોષ કોને કદે છે ? બેટા, સંતોષ એને કદેવાય છે જેના કારણે વ્યક્તિ મસ્તીમાં મગ્ન રદે છે, ખુશીથી નાચી ઊઠે છે. વ્યક્તિની તકલીફો દૂર થઈ જાય છે. વ્યક્તિએ ન તો ઊંઘની ગોળીઓ ખાવી પડે છે, ન દારુનું સેવન કરવું પડે છે અને ન તો સિનેમા જોવા જવું પડે છે. વ્યક્તિ પોતાની જિંદગી શાંતિથી, દેરાનગતિ વગર જીવી લે છે. એ શાંતિની જિંદગી એવી દોય છે. જેમાં ગાઢ ઊંઘ મળે છે. ભગવાન બુદ્ધ પૂરા આઠ કલાક સૂઈ જતા હતા. એમની ઊંઘમાં એક બીજી વિશેષતા હતી કે જે પડખા તરફ દાથ રાખીને સૂઈ જતા દતા, તે સ્થિતિમાં જ સવારે ઊઠતા હતા. સૂતી વખતે જે તરફ પગ રાખતા હતા, તે સવાર સુધી ત્યાં જ રહેતો હતો, કારણ કે ખૂબ ગાઢ ઊંઘ આવતી હતી. આપે ઊંઘવાની મજા તો લીધી જ નથી. આપે શેની મજા લીધી -ખાવાની મજા લીધી. તમારે ક્યારેક અસલી મજા લેવી હોય - જે ઊંઘની હોય છે, તે લેજો. આજે માણસો ઊંઘ વગર દેરાન હોય છે અને કદે છે કે ઊંઘ જ નથી આવતી. ઊંઘ કોને આવશે ? દરેક વ્યક્તિને ઊંઘ આવશે, જેનું અંતર્દ્ધદ્વ બંધ થઈ જશે. જેમની અંદરના સાંઢ લડવાનું બંધ કરી દઈને એક જ રસ્તે ચાલશે.

### ક્રાંતિકારક અધ્યાત્મની રિદ્ધિઓ-સિદ્ધિઓ

મિત્રો ! જો આપને સંતોષ મળે અને સંતોષના કારણે શાંતિ મળે, તે પસંદ દોય તો આપ સૌએ આ અધ્યાત્મને અપનાવવું પડશે. આમાં પાક અંદરથી ઊગવાનું શરૂ કરે છે, જેને આપ અતીન્દ્રિય ક્ષમતા કઠો છો. અતીન્દ્રિય ક્ષમતા શું દોય છે ? અતીન્દ્રિય ક્ષમતા દરદર્શનની ક્ષમતા હોય છે - અર્થાત દૂરનું જોવા અને સાંભળવાની ક્ષમતા. આપણી અંદર ટેલિવિઝન, વાચરલેસ તથા અન્ય એટલાં બધાં વૈજ્ઞાનિક સાધનો ગોઠવેલાં છે જે સામાન્ય વ્યક્તિને મળી શકતા નથી. પરંતુ આપને મળી શકે છે તે માટેની શરત ફક્ત એક જ છે. આ આવરણમાં અનેક સમસ્યાઓ પણ એકઠી થઈ

છે કે આપની અંદર જે હલચલ ચાલી રહી હોય તેને આપ બંધ કરી દો.

સાથીઓ ! અમે આપને જે અધ્યાત્મ શીખવાડીશું તેમાં આ આંતરિક હલચલ બંધ થઈ જશે. જયારે આપની અંદરની આ હલચલ બંધ થઈ જશે, ત્યારે આપને દરેક જગ્યાએ જિંદગીના સ્વાદ, જિંદગીની મજા મળશે. જિંદગીની મજા સંતોષ ઉપર ટકેલી છે, ખુશી ઉપર ટકેલી છે. આપ બધા કામ ખુશી માટે જ તો કરો છો. ખુશી માટે સિનેમા જુઓ છો. બાળકોનાં લગ્નોમાં જોડાઓ છો. પરંતુ ખુશીનું સુંદર સ્વરૂપ એ છે જેને આપણે સંતોષ કઠીએ છીએ. જ્યારે આપને સંતોષ મળી જાય છે, ત્યારે આપના ચહેરા પર દરેક સમયે ખુશી દેખાઈ આવશે. ચંદેરા પર આપને શું દેખાશે ? બે બાબતો જણાશે - એક તો આપને ગાઢ ઊંઘ આવ્યા કરશે અને બીજું આપના ચઢેરા પર ગુલાબના ફલની માફક પ્રસન્નતાભરી ખુશી દેખાશે. સંતોષ મળ્યા પછી આપની ખીજ, આપની ચીડ, આપની નારાજગી બધું જ દૂર થઈ જશે.

મિત્રો ! અમારા ગુરૂએ જે અધ્યાત્મ શિખવાડ્યું છે અને જે અમે તમને શિખવાકીશું ત્યારે આપની જિંદગીમાંથી ખીજ દૂર થઈ જશે. જો આપને આ સિદ્ધિ મંજૂર હોય, તો અમારી પાસે આવો, અમે આપને શિખવાડીશું. આપ તે શીખો અને તેની કિંમત ચૂકવો. વ્યક્તિનો સંતોષ જે અંદરથી આવે છે, પ્રતિભા જે અંદરથી આવે છે, પ્રખરતા જે અંદરથી આવે છે - બધું અંદરથી આવે છે તો 'અંદર'ને આપ શું માનો છો ? જમીનની અંદર શું છુપાયેલું છે ? બહાર તો માટી છે, પરંતુ થોડુંક ખોદતાં જ પાણી મળે છે અને થોડું વધારે ઊંડું ખોદીએ તો પેટ્રોલ મળશે. જ્યાં આપ બેઠા છો, તે પાંચફુટ જગ્યાને મશીનથી ખોદવાનું શરૂ કરી દઈએ અને જ્યાં સુધી જમીન છે ત્યાં સુધી ખાડો કરી નાંખીએ તો તેમાં કરોડો, અબજો, અરબો રૂપિયાની દોલત મળી જશે. બેટા, બહાર તો માટી છે, પરંતુ અંદર બદ્દમૂલ્ય સંપત્તિ છે.

મિત્રો ! માનવીના વ્યક્તિત્વની ભીતર કોણ જાણે શું શું ભરેલું છે ? માનવીનું બાહ્ય ક્લેવર - જે આપને દેખાઈ રહ્યું છે, ખોરાક ખાચ છે, મળ-મૂત્ર બહાર કાઢે છે તે તો તેના ઉપરનું આવરણ છે. જે પૈસા કમાચ છે, સિનેમાં જુએ છે, બાળકો પેદા કરતું રહે છે આ આવરણ



છીએ. ભગવાનને જે કામ કરવું દશે તે બરાબર થઈ જશે. આથી અમને પૂરી ઊંઘ આવે છે અને રાત્રે જરાપણ અસંતોષ થતો નથી. ચિંતા જરા પણ થતી નથી. બીજું શું રહે છે ? બેટા, મારા ચહેરા પર ઠાસ્ય છવાચેલું રહે છે.

મિત્રો ! ગાંધીજીના ચદેરા પર દંમેશાં હાસ્ય રહેતું હતું, તેઓ અવારનવાર હસતા રહેતા. તેઓ મજાક પણ કરતા હતા. ગાંધીજીને એક વખત પૂછ્યું કે આપ તો વારંવાર દસો છો. તેમણે કહ્યું - દસીશું નહીં તો જીવીશું કેવી રીતે ? હાસ્ય ઉપર તો અમારી જિંદગી ટકેલી છે. જે માણસો હસતા નથી, તેઓ અપશુકનિયાળ હોય છે. અપશુકનિયાળ અર્થાત્ રાક્ષસ, શેતાન જેને જોઈને બાળકો ભાગી જાય છે. અપશુકનિયાળ કોણ દોય છે ? જેમ કે પિતા. પિતા કોને કદેવાય છે? અપશુકનિયાળને. પિતા જયારે ઘરમાં ઘૂસે છે, ત્યારે બધા પર રોફ જમાવવા માંડે છે. પત્ની, બાળકો, સાઈકલ, ભોજન, થાળી બધા પર શેફ જમાવવા માંડે છે. આ કોણ છે ? અપશુક્ર બિયાળ છે, રાક્ષસ છે જેઓ દસવા-દસાવવાનું ଆରା ସମ୍ବା .

મિત્રો ! જો આપની અંદર કદાચ અધ્યાત્મ આવી જશે તો આપના ચઢેરા પરથી મીઠાશ ફેલાશે. આપની વાણીમાંથી રસ ઝરવા માંડશે. આપના વ્યવહારમાં કોણ જાણે કેવી કેવી શાનદાર બાબતો આવી જશે. અધ્યાત્મ એવું તત્ત્વ છે જે આપની અંદર સંતોષ લાવી દેશે. આ થઈ સિદ્ધિ નંબર એક. જો આપને આ સિદ્ધિ સ્વીકાર્ય હોય તો ચાલો અમે આપને સાધના બતાવીશું. ગુરજી ! સાધના શીખવવામાં તો ખૂબ સમય લાગશે ? ના બેટા, તે તો મિનિટોની જ વાત છે. ઓપરેશનમાં ક્યાં વાર લાગે છે ? દવા ખવડાવવામાં કેટલી વાર લાગે છે ? ઇંજેક્શન તો એક મિનિટમાં લગાવી દઇશું. બીજું શું કરીશું ? દરદી ખાવા-પીવામાં પરેજી પાળશે એટલે તદ્દન સાજો થઈ જશે. બેટા, અસલી ઉપાય તો પરેજી છે. ના સાદેબ, સોય છે. સોયમાં કેટલી તાકાત છે ? સોચમાં તો બેટા જરાપણ તાકાત નથી, પરંતુ પરેજીમાં ખૂબ છે.

સારં, દવે આપ શું શીખવાડી રહ્યા છો ? બેટા, દવે અમે પરેજી બતાવી રહ્યા છીએ અને ફીલોસોફી શીખવાડી રહ્યા છીએ. આગળ બીજું શું બતાવીશું - મંત્ર ? મંત્ર તો ગમે ત્યારે બતાવી દઇશું. મંત્રોમાં ક્યાં મોડું

જાય છે. કેવી રીતે ? અરે ભાઈ ! જેમ માથામાં જૂ પડે છે, જૂ માટે કોઈ મકાન છે ? કોઈ ઘર-સંસાર છે ? કોઈ પણ પ્રકારની ખેતીવાડી છે ? કશું જ નથી. તે તો આ રીતે જ ગુજરાન ચલાવી લે છે. આ રીતે જૂ ની માફક જ આપ જીવનનું મહત્ત્વ સમજો છો. માથામાંથી કેટલી જૂ નીકળી? પાંચ. આ પાંચ જૂ શું હોય છે ? એ પાંચ બાળકો છે. જ અને બાળકોની વાત એકસરખી જ છે. તદ્મન એક જ વાત છે. બાળકો આપણું બાહ્ય જીવન છે.

આંતરિક જીવન શું છે ? આંતરિક જીવન તો આપે ક્યારેય જોયું પણ નથી, ક્યારેય તેને નજીકથી માણ્યું નથી. આંતરિક જીવનનો આપને ક્યારેય અણસાર પણ નથી આવ્યો કે ગંધ પણ નથી આવી. આપ સૌએ આંતરિક જીવનનું સ્વરૂપ જોયું જ નથી. વ્યક્તિના અંતરંગનું જે સ્વરૂપ છે, તેને જો આપ જોઈ શકતા હો તો આપના જીવનમાં ખુશી આવી જાય. જો આપ આપના આંતરિક સ્વરૂપને ગૌરવશાળી બનાવી શકો, તો હું કહું છું કે આપને બે શક્તિઓ પ્રાપ્ત થઈ શકે. એક તો આપને ગાઢ ઊંઘ આવે. ગુરજી ! આપને ગાઢ ઊંઘ આવે છે ? હા બેટા, મને એવી ગાઢ ઊંઘ આવે છે કે દું આઠ વાગ્યે અહીંથી જાઉં અને પથારી પર શરીર લંબાવતાં જ સાડા આઠ સધીમાં ગાઢ ઊંઘમાં ચાલ્યો જાઉં છું. ત્યાર પછી સાડા બાર વાગ્યે મારી આંખ ખૂલી જાય છે અને અડધા કલાકમાં સ્નાનાદિથી મુક્ત થઇને એક વાગ્યે પોતાનું કામ શરૂ કરી દઉં છું. પૂજા-ઉપાસના કરું છું. દું કેટલા કલાક ઉંઘ લઉ છું ? ચાર કલાક. આ ચાર કલાક દરમિયાન મને એટલી ગાઢ ઊંઘ આવે છે કે ભલે જમીન ફાટી જાય કે આસમાન તૂટી પડે, સામાન્ય ઘટનાઓ અમને અસર કરતી નથી.

#### સંતોષ ઘન : સૌથી મોટી મૂડી

અમને આટલી ગાઢ ઊંઘ કેમ આવે છે ? કારણ કે અમને કોઈ ચિંતા નથી. આપના શાંતિકુંજની, ગાયત્રી તપોભૂમિની કે યુગ નિર્માણની અમને બિલકુલ ચિંતા નથી. શા માટે? કારણ કે અમે ભગવાન પર વિશ્વાસ રાખીએ છીએ, આપને ચિંતા કેમ છે ? કારણ કે આપ ભગવાન પર વિશ્વાસ રાખતા નથી. ભગવાનનું નામ લો છો, પરંતુ ભગવાન પર વિશ્વાસ રાખતા નથી. અમે ભગવાન પર વિશ્વાસ કરીએ છીએ અને એટલું માનીએ છીએ કે આખી દ્વીયા તેના જ ચક્ર પર કરી રહી છે અને અમે પણ તેના જ ઈશારે કઠપૂતળીની જેમ કામ કરીએ **! થાય છે** ? તે તો સેકંડનું કામ છે. ચાલતાં-ચાલતાં જ્યારે



તમે કઠેશો ત્યારે બતાવી દઇશું. ખરેખર તો તેની આવકાર આપે છે, પરંતુ પૈસા ખલાસ થઈ ગયા પછી તે ફિલોસોફી શીખો. બેટા, અમે આપને એવું અઘ્યાત્મ પણ કાન મરડીને, લાત મારીને કાઢી મૂકે છે.

> બેટા ! જેને આપ ઈજજત કઠો છો, તે પૈસાથી ખરીદી શકાતી નથી. હું જે સમ્માનની વાત કઠું છું, તે એવી ચીજ છે, જે એવા લોકો પર વરસે છે જેમને ઠું અઘ્યાત્મવાદી કઠું છું. તેમની ઉપર સમ્માન વરસે છે, શ્રદ્ધા વરસે છે અને તેનાથી જે ફાયદા થશે તેને આપ નદિ સમજી શકો.

> મિત્રો ! શ્રદ્ધાની સાથે, સમ્માનની સાથે એક બીજી બાબત જોડાયેલી હોય છે, જેનું નામ છે - મદદ. શ્રદ્ધાની સાથે મદદ જોડાયેલી હોય છે. જો જનસમાજને આપના પ્રત્યે સમ્માન દશે અને શ્રદ્ધા આપની સાથે આવશે તો બેટા મદદ પણ જરૂર આવશે. નાનક પ્રત્યે શ્રદ્ધા દતી તેથી લોકોની મદદ મળી. સુવર્ણ મંદિર બન્યું છે તે તેનું સાક્ષી છે. બુદ્ધ પ્રત્યે શ્રદ્ધા પેદા થઈ અને એમના પ્રત્યે લોકોને સમ્માન જાગ્યું. રાજા અશોકે તો કમાલ જ કરી દીધી દલી. આયપાલીથી માંડીને અંગુલિમાલ સુધી કોણ જાણે કેટલી વ્યક્તિઓનો સદયોગ જે રીતે મબ્યો દતો તે હું આપને શું કહું ? જયાં સમ્માન દશે, ત્યાં સદયોગ જરૂર મળશે.

> > -ક્રમશ: (આગલા અંકે સમાપ્ત)

## 000

પોતાની ચોગ્ચતાનું શ્રેચ પોતાને भ भणे, आ प्रयत्तिने डारणे डौरवो યુદ્ધમાં પોતાની શક્તિઓનો પુરો પ્રયોગ ન કરી શક્યા. 'મને સેનાપતિ બનાવો દેખાડું 'નો તો ચમત્કાર શેષ્ઠ આગઠ अनेइ ચોદ્ધાઓએ રાખ્યો. પાંડવોએ સામૂદિક પ્રવૃત્તિનો પરિચય આપ્યો. યુદ્ધની મર્ચાદા માટે ઘુષ્ટદ્યુમ્નને સેનાપતિ બનાવ્યો પરંતુ બઘા ચોદ્ધાઓ જરૂર પ્રમાણે આગળ આવીને પોતાની વિશેષતાઓનો લાભ આપતા રહ્યા અને વિજચી બન્યા.

તમે કઠેશો ત્યારે બતાવી દઈશું. ખરેખર તો તેની ફિલોસોફી શીખો. બેટા, અમે આપને એવું અઘ્યાત્મ શીખવાડવા માટે ઈચ્છુક હતા જેને આપ શીખવા માંગો તો આપને બીજી એક ચીજ મળી શકે. એ શીખવાથી આપને વધુ એક સિદ્ધિ મળશે. પહેલી સિદ્ધિ અંદરથી મળશે જેનું નામ છે - સંતોષ. સંતોષને કારણે આપને સ્વાસ્થ્ય, ખુશી, આપનું ચૌવન, દબાઈ ગયેલી અતીન્દ્રિય ક્ષમતાઓનો વિકાસ વગેરે અંદરથી મળશે.

દુનિયા પાસેથી, બદારથી શું મળશે ? બેટા, દુનિયા પાસેથી પણ એક સિદ્ધિ મળશે. દુનિયા આપને કેવી રીતે આપશે ? તમે ક્યારેય દુનિયા જોઈ છે ? મોટર સાઈકલો જ્યારે ભાગે છે ત્યારે તેની પાછળ-પાછળ પાંદડાં ઊડે છે. આપ સૌએ જોયાં છે કે નદિ ? પાંદડાંઓને કોઈ બોલાવે છે ખરું ? તે બધાં જ આડેધડ ખેંચાતાં આવે છે. અરે બાબા ! આપ ક્યાં જઈ રહ્યા છો ? અમે તો ક્યાંચ જતાં નથી. આ દોડતી મોટરની સાથે જઈ રહ્યાં છીએ. મોટર કોણ છે ? તમારી માસી કે સંબંધી ? કોઈ નથી. જયારે એ મોટર ભાગે છે ત્યારે તેનું આકર્ષણ અમને ખેંચે છે. રેતીના કણ, ઘૂળ, પાંદડાં તેની પાછળ પાછળ ભાગતાં કરે છે. અંદરવાળું આકર્ષણ અને અંદરવાળું મેગ્નેટ જ્યારે વિકસિત થાય છે ત્યારે બેટા, દુનિયા આપને ભેટ આપે છે, જેનું નામ છે - સમ્માન. બહારની આ સિદ્ધિ મેળવીને આપ સમ્માનિત તથા આબરદાર વ્યક્તિ બની જશો.

#### સમ્માન વરસશે

મિત્રો ! જે અધ્યાત્મ અમે આપને શિખવાડવાના છીએ, ખબર નથી કે તે આપ શીખશો કે નહીં અને અમે સફળ થઈશું કે નહિ, પરંતુ જો તમે શીખી લેશો, તો એક બીજી ચીજ આપને મળશે. દુનિયાની દબ્દિએ આપને સમ્માન મળશે. ગુરુજી ! આમ તો સમ્માન કોઈને મળતું નથી. હા, ખુશામત જરૂર મળે છે. હા બેટા, ખુશામત તો ખરીદી પણ શકાય છે, પૈસા આપો, ખુશામત ખરીદી લો. ખુશામત આપ ગમે ત્યાંથી પણ ખરીદી લો. વિદૂષકો પાસેથી, વેશ્યા પાસેથી, ચમચાઓ પાસેથી -ગમે તેની પાસેથી ખુશામત ખરીદી લો અને પોતાનો ફોટો છપાવી લો, પરંતુ આપ જે ઈચ્છો છો, તે સમ્માન નથી. આ તો ખુશામત છે અને જયારે આપની ખરીદવાની તાકાત ઓછી થઈ જશે ત્યારે તેઓ નારાજ થઈ જશે. દારૂ પાનાર, પાન ખલડાવનાર, વેશ્યા પણ





# तमने डेवी रीते लूसीशुं

- ટ્વારિકાપ્રસાદ ચૈતન્થ

શ્રદ્ધેય પંડિત લીલાપત શર્માજીનો જન્મ સન્ ૧૯૧૨માં રાજસ્થાનમાં ભરતપુર જિલ્લામાં અંધિયારી ગામે એક સામાન્ય બ્રાહ્મણ કુટુંબમાં થયો. આર્થિક સ્થિતિ સારી ન હતી, પરંતુ પરિવારનું વાતાવરણ પૂર્ણતઃ ધાર્મિક હતું. દોઢ વર્ષની ઉંમરે માતાનો આંચલ અને દસ વર્ષની ઉંમરે પિતાનો સ્નેદ છીનવાઈ ગયા. તેમને કોઈ ભાઈ-બદેન પણ ન દતાં. પોતાની જવાબદારી પોતાના ઉપર જ આવી પડી હતી. બોંદ્રિક પ્રખરતા, અતૂટ આત્મબળ અને દઢ નિશ્ચય જેવા ગણોના કારણે นโดเด શ્રમશીલતા ਅਗੇ સત્યનિષ્ઠાના બળે નાનકડી નોકરી મળી ગઈ. પ્રગતિ કરતાં કરતાં ઉચ્ચ અધિકારીના પદે નિચુક્ત થયા. વઠીવટ અને વ્યાપારમાં પૂજ્ય પંડિતજીને વિશેષ સમ્માનિત સ્થાન મબ્યું. પૂજ્ય પંડિતજી કદેતા દતા -''જેઓ આદર્શો અને સિદ્ધાંતો પર ચાલે છે, તેમની પાછળ સમ્માન ચાલે છે."

#### લાક્ષણત્વનો બોધ :

પૂજ્ય પંડિતજીને બાળપણથી જ પોતે બ્રાહ્મણ હોવાની જાણ હતી અને બ્રાહ્મણનું ચજ્ઞોપવીત થવું એ તેઓ જરૂરી સમજતા હતા. તે સમયે ચજ્ઞોપવીત કરાવવાનું ખૂબ ખર્ચ થતું હતું. તે વખતે સ્વતંત્રતા આંદોલનના સંદર્ભમાં પંડિત રેવતીશરણ ભરતપુર આવ્યા. પૂજ્ય પંડિતજીએ સાહસ કરીને તેમને મનની વ્યથા કહી નાખી. બીજા દિવસે તેમણે પંડિતજીનો યજ્ઞોપવીત સંસ્કાર કરાવ્યો અને ગાયત્રી મંત્રની દીક્ષા આપતાં ત્રણ શીખ આપી.

પ્રથમઃ શ્રમશીલતા અર્થાત્ શ્રમ એક દેવતા છે, એની સતત આરાધનાથી જીવન ધન્ય બની જાય છે.

બીજીઃ સત્યનિષ્ઠા અને કર્તવ્યપરાયણતા અર્થાત્ ઈમાનદારી સાથે પોતાની જવાબદારીઓનું પાલન કરવાથી વ્યક્તિનું સર્વત્ર સમ્માન થાય છે. આ જ સર્વશ્રેષ્ઠ નીતિ છે.

ત્રીજીઃ પ્રતિભાવૃદ્ધિ તથા નિયોજન. અર્થ્યત્ પોતાની યોગ્યતા સતત વધારતા રદી સત્કાર્યોમાં નિયોજિત કરતા રદેવું જોઈએ.

#### પૂજ્ય પંડિતજીની ઉદારતા : પૂજ્ય પંડિતજીએ સંપૂર્ણ ધ્યાન વ્યાપારમાં

લગાવી દીધું અને નદવઈમાં મિલ સ્થાપવા માટે ઘણી જમીન ખરીદી. એ દરમિયાન દેશ સ્વતંત્ર થયો. પાકિસ્તાનથી આવેલ શરણાર્થીઓની વ્યથા-વેદનાથી પંડિતજીની આંખો ક્રવી ઊઠી. એમણે પોતાની સંપૂર્ણ જમીન શરણાર્થીઓને આપી દીધી અને તેમના ભોજનની વ્યવસ્થા પણ કરી. આજે ત્યાં સિંધીઓની સારી કોલોની વસેલી છે.

#### ઓદ્યોગિક ક્ષેત્રમાં પ્રવેશ :

પૂજ્ય પંડિતજી નદવઈથી પોતાનો કારોબાર સમેટીને ડબરા (ગ્વાલિયર) આવી પહોંચ્યા. તેમની શ્રમશીલતા અને સત્યનિષ્ઠાથી સફળતા તેમની આગળ આગળ ચાલતી રહી અને તેમને ડબરાની ચોખાની મિલોના સંગઠનના અઘ્યક્ષપદે લાવીને બેસાડી દીધા.

#### ગુરુસત્તા સાથે સાક્ષાત્કાર :

અમારા મોટાભાઈ સન્ ૧૯૪૪થી અખંડ જ્યોતિના સભ્ય દ્વા. અમે પણ સન્ ૧૯૫૨માં અખંડ જ્યોતિ વાંચીને પૂજ્ય ગુરૂદેવના વિચારોથી ખૂબ પ્રભાવિત થયા. તે જ સમયે ગાયત્રી મંદિરના નિર્માણ માટે પોતાના ખિસ્સાખર્ચમાંથી બચત કરીને એક રૂપિયો અનુદાન મોકલ્યું. જૂન ૧૯૫૬માં પંચકુંડી ચજ્ઞનો સંકલ્પ લીધો. મિશનનું સાદિત્ય અને અખંડ જ્યોતિ સમાજમાં પ્રતિષ્ઠિત એવા પૂજ્ય પંડિતજીને અમે આપતા હતા. તેમને ચજ્ઞમાં સહભાગી થવા માટે પણ આમંત્રિત કર્યા. જન સહ્યોગમાં અમને કક્તે ચોવીસ રૂપિયા પ્રાપ્ત થયા, તો નિરાશા થઈ. પૂજ્ય પંડિતજીને મળ્યા તો એમણે ઉદ્યોગપતિઓ પાસેથી સહાયતા અપાવીને તરત ચડ્ડાની વ્યવસ્થા કરાવી આપી. ચડ્ડામાં આવેલ પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવ સાથે અમે તે સમચે પંડિતજીનો પરિચય કરાવ્યો. પંડિતજી પૂજ્ય ગુરૂદેવની સરળ, સાત્ત્વિક રહેણીકરણીથી અત્યંત પ્રભાવિત થયા અને તેમણે એક સાચા સંતના દર્શન કરી પોતાનું જીવન ધન્ય માન્યું. સાંજે પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવના ઉદ્બોધન દ્વારા તેમણે ગુરૂદેવને એક સાચા સમાજસુધારક અને યુગદેષ્ટાના રૂપમાં જાણ્યા. પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવ દ્વારા આચોજિત જાતીય સંમેલનમાં પંડિતજી ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરા આવ્યા. આ આયોજનમાં ગુરૂદેવે



આવા શબ્દો કહ્યા ન હતા. માતાજીએ અમાર મગજ જ બદલી નાંખ્યું."

#### પત્રો દ્વારા માર્ગદર્શન :

પૂજ્ય પંડિતજી સન્ ૧૯૬૭માં મથુરા આવી ગયા. દવે પૂજ્ય પંડિતજીના પત્રો અમને તથા બીજા કાર્યકર્તાઓને સતત માર્ગદર્શન આપતા રહ્યા, જેથી અમારું મનોબળ અને કાર્યક્ષમતા વધતાં રહ્યાં. આ પત્રો અમારા માટે જ નદિ, બધા ભાવનાશીલ કાર્યકર્તા ભાઈબદેનો માટે પ્રેરણાદાયક છે. એ બધા પત્રો દવે ઉપલબ્ધ નથી. કેટલાક પત્રોના અંશ અહીં આપી રહ્યા છીએ. પૂજ્ય ગુરૂદેવના પત્રોએ અમને મિશન પ્રત્યે સમર્પણ માટે પ્રેરિત કર્યા. મહાપૂર્ણાદ્તિની સ્મરણિકામાં પૃષ્ઠ ૮૯ પર એક પત્ર છપાઈ ગયો છે. પંડિતજીના પત્રો આગામી પેઢી માટે પ્રેરણા પ્રદાન કરશે. પંડિતજીએ અમને તા. ૨૦-૧૧-૬૮ના પત્રમાં લખ્યું, ''આપની સાથે કોઈ ગમે તેવો વ્યવહાર કરે, આપે દરેક સ્થિતિમાં સારા વિચારો રાખવા જોઈએ. કર્તવ્યપરાયણ મનુષ્ય દંમેશાં પોતાના કર્તવ્યને જ ઘ્યાનમાં રાખે છે." જયારે અમે ડબરામાં કામ કરતા હતા ત્યારે અમાર મન હતું કે પૂજ્ય ગુરદેવના વિચારોને સંકલિત કરી એક પુસ્તકના રૂપમાં પોતાના નામથી છપાવીએ. પંડિતજી પાસે માર્ગદર્શનની ઈચ્છા જાદેર કરી તો ૧૯૬૨માં એમણે લખ્યું, ''આપ અત્યારે અખંડ જ્યોતિ માસિકનો જ વધુમાં વધુ પ્રચાર કરો. એના કરતાં સારા વિચારો ક્યાંય મળતા નથી. તેને જ સ્વયં વાંચો અને તેના પર અમલ કરો. બીજાઓને પણ વંચાવવાનો પ્રયત્ન કરો. નામના ચક્કરમાં પડવું યોગ્ય નથી."

તા. ૧૬-૪-૬૯ના રોજ ઓરિસ્સાથી અમને પંડિતજીએ પત્રમાં લખ્યું, ''દેશમાં ખૂબ પ્રચાર ચાલી રહ્યો છે. ખૂબ જાગૃતિ આવી છે. આપે બતાવેલ કાર્ચ જ કરી રહ્યો છું. મારો અને આપનો પૂર્વજન્મનો સંબંધ છે. અમે અને આપ એકસાથે દતા, આપને ચાદ નથી, મને બદ્દ સારી રીતે યાદ છે. પદેલાં અમે અને આપ એક જ પરિવારમાં હતા. આપના કારણે જ ડબરા આવવું પડ્યું. વિચાર એવો હતો કે આપ મથુરા આવત અને હું આપનાં બાળકોને સંભાળત, પરંતુ ઊલટું થઈ ગયું. મારે મથુરા આવવું પડ્યું . કાર્ય સારું ચાલી રહ્યું છે. પૂજ્ય ગુરુદેવની બઠુ કૃપા છે. મારું તો જીવન સફળ થઈ ગયું. આ બધું આપની કૃપા છે.'' અમે પંડિતજીની

ઉપજાતીય પ્રથાની સમાપ્તિ, આદર્શ લગ્ન અને ઝોલા પુસ્તકાલય ચલાવવા પર ઘણો ભાર મૂક્યો. પંડિતજી ડબરા આવીને શ્રીરામના દનુમાનની જેમ પોતાની જવાબદારી નિભાવવામાં લાગી ગયા. સાપ્તાદિક ગાયત્રી ચજ્ઞ, સત્સંગ, ગોષ્ઠિ અને જન્મદિવસ સંસ્કાર ઉજવવા જેવા કાર્ચક્રમની શુઆત કરી દીધી. ઉપજાતિ પ્રથાને સમાપ્ત કરી લગ્નસંબંધ કરાવ્યા. મલકાને દિંદુઓ અને ધર્મ પરિવર્તિત જાટવો અને મુસલમાનોને સનાતન ધારા સાથે જોડવાનું અભૂતપૂર્વ કાર્ય કર્યું, જેથી જાટવોનો એક ઘણો મોટો સમુદાય મુસલમાન બનવામાંથી બચી ગયો. પૂજ્ય ગુરુદેવ પત્રો દ્વારા પંડિતજીને પ્રેરણા તથા પ્રોત્સાઠન આપતા રહ્યા. આ પત્રોને 'પત્ર-પાથેય' નામના ગ્રંથમાં પ્રકાશિત કરવામાં આવ્યા છે. એક પત્રમાં ગુરૂદેવે તેમને લખ્યું - ''અમે અમાર સ્થાન ખાલી કરી રહ્યા છીએ. તેની પૂર્તિ આપે કરવાની છે. ગાયત્રી પરિવારનું કામ મોટું છે. તે આજ સુધી અમે સંભાળતા રહ્યા છીએ. હવે તે આપે સંભાળવાનું છે. તેથી હાલની જવાબદારી બીજાના ખભે નાખવાની જ છે. આ ખભા ખૂબ મજબૂત હોવાં જોઈએ. અમે આપનામાં એવી મજબૂતાઈ જોઈ રહ્યા છીએ.''

પુજ્ય પંડિતજીએ યુગનિર્માણ યોજના, પ્રજ્ઞા અભિયાન, યુગ શક્તિ ગાયત્રીનું સંપાદન તથા અનેક પુસ્તકોનું લેખન અને સંપાદન કર્યું. પૂજ્ય પંડિતજીએ ''પૂજય તેમના ગુરૂદેવનાં માર્મિક પુસ્તક સંસ્મરણો''માં લખ્યું છે, ''દવે અમે વિચાર્યું છે કે અત્યાર સુધી અમે ગુરુદેવ સાથે પત્રવ્યવહાર કરતા હતા, તો હવે મથુરા જઈને ગુર્દેવ-માતાજીનાં દર્શન કરવાં જોઈએ. અમે મથુરા આવ્યા. કાર્યકર્તાઓએ જણાવ્યું કે ગુરૂદેવ કોઈ કામથી બહાર ગયા છે. વંદનીય માતાજીને જાણ થઈ તો એમણે અમને ઉપર બોલાવ્યા. અમે માતાજીના ચરણસ્પર્શ કરી તેમની પાસે બેસી ગયા. માતાજીએ બધા બાળકો તથા પરિવારની કુશળતા પૂછી. ચા પિવડાવી અને ભોજન કરાવ્યું. અમે વાસણ ઉઠાવીને સાફ કરવા કરવા નીકબ્યા, તો માતાજીએ અમારા હાથમાંથી થાળી લઈ લીધી. માતાજીએ કહ્યું, બેટા ! એ બતાવ કે થાળી મા માંજે છે કે દીકરો. બેટા ! હું તારી મા છું, તું મને ભૂલી ગયો છે. માતાજીએ આ શબ્દો મને કહ્યા તો મારી આંખોમાંથી અશ્રુધારા વહેવા લાગી. દોઢ વર્ષની ઉંમરે જ મારી માતાનો સ્વર્ગવાસ થઈ ગયો હતો. કોઈ માતાએ મને આત્મીયતા અને સ્નેહ પામી પોતાના આત્મામાં તેમને



પિતા સમાન સ્વીકારી લીધા. ઈશ્વરની કપાથી અમારો પરમાર્થની ભાવના રાખશે, તેનું જીવન સફળ થશે. જે આ સંબંધ જીવનભર નભી પણ ગયો. વંદનીય માતાજીએ પણ તા. ૨૮-૨-૮૬ના પત્રમાં અમને લખ્યું, ''પંડિતજી ગાયત્રી તપોભૂમિના સંરક્ષક અને તમારા સૌના માતાપિતા છે. તેમની આજ્ઞાઓ અમારી આજ્ઞાઓ માનીને પૂરી કરો. એનાથી ગાયત્રી તપોભૂમિ દિવસે દિવસે પ્રગતિ કરતી જશે." તા. ૮-૬-૮૬ના રોજ વંદનીય માતાજીએ લખ્યું, ''પંડિતજી તમારા માતાપિતા સમાન છે, તેમના સંરક્ષણમાં કામ કરો. તમારા માટે આ દિતકર જ રહેશે."

પંડિતજીએ સન ૧૯૬૫માં અમને લખ્યું, "'અમારો આત્મા હવે નોકરી કરવાથી રોકે છે. એવો વિચાર આવે છે કે હવે મકાન વેચી નાખવું જોઈએ અને સેવાકાર્ય અપનાવી લેવામાં આવે, કેમ કે જો બીજી જગ્યાએ પણ નોકરી કરીશું તો ત્યાં પણ પાપ જ કરવાં પડશે. હવે કોઈ પણ ખોટું કાર્ચ કરવા માટે આત્મા સાથ આપતો નથી.'' એક પત્રમાં પંડિતજી લખે છે. ''પરમપૂજ્ય પ્રાતઃસ્મરણીય ગુરૂજીના વિચારો વાંચીને આત્મા ઊછળે છે. જો અત્યારે આગ લાંગી રહી હોય તો અત્યારે જ બુઝાવવી પડશે. આપણે કઠીએ કે બે વર્ષ બાદ બુજાવીશું તો એ અમને યોગ્ય લાગતું નથી. હવે કામ કરવાનો સમય છે. ગુરુજીના વિચારો પર જ સંસારે ચાલવું પડશે. જો નદિ ચાલે તો નદિ રહે સંસાર કે નદિ રદે વ્યક્તિ. જયારે ઈશ્વરે આવો મોકો આપ્યો છે, તો પછી કાદવમાં ફસાવાથી શું થશે ? આપનો પત્ર જ્યારે પણ વાંચુ છું ત્યારે આંખોમાં આંસુ આવી જ જાય છે. આપનો બદ્દ પ્રેમ છે."

તા. ૫-૫-૬૮ના રોજ ગાયત્રી તપોભુમિથી પંડિતજીએ લખ્યું, ''આપની કપાથી હું તો સ્વર્ગમાં જ આવી ગયો છું અને ઈશ્વરની કૃપાથી થોડોક જ સમય આર્થિક તંગી રહેશે. એક વર્ષમાં રામનું કામ સારી રીતે ચાલે એવી પૂર્ણ આશા છે. આમ પ્રલોભનો તો ઘણાં આવ્યાં. બધાને ઠુકરાવી દીધાં. શેષ જીવન એમના જ વિચારોના પ્રસારમાં લગાડવાનું છે. આવો નિશ્વય છે. હવે ક્યોચ જવું નથી. ભગવાનની પૂર્ણ કૃપા છે. આ બઘું આપે જ બતાવેલ રસ્તાનો આનંદ લઈ રહ્યો છું. આપને વારંવાર ધન્યવાદ આપતો રહીશ."

તા. ૧૯-૩-૬૯ના પત્રમાં અમને પ્રોત્સાદન આપતાં પંડિતજીએ લખ્યું છે, ''આ મિશન મહાત્મા हिंभत नहि जताये ते पस्ताशे. भिशनने आप श्रेयी વ્યક્તિઓની ખૂબ જરૂર છે. પરમાર્થપરાયણ જીવન થોડી મુશ્કેલીઓથી ભરેલું જરૂર હોય છે. શારીરિક સુખોને ભુલાવવું જ પડે છે. આપ પણ પોતાની મનોભૂમિને એવી રીતે તૈયાર કરી રાખો, કેમ કે મિશનને આપની ગમે ત્યારે જરૂર પડી શકે છે. થોડી દિંમત રાખવાથી બધા કાર્યો પૂરાં થઈ જાય છે. જેમણે ત્યાગ અને બલિદાન કર્યાં છે, તેઓ જ આજે અમર છે. પૂજ્ય ગુરૂદેવ પછી આ કાર્ચ આપણે બધાએ કરવાનું છે."

પૂજ્ય પંડિતજીના આ પ્રકારના અનેક પ્રેરણાપ્રદ પત્રોથી અમારું મનોબળ વધતું રહ્યું અને માર્ગદર્શન મળતું રહ્યું. બધા ભાઈબદેનોને આ પત્રો મનોબળ, પ્રેરણા અને માર્ગદર્શન આપતા રહે એ ઉદ્વેશ્યથી પત્રોના આ અંશો પ્રકાશિત કર્યા છે.

#### પૂજ્ય ગુરૂદેવની દષ્ટિમાં :

ઓગસ્ટ ૧૯૬૭ની યુગ નિર્માણ યોજનામાં પૂજ્ય ગુરુદેવે પંડિતજી વિશે લખ્યું, ''હવે જ્યારે અમારો કાર્યકાળ સમાપ્ત થઈ રહ્યો છે ત્યારે એવી વ્યક્તિઓની જરૂ હતી જેઓ પોતાની ઉચ્ચ આંતરિક સ્થિતિના આધારે આ ભારે બોજને પોતાના ખભે ઉપાડી શકે અને જે મहાન મિશનની મશાલ પ્રગટાવવામાં આવી તેને પૂરી જવાબદારી સાથે પોતાના હાથોમાં સંભાળીને રાખી શકે. આપણો સંપૂર્ણ પરિવાર શ્રી લીલાપત શર્માથી પરિચિત છે. તેઓ ગાયત્રી તપોભૂમિના ટ્રસ્ટી છે. કેટલીય મોટી મોટી મિલોના સફળ મેનેજર પણ રહી ચૂક્યા છે અને ઉચ્ચ વેતન પ્રાપ્ત કરતા રહ્યા છે. દવે એમણે એ સમ્માનિત અને લાભદાયક પદને ઠોકર મારીને પોતાનું ભાવિ જીવન યુગનિર્માણ માટે સમર્પિત કરી દીધું છે. વેતનની બચત કરેલી રકમ, જે તેમના આદેશાનુસાર બતાવી શકાતી નથી, પરંતુ હજારોની સંખ્યામાં છે તે લાવીને આ મિશન માટે સમર્પિત કરી દીઘી છે. એમની સચ્ચરિત્રતા, પ્રતિભા, સજજનતા, સદ્ભાવના તથા સક્રિયતા એવી ઉત્કૃષ્ટ છે કે તેની આગળ કોઈનું પણ મસ્તક શ્રદ્ધાથી ઝૂકી જાય છે.''

#### પૂજ્યવરની વિદાય પછી :

૨૦ જૂન ૧૯૭૧ના વિદાય સમારોદના ઉદ્બોધનમાં પૂજ્ય ગુરૂદેવે પંડિતજીને પોતાના સંગઠનાત્મક વારસદાર તરીકે ધોષિત કર્યા અને બધાને ગાંધીની જેમ ફેલાવાનું છે. જે કોઈ થોડી પણ તેમને મોટા ભાઈ માનવાનો નિર્દેશ કર્યો. પૂજ્ય



ગુરૂદેવની વિદાય પછી ગાયત્રી તપોભૂમિની વ્યવસ્થા પ્રજ્ઞાપુરાણ કથાને જ્ઞાનયજ્ઞના વિસ્તારનું માધ્યમ તથા પ્રગતિ માટે પંડિતજી પ્રબળ સંઘર્ષ કરતા રહ્યા. ગાયત્રી તપોભૂમિથી યજ્ઞ શુંખલાને સંપન્ન કરાવવા માટે ટોળીઓ મોકલવામાં આવી તથા વિવિધ પ્રકારનાં સત્રોનું આચોજન પણ કરવામાં આવ્યું. નવી સુસજિજત યજ્ઞશાળા, યુગ નિર્માણ વિદ્યાલય અને ભોજનાલયનું નિર્માણ થયું. તે પછી પ્રજ્ઞાનગરનું નિર્માણ પણ થયું. પ્રકાશન માટે આધુનિક પ્રેસ અને મશીનો વગેરે ગોઠવવામાં આવ્યાં. ગાયત્રી તપોભૂમિનું રજત જયંતી વર્ષે ૧૯૭૮માં સમગ્ર દેશમાં ઉજવવામાં આવી રહ્યું હતું કે ચમુનામાં પૂર આવ્યું અને તપોભૂમિનો એક માળ પાણીમાં ડૂબી ગયો. ભીષણ નુકસાન થયું. એવું લાગ્યું કે નવેસરથી બધી વ્યવસ્થા કરવી પડશે. પૂજ્ય પંડિતજી પોતાના સાહસ અને પ્રચંડ પુરૂષાર્થથી કાદવમાં કસાચેલી વ્યવસ્થા ફરીથી શરૂ કરવામાં સફળ થઈ શક્યા.'

પરમપૂજ્ય ગુરુદેવના મહાપ્રયાણ બાદ શ્રદ્ધાંજલિ ાસેટના રૂપમાં ત્રણસો પુસ્તકો સદ્જ્ઞાન ગ્રંથમાળાના નામે પ્રકાશિત કરાવ્યાં. અશ્વમેધ યજ્ઞોમાં પૂજ્ય પંડિતજીએ વિરાટ જ્ઞાનચજ્ઞ કાર્યક્રમ જોડી દીધો અને બ્રહ્મભોજ સાહિત્ય અંતર્ગત કરોડો રૂપિયાનાં પુસ્તકો અડધી કિંમતે ઘેર ઘેર પહોંચાડ્યાં. વંદનીય માતાજીની શ્રદ્ધાંજલિ રૂપે ૧૦૮ નવાં પુસ્તકો માતૃસત્તા શ્રદ્ધાંજલિ પુસ્તકમાળા અંતર્ગત પ્રકાશિત કરવામાં આવ્યાં. પૂજ્ય ગુરૂદેવ", પંડિતજીએ "પ્રજ્ઞાવવાર અમારા ''યુગઋષિનું અઘ્યાત્મ યુગઋષિની વાણીમાં'', ''ધર્મતંત્રને વિકૃતિઓથી બચાવીએ'', ''ચજ્ઞપિતા ગાયત્રી માતા'', ''કર્મકાંડ કેમ અને કેવી રીતે'' વગેરે પુસ્તકો લખ્યાં. પૂજ્ય પંડિતજીએ સન્ ૧૯૯૭માં ગાયત્રી જયંતી પર શાંતિકુંજ, હરિક્રારથી આવેલ પરમપૂજ્ય ગુરદેવ તથા વંદનીય માતાજીના પ્રતીક પ્રખર પ્રજ્ઞા-સજલ શ્રદ્ધાની પ્રાણપ્રતિષ્ઠા કરાવી અને તે જ દિવસે સાત આંદોલનોની ઘોષણા પણ કરી.

નાનયનને વ્યાપક બનાવવા માટે શ્રીરામ ઝોલા પુસ્તકાલય, માતા ભગવતી સ્વચાલિત પુસ્તકાલય, ગાયત્રી જ્ઞાનયજ્ઞ યોજના, પ્રજ્ઞા લઘુ પુસ્તકમાળા, યુગ ચેતના સાહિત્ય, સ્ટીકર આંદોલન, પત્રાચાર પાઠ્યક્રમ વગેરે યોજનાઓના માધ્યમથી પૂજ્ય પંડિતજીએ ભગીરથ પ્રચાસ કર્યા. તેમના પ્રચાસોથી યુગ નિર્માણ યોજના માસિકનો વિસ્તાર છ ગણો થઈ ગયો અને

બનાવવામાં આવ્યું. યુગસેનાની રચના કરાવીને સાતેચ આંદોલનોને ગતિ આપી. પુજય પંડિતજી ગાયત્રી તપોભૂમિના વ્યવસ્થાપક, યુગ નિર્માણ યોજના ટસ્ટના પ્રબંધ ટ્રસ્ટી તથા યુગ નિર્માણ યોજના માસિકના સંપાદકનો કાર્ચભાર સંભાળતા રહ્યા. પૂજ્ય પંડિતજીની ઈચ્છા હતી કે ગાયત્રી તપોભૂમિમાં ગાયત્રી મંદિરમાં જ્યાં ગુરૂદેવ અને માતાજીનાં ચિત્ર સ્થાપિત છે, ત્યાં મૂર્તિઓ સ્થાપવામાં આવે. મૂર્તિઓ તૈયાર થઈ ગઈ છે. પૂજ્ય પંડિતજીની ઈચ્છા મુજબ એક વિશેષ समारंलमां तेमनी प्राणप्रतिष्ठा थयानी छे. गायत्री જ્યંતી ૨૦૦૩માં ગાયત્રી તપોભૂમિની સ્થાપનાનાં પચાસ વર્ષ પૂરાં થઈ જશે. તેથી પૂજ્ય પંડિતજીએ ગાયત્રી જયંતી ૨૦૦૨થી ગાયત્રી જયંતી ૨૦૦૩નું વર્ષ સુવર્ણજયંતીના રૂપમાં ઉજવવાની ઘોષણા કરી અને યુગ નિર્માણ યોજના, જૂન ૨૦૦૨નો અંક સુવર્ણ જંચતી વર્ષ વિશેષાંકના રૂપમાં પ્રકાશિત કરવામાં આવ્યો. શ્રદ્ધેય પંડિતજી એક શ્રેષ્ઠ વક્તા પણ હતા. ક્ષેત્રીય સંમેલનોમાં તેમને પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવનું સાંનિધ્ય મળ્યું. પંડિતજી તેમની સરળ સુબોધ ભાષામાં ઓજસ્વી વાણીમાં પ્રવચન કરતા હતા અને શ્રોતાઓને ખૂબ દસાવતા, રંડાવતા, ધમકાવતા અને ભરપૂર પ્રોત્સાઠન આપી પોતાની વાતને તેમના અંતઃકરણમાં સારી રીતે ઠસાવી દેતા હતા. આજે પણ તેમની વાણીના અંશો વારંવાર કાનમાં ગૂંજતા રહે છે, જેને આપણે ક્યારેય ભૂલી નહિ શકીએ.

પૂજ્ય પંડિતજીનું સ્થૂળ શરીર ૧૪ મે, ૨૦૦૨ના દિવસે પંચતત્ત્વમાં વિલિન થઈ ગયું. આ ઘટનાથી સંપૂર્ણ ગાયત્રી પરિવારને ઊંડો આઘાત લાગ્યો છે. તેઓ આપણા સંરક્ષક અને વાલી હતા. બધાં પરિજનોને તેમનું સંરક્ષણ તથા આશીર્વાદ મળતા રહેતા હતા. પુજ્ય પંડિતજી નથી રહ્યા તો તેમના માટે આપણી સાચી શ્રદ્ધાંજલિ એ જ હોઈ શકે છે કે આપણે પૂજ્ય પંડિતજીનાં અધૂરાં કાર્યોને પૂરાં કરીએ અને તેમના આદેશ મુજબ પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવને સાહિત્યના રૂપમાં ઘેર-ઘેર પહોંચાડવામાં પોતાના સમય, શ્રમ તથા ધનનો એક અંશ સતત લગાવતા રહીએ. જ્ઞાનયજ્ઞની લાલ મશાલને પોતાના સ્નેહથી સતત પ્રજ્જવલિત રાખીએ.



www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - July, 2002



# આત્મીય અનુશેથ સુવર્ણજયંતી ગાયત્રી મદામંત્ર લેખન અભિયાન

આજે મદાવિનાશ અને મદાસર્જન સામસામે ઊભા છે. સામૂદિક માનવીય ચેતનાએ એમાંથી એકની પસંદગી કરવી પડશે, એવી ચેતના કે જેનું પ્રતિનિધિત્વ જાગૃત અને વરિષ્ઠ પ્રતિભાઓ કરતી રહે છે, એવી પ્રતિભાઓ જે પ્રામાણિકતા અને પ્રખરતાથી સુસંપન્ન હોચ. વિસ્ફોટક ગતિએ વધતી જનસંખ્યા, ખાધ અને ખનિજ પદાર્થોમાં સતત થઈ રહેલો ઘટાડો, વધતું વાય પ્રદૂષણ, જળ પ્રદૂષણ, અણ વિકિરણ, જંગલોનો નાશ, ઘરતીની ઉપજાઊ પડોનું ઘસાતા જવું અને રસાયશ્વોની વિપુલતાથી તેની ઊપજશક્તિનો નાશ, વધતા શહેરો અને ઘટતા ગામો, ઔદ્યોગિકરણના કારણે બેરોજગારી, વ્યભિચાર જેવી દુષ્પ્રવૃત્તિઓ, લોભ, મોદ, વિલાસ અને પ્રદર્શનથી ભરપૂર સંકુચિત સ્વાર્થીપણું, કુપ્રથાઓ પ્રત્યે અંધવિશ્વાસ જેવી અનેક સમસ્યાઓ આજે તોફાની ગતિએ આવી રહી છે. તેમની વઘતી તોકાની દિશાધારા માનવી ગરિમાને પોતાના પ્રભાવમાં ઘસડી જઈ શકે છે અને મહાપ્રલયના દશ્ય ઉપસ્થિત કરી શકે છે. ધરતીનું વધતું તાપમાન, જળ પ્રલય, દિમ પ્રલય, પ્રચંડ તાપ, ભૂખમરો, દુકાળ, મહામારી જેવા સ્તરના સંકટ ઉત્પન્ન કરી શકે છે, જેમાં માનવી સભ્યતાનું નામનિશાન પણ નદિ રદે. સંપૂર્ણ વિશ્વમાં હાહાકાર મચેલો છે. પાછલા નાના-મોટા યુદ્ધોના પરિણામ જોઈને પણ ત્રીજા વિશ્વયુદ્ધની તરસ શાંત થઈ નથી. યુદ્ધનું ગાંડપણ અણુશસ્ત્રોનો ખડકલો ઊભો કરવા માટે ઉત્સુક છે. જો આ ચુદ્ધ થયું તો ધરતી પર કદાચ એક પણ જીવધારી નદિ બચે. જો આવું ન થયું તો પણ અણુકચરો અને વિકિરણથી જ સામાન્ય જનતા અર્ધમૃત બનવા જેવી સ્થિતિ પેદા થઈ શકે.

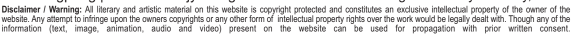
કોઈ પણ શક્તિ કે સાધનનો દુરુપયોગ ખરાબ દોય ભૂતકાળનો વિષય બનાવી શકે છે. અ છે. મર્ચાદાઓ તૂટશે અને અનિચ્છનીયતાઓનું નદિ પણ મનુષ્યની એવાં કાર્યોની પ્રક્રિ ઉલ્લંઘન તીવ્ર ગતિએ થશે તો તેના પરિણામ થથાવત્ બે સદીઓમાં વિનાશનો ઉપક્ર જ દોઈ શકે છે. એવું જ થઈ પણ રહ્યું છે. સૌષ્ટ્યાઓ, મદાવિનાશને આમંત્રણ આપી રદી છે.

ર સામૂદિક માનવીય ચેતનાએ એમાંથી એકની પસંદગી કરવી પડશે, એવી ચેતનાએ કરતી રદે છે, એવી રદેતી નથી.

> મનુષ્યનું ચિંતન, ચરિત્ર અને વ્યવहાર વ્યક્તિ તથા સમાજને પ્રભાવિત તો કરે જ છે, પરંતુ સૂક્ષ્મ જગત પણ तेनाथी બાहात रहेतुं नथी. पिइत थिंतन अने ख्रष्ट ચરિત્ર સૂક્ષ્મ જગતના અદશ્ય વાતાવરણને પ્રદૂષણથી ભરી દે છે. પ્રકૃતિની સરળ સ્વાભાવિકતા બદલાઈ જાય છે અને તે નારાજ થઈને દૈવી વિપત્તિઓ વરસાવવા લાગે છે. આજે અતિવૃષ્ટિ, અનાવૃષ્ટિ, પૂર, દૂકાળ, ભૂકંપ જેવી વિપત્તિઓ વિશાળ ક્ષેત્રોને પ્રભાવિત કરી રહી છે. શારીરિક જ નદિ માનસિક રોગોમાં પણ વધારો થઈ રહ્યો છે. માનવી સદ્ભાવના અને વ્યક્તિત્ત્વના સ્તરનું ખૂબ જ પતન થઈ રહ્યું છે. જે લોકો આ પરિસ્થિતિઓમાં સુધાર કરવાની સ્થિતિમાં છે, તેમનામાં પણ આ કર્તવ્યો પ્રત્યે જરૂરી ઉત્સાદ રહ્યો નથી. સદુપયોગથી એ જ શક્તિઓ સુખસગવડતા ચુક્ત સ્વર્ગીય વાતાવરણ બનાવી શકે છે. દુરુપયોગ તો નરક સિવાય કશું જ બનાવી નદિ શકે.

> જો આ પ્રવાદ ઊલટાવવામાં નદિ આવે તો એવી સ્થિતિ પણ આવી શકે છે, જેને પ્રલચ સમાન ગણાવી શકાચ. અંતરિક્ષનું વઘતું તાપમાન દ્યુવ પ્રદેશોનો બરફ પિગળાવીને જળપ્રલચ જેવી સ્થિતિ ઉત્પન્ન કરી શકે છે. અસંતુલનના બીજા પક્ષના કારણે દિમ પ્રલચની સંભાવનાઓ વિશેષજ્ઞો દ્વારા વ્યક્ત કરવામાં આવી રદી છે. ઘરતીના અંતરિક્ષ કવચ એવા ઓઝોનનું પડ નબળું પડીને ફાટી ગયું તો બ્રહ્માંડના કિરણો ઘરતીના જીવનને ભૂતકાળનો વિષય બનાવી શકે છે. આ બદ્યું બીજું કોઈ નદિ પણ મનુષ્યની એવાં કાર્યોની પ્રક્રિયા છે, જે પાછલી બે સદીઓમાં વિનાશનો ઉપક્રમ અપનાવીને મદાવિનાશને આમંત્રણ આપી રદી છે.

#### www.awgp.org | www.akhandjyoti.org





સ્રષ્ટા આવું નહિ થવા દે. એણે આ ઘરતીને, તેની પ્રકૃતિને સંપદાને અને માનવી સત્તાને ખૂબ પ્રેમથી સંભાળી છે. સૃષ્ટિના આરંભથી માંડીને અત્યાર સુધી અનેક વખત અનેક પ્રકારની વિકટ પરિસ્થિતિઓ આવી છે, તેમને ટાળી શકનારાઓએ સમય રહેતાં દૂર કરી છે અને ઊંઘી દિશામાં વહેતા પ્રવાહને વાળી સીધો કર્યો છે ''ચદા ચદા હિ ધર્મસ્થ''નું વચન વખતોવખત પૂર્ણ થતું રહ્યું છે અને હવે પણ તે પૂર્ણ થઈને રહેશે. તે જ થવા જઈ રહ્યું છે, તેથી સતર્કતા રાખીને પણ નિરાશ થવાની આવશ્ચકતા નથી.

વ્યાપી ગયેલી અસુરતા પણ જો તેના વિનાશની ઘડી જોઈને સંપૂર્ણ શક્તિ સાથે હમલો કરે તો નવાઈ નથી. પ્રાચીનકાળમાં પણ જ્યારે અસુરોએ તેમની દુષ્ટતા ખતમ થતી જોઈ ત્યારે તેમણે દેવત્વ પર બધી શક્તિ સાથે આક્રમણ કર્યું. યુગસંધિની વેળામાં આવું જ થાય છે, તેથી કોઈ આશ્ચર્ચની બાબત નથી. દેવતાઓની સંયુક્ત શક્તિથી અસુર નિકંદિની દુર્ગાનો અવતાર થયો હતો. એમને સંઘશક્તિ પણ કહેવામાં આવે છે. ઋષિઓનું લોઠી ભેગું કરીને ઘડો ભરવામાં આવ્યો, જેથી સીતા ઉત્પન્ન થઈ, જેણે લંકાની અસુરતાનો નાશ કરવામાં મહત્ત્વની ભૂમિકા નિભાવી. સમુદ્ર પર સેતુ બનાવવાનું ભયંકર રાક્ષસોનો નાશ કરવાનું અને રામરાજ્યનું સતયુગી વાતાવરણ બનાવવાનું કાર્ય રીંછ-વાનરોની સેના દ્વારા જ શક્ય બન્યું. એ પુણ્ય પ્રયોજનમાં ગીધ અને ખિસકોલી જેવા પ્રાણીઓએ પણ ફાળો આપ્યો. બુદ્ધના ધર્મચક્ર પ્રવર્તને સંસારને હચમચાવી નાખ્યું. આ પુરૂષાર્થ ભિક્ષુ અને ભિક્ષણીઓના સત્પ્રચાસનો જ દ્વો. ગાંધીના સત્યાગ્રહો જ ખોવાઈ ગયેલી આઝાદી પાછી લાવવામાં સમર્થ બન્યા. યુગસંધિના બેવડા મોરચે લડ્યાનું વરિષ્ઠ પ્રાસવાનો માટે જ શક્ય બનશે. અનિષ્ટોનો નાશ કરવાનું અને ઉજજવળ ભવિષ્યને ધરતી પર સ્વર્ગ ઉતારવાજેવું ઉદાહરણ રજૂ કરવાનું દેવમાનવોની સંચુક્ત શક્તિથી જ સંભવ છે. આ જ ઉમંગને અદશ્ય ભગવાનનું સાકાર રૂપમાં અવતરણ કઠી શકાય છે.

#### પરિજનોની ભૂમિકા ઃ

પ્રચાસોની ત્રણ દિશાધારાઓ છે.

૧. લોકમંગલ માટે જે પ્રત્યક્ષ ઉપાયો અપનાવવામાં આવી રહ્યા છે એમાં સહકાર આપવો.

ર. વિગ્રારકાંતિને વ્યાપક બનાવવાની વિશિષ્ટ ભૂમિકા અદા કરવી.

3. સામૂરિક આધ્યાત્મિક સાધનાથી સૂક્ષ્મ વાતાવરણમાં વ્યાપેલી પ્રતિકૂળતાને અનુકૂળતામાં ફેરવવી.

પ્રથમ સોપાનને રાજતંત્ર, અર્થતંત્ર તથા સ્વચંસેવી સંસ્થાઓ પૂર્ણ કરી રહી છે, તો પણ પ્રજ્ઞા પરિજનોએ એમાં થથાશક્તિ સહકાર આપવો જોઈએ. બાકીના બે ઉપેક્ષિત કાર્યો એવાં છે જેમને વિશેષ રૂપે યુગશિલ્પીઓએ પોતાના ખભે ઉપાડવાના છે. જનમાનસની શુદ્ધિ, સત્પ્રવૃત્તિઓ વધારો અને દુષ્પ્રવૃત્તિઓની નાબૂદી એક એવું મહત્ત્વનું કાર્ય છે, જેની મદદથી એ દુર્બુદ્ધિનો સામનો કરવાનો છે. આ વર્ષને ''સાધના તથા સંગઠન સશક્તિકરણ વર્ષ'' ધોષિત કરવામાં આવ્યું છે. ગુરુવરનું કથન છે, આપણે એક નવું યુદ્ધ લડીશું. આપણે પરશુરામની જેમ લોકમાનસમાં જામેલી અનિચ્છનીયતાઓને વિચારરૂપી શસ્ત્રો વડે કાપીશું. માથા કાપવાનો અર્થ વિચાર બદલવાં એવો પણ થાય છે.

આપણે દરેક જણના મનમાં ઊંડે સુધી ઊતરેલા અજ્ઞાન અને અનાચારના આસુરી ધ્વજો ઉખાડી ફેંકીશું. આ ચુગનું સૌથી મોટું અને સૌથી અંતિમ ચુદ્ધ આપણું જ દશે. જે મહાભારત કરતાં ઓછું નહિ હોય. આ જ અવતાર છે, જે ચુગ અવતાર નિષ્કલંક ભગવાન દ્વારા થવાનો છે, તે બીજું કોઈ નહિ પણ વિશુદ્ધ રૂપથી આપણું ચુગ નિર્માણ આંદોલન છે.

પરિવર્તનની ઘરી-સાઘનાની શક્તિ: યુગ પરિવર્તન સુનિશ્ચિત છે. અણસમજ દૂર કરીને આપણે સૌએ એ જ કાર્ચને પૂર્ણતા સુધી પહોંચાડવાના લક્ષ્યમાં સામેલ થઈ જવું જોઈએ, પરંતુ આ કાર્ચ ટોળાં કે તંત્ર દ્વારા શક્ય નથી. પરિવર્તન અધ્યાત્મની ધરી પર જ



પ્રાણ છે.

તપસાધનાથી મિશનનો શુભારંભ થયો. ત્યારથી દરેક ખેંચાતી આવશે. મહત્ત્વપૂર્ણ સોપાન પર આપણા દેવ પરિવારને નવી પ્રખરતા તથા શક્તિ આપીને આગળ વધારવાનો ક્રમ ઋષિસત્તા દ્વારા ચલાવવામાં આવતો રહ્યો છે હવે જયારે જીવનના દરેક ક્ષેત્રે આધ્યાત્મિક જીવનસૂત્રોની ઉપયોગિતા સમજાઈ રહી છે ત્યારે આપણે સમયની માંગને પૂર્ણ કરવા માટે એક નવા જોશ સાથે ઊતરવું પડશે. તેથી જ આ વર્ષને સાધના તથા સંગઠન સશક્તિકરણ વર્ષ કઠેવામાં આવ્યું છે. એ માટે સૂત્ર છે 'યુગઝાષિ દ્વારા જીવન સાધના'ના એ સૂત્રોને જીવનમાં ઊતારીએ, જેના માધ્યમથી સમયના પડકારો મુજબ પ્રખર તથા પરિષ્કૃત સંગઠનને બળવાન અને વ્યવસ્થિત બનાવી શકાય.

ગાયત્રી પરિવારના સંગઠનાત્મક માળખાને વ્યવસ્થિત અને પ્રભાવી બનાવવા માટે સમર્થ સમચદાનીઓની વધુ પ્રમાણમાં જરૂર છે. બે કરોડ નિષ્ઠાવાનોને નવસર્જનના કાર્યોમાં સુનિયોજિત કરતા रहेवा भाटे जे लाज तेन्नस्वी अञ्चद्दत तेमनामांथी न તૈયાર થઈને આવશે.

મહાપુરશ્ચરણોનો વિશિષ્ટ ઉદ્દેશ્ય :

સાધનાને શક્તિ આપવા માટે એમાં સાહસિકતાનો समावेश सौथी वधारे महत्त्वनो छे. એडाडी लक्षन એકાકી પરિણામ જ પેદા કરી શકે છે, પરંતુ સામૂદિક ગરમી આપણે સૌ અનુભવી શકીએ છીએ. આપણે સૌને સાધનાનો પ્રભાવ બીજાઓને પ્રકાશ. પ્રોત્સાદન તથા અનુકરણની ઉમંગોનું પ્રદાન કરે છે, વાતાવરણમાં ઉપયોગી પ્રવાઠ ઉત્પન્ન કરે છે.

મનુષ્યોની એક દિશામાં પ્રવાદિત થનારી માનસિક ધારાઓ જયારે મળે છે ત્યારે તેનો સૂક્ષ્મ જગતમાં એક તૈયારી શરૂ કરી દેવી જોઈએ. આ કેવી રીતે થાય, કેવી પ્રવાદ બની જાય છે. સૂક્ષ્મદર્શીઓ જાણે છે કે જન સમુદાયની ભાવભરી મનઃસ્થિતિ જયારે પણ એકત્રિત દ્વારા આત્મશક્તિના ઉપાર્જનનો સંદેશ પહોંચે તેનું થાય છે ત્યારે પ્રતિક્રિયાઓ અસામાન્ય પ્રતિફળ પ્રદાન માર્ગદર્શન યુગ શક્તિ ગાયત્રીના આગામી અંકોમાં કરે છે. મહાપુરશ્વરણોથી બ્રહ્માંડમાં વ્યાપ્ત કુસંસ્કારોના પ્રકાશિત થતું રહેશે.

થશે, સાધનાની શક્તિથી જ થશે. સાધના મિશનનો શમન અને શક્તિ ઉત્કર્ષણની એક એવી વિજ્ઞાનસંમત પ્રક્રિયા ઉત્પન્ન થશે, જેથી નજીકના સમયમાં જ પૂજ્ય ગુરૂદેવ દ્વારા અખંડ દીપ પ્રજજવલન તથા માનવીય પ્રગતિ અને તેની સુખશાંતિની પરિસ્થિતિઓ

> સાધનાનું સ્તર વધાર્ચા વિના, પ્રખરતાનું ઉપાર્જન કર્યા વિના એ મહાયજ્ઞની તૈયારી થઈ નદિ શકે. સાઘનાનો અર્થ છે- સમર્પણ, અદંનું વિસર્જન, વિલય. સમર્પણ જેટલું સમગ્ર હશે, તેટલા જ વ્યાપક પ્રમાણમાં આપણે ગુરસત્તાની ચેતના, સિદ્ધિઓ તથા શક્તિઓને ધારણ પણ કરી શકીશું. તેટલી જ ઝડપથી જીવન પણ પરિવર્તિત થવા લાગશે. પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવે માનવ ઈતિહાસમાં પ્રથમ વાર જીવન અને સાધનાને એકરૂપ કરી બતાવ્યું. સાધનાને જીવન જીવવાની કળાનું નામ આપીને તેમણે સાર્વજનિક બનાવી તથા લાખો હીરાઓને ચમકાવીને તેમના જીનવસ્તરને ઊચે ઊઠાવી દીધા. પૂજ્ય ગુરુદેવે લખ્યું છે કે ''સંસારના દરેક દેશમાં, જનજીવનના દરેક ક્ષેત્રમાં અનેક ભાગીદારોનું સર્જન કરવું તે અમારી તપશ્ચર્યાનું પ્રયોજન છે. અમે જે અગ્નિમાં આગામી દિવસોમાં તપીશું, તેની 'ગરમી અસંખ્ય જાગૃત આત્માઓ અનુભવશે. લોકસેવીઓની એક એવી ઉત્કૃષ્ટ ચતુરંગીની સેના ઊભી કરવાની છે, જે અશક્યને શક્ય બનાવી દે. નરકને સ્વર્ગમાં ફેરવી નાંખે. આ અમારા જવલંત જીવનક્રમનો અંતિમ ચમત્કાર દશે."

ઉપરના વાક્યોમાંથી જે આગ ઝરતી દેખાય છે, તેની જો સ્વયં તેમના શિષ્ય હોવાની અનુભૂતિ જાગૃત આત્મામાં થાય છે, તો આપણે પણ પોતાને એ ચતુરંગીનીનું એક અંગ માનીને ઉત્કૃષ્ટ સ્તરના સાધકના રૂપમાં ગાયત્રી જયંતી ૨૦૦૨થી પોતાની રીતે તેમાં વધારો થઈ શકે અને જન જન સુધી સાધના



Disclaimer / Warning: All literary and artistic material on this website is copyright protected and constitutes an exclusive intellectual property of the owner of the website. Any attempt to infringe upon the owners copyrights or any other form of intellectual property rights over the work would be legally dealt with. Though any of the information (text, image, animation, audio and video) present on the website can be used for propagation with prior written consent.

ગંભીરતા તથા સામૂહિક સાધનાના માધ્યમથી સમષ્ટિ-મનના જાગરણ અને અદશ્ય જગતના અનુકુલનની પ્રક્રિયાને સમજવી જોઈએ તથા તે મુજબ જ પોતાના જીવનની રીતિનીતિનું નિર્ધારણ કરવું જોઈએ.

ચોવીસ-ચોવીસ લાખના ચોવીસ વર્ષના ચોવીસ મહાપુરશ્વરણોનું પૂજ્ય ગુરૂદેવનું તપ એક મૂડીના રૂપમાં ફિક્સ ડીપોઝીટની જેમ સુરક્ષિત રાખવામાં આવ્યું છે. જેને તેમની સૂક્ષ્મ અને કારણ સત્તા દ્વારા યુગ પરિવર્તન માટે જ નિયોજિત કરવામાં આવનાર છે. આજે આપણે જે સ્થિતિમાં આવીને ઊભા છીએ, તે વિશ્વવસુધાના ભાગ્યને નવેસરથી લખવા માટેની ઘડી કઠી શકાય છે. આવા સમયે જો કોઈ પણ પરિજન આ સુયોગથી વંચિત રહે. તો તેને એક વિડંબના સિવાય કશું કહી ન શકાય. એક શ્રેષ્ઠ સાધકના રૂપમાં સ્વયંનું નિર્માણ કરી પોતાની સંગઠન ક્ષમતામાં વધારો કરીને વધુમાં વધુ વ્યક્તિઓને મંત્રલેખન સાધનાથી જોડવી તે મહાનતમ યુગધર્મ કહી શકાય. આવા વિષમ સમયમાં બીજા બધા કાર્યો એક બાજુએ રાખીને માત્ર મહાકાળની ઇચ્છાનુસાર જ પોતાની ઈચ્છા-આકાંક્ષાઓનું નિયોજન કરવું જોઈએ. આ સમય જીવનસાધના દ્વારા પોતાની આત્મશક્તિ વધારવા માટે નિયોજિત થવો જ જોઈએ, સાથે સાથે તેને પોતાની સાથે વધુમાં વધુ પરિજનોને સુરક્ષા કવચ નીચે લાવવા માટે લગાડવો જોઈએ. વિશ્વશાંતિ માટે દરેક ગામે મંત્રલેખન મહાઅભિયાન કરવાનું છે. જેમના ખભે સંગઠનકર્તા, યુગસર્જક, યુગસેના નાયક જેવી ગંભીર જવાબદારીઓ છે, તેમણે ભારતના સાત લાખ ગામડાઓમાં પોતાના સદયોગીઓના માધ્યમથી ભારતના દરેક ક્ષેત્રને ગાયત્રી સાધનામય બનાવવાનું છે. ગાયત્રી તપોભૂમિના સુવર્ણ જંયતી વર્ષમાં સંગઠનનો વિસ્તાર કરવાનો છે, નવા સાધક શક્તિપીઠો, પ્રજ્ઞાપીઠો, બનાવવાના છે અને પ્રજ્ઞામંડળો. મહિલામંડળો વગેરેના માધ્યમથી ગાયત્રી મંત્રલેખનની સ્થાપના માટે સૌના સહકારથી ખૂબ મોટા પાચે ગાયત્રી મંત્રલેખન કરાવવાનું છે. આપ સૌ પરિજનોના સઠકારના આધારે એ સંકલ્પ લેવામાં આવ્યો છે કે દેશભરમાં પ્રથમ ચરણમાં એક હજાર પ્રના

આપણે સૌએ સમયની વિષમતા, સંધિકાળની સો ગાયત્રી મંત્રલેખન અનુષ્ઠાનના પુસ્તકો લખાવીને સ્થાપવામાં આવશે. પૂજ્ય ગુરૂદેવે લખ્યું છે કે પ્રત્યેક ગાયત્રી ઉપાસકના દાથે લખેલા ગાયત્રી મંત્ર ભાવના, તપસ્યા, શ્રમ, સાધના, શ્રદ્ધા તથા આત્મશક્તિનું એક સ્થળે કેન્દ્રીકરણ થવાથી એ સ્થળે એક પ્રચંડ બ્રહ્મતેજ પ્રજજવલિત રહેશે. એ સ્થળે માત્ર બેસવાથી કોઈ પણ અશાંત વ્યક્તિને શાંતિ મળી શકે છે. આ આધ્યાત્મિક શક્તિકેન્દ્રના નિર્માણમાં પ્રત્યેક ગાયત્રી ઉપાસકે ભાગ લેવો જોઈએ.

કેવી રીતે કરશો :

પૂર્ણ સમયદાની, પરિવ્રાજક, વાનપ્રસ્થી, સમર્થ સશક્ત શક્તિપીઠો તથા જાગૃત શાખાઓના કર્મઠ ભાઈબદેન પોતાના ક્ષેત્રમાં ચોવીસ દજાર સાધકો દ્વારા ૨૪૦૦-૨૪૦૦ ગાયત્રી મંત્રલેખનના અનષ્ઠાન કરાવવા માટે ૨૪૦ એવા ગાયત્રી પ્રચારક તૈયાર કરે, જેઓ ૧૦૦-૧૦૦ સાધકો દ્વારા એક-એક અનુષ્ઠાન કરાવી શકે. સો સાધક તૈયાર કરવા માટે ૨૦-૨૫ ઘરોનો સંપર્ક કરવાથી લક્ષ્ય પૂરું થઈ જાય છે, કેમ કે પ્રત્યેક ઘરમાં ચાર-પાંચ સુશિક્ષિત વ્યક્તિ મળી જાય છે, જે મંત્રલેખન કરી શકે છે. પ્રત્યેક મંત્રલેખન સાધક સપ્તાઠમાં એક દિવસ રવિવાર અથવા ગુરવારે એક સમય ભોજન કરીને ઉપવાસ કરશે. ઉપવાસથી થયેલ ન્યૂનતમ પાંચ રૂપિયાની બચત જ્ઞાનચજ્ઞ માટે ખર્ચવાની ભલામણ કરવામાં આવી રહી છે. આખા વર્ષના બાવન ઉપવાસોથી બસો સાઈઠ રૂપિયાની બચત થાય છે. પચાસ પોકેટ બુક્સની સુવર્ણ જયંતી પુસ્તક માળા (દરેકના ૫૦ પૈસા) પ્રકાશિત કરવામાં આવી રહી છે. પ્રત્યેક સાધક પાસેથી ૨૫૦ રૂપિયા લઈને પાંચસો પુસ્તકો આપવાના છે. સાધક તેમનો સ્વાધ્યાય કરીને વઠેંચી દેશે. આ રીતે જપના ૩૫માં જ્ઞાનદાન થઈ જશે. બધા સાધકો તેમના ક્ષેત્રમાં ગાયત્રી જયંતી ૨૦૦૩ સુધી પોતાના અનુષ્ઠાનની પૂર્ણાદુતિ કરી લેશે. એકકુંડી ચજ્ઞ અથવા દીપચજ્ઞના માધ્યમથી પૂર્ણાદૃતિ કરાવીને ત્યાં પ્રજ્ઞામંડળની સ્થાપના કરવામાં આવશે.

જ્યાં એકલા કાર્યકર્તા હોય, પ્રજ્ઞાપીઠ કે શક્તિપીઠ ન हોય. વધારે પ્રાણવાન પરિજન બનાવવાની સમતા ન ઠોય ત્યાં દરેક કર્મઠ પરિજન દસ ગામોમાં દસ સંસ્થાનો પર ગાયત્રી મંત્રલેખન સ્થાપવામાં આવે. આ પ્રચારક તૈયાર કરે તથા એ દસ પ્રચારકોના માધ્યમથી પ્રજ્ઞા સંસ્થાનોમાં ચોવીસ હજાર સાધકો દ્વારા ચોવીસ એક હજાર સાધકો દ્વારા ૨૪ લાખ મંત્રલેખનનું એક



લખાવીને પોતાના શાખા કાર્યાલયમાં દેવમંચના બાજઠ પર સ્થાપના કરી શકાય છે.

બધા સાધકો પાસેથી પુર્ણાદુતિ વખતે એક-એક સોપારી એકત્રિત કરી લેવામાં આવે. ચોવીસ હજાર કર્મઠ પ્રચારક પોતપોતાના સાધકોની સોપારીઓ પોતાની સાથે લઈને ગાયત્રી જયંતી ૨૦૦૩ના રોજ ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરા આવીને બધા સાધકો વતી પૂર્ણાદ્વતિ યજ્ઞમાં સોપારીઓ સમર્પિત કરશે, જેથી સુવર્ણજંચતિ પૂર્ણાદુતિમાં બધા સાધકોનું પ્રતિનિધિત્વ થઈ શકશે.

જનશક્તિની ચંડી અન્ય બધા દેવતાઓ કરતાં વધારે શક્તિશાળી છે, શતચંડી, સહસ્ત્રચંડી, લક્ષચંડીની પાઠપૂજા એક સમયે જે કાર્ય કરી શકતા हता ते डार्थ हवे संघशड्तिना संगठनथी ४ शड्य छे. વ્યાપક અસુરતાનો સામનો કરવા માટે આ જ મદાશક્તિનું અનુષ્ઠાન જરૂરી છે. આ જ લક્ષ્યને સામે સંપૂર્ણ રકમનો ડ્રાફ્ટ યુગનિર્માણ યોજના, શાખા રાખી આ વખતે ગાયત્રી મहામંત્ર લેખન અભિયાનનું આયોજન કરવામાં આવ્યું છે. જેની અતંર્ગત એક દજાર સ્થળોએ મંત્રલેખન બુકો સ્થાપવાની છે.

લાખ સાધકો દ્વારા ૨૪૦૦ ગાયત્રી મંત્રલેખનના લઘુ અનુષ્ઠાનના તપઅંશના સંગ્રદનું આયોજન વિશ્વવ્યાપી સંકટો નિવારવા માટે તથા વિશ્વશાંતિ માટે કરતા રહી અંતરિક્ષમાં છવાચેલાં આ કાળા વાદળોને હટાવવા માટે આધ્યાત્મિક શસ્ત્રના રૂપમાં તૈયાર કરવામાં આવી રહ્યં છે. ગાયત્રી પરિવારના સાધકોના તપઅંશ સંગ્રહનું આ યજ્ઞ થઈ ચૂક્યા છે એવી મુખ્ય શક્તિપીઠો અને જે જિલ્લાઓની શાખાઓ સમર્થ અને સશકત છે ત્યાં ૨૪૦ કાર્યકર્તા તથા પ્રચારકો સો-સો સાધક તૈયાર કરીને પ્રજ્ઞામંડળ સ્થાપી ચ૪૦૦૦ સાધકો દ્વારા ચ૪૦૦ મંત્રલેખનના એક અનુષ્ઠાનનો તપઅંશ સંગ્રહ કરવામાં [તો ખર્ચીને સંકલ્પ પૂર્ણ થયા બાદ પોતાનું ધન પાછું લઈ સમર્થ છે, એવા એક હજાર સ્થળોએ મંત્રલેખન બુકો સ્થાપવાનું અમારું લક્ષ્ય છે.

પ્રાચીનકાળમાં ઋષિઓ-દેવતાઓએ એકત્રિત કરીને મहાચંડી તથા સીતાને ઉત્પન્ન કર્યો હતા. તેમના દ્વારા જ અસુરોનો સંદાર થયો હતો. આજે પણ વિશ્વવ્યાપી અસુરતા તેની આગળ અસફળ જ થાય

અનુષ્ઠાન કરી શકે છે. એક હજાર મંત્રલેખન બુક છે. આ અસફળતા તથા પરાજ્યોની શક્તિ જે ચંડીમાં, જનશક્તિમાં અને સંઘશક્તિમાં છે તેનું આહ્વાન કરવાનું આજે આવશ્યક બની ગયું છે. મહાકાળની દિવ્ય શક્તિઓની દિવ્ય પ્રેરણાનો આદેશ સહસ્ત્રચંડી માટે થયો છે.

> **ਮਂ**ત્રલેખન બુકો સુવર્ણજયંતી ମଥା પુસ્તકમાળાના પચાસ પુસ્તકો મંગાવવો માટેની વ્યવસ્થા કેવી રીતે કરશો :

સ્થાનિક સ્તરે સમર્થ તથા ઉદાર દાની આત્માઓને કાર્યક્રમનું મહત્ત્વ સમજાવીને પ્રથમ ચરણમાં ચોવીસ દજાર મંત્રલેખન બુકો અથવા એક દજાર બુકો, જેવો સંકલ્પ હોય તે મુજબ એકસાથે મંગાવવા માટે એક લાખ વીસ હજાર રૂપિયા ચોવીસ હજાર મંત્રલેખન બુકો માટે અને પાંચ હજાર રૂપિયા એક હજાર બુકો માટે આપસમાં પાછા આપવાની શરતે સમાન વિચારધારાના લોકો પાસેથી અથવા પોતાના ઈષ્ટમિત્રો પાસેથી પ્રાપ્ત કરી અમદાવાદના નામે સત્વરે ઓર્કર મોકલી આપવો, જેથી છપાવીને મોકલવાની વ્યવસ્થા કરી શકાય. આનાથી પ્રચારકાર્ચમાં બાધા નદિ આવે. કાગળની વ્યવસ્થા આ ગાયત્રી મંત્રલેખન મહાયજ્ઞ, બે કરોડ ચાળીસ કરવામાં, છપાવવામાં અને મોકલવામાં સમય થાય તે સ્વાભાવિક છે. તેથી ઓર્ડર મોડાં મળવાથી મોકલવામાં વિલંબ થઈ શકે. મંત્રલેખન બુકમાં આઠ પૃષ્ઠ વધારી રહ્યા છીએ. તેનું મૂલ્ય ન વધારતાં નુકસાનની ભરપાઈ અનુદાન દ્વારા પૂર્ણ કરીશું. મંત્રલેખન બુકોનું વેચાણથી વિતરણ થવાથી એ જ રકમથી પચાસ પુસ્તકોના સેટ મંગાવીને સાધકો પાસેથી બસો પચાસ રૂપિયા પ્રાપ્ત સંગઠનાત્મક સહસ્ત્રચંડી પુરશ્વરણ છે. જ્યાં અશ્વમેધ કરી ધનસંગ્રહ કરી શકાય છે. મધ્યમ પરિવારો પાસેથી માસિક રકમ લઈને દર મદિને બુકો આપી શકાય છે. ઉધાર લેવામાં આવેલ રકમ એક વર્ષનું અભિચાન પૂરં થયા બાદ પાછી આપી શકાય છે. શાખા, શક્તિપીઠ અથવા ધનવાન પરિજનો પાસે તેમનું પોતાનું ધન હોય શકાય છે. આ પ્રક્રિયાથી આપ સૌની ઉપર તથા આપની સંસ્થા તપોભૂમિ પર આર્થિક દબાણ નહિ પડે અને શક્તિ ચથાસમયે પ્રચાર સામગ્રી મોકલવામાં સુવિધા થશે, પ્રચાર કાર્ચમાં બાધા નઠિ આવે.



www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - July, 2002

Disclaimer / Warning: All literary and artistic material on this website is copyright protected and constitutes an exclusive intellectual property of the owner of the website. Any attempt to infringe upon the owners copyrights or any other form of intellectual property rights over the work would be legally dealt with. Though any of the information (text, image, animation, audio and video) present on the website can be used for propagation with prior written consent.



# ઋષિ સિંતનના સાંનિદયમાં ગંથની સ્થાપના માટે અનેરો ઉત્સાહ.....

અમૃતભાઈ બી. પટેલ, પોસ્ટ નવા રેવાસ જી. સાબરકાંઠા, ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ રાંદેર સુરત, ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ થરાદ જી. બનાસકાંઠા, ઉર્મિલાબેન પટેલ વલ્લભવિદ્યાનગર, ગાયત્રી પરિવાર ટ્રસ્ટ ગાંધીધામ, ગાંધીનગર, દર્ષિદાબેન ત્રિવેદી સરદારગંજ આણંદ, ગાયત્રી પરિવાર મહિલા સ્વાધ્યાય મંડળ ભોલાવ જી. NILES U.S.A., ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ આંબાવાડી ભરુચ, યુગ નિર્માણ સાદિત્ય વિતરણ કેન્દ્ર માંજલપુર વડોદરા, મદિલા સ્વાધ્યાય મંડળ શાંતાબદેન બી. પટેલ શાહીબાગ અમદાવાદ, ગાયત્રી શક્તિપીઠ મદેસાણા, ગાયત્રી શક્તિપીઠ સંતરામપુર, ગાયત્રી શક્તિપીઠ એ.બી.સી. લીમીટેક ભરુચ, ગાયત્રી પરિવાર શાખા મોરબી, ગાયત્રી પરિવાર શાખા ચંદુભાઈ મારવાડી રાજપીપળા, ગાયત્રી પરિવાર મહિલા મંડળ છ.આઈ.ડી.સી. વાપી, પરેશભાઈ કે. પ્રજાપતિ નવરંગપુરા અમદાવાદ, ચંદ્રિકાબેન આર. પટેલ પોસ્ટ કુકરવાડા જી. મહેસાણા, ભગવાનદાસ આહુજા ગાયત્રી જ્ઞાનઘટ ભુજ, ગાયત્રી પરિવાર શાખા માંડવી જી. સુરત, ગાયત્રી જ્ઞાન પ્રચાર કેન્દ્ર બીપીનચંદ્ર વૈધ આણંદ, વેદમાતા ગાયત્રી ટ્રસ્ટ શાંતિકુંજ દરિક્ષર, ગાયત્રી શક્તિપીઠ માધાપર જી.કચ્છ, કનૈયાલાલ ટી. સુથાર દેવગઢબારીયા, ગીતાબેન આર. ભાવસાર પેંચતીર્થ એપાર્ટમેન્ટ ગાંધીનગર, ગાયત્રી પરિવાર શક્તિકુંજ શાખા નરોડા અમદાવાદ, ગાયત્રી પ્રજ્ઞા મંદિર રાણીપ, યુગ સાહિત્ય પ્રચાર કેન્દ્ર વરાછા રોડ સુરત, બાબુભાઈ આઈ. પટેલ ઘાટલોડિયા અમદાવાદ, જયેન્દ્રભાઈ બી. મિશ્રા કોડિનાર જી. જૂનાગઢ, લક્ષ્મીશંકર વી. ઉપાધ્યાય શાહીબાગ અમદાવાદ, શંકરભાઈ એમ. પંચાલ મહાવીરનગર દિંમતનગર, અનસૂયાબેન પંડચા ઈસનપુર અમદાવાદ, અશ્વિનભાઈ પટેલ 'ઘ' રોડ ગાંધીનંગર, ગાયત્રી શક્તિપીઠ વિજાપુર, ગાયત્રી પરિવાર શાખા પાલનપુર, ગાયત્રી શક્તિપીઠ કલ્યાણનગર જી. સુરેન્દ્રનગર, ભાવનગર જિલ્લા ગાયત્રી પરિવાર ટ્રસ્ટ ભાવનગર, આશાબેન જે. ઉપાધ્યાય ભાવનગર, પ્રવિણભાઈ આર. ત્રિવેદી ભાવનગર, બીપીનભાઈ માઘવાણી ભાવનગર, નિકુંજભાઈ સી. ભદ્ટ ભાવનગર, પ્રતાપસિંહ બી. ઝાલા ભાવનગર, નંદલાલભાઈ ધાંધલિયા ભાવનગર, ધીરજલાલ કોકરિયા ગાયત્રી શક્તિપીઠ ઘોઘા રોડ ભાવનગર, ઘનશ્યામભાઈ ગોદિલ ભાવનગર, ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ પાલિતાણા, ગાયત્રી શંક્તિપીઠ ગારિયાધાર, મંજુલાબેન ઝાલાવાડિયા ભાવનગર, ગાયત્રી શક્તિપીઠ ધોળકા, ગાયત્રી પરિવાર પ્રજ્ઞા મંડળ મંગલમૂર્તિ ઘોડાસર અમદાવાદ, બાબુભાઈ ડી. પટેલ ઘોડાસર અમદાવાદ, કનુભાઈ દરિભાઈ પટેલ મિત્રમિલન સોસાયટી નારણપુરા અમદાવાદ, ગાયત્રી જ્ઞાન મંદિર

3822, W LOUISE SKOKIC IL-60076 U.S.A., KALIDASBHAI D. PANCHMATIA WITHINGTON MANCHESTER U.K., SRI AJIT J. & J. K. PATEL 4298 VASSAR DR U.S.A., GAYATRI GYANMANDIR 8106 OAKTON STREET વિસનગર, ગાયત્રી શક્તિપીઠ બદુચરાજી, ગાયત્રી શક્તિપીઠ પાટણ, રામજીભાઈ પટેલ મુલુંડ મુંબઈ, વનવારીલાલ ભારદ્વાજ રાજપીપળા, ગાયત્રી પરિવાર નવરંગુપરા અમદાવાદ, વસંતભાઈ ખમાર કલોલ, ગાયત્રી શક્તિપીઠ કલોલ, ગાયત્રી પરિવાર મેમનગર અમદાવાદ, ચતુરભાઈ ચોકસી રાણીપ, ગાયત્રી પરિવાર ચાંદખેડા, ગાયંત્રી પરિવાર બોપલ, ગાયત્રી પરિવાર શ્રેચસ ટેકરા અમદાવાદ, ગાયત્રી પરિવાર મહિલા મંડળ આંબાવાડી અમદાવાદ, ગાયત્રી પરિવાર શાખા છ.ઈ.બી. કોલોની ગાંધીનગર, સુમનબેન રમેશભાઈ પટેલ અમદાવાદ, કંચનલાલ ફોગટલાલ પંચાલ સેટેલાઈટ અમદાવાદ, અનસૂચાબેન પંડચા અમદાવાદ, ગાયત્રી પ્રજ્ઞામંદિર વટવા, ગાયત્રી શક્તિ મંદિર શીવરાજપુર જી. રાજકોટ, ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ બબલભાઈ ચૌધરી વીસનગર, નરેન્દ્રભાઈ ત્રિવેદી વડોદરા, ચેતનાબેન પરેશભાઈ મદેતા સેટેલાઈટ અમદાવાદ, ભાવનાબેન જી. પંચોલી સેટેલાઈટ અમદાવાદ, વિજયભાઈ મોર સેટેલાઈટ અમદાવાદ, વસંતબેન આસૂતોષ મહેતા સેટેલાઇટ અમદાવાદ, પ્રાણલાલભાઈ સોની નારણપુરા, તુલસીભાઈ પી. પટેલ નારણપુરા, જયંતિભાઈ સોલંકી ચાંદલોડિયા

-ક્રમશઃ

नोंध : पांच डे तेथी पधु त्रंथ એક साथे भेणपनार પ્રચારકોની યાદી આ ક્રમમાં પ્રકાશિત થાય છે.

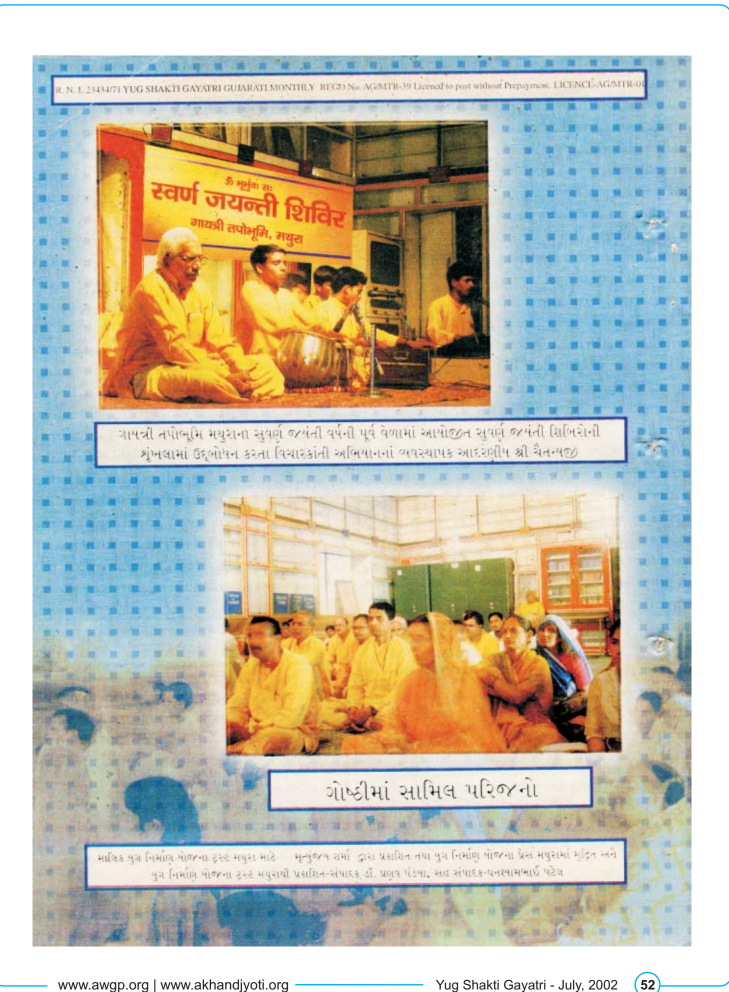
# ૨૦૦ થી વધુ ગ્રંથ સ્થાપના

- ગાયત્રી શક્તિપીઠ ગાંધીનગર
- દર્ષિદાબેન ત્રિવેદી આણંદ
- ચુગનિર્માણ સાહિત્ય વિતરણ કેન્દ્ર માંજલપુર વડોદરા
- ગાયત્રી શક્તિપીઠ મહેસાણા
- ગાયત્રી શક્તિપીઠ ભરૂચ
- વેદમાતા ગાયત્રી ટ્રસ્ટ શાંતિકુજ દરિદ્વાર
- હરિશંકરભાઈ પંડ્યા ગાયત્રી પરિવાર ટ્રસ્ટ ડાયમંડચોક ભાવનગર



Disclaimer / Warning: All literary and artistic material on this website is copyright protected and constitutes an exclusive intellectual property of the owner of the website. Any attempt to infringe upon the owners copyrights or any other form of intellectual property rights over the work would be legally dealt with. Though any of the information (text, image, animation, audio and video) present on the website can be used for propagation with prior written consent.

1



#### Yug Shakti Gayatri - July, 2002

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org Disclaimer / Warning: All literary and artistic material on this website is copyright protected and constitutes an exclusive intellectual property of the owner of the website. Any attempt to infringe upon the owners copyrights or any other form of intellectual property rights over the work would be legally dealt with. Though any of the information (text, image, animation, audio and video) present on the website can be used for propagation with prior written consent.