

## અનુક્રમણિકા

| ٩.  | પરમાર્થમાં જ સ્વાર્થ સમાચેલો            | ٩  | ૧૦. સમય સંપદાનો સદુપયોગ                      | 96 |
|-----|-----------------------------------------|----|----------------------------------------------|----|
| ₹., | પાંડવોનો રાજસૂય યજ્ઞ અને વનવાસ          | ૨. | ૧૧. ગુણ, સ્વભાવ અને આદતો                     | ૨૨ |
| 3.  | અનેક રોગોની એક દવા-પાણી                 | ય  | ૧૨. ભગવાન પાસેથી કઈ વાતની સ્પષ્ટતા           |    |
| 8.  | દરેક તોફાન પછી એક ઉત્સવ મનાવીએ          | Ę  | માગીએ                                        | २४ |
| ч.  | નૈતિકતાના યક્ષ પ્રશ્નો અને તેમનું       |    | ૧૩. ઊઠો ભારત ! સ્વયંને યોગમાં પ્રતિષ્ઠિત કરો | २६ |
| •   | વૈજ્ઞાનિક સમાધાન                        | 9  | ૧૪. ચેતનાની શિખરયાત્રા                       | 39 |
| ٤.  | ૠષિ આદર્શો નિભાવનાર કુલપતિ              | 6  | ૧૫. પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવની અમૃતવાણી-            |    |
| 9.  | પરાણે કથા સાંભળવાનું પણ ઉપયોગી થયું     | ૧૦ | ભગવાનના અનુદાન કઈ શરતે મળે છે                | 39 |
| ۷.  | વિષય-વિકારોમાંથી નિવૃત્તિનું સાધન-ઉપવાસ | ૧૨ | ૧૬. આત્મીય અનુરોધ                            | 88 |
| ¢.  | અહંકારની ગાંઠ ખૂલે તો આત્મબોધ થાય       | १६ | ૧૭. અપનો સે અપની બાત                         | ४७ |
|     |                                         |    |                                              |    |

#### શ્ચાવણી પર્વ

મેઘ ગર્જનાની વાદ્યધૂન સાથે રિમ-ઝિમના ગીતો ગાતી લીલીછમ આકર્ષક ચાદર ઓઢેલ સંપૂર્ણ પ્રકૃતિ ઉત્સવ મનાવી રહી છે. આ હર્ષોત્સવ શ્રાવણી પર્વનું છે. શ્રાવણી સષ્ટિનું જન્મોત્સવ પર્વ છે. આ દિવસે પરમેશ્વરનો 'એકોડહં બહસ્યામ્' સંકલ્પ પ્રચલિત થયો. બહુ આયામી સૃષ્ટિ જન્મી. પ્રકૃતિની સૃજનાત્મક શક્તિમાં જીવનના અનેક રૂપરંગ અંકુરિત થયા. સર્વ સમર્થ પિતા પરમેશ્વરની કૃપાથી આદિમાના પ્રકૃતિની ગોદ અગણિત સંતાનોથી ભરાઈ ગઈ. જગતને જન્મ દેનારી જગત્ માતાના ઉલ્લાસનું રહસ્ય આ છે. એમાં અનેક સંકેત છે, સંદેશ છે અને ભાગીદાર બનવા માટે આહ્વાન છે. માતા પ્રકૃતિના જયેષ્ઠ પુત્ર મનુષ્યની જવાબદારી કંઈક વધુ છે. શ્રાવણી પર્વ આ જવાબદારી રૂપી બોધનો અનુભવ કરવા તેને સાચા ઢંગથી નિભાવવા માટે સંકલ્પિત થવા માટેનો પર્વ છે.

શ્રાવણી પર્વે કરવામાં આવેલ હેમાદ્રિ સંકલ્પ બ્રાહ્મણત્વ તથા ૠિષત્વના સંવર્ધન માટે છે. એમાં આંતરિક તેમજ બાહ્ય સંપૂર્ણ પ્રકૃતિને પ્રદૂષણ મુક્ત કરવાનો હેતુ છે. પોતાનું અંત:કરણ જો પ્રદૂષણથી મુક્ત હોય તો જ વ્યક્તિ પર્યાવરણને પ્રદૂષણથી બચાવવામાં સહાયક બંની શકે છે. અંત:કરણ તથા પર્યાવરણ બંને ગૂઢ રીતે એક બીજાથી જોડાયેલા છે. વધતા પર્યાવરણ પ્રદૂષણનું કારણ એ જ છે કે હાલના દિવસોમાં વ્યક્તિઓનું અંતઃકરણ બૂરી રીતે પ્રદૂષિત થયેલું છે. તેથી પ્રકૃતિના આંગણામાં ઓછામાં ઓછું એક વૃક્ષ-છોડ રોપવા જોઈએ. સાથે તેને આખું વર્ષ જરૂરી રક્ષણ-પોષણ આપવાંનો સંકલ્પ લેવો. આ સંકલ્પને પૂર્ણ કરવા માટે થતા સતત પ્રયાસથી અંત:કરણ અને પર્યાવરણ બંનેય પ્રદૂષણ મુક્ત થવા લાગશે. જીવન અને પ્રકૃતિમાં સુગંધ ફેલાવા લાગશે. શ્રાવણી પર કરેલ આ હેમાદ્રિ સંકલ્પનો મહિમા સ્વયં જ પ્રકાશિત થઈ ઉઠશે. બ્રહ્મ સંકલ્પના સહયોગી બનવાના કળ સ્વરૂપે જીવનમાં આપોઆપ જ બ્રાહ્મણત્વ તેમજ ૠષિત્વના વરદાનોની છટા નિખરશે. સૃષ્ટિના જન્મોત્સવની ખુશીઓ પોતાના ઘર-આંગણામાં પણ આવશે.

ૐ ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ તત્સવિતુર્વરેષ્ટ્યં ભર્ગોદેવસ્ય ધીમહિ ધિયો યોનઃ પ્રચોદયાત્

## યુગ શક્તિ ગાયત્રી

ઃ સંસ્થાપક / સંરક્ષક ઃ વેદમૂર્તિ, તપોનિષ્ઠ યુગદ્રષ્ટા પં. શ્રીરામ શર્મા આચાર્ય અતે માતા ભગવતી દેવી શર્મા

> : સંપાદક : ડૉ. પ્રણવ પંડચા

ઃ સહ સંપાદક : ઘનશ્યામ પટેલ

ઃ કાર્યાલય ઃ ગાયત્રી તપોભુમિ. **मथुरा – २८१ ००**३ ઃ ટેલિકોન ઃ

०५६५) ५३०३८८, ५३०१२८

વાર્ષિક લવાજમ : ૫૫ રૂપિયા આજીવન લવાજમ : ૭૦૦ રૂપિયા વિદેશનું લવાજમ વાર્ષિક ૧૦ પાઉન્ડ / ૧૫ ડૉલર 31. 500=00

આજીવન : ૧૦૦ પાઉન્ડ/૧૫૦ ડૉલર ભારતીય મુદ્રામાં રૂા. ૭૦૦૦-૦૦

વર્ષ - 33 અંક - ૮

પ્રકાશન તિથિ ૨૫-૭-૨૦૦૨ ઓગષ્ટ - ૨૦૦૨

એક અંક : રૂા. ૫-૦૦

## પરમાર્થમાં જ સ્વાર્થ સમાયેલો

આજે સર્વત્ર સ્વાર્થયરાયણવાની બોલબાલા છે. દરેક भाशस योताना तात्हासिङ स्वार्थ अने सामनी वात विश्वारे છે. આથી જો ભવિષ્ય અંધકારમય બનતું હોય, બીજાઓને भारे इः भ सरेली यरिस्थिति येहा थती होय तो यहा तेने શિંતા નથી. વિચાર કરવાની આ શૈલી ઘણી જ ક્ષૂદ્ર અને દષ્ટિના અભાવવાળી છે. આથી બીનાઓને તો હાનિ છે જ. યરંતુ યોતાનો સ્વાર્થ યણ સુરક્ષિત રહેતો નથી. તત્કાળ ભલે કાંઈક લાભ ઉઠાવવામાં આવે, પણ તે થોઠાક જ સમયમાં નાશ યામે છે. આથી આપણે વિચારવું જોઈએ કે બધાના હિતમાં જ પોતાનું હિત છે. માનવ સમાજની કડીમાં આપણે अक्षित्र ३ कोडायेला छीछे. को सामाकिह स्थिति जगडे तो ते हानिथी जधांने हरू सहन हरवं यडशे. आ रीते आने आयाशने साले डोड प्रत्यक्ष हानि न थाय, तो पाल से વિચારવું જોઈએ કે જે વિભીષિકાઓ આપણી ચારે તરફ ધુમી રહી છે તેમના ફચકમાં આયણે કોઈપણ ક્ષણે પિસાવા માટે લાચાર બનવું પડશે. આથી આપણે આપણા વ્યક્તિગત स्वार्थने क नहीं, परंतु सामूहिह स्वार्थने पाल पोतानो स्वार्थ સમજીએ અને આજની જ નહીં, કાલની સંભાવનાઓની બાબતમાં યણ વિચારીએ અને જાગત રહીએ.

के लोडो योताना भतलज्ञी भतलज्ञ राजवानी तथा भीभित स्वार्थनी वात विवारे हे अने ओ न अंहान महता रहे છે हे जयारे योताना पर आवशे त्यारे जोयुं जरी तेओ सूल 5हें छे. सभयने ने हिने सन्नाभ जनतुं अने योतानी सुरक्षानो प्रयत्न हरवो ते जागइहता तथा બુબ્રિभतानुं थिक છે.

-ઋષિસિંતનના સાનિધ્યમાં ગુંથમાંથી



## પાંડવોનો રાજસૂય યજ્ઞ અને વનવાસ

આ કારણરૂપ જગત જેમાંથી ઉત્પન્ન થયું છે, જેનામાં સ્થિત રહે છે અને જેનામાં લોપ થઈ જાય છે તથા જે માટીની વસ્તુઓમાં વ્યાપ્ત માટીની જેમ બધામાં ઓતપ્રોત છે તે પરબ્રહ્મ સ્વરૂપ આપને હં નમસ્કાર કરું છું.

તથા અન્ય પાંડવોએ તેમનું સ્વાગત કર્યું. એક દિવસ શ્રીકૃષ્ણને આદરપૂર્વક પ્રણામ કરીને રાજસૂચ ચન્ન કરવાની ઈચ્છા વ્યક્ત કરી અને કહ્યું પ્રભુ, આપ સૌના આત્મા, સમદર્શી અને સ્વયં આત્માનંદના સાક્ષાત્કાર છો, સ્વયં બ્રહ્મ છો, આપમાં, 'આ દું છું અને આ બીજો છે. આ આપણો છે અને તે પારકો છે' આ પ્રકારનો ભેદભાવ નથી, પછી જેઓ આપની સેવા કરે છે, તેઓને તેમની ભાવના અનુસાર કલ્પવૃક્ષની સેવા કરનારાઓની જેમ કળ મળે જ છે. આ કળમાં જે વધતાઓછાપણાં દર્શન દેખાય છે તે તો વધતીઓછી સેવા ૩પે જ હોય છે. એનાથી આપમાં વિષમતા અથવા નિર્દેયતા વગેરે દોષ આવતા નથી.

ભગવાન શ્રીકૃષ્ણએ યુધિષ્ઠિરની પ્રશંસા કરતાં તેમની રાજસૂચ ચજ્ઞ કરવાની વાતનું સમર્થન કર્યું અને કહ્યું, મહારાજ ! પૃથ્વીના સમસ્ત રાજાઓને જતીને, સમગ્ર પૃથ્વીને પોતાના આધિપત્યમાં કરીને અને યજ્ઞને ઉચિત સંપૂર્ણ સામગ્રી એકત્રિત કરીને પછી મહાયજ્ઞનું અનુષ્ઠાન કરો. જો કે આપ બધી રીતે ચક્રવર્તીપદ માટે ચોગ્ય છો, પરંતુ જયાં સુધી બધા રાજાઓને આપના સમર્થનમાં લેવામાં ન આવે, ત્યાં સુધી યજ્ઞની પ્રક્રિયા સંપન્ન થઈ શકતી નથી. આ કાર્ચમાં આપને કોઈ મુશ્કેલી પણ નથી, પરંતુ જરાસંઘ આમાં મુખ્ય અવરોદ્ય છે, તેને માર્ચા વિના આ કાર્ય થઈ શકે તેમ નથી. તેણે ઘણા બધા રાજાઓને કેદ કર્યા છે, તેથી જરાસંઘને મારીને રાજાઓને મુક્ત કરાવો ત્યારે જ આપનું યજ્ઞનું આયોજન સફળ થશે.

श्रीइष्णे युधिष्ठिरने प्रोत्साहित डर्यां. तेमने નીતિનું મહત્ત્વ સમજાવતાં કહ્યું, વીર પુરુષોનું એટલું જ કર્તવ્ય છે કે તેઓ પોતાના હૃદયના સંતોષ માટે નીતિશાસ્ત્રમાં દર્શાવાયેલી નીતિ અનુસાર શત્રુઓ પર આક્રમણ કરે. સારી નીતિ અને સલાદ પ્રાપ્ત થતાં શરૂ ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ ઈન્ક્રપ્રસ્થ પહોંચ્યા. યુધિષ્ઠિર|કરવામાં આવેલું કાર્ય સંપૂર્ણપણે સફળ થાય છે. જયારે આપણે લોકો નીતિનો આશ્રય લઈને શત્રુના શરીરની નજીક પહોંચી જઈશું, ત્યારે નદીનો વેગ કિનારા પરના વૃક્ષને નષ્ટ કરી દે છે, તેવી રીતે આપણે શત્રુનો અંત કેમ નહીં લાવી શકીએ ? આપણે આપણાં છિક્રોને છુપાચેલાં રાખીને શત્રુના છિક્રને જોઈશું અને લાગ મળતાં જ તેના પર બળપૂર્વક આક્રમણ કરી દઈશું અથવા જો જરાસંઘને મારીને તેના પક્ષમાં રહેલા-બચેલા સૈનિકો દ્વારા આપણે પણ માર્યા જઈએ. તો પણ કોઈ વાંધો નથી. આપણા જાતિ ભાઈઓના રક્ષણમાં સંલગ્ન હોવાના કારણે આપણને સ્વર્ગની પ્રાપ્તિ થશે. યુધિષ્ઠિરને આમ સમજાવીને શ્રીકૃષ્ણએ કહ્યું કે સેનાસદિત આક્રમણ કરીને જરાસંઘને પરાજિત કરવો મુશ્કેલ છે. તેથી આપ, ભીમ અને અર્જુનને અમને સોંપી દો. અમે ત્રણે, યુક્તિપૂર્વક જરાસંઘનો વધ કરવામાં સમર્થ નીવડીશું.

યુદ્ધમાં તો સમસ્ત દેવતા અને અસુર પણ તેને නती शहशे विह. भने એम समकाय छे हे तेने બાહ્યુદ્ધ દ્વારા જ જીતવો જોઈએ. મારામાં નીતિ છે, ભીમમાં બળ છે અને અર્જુન અમારા બન્નેની રક્ષા કરનાર છે. તેથી જેવી રીતે ત્રણ પ્રકારના અિન યજ્ઞની સિદ્ધિ કર્યા કરે છે, તે જ રીતે અમે ત્રણે મળીને જરાસંઘનું કામ પૂર્ે કરી દઈશું. હે રાજન, જો આપ મારા હૃદયને જાણતા हો અને જો આપને મારામાં વિશ્વાસ દોય, તો ભીમસેન અને અર્જુન તુરત જ થાપણ રૂપે મને સોંપી દો.

યુધિષ્ઠિરે કહ્યું, પ્રભુ, મને પૂર્ણ વિશ્વાસ છે કે આપ યુધિષ્ઠિરે કહ્યું, જયારે આપ પોતે જ તેનાથી જરાસંધને મારવામાં અવશ્ય સફળ થશો. મને આપની આતંકિત છો તો અમે તેને કેવી રીતે જીતી શકીશું ? કાર્યકુશળતામાં પૂરો વિશ્વાસ છે. આપ ત્રણે સુખપૂર્વક

ઉદ્યમ, સાહસ, ધીરજ, બુદ્ધિ, શક્તિ અને પરાક્રમ-જેમનામાં આ છ ગુણો છે તેમને પરમાત્મા સહાય કરે છે.

કોટ-કિલ્લાથી ઘેરાયેલી હતી. તેઓ કોંટના દરવાજામાંથી ન જતાં ચૈત્યક પર્વત ઉપરથી રાજઘાનીમાં પ્રવેશી ગયા તથા જરાસંઘના મहેલમાં જઈ પહોંચ્યા. જરાસંઘે તેમનું સ્વાગત કર્યું. ભીમ અને અર્જુન મૌન રહ્યા. શ્રીકૃષ્ણએ કહ્યું, આ બન્નેએ મૌન ઘારણ કર્યું છે. અડઘી રાત પછી જ આપની સાથે વાત થઈ શકશે. જરાસંઘ આ ત્રણે બ્રાહ્મણોને યજ્ઞશાળામાં ઉતારો આપીને પોતે રાજભવનમાં ગયો.

અડઘી રાત થતાં જરાસંઘ બ્રાહ્મણોની પાસે પહોંચ્યો અને કહ્યું, આપે વેશ તો બ્રાહ્મણોનો સજ્યો છે, પરંતુ આપનાં કાર્યો બ્રાહ્મણો જેવાં નથી. આપે ચૈત્યક પર્વતનું શિખર ઓળંગીને રાજધાનીમાં પ્રવેશ કર્યો છે, તેમ છતાં આપ નિર્ભય દેખાવ છો. આ અપરાધ આપે શા માટે કર્યો ? મને આપ લોકો વિશે સંદેહ છે, તેથી આપ લોકો આપનું સાચું સ્વરૂપ જણાવો.

શ્રીકૃષ્ણએ કહ્યું, 'રાજન, શત્રુના ઘરમાં આ જ રીતે પ્રવેશ કરવામાં આવે છે. જરાસંઘે કહ્યું, મારે તો આપની સાથે કોઈ દુશ્મનાવટ નથી. ત્યારે શ્રીકૃષ્ણએ કહ્યું, આપે સમગ્ર ક્ષત્રિય જાતિ સાથે દુશ્મનાવટ વહોરી છે તથા અમે ક્ષત્રિય જાતિના અગ્રણી महाप्रूषनी आज्ञाथी ४ तमने हंड डरपा आप्या છીએ. તમે અનેક રાજાઓને કેદી બનાવી રાખ્યા છે તથા તેમનું બલિદાન આપવા ઈચ્છો છો.'

બૃદદ્રથકુમાર, તમારા દ્વારા થતું પાપ અમને બધાને સ્પર્શશે. કેમ કે અમે ધર્મની રક્ષા કરવામાં સમર્થ અને ધર્મની રક્ષા કરનારા છીએ. કોઈ પણ દેવતાની પૂજા માટે મનુષ્યોનો વદા કદી જોવા મળ્યો પ્રકારની આસક્તિ ન રાખતાં ઉદાસીન રહ્યે, નથી, પછી તમે કલ્યાણકારી શિવની પૂજા મનુષ્યોની પોતાનામાં આત્મામાં જ રમણ કરો અને ભજન તથા હિંસા ક્રારા કેવી રીતે કરવા ઈચ્છો છો? તમે હકીકતમાં 🛭 સાચું જ કહ્યું છે, અમે લોકો બ્રાહ્મણ નથી પણ ક્ષત્રિય છીએ. આ બન્ને ભાઈઓ ભીમ અને અર્જુન છે તથા હું તમારો વેરી શ્રીકષ્ણ. અમે મહારાજ યુધિષ્ઠિરની સમજાવીને શ્રીકૃષ્ણએ તેમને વિદાય આપી. આજ્ઞાથી તમને તમારાં પાપોનો દંડ આપવા માટે અહીં 🛭 તમે બંદી બનાવેલા બધા રાજાઓને છોડી મુકો. મગઘ સાંભળીને યુધિષ્ઠિરે શ્રીકૃષ્ણની ખૂબ પ્રશંસા કરી.

યાત્રા કરો. યુધિષ્ઠિરની રજા મેળવીને ત્રણે વીરો, નિરેશ, અમે આપને યુદ્ધ માટે લલકારીએ છીએ, તમે બ્રાહ્મણોનો વેશ લઈને મગઇ તરફ ચાલી નીકળ્યા. ચુદ્ધ કરવા માટે કટિબદ્ધ બનો. તમે કાં તો બધા જ તેઓ મગદાની રાજદાનીમાં જઈ પહોંચ્યા. રાજદાની રાજાઓને મુક્ત કરો અથવા ચમલોકના માર્ગે સિધાવો.

> શ્રીકૃષ્ણ ક્રારા આ રીતે લલકારવામાં આવતાં જરાસંઘ પોતાના પુત્ર સહદેવને રાજગાદી સોંપીને યુદ્ધ કરવા તૈયાર થઈ ગયો. શ્રીકૃષ્ણે પૂછ્યું, તમે અમારા ત્રણમાંથી કોની સાથે યુદ્ધ કરવા ઈચ્છો છો ? તેણે ભીમની સાથે યુદ્ધ કરવાનું સ્વીકાર્યું. યુદ્ધ શરૂ થઈ ગયું તથા વણથંભ્યું સતત ચાલતું રહ્યું. જરાસંઘ થોડો થાકવા લાગ્યો, ત્યારે ભીમે તેને જમીન પર પટક્યો અને ઘૂંટણોમાંથી તેની પાંસળી તોકી નાખી અને શ્રીકૃષ્ણના સંકેત અનુસાર તેનું કામ પતાવી ખતમ કર્યો. પછી તેના એક પત્રને પોતાના એક પત્રની નીચે દબાવ્યો અને બીજા પત્રને પોતાના બન્ને હાથથી પકડી લીધો. તે પછી ભીમસેને દાથી વૃક્ષની ડાળીઓને ચીરી નાખે તેમ તેને બે પગ વચ્ચેથી ચીરી નાખ્યો.

> જરાસંધ મૃત્યુ પામતાં લોકો જય-જયકાર કરવા લાગ્યા. શ્રીકૃષ્ણ અને અર્જુન, ભીમને પ્રેમપૂર્વક મળ્યા, તે પછી જરાસંઘે કેદ કરેલા બધા રાજાઓને મુકત કર્યાં.

કારાવાસમાંથી મુક્ત થઈને બધા રાજાઓએ શ્રીકૃષ્ણની સ્તૃતિ કરી. શ્રીકૃષ્ણએ તેમને ઉપદેશ આપ્યો કે તમે લોકો ક્યારેય પોતાની સંપત્તિ-વૈભવ માટે અભિમાન ન કરશો, કેમ કે અભિમાન જ પતનનું કારણ છે. હૈદય, નદુષ, વેન, રાવણ, નરકાસુર વગેરે અનેક દેવતા-દૈત્ય અને રાજાઓ વૈભવ અને સત્તાના મદને કારણે પોતાના સ્થાનથી, પદથી ચ્યુત થઈ ગયા. દેહ અને દેહના સંબંધીઓ સાથે કોઈપણ આશ્રમને યોગ્ય વ્રતોનું પાલન કરતા રહો. આપનું મન સારી રીતે મારામાં લગાડીને અંતે તો તમે લોકો મારા સ્વરૂપને જ પ્રાપ્ત કરશો. આ રીતે બધા રાજાઓને ભગવાનના ગુણગાન ગાતા બધા રાજાઓ પોત-આવ્યા છીએ. જો તમે દંડથી બચવા ઈચ્છતા હો, તો પોતાની રાજધાનીમાં પાછા ફર્યાં. આ બધા સમાચાર રાજસૂચ ચજ્ઞની તૈયારીઓ આરંભાઈ, બધા જ રાજાઓને આમંત્રિત કરવામાં આવ્યા અને તે બધા સમયસર પધાર્યો.

શુકદેવજીએ કહ્યું, 'દે રાજન, રાજસૂચ યજ્ઞનાં દર્શન કરવા માટે દેશના બધા રાજાઓ, તેમના મંત્રીઓ તથા કર્મચારી, બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય, શૂઢ્ર બધા ત્યાં પધાર્યા. પરીક્ષિત! રાજસૂચ યજ્ઞમાં જેટલા લોકો પધાર્યા દતા તે પરમ શીલવાન, ઋત્વિજ, બ્રહ્મવાદી, બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય, શૂઢ્ર, રાજાઓ, દેવતાઓ, ઋષિઓ, મુનિઓ, પિતૃઓ તથા અન્ય પ્રાણી અને પોતાના અનુયાયીઓ સાથે લોકપાલ આદિ સૌની પૂજા યુદિષ્ઠિરે કરી. ત્યાર પછી તે લોકો ધર્મરાજની પરવાનગી લઈને પોતપોતાના નિવાસસ્થાને પાછા ફર્યાં.'

બધાનો આદર-સત્કાર થઈ ગયા પછી યજ્ઞમાં પધારેલા રાજાઓની પૂજાનો વિચાર કરવામાં આવ્યો. પ્રથમ પૂજા માટે ક્યા રાજાને પસંદ કરવા? તે માટે સૌની સમ્મતિ માગવામાં આવી. મોટાભાગના રાજાઓએ શ્રીકૃષ્ણની અગ્રપૂજા કરવાનો અભિપ્રાય આપ્યો, તે મુજબ શ્રીકૃષ્ણની પૂજા અને સ્તુતિ કરવામાં આવી. આ જોઈને શિશુપાલ ઉશ્કેરાઈ ગયો તથા તે શ્રીકૃષ્ણને ગાળો દેવા માંડ્યો. પાંડવો ઉત્તેજિત થવા લાગ્યા, તો શ્રીકૃષ્ણે તેમને રોક્યા. લોકોએ તેમને પૂછ્યું કે, અનીતિનો વિરોધ કરતા તેમને આપ શા માટે રોકો છો ?

શ્રીકૃષ્ણએ કહ્યું, અહીં ઉપસ્થિત તમામ રાજાઓ એ સાંભળી લે કે મેં શા માટે તેના અપરાદો ક્ષમા કર્યાં છે. તેની માતાએ ચાચના કરતાં મેં તેને તેણે પ્રાર્થેલું વરદાન આપ્યું હતું કે હું શિશુપાલના સો અપરાદા ક્ષમા કરી દઈશ. રાજાઓ, એ બધા ક્ષમ્ય અપરાદા હવે પૂરા થઈ ગયા છે, તેથી હવે આપ સૌ રાજાઓના દેખતાં, હું હવે તેનો વધ કર્યું છું. આમ કહેતાં બધાના દેખતાં શ્રીકૃષ્ણએ સુદર્શન ચક્રથી શિશુપાલનું મસ્તક કાપી નાખ્યું. યુદ્ધિષ્ઠિરનો યજ્ઞ પૂરો થયો. થોડાક દિવસો ત્યાં રોકાઈને શ્રીકૃષ્ણ શ્રારિકા પાછા ફર્યા. ત્યાં શાલ્યે ક્રારિકા પર ચડાઈ કરી હતી. પાછા આવતાં જ શ્રીકૃષ્ણનો તેની સાથે મુકાબલો થયો. તુમુલ યુદ્ધ પછી શ્રીકૃષ્ણએ શાલ્યનો વધ કર્યો. ભગવાન શ્રીકૃષ્ણએ જેમ ઈન્ક્રએ વજાથી વૃત્રાસ્ટનનું મસ્તક

ઉડાવી દીધું હતું તેમ સુદર્શન ચક્રથી પરમ માચાવી શાલ્વના કુંડળ-કિરીટ (મુગટ) સહિત તેનું માથું ઘડથી અલગ કરી દીધું. તે સમયે શાલ્વના સૈનિકો અલ્થત દઃખપૂર્વક 'હાય હાય' પોકારી ઊઠ્યા.

રાજસૂય ચંજ્ઞથી પાંકવોની પ્રશંસા થઈ. દુર્યોઘને તેની ઉપેક્ષા કરી અને તેને અપમાન ગણ્યું. તેણે છળપૂર્વક પાંકવોને જુગારમાં જીતી લીઘા, તથા ક્રોપદીને પણ અપમાનિત કરી. ભગવાન શ્રીકૃષ્ણે તેની લાજ બચાવી. પાંકવો ૧૨ વર્ષ વનવાસ ચાલ્યા ગયા. શ્રીકૃષ્ણ તેમને મળવા વનમાં ગયા, પાંકવોને મળીને તેમને સાંત્વના આપી. પોતાના અને પોતાના પતિઓના અપમાનને કારણે શ્રેપદી દુઃખી હતી. શ્રીકૃષ્ણએ તેને પણ સાંત્વન આપ્યું અને કહ્યું, 'હે ભામિની!તું જેના પર કોંધિત બની છો, તેમની સ્ત્રીઓ પણ પોતાના પ્રાણ પ્યારા પતિઓને અર્જુનના બાણોથી છિન્ન-ભિન્ન થઈ અને લોહીથી લથબથ બની ઘરતી પર પડેલા જોઈને આ રીતે જ વિલાય કરશે.'

તે પછી શ્રીકૃષ્ણએ યુધિષ્ઠિરને કહ્યું, 'દે રાજના આપના ઉપર જે સંકટો આવ્યાં છે, તે આપના આચરણને કારણે આવ્યાં છે. આપે ઘૂત રમીને બદુ મોટી ભૂલ કરી છે. જો દું તે સમયે ત્યાં દોત તો મારી શક્તિ અનુસાર જૂગટું રમવાનું અટકાવવાનો પ્રયાસ જરૂર કરત, કેમ કે સ્ત્રીઓ પ્રત્યે આસક્તિ, જુગાર રમવો, શિકાર કરવાનો શોખ અને મધપાન - આ ચાર પ્રકારના ભોગને કામજન્ય દુઃખો તરીકે દર્શાવ્યા છે -જેના લીધે મનુષ્ય પોતાના ઘન - ઐશ્વર્યથી ભ્રષ્ટ બની જાય છે.

દે રાજેન્દ્ર, ભારત શ્રેષ્ઠ, જો તે કૌરવો મારાં મધુર અને દિતકારી વચનો ન માનત, તો દું તેમને બળપૂર્વક અટકાવત. બધા પાંડવોને અને દ્રૌપદીને સમજાવીને શ્રીકૃષ્ણ દ્વારિકા પાછા ફર્યાં. વનવાસી પાંડવો એકવાર તીર્થયાત્રા કરતાં પ્રભાસ ક્ષેત્રમાં પહોંચ્યા. તેમને દુર્બળ જોઈને બલરામજીએ દુઃખપૂર્ણ વચનો ઉચ્ચાર્યાં. સાત્યકિએ કહ્યું, આપણે લોકો કૌરવો પર વિજય મેળવીને પાંડવોનું રાજય તેમને પાછું અપાવીએ. શ્રીકૃષ્ણએ કહ્યું, પાંડવો ખુદ પોતાના પરાક્રમથી પોતાનું રાજય પાછું મેળવશે, આપણે તેમને સહાય કરીશું.'

\*\*

## 🈎 🕸 🕸 🕸 🕸 👺 👺 👺 स्विधेशी चिष्ठित्सा स्तंल 🗷 🕸 🕸 🕸 🕸 🕸 🕸 🕸 अनेड रोगोनी

જાપાનના 'સિકનેસ એસોસિયેશન' દ્વારા એ બાબતને સમર્થન મળ્યું છે કે જો યોગ્ય રીતે પાણીનો પ્રયોગ કરવામાં આવે તો કેટલીય નવી-જૂની બીમારીઓ દૂર થઈ શકે છે. જો તુંદુરસ્ત વ્યક્તિ આ પ્રયોગ કરતી રહે તો પોતાનું સ્વાસ્થ્ય કાયમ જાળવી રાખી શકે છે. આને માટે તાંબાના એક પહોળા મોંવાળા વાસણની જગ્ર પડે છે. જેને દરરોજ માટીથી સારી રીતે ઘસી-માંજીને અંદરથી બરાબર સાફ કરવું જોઈએ. સાંજે તાંબાના આ વાસણમાં ચોખ્ખું પાણી ભરી તેને ઢાંકી રાખવું. આ પાણીમાં ચાર-પાંચ તુલસીપત્રો નાખવાથી આ પાણી વધુ ઉપયોગી બની રહે છે. વહેલી સવારે સૂર્યોદય પહેલાં આ વાસી પાણીને ઉષઃપાનરૂપે દરરોજ કોગળા કર્યા વિના, વાસી મુખે ધીરેધીરે પીવું. એકસાથે વધુ પાણી ન પી શકાતું હોય તો શરૂઆતમાં બે પ્યાલા પાણી પીવાથી શરૂઆત કરવી. દીમે દીમે વદારીને ચાર પ્યાલા સુધી પહોંચવું. જળપાન કર્યા પછી આશરે ૧૦૦ ડગલાં જેટલું ચાલીને અથવા નોલિ ક્રિયા કરીને અથવા લઘુશંખ પ્રક્ષાલન-આસ**ન** કર્યા બાદ શૌચક્રિયા માટે જવું. આનાથી કબજિયાત દૂર્ થશે અને દસ્ત સાફ આવશે. આ રીતે રોજ ઉષઃપાન કરનાર વ્યક્તિ મળશુદ્ધિની સાથોસાથ દરસ-મસા, પેટના રોગ, ચકૃતના રોગ, મૂત્ર અને વીર્ચ સંબંધી રોગ, રક્તપિત્ત, માથાનો દુઃખાવો, નેત્રવિકાર, વાતપિત્ત અને કફથી થનારા અનેકવિઘ રોગોથી મુક્ત રહે છે. વૃદ્ધત્વ તેની નજીક ફરકતું નથી અને તે શતાયુ બને છે. જો મોંને બદલે નાકથી પાણી પીવામાં આવે તો માથાનો દુઃખાવો, શરદી, સળેખમ, નસકોરી ફટવી વગેરે રોગ જડમૂળથી દૂર થાય છે. આંખોનું તેજ વધે છે. વાળ અકાળે સફેદ થતા નથી અને વ્યક્તિ સંપૂર્ણ રોગોથી મુક્ત રહે છે. શિયાળામાં પાણી ખૂબ ઠંડું હોય તો તેને થોડું ગરમ કરીને પી શકાય છે. સૂર્યોદય પહેલાં પીવામાં આવતું પાણી માતાના દૂધ જેવું ગુણકારી માનવામાં આવે છે. શરૂઆતમાં ત્રણચાર દિવસ સુધી પાણી પીધા પછી એક કલાકમાં ત્રણ-ચાર વાર મૂત્રનિકાલ કરવો પડે છે અને કોઈક વ્યક્તિઓને પાતળા ઝાડા પણ થઈ શકે છે. ત્રણ-ચાર દિવસ પછી મૂત્ર પ્રક્રિયા નિયમિત થઈને બધું રાબેતા મુજબ બની રહે છે. સાંધાનો દુખાવો અને વાયુના રોગથી પીડાતી વ્યક્તિ આ પ્રયોગ પદેલા અઠવાડિયામાં દિવસમાં ત્રણ વાર કરે અને પછીથી દિવસમાં એકવારનો પ્રયોગ પૂરતો છે. જમ્યા પછી બે કલાક બાદ આ જલચિકિત્સા (પાણીનો પ્રયોગ) કરી શકાય છે.

'ઈન્ડિયન હેલ્થ એસોસિયેશન' અનુસાર આ

વિજ્ઞાન પર આદ્યારિત પદ્ધતિ છે. આટલું પાણી એક સાથે પીવાથી આંતરડાં સ્વચ્છ અને ક્રિયાશીલ બને છે અને તાજું નવું લોહી બનાવવામાં મદદરૂપ બને છે. ખાલી પેટે પીવામાં આવતું આ પાણી સમગ્ર શરીરના લોહીમાં મળી આવતાં વિજાતીય તત્ત્વોને મૂત્રપિંકમાં છૂટાં પાડીને મૂત્રના રૂપમાં શરીરની બહાર કાઢી નાખે છે. ચોવીસ કલાકમાં એકવાર આ પ્રકારની સફાઈ સ્વાસ્થ્ય માટે બહ્ લાભદાયક બને છે. આનાથી પેટ સાફ રહે છે, કબજિયાતથી મુક્તિ મળે છે અને કેટલીય બીમારી આવતી જ નથી.

જાપાની સિકનેસ એસોસિયેશને પાણીના આ પ્રયોગને વૈજ્ઞાનિક રૂપ આપીને ભારતીય ઋષિઓની અનુપમ શોદ્ય રૂપે મહિમાવંતો બનાવ્યો છે. અનુભવો અને પરીક્ષણો દ્વારા એ તારણ નીકળે છે કે આ પ્રયોગથી વિવિદ્ય બીમારીઓ માત્ર ગણતરીના દિવસોમાં જ દૂર થઈ શકે છે. જેમ કે લોદીનું ઊંચું દબાણ અને મધુપ્રમેદ એક માસમાં. પાચનક્રિયા અને પેટના રોગો જેવા કે ગેસ, કબજિયાત વગેરે દસ દિવસોમાં. કેન્સરનો રોગી છ માસમાં અને ફેફસાંના-ટી.બી.નો રોગી ત્રણ માસમાં લાભ મેળવી શકે છે. રોગમાંથી મુક્ત થયા પછી પણ તેનો પ્રયોગ ચાલુરાખી શકાય છે.

ઉપર્યુક્ત, પાણીનો પ્રયોગ રોગી અને સ્વસ્થ બન્નેને લાભ આપી શકે છે, પરંતુ આ પ્રયોગ કરનારાએ થોડીક જરૂરી બાબતો પર ધ્યાન આપવું જરૂરી છે.

(૧) જલપાન કર્યા પછી એક કલાક સુધી કશું ખાવું-પીવું ન જોઈએ. પાણી પીધા પછી મોં ઘોઈ શકાય, કોગળા કરી શકાય અને દંતમંજન કરી શકાય.

(૨) ઠંડાં પીણાં, મેંદો અને ચણાના લોટમાંથી બનાવેલી વાનગી, તળેલા ખાદ્ય પદાર્થી, તીખા મરચાં-મસાલા અને મીઠાઈ ખાવા અંગે સંચમ રાખવો. શક્ય હોય તો ફળો અને લીલાં શાકભાજી અવશ્ય ખાવાં. ચા, કોફી, આઈસ્ક્રીમ, ચોકલેટ, સિગરેટ, બીડી, તમાકુ, દારૂ અને અન્ય નશીલી ચીજોથી દૂર જ રહેવું. રાત્રે સૂતા પહેલાં કંઈ જ ખાવું ન જોઈએ. ખાસ કરીને સફરજન તો બિલ્ફલ નહીં.

(૩) પાણી જો અશુદ્ધ દોય તો તેને રાત્રે ઉકાળીને ગાળીને મૂકવું જોઈએ અને પ્રાતઃકાળે નીતર્યું પાણી ઉપયોગમાં લેવું જોઈએ.

#### हरेड तोडान पछी એड ઉत्सव मनावीओ

#### 

જીવનમાં જયારે સંવેદના ઝરવા માંકે છે, ત્યારે તે સંદેશ બની જાય છે. જો તેનું ઉદ્ગમ સ્થાન અસ્તિત્વના ઊંડાણમાં છુપાયેલી સઘન અનુભૂતિ હોય, તો તેનાથી હૃદયસ્પર્શી કાવ્યના સ્વર ફૂટે છે. તે સ્વર અસંખ્ય લોકોને પ્રેરિત-પરિવર્તિત કરે છે. અગિયાર વર્ષનો મૈટી સ્ટેપનેક આજકાલ આ પ્રકારની જ કાવ્યસૃષ્ટિ બનાવી રહ્યો છે. માંસપેશીઓના અસાધ્ય રોગને કારણે તેનો જીવનરસ લગભગ સુકાઈ ગયો છે, પરંતુ જે કાંઈ થોડાં બિંદુઓ બચ્ચાં છે, તેને તે ઉદારતાપૂર્વક પોતાના કાવ્ય સ્વરોમાં વહેંચી રહ્યો છે. તેની કવિતાઓ અનદદ મર્મસ્પર્શી છે. વાંચનારના નિરાશાભર્યો જવનમાં જોશપૂર્વક આશાનાં કિરણોનું અજવાળું પાથરી દે છે.

મરણોન્મખ આ બાળકની અદમ્ય જિજીવિષા જોઈને ચિકિત્સા વિશેષજ્ઞો આશ્ચર્યચકિત થઈ ગયા છે. તેઓ પોતે પણ તેની પાસેથી પ્રેરણા મેળવે છે. ગયા વર્ષે ૧૧ સપ્ટેમ્બરે અમેરિકાના વર્લ્ડ ટ્રેડ સેન્ટર પર થયેલા હમલા પછી અમેરિકનો આઘાતમાંથી બહાર નીકળવા માટે મૈટીની કવિતાઓ દ્વારા પોતાના જીવન માટે પ્રેરણા તથા દિશા મેળવી રહ્યા છે. મેટી સ્ટેપનેકની કવિતાઓનું જીવનદર્શન છે. જિંદગીમાં આવતા દરેક તોફાન પછી ઉત્સવ મનાવવામાં આવે. આજકાલ અમેરિકામાં સૌથી વધુ વેચાતા પુસ્તકોના લેખકોની યાદીમાં તે મોખરે છે.

ન્યૂયોર્ક ટાઈમ્સે આ વર્ષે ત્રીજી ફેબ્રુઆરીના પખવાડિયામાં સૌથી વધુ વેચાતા પુસ્તકોની સૂચિમાં મૈટીના પુસ્તક ''જર્ની થ્રુ હાર્ટ સોંગ્સ''ને પહેલા સ્થાન પર મૂક્યું છે. આ પુસ્તકમાં મૈટીની એવી કવિતાઓ છે, જે તેણે ખૂબ જ નાની ઉમરમાં લખી હતી. વિખ્યાત પ્રકાશકોના સુપ્રસિદ્ધ ન્યૂઝ લેટર ''પબ્લિશર વિકલી"ના ચાર્લ્સ એબટનું કહેવું છે કે પોતાના જીવનને અસાધ્ય બીમારી કારણે, લગભગ ગુમાવી ચૂકેલો મૈટી બધાને પુષ્કળ પ્રમાણમાં જીવન વહેંચી રહ્યો છે. તેનો સંદેશ છે કે ભગવદ્દકપાની ભરપૂર વૃષ્ટિ બધા ઉપર સતત થતી રહે છે, વાત ફક્ત તેનો અનુભવ કરવાની છે. જીવનના પ્રત્યેક દુઃખ તથા દુર્ઘટનામાં ભગવદ્કુપા છે. જ્યારે તમને ખબર પડે કે, તમારું સર્વસ્વ છિનવાઈ ગયું છે, હવે તમારી પાસે નથી ઘન બચ્યું કે નથી જીવન બચ્યું, ત્યારે પ્રભુ પર વિશ્વાસ

રાખીને પોતાના અસ્તિત્વને ફરી એક વાર વિશ્વાસપૂર્વક નિદાળો. તમે જોશો કે દુજુ તમારી પાસે ઘણું બધું છે, જે ગુમાવ્યું છે તે તો થોડુંક જ છે, જે મળ્યું છે તે ઘણું વધારે છે. ભગવદકપાથી મળેલા આ અનોખા અનુદાનમાં જીવનની મૌલિકતા છે, નવસર્જનની સુગંધ છે.

ગયા વર્ષે જુલાઈમાં મૈટી વોશિંગ્ટનની એક દોસ્પિટલમાં જિંદગી અને મોત વચ્ચે સંઘર્ષ કરી રહ્યો હતો. ત્યારે તેણે પોતાની માતા પાસે પોતાની કવિતાઓ છપાવવાની ઈચ્છા વ્યક્ત કરી હતી. તે સમયે એક સ્થાનિક પ્રકાશકે ''દાર્ટ સોંગ્સ''ની ૨૦૦ નકલ છાપી હતી, પરંતુ ત્યાર પછી તો આ પુસ્તકને એકાએક ભારે પ્રસિદ્ધિ મળી ગઈ.

મૈટીના બે ભાઈ અને એક બહેન માંસપેશીઓની આ જ અસાધ્ય બીમારીથી મૃત્યુ પામ્યા છે. તેની માતા જેનીને લગભગ ૩૦ વર્ષની ઉમરથી આ બીમારી છે. તે વ્હીલચેરના આઘારે જ ફરી શકે છે, પરંતુ મા-દીકર્રો બંનેચ પોતાના જીવનનાં દુઃખોને ભગવાનનું વરદાન માને છે. મૈટીનું કહેવું છે કે જ્યારે તે પોતાની માતાને કોમ્પ્યુટર પર કામ કરતી જોતો ત્યારે તેને કહેતો કે, હું બોલતો જાઉં છું, આપ તેને લખતાં જાઓ. માતાએ પાછળથી કહ્યું કે, આ તો કવિતા છે, ત્યારે તેના મનમાં લાગ્યું કે જો આ કવિતાઓ બીજાઓને વહેંચવામાં આવે તો ઘણું સારું, અને બસ ભગવાને તેવી વ્યવસ્થા કરી हीधी.

તેની કવિતા ''ક્યુચર ઈકો''માં તેની જીવન સંવેદના ખૂબ જ માર્મિક રીતે ઉપસી આવી છે. તેમાં તેણે કહ્યું છે કે એક દિવસ એવો આવશે જ્યારે તે બિલકુલ ચાલી નહીં શકે, પરંતુ તે પણ તેની પ્રભ્ પ્રેમની ક્ષણ દશે. આજકાલ આ જ સ્થિતિ છે. તે દવે ફક્ત વ્હીલચેર સાથે જોડેલા વેન્ટીલેટરના આઘારે જ શ્વાસ લઈ શકે છે. તેના વગર તે એક ક્ષણ પણ જવી શકે એમ નથી. આ પંક્તિઓ પ્રકાશિત થતાં સુધી બની શકે કે તે હયાત ન પણ હોય, પરંતુ તેનો જીવન સંદેશ સદા-સદા માનવજીવનને સુરભિત-સુગંધિત કરતો રહેશે. દરેક પરિસ્થિતિમાં ભગવદ્ધપાની અનુભૂતિ કરવા માટે પ્રેરિત કરતો રહેશે.



## मुपिस्पाया जंका तर्मा जिया तेमनं वैज्ञानिह समाधान

નૈતિકતાના યક્ષ પ્રશ્નો જીવનમાં દરેક જગ્યાએ છે. १९ वर्ज हेन्द्र मनुष्यनुं प्यक्तित्व होय हे पछी तेना વિસ્તાર રૂપે સમાજ, પરંતુ આ કંખીલા કાંટાના જખ્મો દૂરેક જગ્યાએ છે. આ પ્રશ્નોનો સાચો અને યોગ્ય ઉકેલ ન મળવાને કારણે જ પરિવાર, સમૂહ અને સમુદાય વગેરે સમાજનાં બઘાં જ ક્ષેત્રોમાં વિઘટન અને જુદાપણું પેદા થયું છે. ભારત સહિત દુનિયાના લગભગ બધા જ દેશોમાં એક સરખી જ સ્થિતિ છે. માનવતાભર્ચા જીવનની લગભગ દરેક સંસ્થા તૂટી ગઈ છે. દરેક દેશનું સામાજિક માળખું છિન્ન-ભિન્ન થઈ ગયું છે. પુરાણી નૈતિક સ્થાપનાઓને નવી પેઢી કોઈ પણ પ્રકારે સ્વીકારવા તૈયાર નથી. જૂની પેઢી, પોતાના સમયની નૈતિક મર્યાદાઓની સ્થાપના કરવા માંગે છે, પરંતુ નવી પેઢી તેને મૂળમાંથી જ બિનઉપયોગી જણાવે છે.

નવી પેઢીએ નૈતિકતાની ઉચિતતા માટે નવા પ્રશ્નો ઊભા કર્યાં છે. તેને જૂની પેઢીના રૂઢ થઈ ગયેલા જવાબોથી સંતોષ-સંમૃતિ નથી. તેઓને વડીલોની એ વાત પસંદ નથી કે અમારા વડીલોએ કહ્યું અને અમે સ્વીકારી લીધું. હવે અમે તમને સમજાવીએ છીએ અને તમે માની લો. શ્રદ્ધા અને આસ્થાની આ નૈતિક પરંપરા યુવાન પેઢીને અર્થવગરની લાગે છે. તેઓને તર્ક અને પ્રયોગોનું અર્થસભર વિજ્ઞાન જોઈએ છે, જેમાં તેમના ક્ષારા ઉઠાવવામાં આવેલ યક્ષપ્રશ્નોનો વૈજ્ઞાનિક ઉકેલ હોય. આ બાબતમાં સૌથી પહેલો અને કેન્દ્રસમો પ્રશ્ન એ છે કે ભોગનું ઉપાર્જન કરવામાં અને તેના ઉપભોગની સમતા हોવા છતાં સ્વચ્છંદ ભોગ શા માટે નહીં ? સ્વચ્છંદ ભોગથી જયારે ઈન્દ્રિય સુખ સર્વવિદિત છે, ત્યારે તેનો ત્યાગ ક્યા મહત્ત્વપૂર્ણ સુખ માટે કરવામાં આવે ?

નૈતિકતાના આ વ્યક્તિગત પ્રશ્નો ઉપરાંત કેટલાંચ સામાજિક પ્રશ્નો પણ છે. જો કે આ સવાલ પણ એક અથવા બીજા પ્રકારે વ્યક્તિગત જીવન સાથે જોડાયેલ છે. આવા પ્રશ્નોમાં સર્વમાન્ય પ્રશ્ન એ છે કે, જ્યારે સંયુક્ત પરિવાર ખૂબ જ સ્પષ્ટ રીતે વ્યક્તિગત સુખમાં બાધક અિતિમ લક્ષ્ય જીવનનો ચરમ વિકાસ છે. જીવનના આ છે, ત્યારે તેનો ભાર શા માટે ઊઠાવવામાં આવે ? ચરમ વિકાસમાં બધા જ પ્રકારની શાંતિ છે, પરમ આનંદ વડીલોની સેવા કરવાની શું જરૂર છે ? આ અને આવા છે અને જ્ઞાનનો પ્રકાશ છે. જેઓ નૈતિકતાના જીવન-

અનેક યક્ષ પ્રશ્નોનું સારરૂપ તત્ત્વ એટલું જ છે કે નૈતિક મર્ચાદાઓ, નૈતિક અયોગ્યતાઓ, નૈતિક મૂલ્યો મોટેભાગે સુખ ભોગવવામાં નકે જ છે, તો આવી સ્થિતિમાં તેમનો ભાર શા માટે ઉપાડવામાં આવે ? આ બદ્યા પ્રશ્નો આજના ભારતના છે, જ્યાં યુવાનો આજે ઘન કમાવા માટે કોઈપણ નૈતિક આચરણની પરવા ન કરવા માટે તૈયાર છે.

નૈતિકતાના આવા યક્ષ પ્રશ્નો એવા રૂપમાં છે કે જ્યાંની બાળાઓ ભોગવાદના પૂરમાં સકસકાટ તણાઈ રહી છે. આ સવાલ છે જાપાનનો, જ્યાં સ્કૂલ તથા કોલેજ જતી વિદ્યાર્થીનીઓનો પ્રિય શોખ ''ઇજોકોસાઈ'' (એક પ્રકારનો દેહનો વેપાર) છે. આને તેઓ પોતાની હોબી માને છે. નૈતિકતાના આ પ્રશ્નોના ડંખીલા કાંટાઓની ભરમાર અમેરિકામાં પણ ખૂબ જોર-શોરથી કૂલીફાલી છે. લોસ એન્જિલીસ શહેરમાં થોડા સમય પહેલાં એક કિશોરે પોતાના પિતરાઈ ભાઈની હત્યા કરી નાંખી. બાળકો ચૌવનનું સુખ ભોગવવા માંગે છે, ત્યાં નિરંક્શ વઘતા જતા ગાંડપણભર્ચા ભોગવાદે બાળકોનું બાળપણ અને યુવકોની યુવાની છીનવી લીઘાં છે. આ સપડાઈ ગયેલું प्रवृत्तिमां બાળપણ કિશોરાવસ્થામાં પત્ર મૂકે છે ત્યાં સુધીમાં તેમની જીવનશક્તિ તેમનામાંથી વિદાય લઈ ચૂકી હોય છે. આમાંના કોઈને વેદવચન કે સંતવાણી વાંચીને સમજાવી શકાતા નથી કારણ કે તેઓ તે સાંભળવા તૈયાર નથી होता. सुडरात, डांट श्रेपा पिक्रानोनुं तत्त्पदर्शन तेमना માટે અર્થદીન છે, કારણ કે તેમાં તેઓ પોતાના પ્રશ્નોનું સમયને અનુરૂપ સમાધાન મેળવી શકતા નથી. તેમના પ્રશ્નોના ઉકેલ માટે આપણે નૈતિકતાના નવા વિજ્ઞાનને જન્મ આપવો પડશે, જે નૈતિકતાના અર્થ, સ્વરૂપ તથા ઉદ્દેશ્યની સાથે સાથે સમયની જરૂરિયાતોને ખૂબ જ તર્કપૂર્ણ અને પ્રયોગસંમત રીતે સિદ્ધ કરી શકે.

આ નવા વિજ્ઞાનની આધારભૂત પરિકલ્પના એ છે કે નૈતિકતા સાચા અર્થમાં જીવન જીવવાનો માર્ગ છે જેનું માર્ગથી વિચલિત થઈ ગયા છે તેઓ, જીવનના આ વિકસિત સ્વરૂપની અનુભૂતિ ક્યારેય કરી શકતા નથી. નૈતિકતાના બધા જ યક્ષ પ્રશ્નોનું સમાઘાન આ જ વૈજ્ઞાનિક પરિકલ્પના પર આધારિત પ્રયોગોમાં છે. આ પરિકલ્પનાનાં પ્રયોગાત્મક તારણો જ આજની પેઢીને સમાધાન આપી શકે છે. કેટલાક મનોવૈજ્ઞાનિકોએ આ પ્રયોગોની શક્યાત પણ કરી દીધી છે. આમાંના એક એરિક ફ્રોમ છે. તેમણે પોતાનાં તારણોને કેટલાક મુદ્ધાઓમાં સ્પષ્ટ કરવાનો પ્રયત્ન કર્યો છે. (૧) નૈતિકતાની ઉચિતતા, જીવનના સાચા સ્વરૂપનો બોધ થવાથી આપોઆપ સિદ્ધ થઈ જાય છે. (૨) સુખ ભોગવવા માટે ત્યાત્રવામાં આવતી નૈતિકતાનો અંત ભયાનક તથા વિનાશક દુઃખોમાં થાય છે. (૩) નૈતિક મર્યાદાઓની અવગણના કરનારા લગભગ મનોરોગી થઈ જાય છે. જો આવું દુજુ સુધી ન થયું હોય, તો ભવિષ્યમાં તેમ થવું સુનિશ્ચિત છે.

એરિક ક્રોમનાં આ ત્રણેય તારણો તેના એક વિશિષ્ટ પ્રયોગ પર આધારિત છે. પોતાના આ પ્રયોગ માટે તેમણે જુદા જુદા પરંતુ નિશ્ચિત વયજૂથના સ્ત્રીપુરૂષોને પસંદ કર્યાં. આ પ્રયોગ માટે પહેલાં બધાંને તેમની ઉંમર પ્રમાણે અલગ-અલગ સમૂદમાં વહેંચી નાંખવામાં આવ્યાં. તેઓમાંથી પહેલા સમૂદને એમ સમજાવવામાં આવ્યું કે મનુષ્ય જીવનનું સાચું સ્વરૂપ તથા સાર્થક રીતિ-નીતિ શું છે ? તેમને જણાવવામાં આવ્યું કે મનુષ્ય ફક્ત દેહ અને મન સુધી સીમિત નથી, તેનું કેન્દ્રીય તત્ત્વ આત્મા છે. આત્મા જ સાચા અર્થમાં જ્ઞાન, શક્તિ તથા આનંદનો સ્રોત છે, પરંતુ તેની અનુભૂતિ માટે કેટલાક નીતિ-નિયમોનું પાલન અનિવાર્ચ છે. જે સમૂદને આ વાત સારી રીતે સમજાવવામાં આવી, તેઓ ખૂબ જ ઉત્સાહ સાથે નૈતિક આદર્શીના પાલન માટે તૈયાર થઈ ગયા. આ સમૂહ કરતાં વિપરીત સમૂહને નૈતિક આદર્શ તો જણાવવામાં આવ્યા, પરંતુ તેમને જીવનનું સાચું સ્વરૂપ સમજાવવામાં ન આવ્યું. લગભગ એક વર્ષ સુધી ચાલેલા આ પ્રયોગનું પરિણામ એ આવ્યું કે જીવનના સાચા સ્વરૂપને સમજનાર પ્રયોગાત્મક સમૂહના લોકોએ પૂરી નિષ્ઠા-નિચમ સાથે નૈતિક આદર્શોનું પાલન કર્યું, જયારે તેથી વિપરીત નિયંત્રણ સમૃદના લોકોએ નીતિ-નિયમોના પાલનમાં ઉપેક્ષા કરી.

પ્રયોગ-સમૂહના જે લોકોએ નૈતિક આદર્શોનું પાલન ખૂબ જ સચ્ચાઈ તથા નિષ્ઠા સાથે કર્યું, તેમની મનોદશામાં ઘણો ગુણાત્મક સુધારો થયો. તેમના વ્યક્તિત્વની વિભિન્ન ક્ષમતાઓમાં ઘણો વધારો થયો. સાથે સાથે જ નિરાશા, નિર્ત્સાદ, ગુનાદિતવૃત્તિ વગેરે જુદી જુદી માનસિક બીમારીઓમાં પણ ખૂબ જ ઘટાડો થયો. મહિલાઓમાં આ ટકાવારી ૯૯ તથા પુરુષોમાં ૯૦, રહી. એરિક ફ્રોમે તેની સમજૂતી આપતાં કહ્યું કે સામાન્ય રીતે મહિલાઓ આંતરિક રૂપે વધારે સંવેદનશીલ હોવાને કારણે પુરૂષોની સરખામણીમાં વધારે ગ્રહણશીલ હોય છે. આ પ્રયોગોથી એ સ્પષ્ટ થઈ ગયું કે, નૈતિક આદર્શ, વ્યક્તિત્વની જુદી જુદી ક્ષમતાઓના વિકાસ માટે તથા લગભગ બધા જ પ્રકારના મનોરોગો મટાડવામાં મદદરૂપ થાય છે.

કંટ્રોલ ગ્રુપ અથવા નિયંત્રણ સમૂદમાં જે લોકોએ નૈતિક મર્યાદાઓની ઉપેક્ષા કે અવગણના કરી હતી તેમના વ્યક્તિત્વની જુદી જુદી ક્ષમતાઓમાં ઘટાડો થયો અને નિરાશા, નિર્ત્સાહ તથા ગુનાહિતવૃત્તિ વગેરે મનોરોગોમાં ખૂબ જ વધારો થયો. કેટલાક તો એવાં' ઉદાદરણ જોવા મળ્યાં કે આ નિયંત્રણ સમૃદમાં જે લોકો મોટેભાગે સ્વસ્થ-સામાન્ય રહેતા હતા, તેઓમાં નૈતિકતાની ભરપૂર અવદેલનાને કારણે અલગ મનોરોગ અંકરિત થવા માંડ્યા. આનાથી એ વૈજ્ઞાનિક તથ્ય બહાર આવ્યું કે નૈતિક મર્યાદાઓની અવગણના કરનાર લોકોમાં ઘણુંખરું મનોરોગી બનવાની સંભાવના રહે છે.

એરિક ફોમે પોતાના આ પ્રયોગો તથા તારણોને જ્યારે 'મોરલ વેલ્યુઝ એન્ડ મેન્ટલ ડિસઓર્ડસ' (नैतिंड भूस्य अने भानसिंड असंतुसन)ना नामे શોધપત્રરૂપે પ્રકાશિત કર્યા ત્યારે યુવાનોમાં ખૂબ જ હલચલ મચી ગઈ. આખા વિશ્વમાં મોટી સંખ્યામાં યુવકો નૈતિક આદર્શો અપનાવવા માટે તૈયાર થયા. આ યુવકોમાંથી અમુક લોકોએ કહ્યું કે નૈતિકતાની બાબતમાં તેમણે જે પ્રશ્નો રજૂ કર્યા હતા, તેનું સમાધાન હવે થવા લાગ્યું છે. યુવાન વર્ગના વિશ્વવ્યાપી સર્વેક્ષણથી એ તારણ જોવા મળ્યું કે, નૈતિકતાના યક્ષ પ્રશ્નોના समाधान माटे तत्त्वदर्शनना सिद्धांत नहीं, यैज्ञानिङ પ્રયોગ જરૂરી છે. તેમનાં તારણો વડે જ બધાં સાર્થક સમાધાન મળશે.



# <del>ક્ષણ છે છે છે છે છે. આ દર્</del>શો નિભાવનાર કુલપતિ કેઉન્ટે

જોનાર થોકુંક ચોંક્યો. તેણે વિચાર્યું આ તો શક્ય જ નથી. ભલા, એવું તે ક્યાંય બની શકે ? જરૂર આ મારી આંખનો દોષ છે. જોનાર વ્યક્તિ તેજ ગતિએ દોડતી પોતાની કારમાં બેઠેલી હતી. એકદમ ચકાચક વિદેશી મોડલની ખાસ્સી મોટી ગાડી હતી. એ કાર વૈભવના ઉત્કર્ષનું પ્રતીક લાગતી હતી. એમાં બેસનાર વ્યક્તિ પણ વૈભવપ્રેમી લાગતી હતી. બનારસની સડકો પર જયારે તે વ્યક્તિ પોતાની આ વિદેશી કારમાં બેસીને ભારે દબદબાપૂર્વક નીકળતી ત્યારે સડક પર ચાલનારની નજર અનાયાસ તેના આ ઠાઠમાઠ પર અટકી જતી, પણ આજે તો ઊલટું જ બન્યું. તેની પોતાની જ નજર ક્યાંક અટકી ગઈ હતી.

તેણે ડ્રાઈપરને કહ્યું, ગાડી થોડી પાછળ લઈ લો અને સડકના કિનારે રિક્ષામાં બેસીને જે ભાઈ જઈ રહ્યા છે તેની પાસે ગાડી ઊભી રાખો. ડ્રાઈપર આ અચાનક આદેશથી થોડો અચકાયો તો ખરો. પરંતુ આજ્ઞાનુસાર ગાડી પાછળ લઈ લીઘી. થોડી જ વારમાં ચમચમ કરતી એ વિદેશી ગાડી સાઘારણ એવી જૂની રિક્ષા પાસે જઈને ઊભી રહી ગઈ. કારમાં બેઠેલા એ સજજન પોતાની એ ચકાચક ગાડીમાંથી બહાર આવ્યા અને રિક્ષામાં બેઠેલ પ્રોઢ વ્યક્તિને ઉદ્દેશીને બોલ્યા, આચાર્ચજી આપ! તેનાં આ સંબોઘનમાં સમ્માન સાથે આશ્ચર્ય હતું.

જેમને તેણે આચાર્ચજી કહ્યું હતું તેઓ થોડા મલકાયા. સાથે જ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં એમણે સાહિજિક જ પ્રતિપ્રશ્ન કર્યો. હા ભાઈ! હું કેમ નિ ? પરંતુ હું જાણું છું ત્યાં સુધી આપ બનારસ હિંદુ વિશ્વવિદ્યાલયના કુલપતિ છો. વિશ્વવિદ્યાલય તરફથી આપને એક નવી કાર મળી છે. એમ છતાં આપ જૂની પુરાણી રિક્ષામાં બેસીને જઈ રહ્યા છો ? ભલા, એ આપને શોભે ? લોકો શું માનશે ? એર ભાઈ! આટલા બધા સવાલો એક સાથે ? રિક્ષામાં બેઠેલા સજજન હસતાં હસતાં બોલ્યા. ચાલો, હું આપના પ્રશ્નોનું સમાધાન કરી દઉં છું. પહેલી વાત એ છે કે હું મહામના માલવીયજી જેવા બ્રહ્મિય્ન કરાપના કરવામાં આવેલ વિશ્વવિદ્યાલયનો કુલપતિ છું. મારા પર એ ઋષિચિંતનને અમલમાં મૂકવાની જવાબદારી છે.

સાદગી અને સંયમના ઋષિ આદર્શો નિભાવવા એ મારી જવાબદારી છે. એટલે આ મને શોભે છે. રહી વાત લોકો શું માનશે તેની. તો એમાંથી જેઓ વિચારશીલ છે તેઓ તો બરાબર જ વિચારશે અને વિચારહીનોની ક્યારેય પરવા ન કરવી જોઈએ.

કાશ... પૂછનાર કોઈ નવો સવાલ પૂછે એ પહેલાં જ આચાર્યજી કહેવા લાગ્યા. ગભરાવ નહિ. હું તમામ જિજ્ઞાસાઓનું સમાધાન કરીશ. આપ જે નવી કારની વાત કરી રહ્યા છો એ મને મળી છે તે બરાબર છે. પરંતુ મેં અતિથિઓને લઈ આવવા-મૂકવા જવા માટે તેનો ઉપયોગ કરવાનો નિશ્ચય કર્યો છે. લોકો મને એટલે કે આચાર્ય નરેન્દ્ર દેવને એક સમાજવાદી ચિંતક તરીકે પણ જાણે છે. જેની જીવનદશામાં સામાજિક દશાની ઝલક મળતી હોય એ જ સમાજવાદી છે. આથી ભલા, હું ઠાઠમાઠ કેવી રીતે રાખી શકું ?

આચાર્ચ નરેન્દ્ર દેવજી કાર ચલાવનાર સજજનને પોતાના જીવનના સત્યની જાણકારી આપી રહ્યા હતા. એમણે કહ્યું, કોઈપણ આચાર્ચનો વૈભવ તપ અને વિદ્યા છે અને હું તો કુલપતિ એટલે કે આચાર્ચ કુળનો વડો છું. એવું આચાર્ચ કુળ અર્થાત્ વિશ્વવિદ્યાલય કે જેની સ્થાપના મહામના માલવીયજી જેવા ઋષિએ કરી છે. એટલું જ નહિ, હું મને પોતાને સમાજવાદી પણ કહું છું અને માનું છું. આ કારણે મારા પર એકસાથે અનેક આદર્શો નિભાવવાની જવાબદારી છે. આથી, મારા માટે કાર નહિ, રિક્ષા જ બશ્લબર છે.

સાંભળનાર નતમસ્તક થઈ ગયો. જો કે તે આચાર્ચજીના સાહિત્ય અને વિચારોથી તો પહેલેથી જ પરિચિત હતો, પણ આજે એમના વિચારોની આ જીવંતતાનો અનુભવ કરીને તેને એવું લાગ્યું કે કોઈ મહર્ષિ સાથે મિલન થયું છે. તેણે ખૂબ શ્રદ્ધાભાવે તેમનાં ચરણસ્પર્શ કર્યા અને પોતાના ગંતવ્ય સ્થાન પર જવા ચાલી નીકબ્યો.

\*\*\*



## પરાણે કથા સાંભળવાનું પણ ઉપયોગી થયું



એક માણસ ખૂબ જ કંજૂસ, પાપી અને દુષ્ટ સ્વભાવનો હતો. તેણે અનીતિથી ખૂબ પૈસા ભેગા કર્યા અને પોતાના દીકરાને ચોરી કરવાની કળામાં ખૂબ નિપુણ બનાવ્યો. કાળાંતરે જ્યારે તે માણસનું મૃત્યુ નજીક આવ્યું, ત્યારે તેણે પોતાના દીકરાને બોલાવીને કહ્યું, પુત્ર ! આમ તો તું બધી જ બાબતમાં જાણકાર છે, પરંતુ મારી એક શિખામણનું ધ્યાન રાખજે. કે ક્યારેય કથા-વાર્તામાં. ભજન-કીર્તનમાં કે સાધુ-સંગમાં ન બેસતો અને તેઓની વાત ન સાંભળતો. પુત્રએ પિતાની વાત માની લીધી અને પિતાએ શરીરનો ત્યાગ કર્યો.

પિતાની જેમ પુત્ર પણ ચોરીનો ઘંઘો કરવા માંડ્યો. એક રાત્રે તે ચોરી કરવા જઈ રહ્યો હતો કે માર્ગમાં પુરાણની કથા થતી જોવા મળી. નિયત સ્થાને પહોંચવા માટે બીજો કોઈ રસ્તો ન હતો. ચોર થોડીવાર તો વિચાર કરતો રહ્યો કે શું કરું, શું ન કરં. અંતે કથા શ્રવણના પાપથી બચવા તેણે કાનમાં આંગળી ભરાવી અને આગળ ચાલ્યો. થોકાં કગલાં ચાલ્યો તો ત્યાં અકસ્માતે પગમાં કાંટો વાગ્યો અને કાંટો કાઢવા માટે કાનમાંથી આંગળીઓ કાઢવી પડી. આથી તેને કથાની વાતો સંભળાવા લાગી. ચોરે તે સાંભળેલી વાતો ભૂલવાનો ખૂબ પ્રયતન કર્યો, પણ બે વાતો તેને યાદ રહી ગઈ. ૧. દેવતાઓની છાયા નથી હોતી. ૨. સત્યની સદા જીત થાય છે.

કથા શ્રવણ અને કાંટાની પીડાને કારણે ઘુંઘવાતો ચોર આગળ વધ્યો. તેણે આજે રાજમહેલ પર છાપો માર્ચો અને ખજાનામાંથી ઘણું બધું ક્રવ્ય ચોરી લીધું. ચોરેલું ધન, સોનું અને ઝવેરાત ખૂબ જ હતું. તે લઈ જવા માટે તેણે રાજાનું જ ઊંટ લીંધું અને તેના ઉપર બધું વજન લાદીને પહેરેદારોની નજર ચુકાવીને સુપ્ત માર્ગે પોતાને ઘેર પહોંચી ગયો. રાજાનું ઊંટ ઓળખાઈ જાય અને એ રીતે ચોરી પકડાઈ જાય એમ હતી તેથી તેણે ઊંટને કાપી નાંખ્યું અને તેના શરીરના ટુકડાઓને પોતાના ઘરમાં જ ખાડો ખોદીને દાટી દીધા.

સવાર થતાં જ રાજાને ખબર મળી કે ખજાનામાંથી જબરદસ્ત ચોરી થઈ છે. ચોરી કેવી રીતે थर्घ तेनी જોરદાર શોઘખોળ થવા પશુશાળામાંથી એક ઊંટ લાપતા જોવા મળ્યું. ખજાના પાસે ઊંટ પર માલ લાદવાનાં નિશાન હતાં એટલે એવું અનુમાન કરવામાં આવ્યું કે ચોર ઊંટ પર લાદીને ચોરીનો માલ લઈ ગયો છે. રાજાએ ચોરની ભાળ મેળવનારને ખૂબ મોટા ઈનામની જાહેરાત કરી અને ગુપ્ત મહિલા પોલીસોને આ કાર્ય ખાસ રીતે સોંપ્યું.

ગુપ્ત મહિલા પોલીસોમાંની એક વૃદ્ધ સ્ત્રી આ પ્રકારના કામની શોધ કરવામાં ખૂબ કાબેલ હતી. તેણે વિચાર કર્યો કે ચોર રાજાના ઊંટને એમ જ છોડી શકે નહીં કારણ કે એમ કરવાથી આખા નગરની જડતી લેવાથી ચોરી પકડાઈ જઈ શકે, તેથી ચોરે ચોક્કસ ઊંટને મારીને ક્યાંક દાટી દીધું हોવું જોઈએ. આ જ અનુભવને આધારે તે સ્ત્રી વેશ બદલીને ઘેરથી 'બીકળી અને લોકોના ઘેર જઈને રોક્કળ કરતી કે મારો દીકરો બીમાર છે, તેને માટે ઊંટનું સકેલું માંસ લેવા જણાવ્યું છે, તે નહીં મળે તો મારો દીકરો મરી જશે. દાય, દવે શં કરૂં, ક્યાં જાઉં ?

સ્ત્રીઓ તેની વાત સાંભળતી પરંતુ ઊંટનું માંસ ક્યાંથી આપે, બિચારી લાચાર થઈને ચૂપ થઈ જતી. તે સ્ત્રી ગામ-ગામ, નગર-નગરમાં કરવા લાગી. એક દિવસ તે ચોરને ઘેર જઈ પહોંચી. ચોરની પત્ની ભલી-ભોળી **હ**તી. વૃદ્ધ સ્ત્રીની રોક્કળથી તેને દયા આવી અને ખાડામાંથી કાઢીને થોડું ઊંટનું માંસ આપી દીધું. વૃદ્ધ સ્ત્રી ખુશ થઈ ગઈ. તેણે તે દરવાજા ઉપર કાળું નિશાન કરી દીધું જેથી બીજે દિવસે તે ઘર ઓળખાઈ જાય અને રાજી થતી ચાલી ગઈ.

ચોરના ઘરની ભાળ તો મળી ગઈ પરંતુ તે વૃદ્ધ મહિલા પોલીસને હજુ એ જાણવું હતું કે ઘન તેના જ ઘરમાં છે કે કોઈ બીજી જગ્યાએ રાખ્યું છે. રાજાને પુરેપુરી અને પાકી ખબર આપે તો જ ઈનામ મળે તેથી બીજા દિવસે પણ શોધ ચાલુ રાખવાનો નિર્ણય કર્યો.

તે સ્ત્રીએ શરીર પર કાળો રંગ લગાડ્યો, વાળ તેની પણ પરીક્ષા કરવી જોઈએ. વીંખી નાખ્યા અને ભયંકર ૩૫ બનાવી ભેંસ પર સવાર થઈ રાત્રે ૧૨ વાગે તે ચોરને ઘેર પહોંચી અને દરવાજા આગળ જઈને હુંકાર કરવા લાગી. ચોર બહાર આવ્યો એટલે તે સ્ત્રીએ કહ્યું દુષ્ટ ! તું મને જાણતો નથી, દું ભવાની દુર્ગો છું. તું રાજમહેલમાંથી આટલી મોટી ચોરી કરી લાવ્યો પણ મારા માટે એક બલિ પણ ન ચકાવ્યો, હવે હું તને જ ખાઈ જઈશ.

ચોર પર દામકીની અસર થઈ. તે કરગરતો દેવીના પગમાં પડ્યો અને કહેવા લાગ્યો, ભગવતી ! ચોરીનું ઘન દજી એમ ને એમ ઘરમાં દાટેલું છે. મેં તેનો સ્પર્શ સુધ્ધાં કર્યો નથી, પહેલાં આપને બલિ ચકાવીશ પછી જ તેને દાથ અકાકીશ. ભૂલ માટે મને ક્ષમા કરો. કાલે જ આપના મંદિરમાં નવ બકરાઓનો બલિ ચડાવીશ. દેવી ખુશ થતી પાછી ચાલી ગઈ.

દેવીના ચાલ્યા ગયા બાદ ચોરને શંકા પડી કે ક્યાંક આ ભેદી તો નથી, જે દુર્ગાનો વેશ બનાવીને આવી હોય. તે જ સમયે તેને યાદ આવ્યું કે કથામાં મેં સાંભળ્યું હતું કે દેવતાઓની છાયા નથી હોતી. પોતાની શંકાનું સમાધાન કરવા તે દેવી ગઈ હતી તે દિશામાં ગયો અને જોયું કે તેનો પડછાયો પડે છે. ચોરને ખાતરી થઈ ગઈ કે આ ભેદી છે. તેણે તે દેવીને પકડીને મારી નાંખી અને ઊંટની સાથે જ દાટી દીધી.

ઘણો સમય વીતી ગયો. પણ ચોરીની કોઇ ભાળ ન મળી, અને એક મહિલા પોલીસ પણ ગાયબ થઈ ગઈ. રાજાને ખૂબ ચિંતા થઈ કે આવો ભયંકર ચોર જો રાજ્યમાં રહેશે તો પ્રજાનું ખૂબ નુકસાન થશે તેથી તેણે ઈનામની રકમ ખૂબ વધારી દીધી. જાહેરાત કરવામાં આવી કે જે કોઈ આ ચોરને પકડીને દાજર કરશે તેને અડઘું રાજ્ય આપવામાં આવશે અને રાજકુમારીનું લગ્ન તેની સાથે કરવામાં આવશે.

ચોર એક ભીષણ વિપત્તિમાંથી તો બચી ગયો. तेने रही रहीने याह आपतुं हतुं हे हथा सत्संत्रनो એક ભાગ મેં સાંભળ્યો હતો કે દેવતાઓની છાયા નથી હોતી. એ ભાગે મારા પ્રાણ બચાવ્યા, નહીં તો તે મહિલા પોલીસ દ્વારા પકડાઈ જાત અને રાજા મને કૂતરાઓ પાસે ફાડી ખવડાવત. હવે તે વિચારવા

માંડ્યો કે સત્સંગમાં જે બીજી વાત સાંભળી હતી,

''સત્થનો વિજય થાય છે'' આ ઉપદેશની વાસ્તવિકતા તપાસવા માટે તે સીધો રાજ-દરબારમાં પહોંચ્યો અને રાજાને કહ્યું, શ્રીમાન ! આ ચોર આપની સામે ઊભો છે. તેણે જ ચોરી કરી હતી. તેણે બધી બિના કહી સંભળાવી.

રાજા વિચારમગ્ન થઈ ગયો. તેણે વિચાર્યું -''સત્યનો વિજય થાય છે''આ ઉપદેશે જયારે ચોર ઉપર એટલો પ્રભાવ પાડ્યો કે તે પોતાનો જન જોખમમાં મૂકીને અપરાઇ કબૂલ કરવા મારી સામે ઉપસ્થિત થયો છે, તો મારે પણ મારા પોતાના સત્યની રક્ષા કરવી જોઈએ. રાજાએ ચોરનો અપરાધ માફ કરી દીધો અને પોતાના વચન અનુસાર પોતાની પુત્રી પરણાવીને અડધું રાજ્ય આપી દીધું.

ચોરને પ્રાણદંડને બદલે આટલો મોટો પુરસ્કાર કેમ મળ્યો ? રાજ્યભરના લોકોએ એ પ્રશ્ન અંદરોઅંદર એકબીજાને પૂછતા હતા. વિચારવાન અને બુક્રિમાન લોકો તેનો ઉત્તર આપતા હતા કે ''સત્યનો વિજય થાય છે."

#### \*\*

शंडाना सभाधान माटे અनेड सोडो મહર્ષિ દયાનંદ પાસે આવતા હતા. છોટ ગિરિ નામનો એક કુળવાન માણસ બીબ કેટલાય લોકો સાથે તેઓની પાસે પહોંચ્યો. તે ખૂબ દંભી હતો. તે બોલ્યો, ''હું તો જ્યાં આપ બેઠા છો, ત્યાં બેસીશ.''મઠર્ષિએ સ્થાન ખાલી કરી દીધું. થોકીવારમાં એક કાગકો ઝાકની કાળી પર બેસી કા-કા કરવા લાગ્યો. દયાનંદ બોલ્યા. કાગકાની જેમ જ ઊંચા આસન પર બેસવાથી કે ઊંચી બતિમાં ૧૦મ થવાથી કોઈ ઊંચું નથી થઈ જતું. આ સંસારમાં મોટાઈ તો કેવળ સત્કર્મની જ છે.''

## વિષય-વિકારોમાંથી નિવૃત્તિનું સાધન-ઉપવાસ

''विषया विनिधर्तन्ते નિરાદારસ્થ" અર્થાત ઉપવાસ વિષય અને વિકારોમાંથી નિવૃત્તિ માટેનું સર્વશ્રેષ્ઠ સાધન છે. મન વિભિન્ન પ્રકારની વિષય-વાસનાઓથી ઘેરાયેલં રહે છે. હૃદયમાં દર્ભાવનાઓનો મેલ ચઢેલો હોય છે. શરીર અંઘ તમસ અને જકતાથી ઘેરાયેલું રહે છે. ઉપવાસથી આ વિકારો અને વૃત્તિઓનો નાશ નિવારણ તથા આત્મિક પરિષ્કાર માટે કરવામાં થાય છે. શરીર, મન અને ભાવના ઉપવાસના જળથી ઘોવાય છે તથા પવિત્ર અને પાવન બને છે. ઉપવાસ મહત્વપૂર્ણ ધાર્મિક કૃત્યની સાથે જ રોગનિવારક અને શક્તિવર્ધક સાધન પણ છે.

ઉપવાસને આંતરિક શુદ્ધિ અને સુધારણા માટેના મુખ્ય તત્ત્વની સંજ્ઞા આપવી યોગ્ય છે. આ જ કારણથી આપણી સંસ્કૃતિ અને ઘર્મમાં તેનું વિશિષ્ટ સ્થાન છે. પ્રત, અનુષ્ઠાન, સાંઘના, તપશ્ચર્યા વગેરે ઘાર્મિક કાર્ય તેના વગર મહત્ત્વપૂર્ણ અંગ માનવામાં આવ્યું છે. તેના આ અદ્યુરાં માનવામાં આવે છે. દરેક નવરાત્રિના નવ દિવસ કેટલાય લોકો પૂર્ણ અથવા આંશિક ઉપવાસ કરે છે. હોળી, દિવાળી, ત્રીજ, કડવા ચોથ વગેરે અનેક વ્રત-તહેવારોમાં પૂજન પહેલાં સ્ત્રીઓ ઉપવાસ કરે છે. આપણાં દેશની अनेड प्रतिप्रता स्त्रीओं पोताना प्रतिने लोकन કરાવ્યા વગર ભોજન કરતી નથી. આ આંશિક ઉપવાસ પણ ચિત્ત શુદ્ધિની દબ્ટિએ ખૂબ ઉપયોગી ઠોય છે.

ઉપવાસનો રિવાજ દરેક ઘર્મ-સંપ્રદાય અને મહાપુરૂષોના જીવનમાં કોઈ ને કોઈ રૂપે જોવા મળે છે. સેવાવ્રતના આગ્રહી ઈશુ, ભાઈચારાની ભાવના ફેલાવનાર મહંમદ, અપરિગ્રહી મહાવીર, કરૂણાવતાર બુઢ, અહિંસાના પૂજારી ગાંધીના રુચિ તથા સંમતિ વધવા લાગી છે. ત્યાંના લાંબા ઉપવાસ જાણીતા છે. જૈન સંપ્રદાયમાં શરૂઆતથી જ ઉપવાસનો રિવાજ છે. ઈજિપ્તમાં ઉપવાસ માટે પણ ભલામણ કરવામાં આવે છે.

ઉપવાસ કરવામાં આવતા હતા. ચહ્દીઓમાં तेओना सातमा महिनाना हसमा हिपसे ઉપવાસ કરવાનું વિદ્યાન છે. રોમન લોકો ઈસ્ટર પહેલાંના ત્રણ અઠવાડિયા દરમિયાન શનિવાર, રવિવાર સિવાયના દિવસોમાં ઉપવાસ કરે છે.

भनीषीओना भते ते शारीरिङ रोगोना આવે છે. તેનાથી શારીરિક શુદ્ધિ થાય છે તથા આંતરિક વિજાતીય ષ્રવ્યો અને એકઠાં થયેલાં વિવિધ ઝેરનું નિવારણ થાય છે. આધ્યાત્મિક ઉપયોગના રૂપમાં પણ તેનો પ્રયોગ થાય છે. विषयासहत मननी सुधारणा हरवा मारे तथा આત્મશક્તિના વિકાસ માટે પણ ઉપવાસનું વિદ્યાન છે.

आयुर्वेहमां तेने यिष्ठित्सानुं मुज्य अने મહત્ત્વને કારણે જ સુશ્રુતે કહ્યું છે કે જે મનુષ્યના આંતરિક અંગ-અવચવ નિષ્ક્રિય પડી રહે છે. બરાબર કામ નથી કરતા, તે બધા ઉપવાસથી કાર્ચરત થઈ જાય છે. તેઓના अिननी स्थिति जराजर धर्म श्राय छे अने હઠીલા રોગો ઝડપથી દૂર થવા માંકે છે. ચીન તથા તિબેટના પ્રાચીન ચિકિત્સા ગ્રંથોમાં પણ रोग निवृत्ति भारे ઉपवासनो ઉत्सेष भणे छे. આ રીતે માનવ સભ્યતાની શરૂઆતમાં જયારે ઔષધિઓની શોધ പളിപ്പി થઈ. રોગમુક્તિ માટે આ જ એકમાત્ર સર્વસુલભ साधन हतुं. हवे तो पश्चिमी हेशोनी मान्यता બદલાવા લાગી છે અને ઉપવાસ પ્રત્યે તેમની આધુનિક ચિકિત્સકોની સલાહમાં દવાની સાથે પ્રાચીનકાળમાં કેટલાંચ ઘાર્મિક પર્વો નિમિત્તે અમેરિકા, કેનેકા, જર્મની, ફ્રાંસ, ઓસ્ટ્રેલિયા,

સામૃદિક કેન્દ્રો પણ બનવા લાગ્યાં છે.

અસાધારણ મહત્ત્વ છે. રોગીઓ માટે તે ઉપવાસના માધ્યમથી ન્યૂમોનિયાના રોગીઓ સંજીવની સમાન છે. ખોરાકના રૂપમાં જે ખાદ્ય જલદી સાર્જા થઈ ગયા. કૉ. એકવર્ક ક્કરે પદાર્થ લેવામાં આવે છે તેનું પહેલાં પાચન થાય ટૂંકાગાળાના ઉપવાસનું મહત્ત્વ પ્રતિપાદિત કરતા છે, ત્યાર પછી પચેલો ખોરાક ચફતમાં પહોંચે સ્પષ્ટ કર્યું છે કે આનાથી માત્ર રોગોમાં જ લાભ છે. યકત આ પચેલા પદાર્થમાંથી નકામા અને થાય છે એમ નહીં, પરંતુ તે નેત્ર જયોતિ, શ્રવણ ઝેરીલા પદાર્થીને કાઢી નાખે છે. આવા સમયમાં શક્તિ, ઘાણેન્દ્રિયની સૂક્ષ્મ ક્ષમતાઓનો પણ ઉપવાસનું મહત્ત્વ વધી જાય છે. ઉપવાસ વિકાસ કરે છે. એમનાં પ્રાથોગિક તારણોને દરમિયાન કોઈ નવો પદાર્થ શરીરમાં પહોંચતો ચમત્કારિક કહી શકાય છે. આ સંદર્ભમાં ડૉ. નથી અને વિષમય તત્ત્વ પણ નથી બનતાં. એડવર્ડ કહે છે કે રોગીઓના ઉપવાસની પરિણામે ચકુતને પોતાનું કાર્ય કરવાની સંપૂર્ણ શરૂઆત મેં સવારનો નાસ્તો છોડાવીને કરી. તક મળે છે અને શરીરરૂપી દિવ્યમંદિરની શુદ્ધિ તેનાથી જૂના દમ અને હરસ જેવી બીમારીમાં થતી રહે છે.

કોઈ ને કોઈ પ્રભાવ બતાવે છે, પરંતુ આમાશ્ય પણ ઉપવાસ ચિકિત્સા પર પોતાની ઊંડી અને આંતરડાંના રોગો માટે તો તે અત્યંત આસ્થા વ્યક્ત કરી છે. તેમના મતે ઉપવાસ પર્ણ અને હૃદયના કષ્ટદાયક રોગમાં તે ખૂબ જ કરતાં પણ વધારે કીમતી સમજ છે. ઉપયોગી છે. જીઈ રોગી પણ ઉપવાસરૂપી મહાઔષધિથી સ્વાસ્થ્ય-લાભ પ્રાપ્ત કરે છે. સ્વાસ્થ્ય જ માત્ર સુઘરે છે. એમ વાત નથી. ફેફસાંના ઘા, મેદસ્વીપણું, પેટનાં દર્દ, ઝાડા, મનોવિકારોના શમન માટે પણ તે અત્યંત મરકો, પ્રદર, પિત્તદોષ, આંતરિક સોજા, ઉપયોગી છે. લગભગ બધા જ મનોવિકાર ખૂબ મધુપ્રમેદ, શરદી, કબિજયાત વગેરે રોગ ઉપવાસ દઠીલા હોય છે. તેનાં મૂળ મનના અતિશય કરવાથી જલદી મટે છે. સાચું કહીએ તો બધા જ ઊંડાણમાં છુપાયેલાં હોય છે. દવા જેવી વસ્તુઓ રોગોનું મૂળ વધારે પડતું તથા સ્વાદ માટે એટલી અસરકારક નથી થતી, કારણ કે તે કરવામાં આવતું અનિયમિત ભોજન જ છે. ઊંડાણ સુધી પહોંચતી નથી, જયારે કેટલાક ઉપવાસ તેના મૂળ પર દુમલો કરે છે. અર્થાત્ વિશિષ્ટ પ્રકારના ઉપવાસ એવા દોય છે જે ભોજન પર મનાઈ ફરમાવે છે. જયારે રોગનું તેમનાં મૂળને સૂકવી નાંખે છે અને ઉત્પાત કારણ જ નહીં હોય, તો રોગને ક્યાંથી પોષણ મચાવનારા વિષય-વિકારોમાંથી भणशे ?

ચિકિત્સકોના મતાનુસાર રોગનિવારણની

**ઈંંગ્લેન્ડ વગેરે અનેક દેશોમાં તો ઉપવાસનાં સંદર્ભમાં કો. વારનાર મૈકકેડને કેટલાય પ્રકારના** રોગોમાં ઉપવાસનું પરીક્ષણ કર્યું. તેમને સૌથી સાચે જ સ્વાસ્થ્યની દષ્ટિએ ઉપવાસનું વધુ અને ઝડપી સફળતા ન્યૂમોનિયામાં મળી. ઘણો લાભ મળ્યો. શક્ય છે કે આથી જ પ્રસિદ્ધ આમ તો બધા જ રોગોમાં ઉપવાસ પોતાનો એંગ્લોઈન્ડીયન નવલકથાકાર આપ્ટન સિંકલેયરે લાભદાયક છે. પેટમાં ભોજનના સડામાંથી તથા કાયમી સ્વાસ્થ્યનો જન્મદાતા છે. આગળ ઉત્પન્ન થયેલું વિષ લોહીમાં સતત ભળતું તેમણે સ્પષ્ટ કર્ય છે. મારા ઉપવાસ સંબંધી રહેવાના કારણે થતો માથાનો દુઃખાવો, ચક્કર જ્ઞાનને હું સંસારની બધી જ મૂલ્યવાન વસ્તુઓ

> ઉपपासनी प्रक्रिया क्रारा इडत शारीरिङ છુટકારો અપાવે છે.

સામાન્ય મનોવિકારો જેવા કે તણાવ, આ સૌથી સફળ ઉપચાર પદ્ધતિ છે. આ ઉદાસી, ચીડિયાપણું વગેરે તો ઉપવાસ દ્વારા કામ. ક્રોઘ, લોભ, મોદ, મત્સર વગેરે ગ્રંથિઓને ઉત્તેજિત કરી નાંખી હતી. પ્રબલ મનોવિકારો પણ વિશિષ્ટ પ્રકારના ઉપવાસના માધ્યમથી ઘીમે ઘીમે ક્ષીણ થાય વિશે જાણી શક્યું છે. અતિ આધુનિક વિજ્ઞાન છે. જો ઉપવાસ આસ્થા અને નિયમપૂર્વક આજસુઘી આ બાબતમાં કોઈ જાણકારી મેળવી આવે તો બઘી વિષય-વાસનાઓમાંથી નિશ્ચિતરૂપે મુક્તિ મેળવી પોતાની સાધના વડે ભેદી શકે છે. તેમના મતે

મર્મજ્ઞોએ ઉપવાસની આ વિશેષતા અને મહત્ત્વને સુધારણા, શુદ્ધિ અને સંતુલન શક્ય બનાવી સ્પષ્ટરૂપે સ્વીકાર્યું છે. તેમના મતે અન્નમય શકાય છે. જો કે આ વિદ્યા ગદન, ગંભીર અને કોશની શુદ્ધિ માટે આ સર્વોત્તમ સાધન છે. ગુપ્ત છે. વિરલા જ કહો, પરંતુ હજુ પણ એવા શરીરમાં અત્યંત સૂક્ષ્મ અને પાતળી પાતળી યોગી અને તપસ્વી ઋષિઓ છે, જેમને આ ગૂઢ દોરીઓ એકબીજા સાથે વીંટળાયેલી હોય છે. વિજ્ઞાનનું સાંગોપાંગ જ્ઞાન છે. શરીરશાસ્ત્રીઓ તેને નાડી ગુચ્છક કહે છે. યોગવિજ્ઞાનમાં તેમને ઉપત્યિકાઓ ઓળખવામાં આવે છે. આ જ અન્નમચ કોશની વિશિષ્ટ સમયે કરવામાં આવેલ ઉપવાસનું બંધનકર્તા ગ્રંથિઓ છે. તે ખૂબ જ જટિલ અને પરિણામ પણ વિશેષ દોય છે. આ વૈજ્ઞાનિક ગુંચવાયેલી હોય છે. મૃત્યુનો ફર હથોડો જ સત્ય છે કે મનુષ્યનો પ્રકૃતિ સાથે ગાઢ સંબંધ તેમને ખોલી શકે છે, નહીં તો જવનભર છે. પ્રકૃતિ તેને પ્રભાવિત કરે છે. આ જ કારણે બંધાયેલી ગૂંચવાયેલી હોય છે અને જીવનને શરીરમાં રહેલ છ પ્રકારના અગ્નિઓ ઋતુ મૂં ઝવતી-નચાવતી રહે છે, કારણ કે આ ગુરુછક પરિવર્તનને અનુરૂપ ઘટતા, વધતા અને શરીરના ગુણ-દોષોનું પ્રતિનિધિત્વ કરે છે.

અયોગ્ય આહાર તેમને રોગી બનાવી શકતો જીવન સુખી અને ઉલ્લાસપૂર્ણ બની જાય છે. નથી, પરંતુ જયારે આ ગુચ્છક વિકારગ્રસ્ત બની જાય છે, ત્યારે તેના પર કોઇપણ પ્રકારનો છે, તેથી તે દિવસે ઉપવાસ કરવાથી તેના ઉપચાર સફળ થતો નથી. દીપિકા જાતિના પ્રભાવ અને પરિણામનો લાભ મેળવી શકાય છે. ગુરુછકોને કારણે ચામડીના રોગો, ફોલ્લા, સોમવારમાં ચંદ્રનો વિશેષ પ્રભાવ હોય છે. ફોડલી, પીળો પેશાબ તથા તેમાં બળતરા વગેરે આથી તે દિવસના ઉપવાસથી ઉજ્જવળ રોગ થાય છે. કામ-વાસનામાં પ્રબળતા પૂષા ભવિષ્ય, કીર્તિ, માન-પ્રતિષ્ઠા વગેરે મળે છે. ઉપત્થિકાઓનું પરિણામ છે. માન્યતા છે કે, આ રીતે મંગળવાર દઢતા, કઠોરતા તથા

સહેલાઈથી દૂર થઈ જાય છે. તે સિવાય કામદેવે કુસુમનાં બાણો વડે શિવજીની આ જ

योग विज्ञान ७५ प्रहारनी ઉपत्यिहाओ જ શક્યું નથી. યોગી જ તેનાં છૂપા રહસ્યને આ જ શારીરિક અને માનસિક રોગોનાં મૂળ યોગસાધનાના ગંભીર રહસ્યવેત્તાઓ અને કારણો છે. ઉપવાસના માધ્યમથી તેમની

જેમને અનુભવ છે, તેઓ જાણે છે કે રૂપે ઉપવાસ વિશ્વ રીતે એક વૈજ્ઞાનિક પ્રક્રિયા છે. બદલાતા રહે છે. ઉપવાસથી તેમન નિયમન જેઓના શરીરમાં અમાયા વર્ગના ગુરુછક અને નિયંત્રણ થાય છે. આ ઋતુઓમાં વિધિ-જોવા મળે છે, તે વ્યક્તિ અત્યંત કઠોર વિધાન વડે કરવામાં આવેલ ઉપવાસ ખૂબ જ સ્વભાવની हોય છે. તે હઠીલી હોય છે, જે કામ લાભદાયક હોય છે. કડવા ચોથનો ઉપવાસ કરવાનું નક્કી કરે છે, તેને છોકતી નથી. તેમની દાંમ્પત્ય પ્રેમ વધારનાર હોય છે. આ દિવસે પ્રકૃતિ દઢ તથા મજબૂત હોય છે. કોઈપણ નક્ષત્ર અને ચંદ્રના સમ્ચક્ પ્રભાવ દ્વારા વૈવાહિક

વિશેષ દિવસનું પણ પોતાનું મહત્વ હોય

બુધવાર સૌમ્ય, શિષ્ટ અને કફપ્રધાન દોય છે. ગુરવારનો ઉપવાસ હૃદયની શુદ્ધતા, સુધારા માટે સર્વોત્તમ છે. એનાથી શ્રેષ્ઠ અને પાવન ભાવનાઓનો વિકાસ થાય છે. આ ઉપરાંત વિદ્યા, બુદ્ધિ અને દાન લાભ પણ થાય છે. શુક્રવાર વાતપ્રધાન છે અને શનિ સ્થિરતા, સુખોપભોગ અને પરિપૃષ્ટિનો અધિકારી છે. આ દિવસોના ગુણ ઉપવાસ કરનારાઓને અનાયાસ મળી જાય છે.

રવિવારમાં સાતેય દિવસોનો સમન્વિત પ્રભાવ પડે છે. આ દિવસે સાતેય ગ્રહોની સામૃદિક શક્તિ ઘરતી પર ઊતરે છે અને આમ પણ સૂર્ય ઘરતી અને મનુષ્યોને પોતાના પ્રાણથી સીંચે છે. ગાયત્રી મहામંત્રના દેવતા પણ તે છે. આથી રવિવારના વ્રતનું મહત્ત્વ ખૂબ જ છે. આ प्रतनो सर्वप्रथम प्रलाप मन पर पडे छे अने भन ४ ७ पननुं हेन्द्रिलिन्द् छे. नियमपूर्वह સતત બાર રવિવારના વ્રતથી આશ્ચર્યજનક પરિવર્તન જોઈ શકાય છે. આ એક દિવ્ય અનુભવ છે. જે તેને કરીને જ અનુભવી શકાય છે. તેની સાથે બાર આદિત્યોનો ગૂઢ મર્મ પણ છુપાચેલો છે.

રવિવારના વ્રતના કેટલાક સામાન્ય તેમજ સાદિજિક નિયમ છે જેને સદેલાઈથી નિભાવી શકાય છે. ભોજનમાં મીઠું (નમફ) ખાવાની મનાઈ છે. દૂધ, ફળ વગેરે વસ્તુઓ બપોરના બાર વાગ્યા પછી તથા સૂર્યોદય પહેલાં લઈ શકાય છે. ચોખાની ખીર પણ લઈ શકાય છે. તે દિવસે સફેદ અથવા પીળાં વસ્ત્રો પહેરવાનું વિદ્યાન છે. પ્રાતઃકાળે ઊઠીને પાંચથી અગિયાર માળા ગાયત્રી મંત્રના જપ કરતાં કરતાં સૂર્યની પવિત્રતા અને પ્રખરતાનું દયાન અવશ્ય કરવું જોઈએ. આસ્થા અને શ્રદ્ધાપૂર્વક કરવામાં આવેલ દયાન દ્વારા જીવનમાં સૂર્યની માફક પ્રખરતા અને तेष उत्पन्न थाय छे. उपपासना यैज्ञानिङ લાભ પણ મળવા લાગે છે.

महाडाणनी संहेश

પરમપુજય ગુરદેવે જીવનભર જનકલ્યાણ માટે સાહિત્ય સર્જન કર્યું, તેમના તપ અને જ્ઞાનનો નિચોક તેમના સાહિત્યમાં છે. બધા જ લોકો સુધી આ જ્ઞાનગંગા પહોંચે, તે માટે ''પં. શ્રીરામ શર્મા આચાર્થ વાક્સય''નું પ્રકાશન કરવામાં આવ્યું છે. લાખો લોકોએ તે વાંચીને જીવન ઘન્ય બનાવ્યું છે. દરેક ઘરમાં વાક્મયની સ્થાપના થવી જોઈએ, પરિવાર માટે આ અમૃલ્ય આઘાર તથા વારસો છે.

को लगपाने आपने श्री संपन्नता आपी દોય, તો જ્ઞાનદાન કરીને પુણ્ય અર્જિત કરશો. વિશિષ્ટ અવસરો તથા પૂર્વજોની સ્મૃતિમાં પૂજ્યવરનું વાક્સય વિદ્યાલયો, પુસ્તકાલયોમાં સ્થાપિત કરવું. વિવાદ, જન્મદિવસ તથા અન્ય ઉત્સવો પર અથવા ઈનામ સ્વરૂપે પણ આ સાદિત્ય અમુલ્ય ભેટ સાબિત થશે. આપનું આ જ્ઞાનદાન આવનારી પેઢીઓને સન્માર્ગ પર ચલાવશે. જે કોઈ તેને વાંચશે, ધન્ય થઈ જશે. શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે -

सर्वधाभेव हानानां खहाहानं विशिष्यते पार्यन्न गोमहीपासस्तिलडांचनसर्पिषाम -भन्रभृति ४/२३३

જળ, અન્ન, ગાય, પૃથ્વી, વસ્ત્ર, તલ, સુવર્ણ અને ધી આ બધા દાનો કરતાં જ્ઞાનનું દાન સૌથી ઉત્તમ છે.

श्रेयान्द्रव्यभयाधजाःज्ञानयज्ञः परंतप સર્વંકમંખિલં પાર્થ જ્ઞાને પરિસમાપ્યતે । - शीता ४/33

हे परंतप ! क्रप्ययज्ञ इरतां ज्ञानयज्ञ श्रेष्ठ છે. કારણ કે જેટલાં પણ કર્મ છે તે બધા જ ज्ञानमां ४ समाप्त थाय छे. ज्ञानहान सर्वोपिरि પુણ્ય છે, શુભકાર્ય છે.



## અદંકારની ગાંઠ ખલે તો આત્મબોધ થાય

વ્યક્તિત્વની વ્યાધિ આજકાલ હદબહાર વધી ગઈ છે. માણસ અજાણપણે જ તેના ચક્રવ્યૂદમાં ગુંચવાઈ ગયો છે. દુઃખ, નિરાશા, હતાશા, વિષાદ, ચિંતા, તણાવ વગેરે અનેક કુચક્રોએ તેને ઘેરી લીધો છે. આમાંથી કોઈ એકમાંથી જો તે ગમે તેમ કરીને નીકળી શકે. તો અનાયાસ જ બીજામાં ફસાઈ જાય છે. તેના અનેક કારણો હોય છે, પરંતુ પરિણામ મનમાં સંતાપ રૂપે સામે આવે છે. માનસિક અને ભાવનાત્મક પીડાનો તરફડાટ તેને ઘેરી લે છે. વ્યક્તિત્વની અનેક બીમારીઓ તેને વ્યાકુળ બનાવી દે છે. તેમાંથી છુટકારો મેળવવાનો પ્રયત્નો ઓછા નથી થયા. મનોવિજ્ઞાનનો બધો જ ભંડાર તેના માટે જ જન્મ્યો તથા કાળવવામાં આવ્યો છે. તેના બધા જ સિદ્ધાંતોની રચનાનો એકમાત્ર ઉદ્દેશ આ જ રહ્યો છે. તેમ છતાં આજના પ્રમાણમાં પ્રચલિત પ્રયત્નો ખૂબ જ અપુરતા સાબિત થયા છે.

ફોઈડનો સિદ્ધાંત, મનોવિશ્લેષણની પદ્ધતિઓ, આજના યુગમાં અસરકારક સાબિત થઈ રહી નથી. આ विषयमां सतत शोध-संशोधन કरनारा विशेषज्ञोनो મત છે કે ફોઈડના ઈડ, ઈગો તથા સુપર ઈગોનાં તત્ત્વ વ્યક્તિત્વની સાર્થક તથા સમગ્ર વ્યાખ્યા આપવા માટે અક્ષમ છે. આવા જ એક સંશોધન વૈજ્ઞાનિક નોના डोड्सहेडनुं डहेवुं छे डे डोઈપણ तत्त्वनी विइतिने સમજવા તથા તેનું નિદાન શોધતાં પહેલાં તેની સાચી પ્રકૃતિને તથા ક્રિયાવિધિને જાણવી જરૂરી છે. સંપૂર્ણ प्रइतिने साथी रीते समक्या पगर तेनी पिइतिनां સ્વરૂપ તથા કારણોની શોધ કરી શકાતી નથી. વિકૃતિના મૂળ કારણને શોધ્યા વગર તેનું નિદાન કેવી रीते थर्ध शहे, तेथी को मनुष्यना प्यक्तित्पने વ્યાધિમુક્ત કરવું હોય, તો તેની પ્રકૃતિને સાચી રીતે ઓળખવી પડશે.

મનોવિજ્ઞાની હ્યૂસ્ટન રિમથ આ ઓળખાણનું પહેલું તત્ત્વ બંતાવતાં કહે છે કે માનવ વ્યક્તિત્વ વિરાટ છે. તેના આ વિરાટ સ્વરૂપને ક્ષુક્રતા તથા સંકુચિતતામાં કેદ કરવાનો પ્રયત્ન જ બધા વ્યાધિઓનું કારણ છે. સ્મિથનું કહેવું છે કે જીવનમાં સુદ્રતાઓ તથા

व्यक्तित्व वधारे व्याधित्रस्त थाय छे. स्मिथना મતાનુસાર આ ક્રમમાં બીજું તત્ત્વ છે - આપવાની પ્રવૃત્તિ. તેમનું માનવું છે કે માનવમાં અનંત શક્તિઓ તથા અસીમિત સંભાવનાઓ ભરેલી છે. તે પોતાની આ શક્તિઓ તથા સંભાવનાઓથી ધરતી તથા જીવનના સૌંદર્ચમાં સતત અભિવૃદ્ધિ કરવા માટે જન્મ્યો છે, પરંતુ તેની આ શક્તિઓ તથા સંભાવનાઓ ત્યારે જ જાગત તથા વિકસિત થશે. જયારે તે તેને વહેંચે તથા કેલાવે. તેને લોકહિતમાં નિયોજિત કરે. આમ ન કરીને જ્યારે તે માંગવાની ઈચ્છા રાખવાની, કામનાઓમાં વશીભૂત થવાની સુક્રતા અપનાવી લે છે, તો તે વ્યાધિગ્રસ્ત થઈ જાય છે.

સુવિખ્યાત મનીષી ફાંડસેસ વાનના મતાનુસાર 'ટ્રાંસપર્સનલ સાઈકોલોજી' આ જ ઉદ્દેશ માટે કરવામાં આવેલો એક વૈજ્ઞાનિક પ્રયાસ છે. કેટલાય વિશેષન્નો तेने બિહેવીયરિજમ તથા હ્યુમેનિસ્ટિક સાઈકોલોજીનું અતિ વિકસિત રૂપ માને છે, પરંતુ ફાંસેસ વાને તેના ચથાર્થને ખૂબ જ સુંદર રીતે સમજાવ્યો છે. તેમનું કહેવું 'ટ્રાંસપર્સનલનો શાબ્દિક અર્થ છે વ્યક્તિગતતાથી પર.' વાનનું કહેવું છે કે વ્યક્તિત્વને અહંકાર સાથે જોડી દેવાનો સામાન્ય રિવાજ છે. ટાંસપર્સનલ સાઈકોલોજીની રીત આ સામાન્ય રિવાજથી ઘણી અલગ છે. તેનો વિશ્વાસ અઠંકારની ગાંઠ ખોલી નાંખીને માનવીય વ્યક્તિત્વને તમામ સંક્રચિતતાઓ અને સીમાઓથી મુક્ત કરવામાં આવે છે.

માનવચેતનાના મર્મજ્ઞ મનીષી વાન પોતાના નિષ્કર્ષોમાં ગેસ્વામી તુલસીદાસજી સાથે ઘણું સામ્ય ઘરાવે છે. ગેસ્વામીજી આ અહંકારની ગાંઠની બાબતમાં કદે છે કે, 'જદપિ મૃષા છૂટતી કઠિનાઈ' અર્થાત્ આ ગાંઠ છે તો એકદમ જૂદ્દટી, છતાં પણ તે ખૂબ મુશ્કેલીથી છૂટે છે. વાન પણ આ જ કહે છે. એમનું કહેવું છે કે અદંકારનું વાસ્તવિક અસ્તિત્વ નથી. છતાં પણ તેનું ભાન મનુષ્યને ઘેરી વળેલું છે. આ ખોટી માન્યતા જ અદંકારની ગાંઠ છે. વ્યક્તિત્વની તમામ વ્યાધિઓનું મૂળ આ જ છે. માનવીય સંપૂર્ણતાની બધી જ સંકુચિતતાઓ જેટલી વધારે વધે છે, તેટલું જ સંભાવનાઓની અભિવ્યક્તિમાં મોટો અવરોધ છે. આ

અવરોદ્યને હટાવી દેવાથી મનુષ્ય સાહજિક રીતે જ પોતાના વિરાટ સ્વરૂપની અનુભૂતિ કરી શકે છે. પોતાનામાં સમાચેલી બધી જ સંભાવનાઓ અને શક્તિઓને જાણી શકે છે અને તેનો સાર્થક ઉપયોગ કરી શકે છે.

આ અર્થમાં, 'ટ્રાંસપર્સનલ સાઈકોલોજી'નો સિદ્ધાંત, પ્રયોગ, પદ્ધતિ તથા નિષ્કર્ષ ફક્ત મનુષ્યના વ્યક્તિત્વને વ્યાધિમુક્ત કરવા સુધી સીમિત નથી. આ તો તેમનું પહેલું પગલું માત્ર છે. પોતાના આગલા પગલામાં તે માનવીય વ્યક્તિત્વની વિરાટતામાં સમાચેલી અનંત સંભાવનાઓ અને અસીમિત શક્તિઓને ઉજાગર કરવાની પ્રણાલી છે. તેના સિદ્ધાંત એ સત્યનું ભાન કરાવે છે કે માનવીય સંબંધોના સૂત્ર પરસ્પર એકબીજા સાથે, એટલે સુધી કે પ્રાકૃતિક રચના તથા વાતાવરણ સાથે જોડાયેલાં છે. એટલે સુધી કે અસ્તિત્વના ઊંડાણમાં આ બધા પરસ્પર ગૂંથાયેલાં છે, સઘનરૂપે એક છે. આથી જયારે પણ મનુષ્યને વ્યાધિમુક્ત કરવાની વાત થાય છે, તો વૈશ્વિક, સામાજિક તથા પર્ચાવરણ સંબંધી પરિદશ્યોને પણ વ્યાધિમકત કરવાના પ્રયત્નો પણ સ્પષ્ટ થાય છે.

કેટલાય વિચારશીલ લોકો ટાંસ પર્સનન भनोपिज्ञानना सिद्धांतोमां धार्मिड तथा हार्शनिड તત્ત્વોનો સમાવેશ કરે છે. તેમાં પારસ્પરિક સામ્ય તથા તાલમેળ બેસાડવાનો પ્રયત્ન કરે છે. ક્રાંસેસ વાનને આ સ્થિતિ સ્વીકાર્ય નથી. તેમનું કહેવું છે કે ધાર્મિક તથા દાર્શનિક તત્ત્વ ચિંતનના પ્રચલિત સ્વરૂપમાં પ્રાયોગિક વૈજ્ઞાનિકતાનું કોઈ સ્થાન નથી, જ્યારે ટ્રાંસ પર્સનલ મનોવિજ્ઞાનનું સમગ્ર માળખું વૈજ્ઞાનિક પ્રયોગો પર આધારિત છે. વાનના મતાનુસાર આ મોટો ફરક છે. એક બાજુ ફકત શ્રદ્ધા તથા આસ્થા છે, તો બીજી બાજુ તર્ક અને પ્રયોગ. વાનને આ બંનેનું કોઈ મિલન બિંદ્ નજરે ચડતું નથી. ફ્રાંસેસ વાન પોતાની રીતે સાચા છે કારણ કે તેમનો પરિચય ફક્ત બાઈબલના પાનાઓ સુધી રહ્યો છે. વૈદિક જ્ઞાન, ઉપનિષદ તથા યોગના પ્રયોગોથી તેઓ અપરિચિત છે.

ઋષિઓની શોધખોળ અને સાધનાથી જો તેઓ પરિચિત हોત, તો તેઓ પોતાના પ્રયોગોને આથી પણ વધુ પ્રશંસનીય અને સંપૂર્ણ બનાવી શકે, આમ છતાં પણ એટલું તો કહી જ શકાય કે ટ્રાંસ પર્સનલ સાઈકોલોજી પશ્ચિમની विज्ञानसाधना

ઋષિઓના આધ્યાત્મિક પ્રયોગો વચ્ચે એક સુદઢ સેતુ બની શકે છે. હાલમાં બ્રહ્મવર્ચસ શોધ સંસ્થાનમાં તેના પ્રાચોગિક સ્વ૩૫ને વિકસિત કરવાના પ્રયત્નો થઈ રહ્યા છે, દેવસંસ્કૃતિ વિશ્વવિદ્યાલયના આચાર્ચી પણ આ દિશામાં મહત્ત્વપૂર્ણ સહયોગ આપી રહ્યા છે. માનવીય વ્યક્તિત્વને વ્યાધિમુક્ત કરવા માટે ટ્રાંસપર્સનલ સાઈકોલોજી તથા અધ્યાત્મવિજ્ઞાનની પદ્ધતિઓની સમુન્વિત પ્રયોગવિદ્યાઓ વિકસિત કરવામાં આવી છે.

વૈજ્ઞાનિક અધ્યાત્મવાદના અધ્યયન ક્ષેત્રમાં આ એક નવી પદ્ધતિ છે. આ પદ્ધતિમાં વ્યક્તિની વ્યાધિનું મૂળ કારણ શોધવાની સાથે સાથે તેને હટાવવા અને નાબૂદ કરવા માટે અધ્યાત્મ સાધનાની કોઈ યોગ્ય વિધિ નિર્દેશિત કરવામાં આવે છે. આ પ્રયોગવિધિથી પ્રાપ્ત થનારાં પરિણામોની તપાસ બ્રહ્મવર્ચસ શોધ સંસ્થાનના વૈજ્ઞાનિક ઉપકરણોની સાથે સાથે સ્ટાન્ડર્ડ મનોવૈજ્ઞાનિક પરીક્ષણો દ્વારા કરવામાં આવે છે. આ પરિણામોમાંથી મળનારા આંકડાઓ પરથી કોમ્પ્યુટરની મદદ વડે વૈજ્ઞાનિક અધ્યાત્મવાદનાં પ્રાયોગિક તારણો પર પ્રકાશ પડે છે. આ પદ્ધતિમાં જીવનશૈલી પર વિશેષ ધ્યાન આપવામાં આવ્યું છે. કારણ કે વ્યક્તિત્વને વ્યાધિગ્રસ્ત બનાવવાનું સાચું કારણ આમાંથી કોઈ ને કોઈ એક બાબત હોય છે. આ કારણને દૂર કરવા માટે તેમાં અપેક્ષા પ્રમાણેનું પરિવર્તન જરૂરી છે.

વ્યક્તિત્વને વ્યાધિમુક્ત કરનારા આ પ્રયોગ દુષ્ટ પ્રારંભિક દશામાં છે, છતાં પણ કેટલાંક પ્રયોગોના જે નિષ્કર્ષ સામે આવ્યા છે, તે ખૂબ જ ઉત્સાહવર્ધક છે. જિજ્ઞાસુઓ તેને અખંડજયોતિનાં પાનાઓ પર વાંચી શકશે. આ તારણોથી એક બાજુ અધ્યાત્મ વિદ્યાની સમર્થતા પ્રગટ થાય છે તો બીજી બાજુ એ સત્ય પણ प्रगट थाय छे हे हेश तथा विश्वनी हरेह व्यक्तिने આનાથી લાભાન્વિત કરવા માટે તેમાં આધુનિક વિજ્ઞાનની પદ્ધતિઓનો સમાવેશ જર્રી છે. તારણોના યૈજ્ઞાનિક અવલોકનની દષ્ટિએ પણ આ અનિવાર્ય છે. અત્યાર સુધીના નિષ્કર્ષ એ જ પ્રમાણિત કરે છે કે અહંકારની સૂક્ષ્મતાઓથી પરિચિત થઈને આપણે તેમાંથી છુટકારો મેળવવાનું સાહસ ભેગું કરવું જ પડશે. ટ્રાંસ પર્સનલ સાયકોલોજી પણ આ જ ઋષિચિંતન તરક સંકેત કરે છે.

\* \* \*

### સમય સંપદાનો સદ્પયોગ

લેવા-આપવાનું બન્નેનું પોતપોતાના સ્થાને મહત્ત્વ છે. આ સુવિસ્તૃત પ્રસંગે ગંભીરતાથી વિચાર કરતાં "દાન"ના સંબંધમાં પણ તેવો જ વિચાર કરવો પડે છે. દાન આપતી વખતે પ્રસન્નતા તથા ગર્વ-ગૌરવની અનુભૂતિ થાય છે. લેનાર પાસેથી કતજ્ઞ, સદયોગી અને પ્રશંસક બનવાની અપેક્ષા રહે છે. જોનાર-સાંભળનારાઓ અવારનવાર પ્રશંસા ભરેલી ચર્ચા કરે છે અને ઉદાર વ્યક્તિત્વની ઝાંખી કરે છે. વિશ્વાસ માને છે અને પરોક્ષ રૂપે સહાયક સિદ્ધ થાય છે. આ પાપોના પ્રતિફળમાંથી છુટકારો, પુણ્યોની અભિવૃદ્ધિ, સ્વર્ગ અને મુક્તિ પ્રત્યે અમુક દેવતાની અનુકંપા જેવી કેટલીય ઉપલબ્ધિઓની આશા રાખવામાં આવે છે. જે ખર્ચેલી રકમની તુલનામાં ક્યાંય વધારે લાભ મળવાનું આશ્વાસન અપાવે છે. આમ છતાં આ સંદર્ભમાં સમજ વિચારીને ડગલાં માંડવાની આવશ્યકતા સમજવામાં આવે છે.

સંકટથી ઘેરાયેલા અને અભાવગ્રસ્તોની મદદ કરવામાં ઘનનો સદુપયોગ જ છે. સવિદ્યાઓ વદ્યારવા માટે કેટલાય લોકો દ્યર્મશાળાઓ, સદાવ્રત વગેરે એવા લાભો પણ છે જે સત્પાત્રોને ઓછા અને કપાત્રોને વધારે **ह**वाओना મકત વિતરણની વ્યવસ્થાની પ્રશંસા તો કરવામાં આવે છે. તીર્થયાત્રા અને પ્રીતિભોજ પર કરવામાં આવતા ખર્ચાઓ પણ વાસ્તવિક હિત કેટલું કરી શકે છે? એ માટે ઉપયોગની પ્રક્રિયા પર ધ્યાન આપવું પડશે. લાખો કરોડોની સંખ્યામાં ભિખારીઓની સંખ્યા વધારનારાઓએ ગ્રહણ કરનારાઓ પાસેથી સ્વાવલંબન આત્મગૌરવ છીનવી લીધાં છે. એવી કુપ્રથા શરૂ જયારે એ અધિકાર વંશ અને વેશના આધારે

કરી છે. જેણે આદર્શનિષ્ઠાનું અને માનવી ગરિમાનું પતન કરાવવામાં જ મદદ કરી છે. ભિક્ષાને પણ એક વ્યવસાય સમજી લેવાથી દેશનું ગૌરવ વધ્યું નથી, પરંતુ ઓછું જ થયું છે. તેથી વિચારશીલ વર્ગે તેને અયોગ્ય માની છે અને તુરુછ કહેવામાં આવી છે. પ્રીતિભોજમાંથી બચેલું અન્ન મફત લેનારો વર્ગ પણ હવે એ પરંપરાને ત્યજી રહ્યો છે. પહેરેલાં કપડાં સસ્તાં કે મકત મળે તો પણ લેનાર શરમાય છે અને એ સંકોચપૂર્વક કરતાં 일하면 અણસમજમાં પડી જાય છે. આપત્તિગ્રસ્ત દર્ઘટનામાં કસાચેલા લોકો સિવાયના અન્ય લોકો ભિક્ષા જેવી મદદનો અસ્વીકાર કરે છે. જે સંસ્થાઓને દાન આપવાથી ઈન્કમટેક્સમાં છટ મળે છે તેમને ભાગીદાર બનાવીને કેટલાય ચતુર લોકો દાની પણ બની જાય છે અને આર્થિક લાભ પણ ઉઠાવી લે છે. ફાળા પર જવનારાઓ અને ઘંઘાદારીઓ પણ આવી જ ઊંઘી રમત રમતા હોય છે. આવી સ્થિતિમાં એ નિશ્ચિતપણે કહી શકાતું નથી કે ધનદાન કરીએ ત્યારે કેટલી હદે પુણ્ય કમાવામાં આવ્યું કે પાપ ઘટાકવામાં આવ્યું. દહેજની લેનદેન પણ કહેવા પરતું દાન જ બની જાય છે.

દેવાલયો અને તીર્થો પણ એક સમયે લોકશિક્ષણની અતિ મહત્ત્વપૂર્ણ આવશ્યકતાની પૂર્તિ કરતાં દશે. કોઈ સમય એવો પણ રહ્યો દશે, જયારે લોકમંગલ માટે સમર્પિત પુરોદિત वर्ग आडांक्षीवृत्ति पर अपरिश्रही रीतिनीति અપનાવતો રહ્યો દશે. તે સમયે એમને દાન-અને દક્ષિણા આપવાની પણ ઉપયોગિતા હતી, પરંતુ થઈ? એનું વિવેચન કઈ રીતે શક્ય બને ? એક શક્ય બનશે, જયારે તેની પાછળ શ્રદ્ધા, વખતે તો દેવાલયો ધર્મપ્રચારનાં કેન્દ્ર હતાં, સદ્ભાવના અને શાલીનતાના અભિવર્ધનનો પરંતુ આજે તો ત્યાં માત્ર મનોકામના પૂર્ણ ગઠન ઉદ્દેશ દોય. કરાવવા માટે તે જ સ્તરના દેવતાઓને મનાવવામાં આવે છે.

કે જો કુપાત્રોને જ ધનદાન આપવાનું હોય તો કરવામાં આવેલો અન્યાય અથવા મનુષ્યની મુક્રી ખોલતાં પહેલાં હજારવાર એ પણ વિચારવું સાથે વર્તવામાં આવેલ ભાઈ-ભત્રીજાવાદ સ્તરનો જોઈએ કે એની શું પરિણતિ થઈ અથવા તો પક્ષપાત ન સમજવો જોઈએ. આ સામંતો હોઈ શકે છે ? પીડિતોને ઉઠાવવા અને પાસેથી તેમના સંતાનને વારસામાં મળતો बिहेलांने होडतां हरपा श्रेपी सत्प्रपृत्तिओ <mark>महतनो जन्ना हे लं</mark>डार नथी, श्रेने इहर्मो વધારવામાં સહાયક થતાં દાન હંમેશાં પ્રશંસનીય અને દુર્વ્યસનોમાં પણ મન ફાવે તે રીતે ખર્ચી અને શ્રેષ્ઠ રહ્યાં છે. એ પુનિત પરંપરાને તો નાખવાની છૂટ મળી દોય. અન્ય પ્રાણીઓની આજે અને ભવિષ્યમાં પણ જીવંત રાખવાની તુલનામાં મનુષ્યને જે કાંઈ પણ વધારાનું મળ્યું જરૂ છે.

એક નવો વિચાર પ્રસ્તૃત કરવામાં આવી રહ્યો માટે જ ખર્ચી શકાય છે. સરકારી ખજાનામાં ખૂબ જે દાન-પુણ્યની પારમાર્થિક જરૂર છે, એ માટે કોને કેટલું આપશે તે વહીવટી નિયમો પર જ જોઈએ. જો આ બની શકે તો સમજવું જોઈએ કે પણ ખૂબ સંપદા રહે છે અને એ તિજોરીની આ ક્ષેત્રની ઉપજાઉ ભૂમિમાં વાવેલું પ્રત્યેક બીજ ચાવીઓ નિયુક્ત કરેલા ખજાનચી જ સંભાળે એવાં પ્રતિફળોથી લદાચેલું રહેશે, જેમાં પ્રસ્તુત છે. આમ હોવા છતાં તેઓ એમાંથી અંગત समृद्ध जनाववानी क्षमता વિચારશુદ્ધિથી માંકીને સત્પ્રવૃત્તિઓ વધારવા લઈને ભાગી જાય અથવા મનમાન્યું ખર્ચ સુધીની સીમામાં આવતાં પુનિત કાર્યો એવાં જ કરવામાં ઉડાવી દે તો એને અનધિકૃત કૃત્ય છે જેમના માટે સ્વયં અડધા પેટે રહીને પણ માનવામાં આવશે. અમાનત લૂંટવાનો મુકદ્દમો ભાવભર્યા અન્દાન રજૂ કરવાની ઉદારતા ચાલશે અને કેવળ જેલમાં જ જવું પડશે. એટલું સાથે જ વ્યક્તિ અને સમાજનું સર્વતોમુખી સંપત્તિ વેચીને પણ પાછું આપવું પડશે. કલ્યાણ જોડાયેલું છે. સર્વોચ્ચ સ્તરનું બ્રહ્મદાન

તેમના ભાગે આવી ગયો ત્યારે તેની પરિણતિ શું સમયદાનનું નિયોજન. કારણ કે એ ત્યારે જ

लगपाने मनुष्यने सुष्टिन् सर्पोत्तम प्राधी બદલામાં અનેકગણો લાભ આપે તે માટે બનાવ્યો છે અને સાથે જ શારીરિક તથા માનસિક ક્ષમતાઓનો અજસ ભંડાર પણ વિપૂલ અહીં માત્ર એટલું જ કહેવામાં આવી રહ્યું છે માત્રામાં આપ્યો છે. આને અન્ય પ્રાણીઓ સાથે છે તે એક વિશુત્ર મૂડી છે. તેને એવી અમાનત અહીં રજૂ કરવામાં આવેલી પંક્તિઓમાં સમજવી જોઈએ, જેને વધુ સુસંસ્કારી બનાવવા છે કે માનવતાને લાગેલા જખમોને ભરવા માટે સંપદા જમા રહે છે, પરંતુ એમાંથી મજાનચી યોગ્ય માધ્યમ જનમાનસની શુદ્ધિનું હોવું આદારિત છે. બેંકના કોષાધ્યક્ષોની તિજોરીમાં સંકટોને ટાળવાથી માંડીને ભવિષ્યમાં દરેક પ્રયોજન માટે અથવા અનધિકૃત કાર્યો માટે એક દશે. પૈસો પણ ખર્ચી શકતા નથી. જો તેઓ એ ઘન દાખવવી જોઈએ. આવી ભાવ-સંવેદનાઓની જ નહિ પરંતુ એ લૂંટવામાં આવેલ ઘનને ઘર-

ં આ તથ્યને ભુલાવનારાઓ જ ઈશ્વરે આપેલી છે. સત્પ્રયોજનો માટે વધુમાં વધુ પ્રમાણમાં બિંદુમૂલ્ય સંપદા, જીવનકાળની અવધિનો મન

ફાવે તેમ દુરૂપયોગ કરે છે અને બદલામાં છે. તે સમયે જો કોઈ નિષ્દુરતા ઘારણ કરીને પોતાનો લોક-પરલોક બગાડે છે. પૈસા તો મૂક દર્શક બની રહે અને મોજમસ્તી કરવામાં મનુષ્ય પોતે કમાય છે, તેથી એમાં કરવામાં વ્યસ્ત રહે તો તેને સર્વત્ર ધિક્કારવામાં આવશે, આવતી ભૂલોને માફ પણ કરી શકાય છે, પરંતુ જે સાંભળશે , જોશે તે પણ આવી નિષ્ઠ્રતાને સમય સંપદાની બરબાદી તો ખુલ્લી ધાંક જેવી ધિક્કાર્યા વિના નહિ રહે. આત્મા અને કઠી શકાય છે. આને અસામાન્ય સ્તરનો અનાચાર. ઈશ્વર પ્રત્યે વિદ્રોહ અને જીવન સાથે કરવામાં આવેલી રમત પણ કહી શકાય છે.

કલાકોની अभभाधवाधी तियहि શોગ્ય | જરૂરિયાતો પૂરી કરી શકાય છે. સાત કલાક સૂવામાં, આઠ કલાક કમાવામાં, પાંચ કલાક કલાકના સમયમાંથી ચાર કલાક દરેક પાસે એ માટે બચી જાય છે કે તેમને ઈશ્વર દ્વારા જેઓ આ અનુશાસનને સંપૂર્ણપણે ભૂલી જાય છે, जधो समय विलास, संग्रह, मनोरंषन तथा અનિચ્છનીય પ્રયોજનો માટે જ ખર્ચી નાખે છે तेमना माटे એ જ કही शहाय हैं है तेओ આતમાં અને પરમાતમાં સાથે વિશ્વાસઘાત કરી રહ્યા છે. જેઓ કર્તવ્યોની ઉપેક્ષામાં જ રચ્યા પચ્ચા છે. તેમને પાગલો, આતંકવાદીઓ અને अनायारीओने हेंपी प्रवृत्तिओ सूछे छे, तेपी ह प्रवृत्तिओ सूछे छे, तेवी ४ प्रवृत्तिओनी वृति। જાગી રહી છે.

આ 🧸 આપત્તિકાળ જેવો છે. [ **અ**ગ્નિકાંડ. വിടിച്ചം ભૂકંપ, મહામારી, પૂર, દુર્ઘટના જેવા સમયમાં તો દરેક ભાવનાશીલે પોતાનાં અંગત જરૂરી કામો છોડીને કરાવવાનો માર્ગ અપનાવવામાં આવ્યો, તેણે પણ એ વિપત્તિમાં મદદ કરવા માટે દોકવું પકે નારકીય પરિસ્થિતિઓ ઉત્પન્ન કરી નાખી છે.

પરમાત્માની દૃષ્ટિએ પણ આ પ્રકારની ઉપેક્ષાના વર્તનને અક્ષમ્ય જ ગણવામાં આવશે.

લૂંટ, બળાત્કાર, હત્યા, ઘાંડ જેવા મનુષ્યની જરૂરિયાતો અત્યંત ઓછી છે. અપરાધો નજર સામે થતા રહે, પરંતુ જેઓ તેની કમાવાની ક્ષમતા એટલી વધારે છે કે થોડા સમર્થ હોવા છતાં પણ એ અનાચારોને રોકવા માટે કંઈ જ કરતા નથી તો તેમને પણ અપરાધીઓની શ્રેણીમાં જ ગણવામાં આવે છે.

સમયની સંપદાને જેવાં પ્રયોજન માટે બીજાં કાર્યોમાં ખર્ચવા છતાં વીસ કલાકથી લગાડવામાં આવે તે જ સ્તરનું પરિણામ વધારે રોજ કૂવો ખોદનારા અને રોજ પાણી પરિપક્વ થઈને સામે આવે છે. લોભ, મોદ અને પીનારાએ પણ ન ખર્ચવા જોઈએ. ચોવીસ અહંકાર માટે, વાસના અને તૃષ્ણા માટે ઓછી બું 🕼 ઘરાવતા લોકો સમય બગાડે છે, પરિણામે શોક-સંતાપ, કલદ-પતન તથા પરાભવ ભોગવે निर्धारित प्रयोक्षनो भाटे, लोडभंगल भाटे अने छि. आपा प्रयतने क प्यक्ति अने सभाक्षने સત્પ્રવૃત્તિ વધારવા માટે લગાવી શકે, પરંતુ એવી જંજાળમાં ફસાવી દીધા છે, જેમાં વિનાશ अने विश्वह सियाय डश्ंभणे तेम हेणात्ं नथी. આ અભ્યાસને આદિથી અંત સુધી બદલવાની ४३२ छे. हेवमानवोने मात्र पुष्य अने परमार्थ જ ગમતા હતા, અંતરની શક્તિઓ અને अहिर्श्वगतनी संपदाओने सत्प्रवृत्तिन। विहास માટે ખર્ચવામાં આવતી હતી. તેઓ પોતાના સામર્થ્યનું નિયોજન પોતાનું અને પારકાનું કલ્યાણ કરવામાં કરતા રહેતા હતા. પરિણામે સર્વત્ર સતયુગી વાતાવરણ ફેલાયેલું દેખાતું હતું. अने हैवी इपा अमृतवर्षानी श्रेम वरसती हती. અભ્યુદયનાં બધાં દ્વાર ખુલ્લાં રહેતાં હતાં અને દુષ્કાળ, અહીંના વાતાવરણને સ્વર્ગીય બનાવતાં હતાં.

पाछली सहीमां पतननो अने पतन

ભારે કષ્ટ થયું છે. એમણે કુમાર્ગે જનારાઓને કરવામાં આવે. ભારે દુઃખ આપીને સીધા રસ્તે ચલાવવાનો જેવી પ્રક્રિયા કરી દોહરાવવામાં આવી રહી છે. માટે સાહસ કરશે, તેઓ લોક અને પરલોકની ભવિષ્યમાં બનનારી આ ઘટનામાં સામેલ થઈને શ્રેયના અધિકારી બનવાની માનસિકતા ધરાવતા ગાયત્રી પરિવારના સૂત્ર સંચાલકે આવું જ દનુમાન, જાંબુવંત અને નલ-નીલોને શોધવામાં કર્યું અને પોતે અતિ સામાન્ય દોવા છતાં આવી રહ્યા છે. આ નવસર્જન માટે દેવતાઓને અત્યંત મहાન કહેવડાવવાનું શ્રેય પ્રાપ્ત મનુષ્ય શરીર ધારણ કરીને પરમસત્તા દ્વારા કર્યું. આ દિવસોમાં જાગૃત આત્માઓ પાસે આમંત્રિત કરવામાં આવી રહ્યા છે. જેઓ સંમત થઈ રહ્યા છે, એમની પાસે એક જ અપેક્ષા આવી રહી છે. રાખવામાં આવી રહી છે - મહાક્રાંતિ માટે સમયદાન, આજે આ જ એક કાર્ય છે - દરિશ્વંદ્ર અને ભામશાદ જેવું ઉદાર આચરણ. આને અપનાવનારાઓ પણ લગભગ એટલા જ મહાન શ્રેયના અધિકારી બનશે, જે અત્યાર સુધી માત્ર પરમેશ્વરને જ આપવામાં આવ્યું છે. રામની प्रतिष्ठा भारे श्रेटला हेपालय जन्यां छे तेना કરતાં હનુમાનના મંદિરો વધારે જ છે.

એવી ચિંતા કરવી વ્યર્થ છે કે પોતાની समस्त संपटा को महाडाणनो पोडार सांलणीने નવસર્જન માટે આપી દઈશું તો આપણને નુકસાન થશે. વાસ્તવમાં આ નફાનો સોદો છે. સંસારભરના મહામાનવોનો ઈતિહાસ એ તથ્યનો સાક્ષી છે કે પરમાર્થી દેવપુરૂષોએ જે ગુમાવ્યું तेनी तुलनामां डेटल्ंय पधारे मेणप्युं छे. मात्र સંક્રચિતતાથી વશીભૂત થઈને જ લોકો ચુગઘર્મ નિભાવવામાં અને સમયનો પોકાર સાંભળવામાં આનાકાની કરે છે, પરંતુ જેમણે પણ આ પ્રયોજન માટે સાદસ કર્યું છે, તેઓ ઘન્ય બની જશે અને લોકદિત નિમિત્તે એટલું બધું કરી શકશે, જે માટે તેને અનુકરણીય અભિનંદનીય

આ અનાચારથી પ્રકૃતિ અને પરમેશ્વર બન્નેને દેવમાનવના રૂપમાં અનંતકાળ સુધી યાદ

અનેક લોકો અંગત પ્રયોજનો નિશ્ચય કર્યો છે, સાથે જ જે વિનાશ થઈ ચૂક્યો ભગવાનનું ઢાર ખખડાવતા જોવા મળે છે, પરંતુ છે, તેને નવેસરથી સુધારવાનો પણ. લંકાનો દવે ભગવાને પોતાનું પ્રયોજન પૂરું કરવા માટે વિનાશ અને ધર્મરાજયની સ્થાપનાની ત્રેતાયુગ સાથી-સદયોગીઓને પોકાર્યા છે. જેઓ આ सिद्धिओ-विभृतिओथी विभूषित थर्छने रहेशे. આવું જ અનુકરણ કરવાની અપેક્ષા રાખવામાં



શતાહ્દીની ग्रीर.भी qid वैज्ञानिङ ओडार्नो जूसोએ अनेङ तर्डो अने प्रमाणोथी એ सिद्ध डरी टीट्रं डे पृथ्वी चटार्रजी शेभ चोरस नथी. पण गोण हो.

पुरातनपंथीओએ जाईजलना मतने ખોટો સાબિત કરવાના દંડરૂપે ઓકાર્નો બ્રુસોને જીવતા બાળી નાખવાનો મૃત્યુદંડ આપ્યો. પાગલ લોકો તેમની વાત સુદર્ધા सांभणपा तैयार न थया. એमણे प्राण આપી દીઘા, પરંતુ પોતાની વિચારઘારા બદલી otsT. અંતે **พเวเพ** साभान्यश्रनोने तेमनी पात स्वीडारपी श्र นร์ไ. પોતાની માન્યતાઓ પ્રત્યે द्वराग्रहनी आपी ४ द्वः ५६ परिशतिओ થાય છે.

### गुएा, स्वलाव अने आहतो

તેની આદતોને સૌથી વધારે મહત્ત્વ આપવામાં આવે ઘંઘો ચલાવવામાં મદદ કરે. તેમને પર્યાપ્ત વેતન છે. જે મનુષ્યની જેવી આદતો છે, જેવો સ્વભાવ છે, મળવાનું હતું. ઉમેદવારો પાસેથી અરજીઓ તેવું જ તેનું મૂલ્યાંકન કરવામાં આવે છે. વિદ્યા, બુદ્ધિ, મંગાવવામાં આવી. હજારો અરજીઓ આવી. પસંદગી ચતુરાઈ, રુઆબ વગેરેનું પણ મનુષ્યજીવનમાં આગવું માટે ઉમેદવારોને બોલાવવામાં આવ્યા. વ્યાપારીએ સ્થાન છે, પરંતુ એ સૌથી ઉપર મનુષ્યની સૌની મુલાકાત લીધી. કોઈની શકલ જોતાં જ 'ના'નો રહેણીકરણીની રીત, સ્વભાવ, દષ્ટિકોણ તથા કાર્ય જવાબ મળી ગયો. કોઈને થોડી પૂછપરછ કરવામાં કરવાની પ્રવૃત્તિ જ છે.

નિરર્થક દેખાવ. શાન-શોખ. બનાવટ, બકાઈખોરી, ટીપટાપ વગેરેમાં અનેક નિયક્તિપત્ર આપવામાં આવ્યા. વ્યક્તિઓ ખૂબ ધ્યાન આપે છે. તેઓ બીજાની સામે પોતાને અમીર કે મોટો માણસ સાબિત કરવા માટે હતો, તેને ખૂબ આશ્ચર્ય થયું કે પસંદગીમાં બધાની એવી બેઠ્દી રીતો અપનાવે છે, જે અમીર હોવા છતાં એકસરખી પરીક્ષા ન લેતાં કોઈને કામ શીખવવાની વાસ્તવિક અમીરોને પણ સમજદાર લોકોની દૃષ્ટિમાં રીતિનીતિ કેમ અપનાવવામાં આવી ? તેણે પોતાના ઉતારી દે છે. પછી આ નકલી અમીર અને નકલી મિત્રને એકાંતમાં આનું કારણ પૂછ્યું. વ્યાપારીએ ઉત્તર જેન્ટલમેન પોતાના મનના બાદશાદ બનીને ભલે આપ્યો, દું કોઈની વિદ્યા, ચતુરાઈ અને દેખાવને ફરતા રહે, બીજાની દષ્ટિમાં તેઓ છીછરા, નહીં, તેના ગુણો અને આદતોને મહત્ત્વ આપું છું. જે ઓછા તથા નકામા જ લાગે છે. આવા લોકો બીજાનો લોકો સજાવટ, શુંગાર, શાન-શોખ, અકડાઈ, રુઆબ આદર, સદ્ભાવ તથા સહકાર પ્રાપ્ત કરી શકતા પર વધારે ધ્યાન આપે છે, વાતો વધારે કરે છે, ખૂબ નથી, પરિણામે તેઓ કોઈ મોટી પ્રગતિ પણ કરી મીઠી અથવા બડાઈની વાતો કરે છે, તેઓ હાથપગ શકતા નથી.

આદતોથી અને વ્યવહારવાદી સ્વભાવથી કોઈ મનુષ્ય બનાવટનું જ વધારે ધ્યાન રહે છે, તેમના મગજમાં બીજાના મનમાં પોતાનું સ્થાન બનાવી શકે છે, અને બીજાં કામોની વ્યવસ્થા બનાવવા માટે સમય જ એ જ આધારે સાંસારિક સુવિધાઓ તથા પ્રગતિ પ્રાપ્ત મળતો નથી. તેથી દું એવા કર્મચારી નીમું છું, જેઓ કરી શકે છે. જે લોકો નાનામાંથી મોટા બન્યા છે, સાદાઈથી રહેવામાં, પરિશ્વમી, જવાબદારી પ્રત્યે તેમનામાં અન્ય વિશેષતાઓની સાથોસાથ ઉપર્યુકત જાગરૂક અને અવ્યવસ્થા દરાવીને વ્યવસ્થા ત્રણ બાબતો અવશ્ય રહી છે. જેમની અંદર ગુણો, બનાવવામાં રૂચિ ધરાવે છે. આદતો અને સ્વભાવની વિશેષતાઓ નહિ હોય. તેમની અન્ય યોગ્યતાઓ કોઈ મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રયોજન ઉમેદવાર ખૂબ ઠાઠમાઠના પોશાક પહેરીને, સુંદર सिद्ध हरी शहशे नहि.

મનુષ્યના વ્યક્તિત્વનું મૂલ્યાંકન કરતી વખતે ફેટલાક એવા કર્મચારીઓની જરૂર પડી, જેઓ તેનો આવી, કોઈને એક-બે દિવસ કામ શીખવા માટે અકડાઈ; બોલાવવામાં આવ્યા, તો કોઈકને તરત જ

એ વ્યાપારીનો એક મિત્ર પણ એ વખતે હાજર ઓછા ચલાવે છે. તેમનાથી પરિશ્રમ થતો નથી અને બનાવટથી નહીં પણ સારા ગુણોથી, રચનાત્મક કામ કરવામાં નાનમ સમજે છે. જેમને પોતાની

વ્યાપારીએ પોતાના મિત્રને બતાવ્યું કે જે વાળ કપાવીને અને સજીઘજીને આવ્યા હતા, તેમને એક વાર અમેરિકાના એક મોટા વ્યાપારીને જોતાં જ મનાઈ કરી દીધી હતી, કેમ કે આવા લોકો નકામા, કામચોર, વાતોડિયા તથા ખોટા ખર્ચ આવે તો તેમની દેખાદેખીથી બીજા લોકો પણ એવી જ આદતો શીખી શકે છે અને કામમાં અવ્યવસ્થા ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. તેથી જ ખૂબ ઠાઠમાઠવાળી વ્યક્તિને હું ભૂલથી પણ નોકરી રાખતો નથી. જે લોકો સાદા પોશાકમાં રહે છે, જેમના ચહેરા પરથી જવાબદારી તથા દઢતાની ભાવના છલકાય છે તેઓ જ વાસ્તવમાં રાખવા યોગ્ય હોય છે. આ ઉમેદવારો ઘણા સમયથી પ્રતીક્ષા કક્ષમાં બેસી રહ્યા હતા, હું છુપાઈને એ જોતો રહ્યો કે એમાંથી બેઠા બેઠા કોણ શું કરી રહ્યો છે ? જે લોકો પ્રતીક્ષાલયની વસ્ત્ઓને આમતેમ અસ્તવ્યસ્ત કરી રહ્યા હતા, જયાં ત્યાં સિગરેટની રાખ અને દીવાસળીઓ ફેંકી રહ્યા હતા, ખુરશીઓ પર કઢંગી રીતે બેઠા હતા, તેમને કઢંગા માણસ સમજને મેં પહેલાં જ અસ્વીકૃત કરી દીધા દતા, કેમ કે તેમની આ આદતો દરેક કાર્ચમાં અવ્યવસ્થા ફેલાવશે. એક ઉમેદવાર જે પ્રતીક્ષાગૃહની અવ્યવસ્થા દૂર કરવામાં અને વસ્તુઓને યથાસ્થાને મૂકવા તથા ગંદકી હટાવવા અને શોભા વધારવાના પ્રયત્નો કરી રહ્યો હતો, તે મને સૌથી વધારે પસંદ પડ્યો. તેની પ્રત્યક્ષ મુલાકાત થતાં પહેલાં જ મેં મનમાં નોકરીની સ્વીકૃતિ આપી દીધી હતી. જોકે તે શિક્ષણની દબ્ટિએ એટલો સારો નથી, તેમ છતાં તેની આદતો મારા ધંધા માટે એ શિક્ષણ કરતાં લાભદાયક રહેશે.

પોતાના વ્યાપારી મિત્રની તથ્યભરેલી વાતો સાંભળીને એ વ્યક્તિ ખૂબ જ પ્રભાવિત થઈ. સાચે જ તેના બધા સહયોગી અને કર્મચારી સારી આદતોવાળા હતા. તેણે વીણી વીણીને એવા જ માણસો એકઠા કર્યા હતા. પસંદગીની એક સાવધાનીથી જ ધની વ્યાપારી ગરીબીમાંથી પ્રગતિ કરતો રહી કરોડપતિ બન્યો હતો. તે સદાય એ વાતને મહત્વ આપતો હતો डे **७**पनने ઉन्नतिशीस जनायपा मारे श्रेटली આદતો, સ્વભાવો અને ગુણોની ઉત્તમતાની જરૂર છે આપવા જેવું છે. તેટલી બીજી કોઈ વસ્તુની નથી.

અમેરિકાનો એ કરોડપતિ વ્યાપારી જે નિષ્કર્ષ કરનારા હોય છે. આવા લોકોને નોકરી આપવામાં પર પહોંચ્યો હતો તે નિષ્કર્ષ આપણા બધા માટે સમાન રૂપે તથ્યપૂર્ણ છે. ચાદે કોઈને નોકરી કરવી હોય કે ખેતી, કોઈ અમીર હોય કે ભરવાડ, પંડિત હોય કે નિરક્ષર, બધા માટે આ બાબત સત્ય છે કે જો તે નકામી વાતો અને આદતોમાં પડી જાય તો સારી આદતો પેદા કરવા માટે સમય જ નિંદ મળે અને તે એં મहાન યોગ્યતાથી વંચિત રહી જશે. જે કોઈને મોટો માણસ, અમીર, નેતા, વિદ્વાન, સફળ મનોરથી, પ્રતિષ્ઠિત, સત્તાધારી, કલાકાર વગેરે પ્રતિષ્ઠિત સ્થાનો સુધી પહોંચાડે છે. પરિશ્રમી, સમયની એક ક્ષણ પણ બરબાદ ન કરનારા, પોતાના મગજને निथोश्वित रयनाटमङ દિશામાં અવ્યવસ્થાને ક્ષણભર માટે પણ સદ્દન ન કરનારા લોકોની આદતો જ એ સંપત્તિ છે કે સફળતા તેમની પાછળ પાછળ ચાલશે.

> જે લોકો અઘૂરા મનથી કામ કરે છે, પોતાની વસ્તુઓને યોગ્ય સ્થાને મૂકવાનું જાણતા નથી, જેમને દરેક કાર્ચમાં સફાઈ અને સૌંદર્ચ ઉત્પન્ન કરવાનું આવડતું નથી, એવા કૂવડ લોકો જે સ્થાને પણ બેઠા દશે, ત્યાં ગંદકી અને દરિક્રતાને આમંત્રિત કરતા રહેશે. આવા લોકોની આસપાસનું વાતાવરણ સદાય દાનિ, નુકસાન, દરિક્રતા, કલેશ, આળસ, ચિંતા અને પરેશાનીઓથી ભરેલું રહેશે.

> રાદુ, કેતુ કે શનિની ગ્રહદશામાં મનુષ્ય દુઃખ-દારિદ્રયથી ઘેરાઈ જાય છે. અવ્યવસ્થા, કવડપણં અને નકામા કાર્યોમાં શક્તિ વેડફવી - આ ત્રણ આદતો જ દુર્ભાગ્યની જનની છે. જયાં આ ત્રણેય રહેશે, ત્યાં પ્રતિકૂળ ગ્રહદશાની જેમ અસફળતા તથા દુઃખ દરિશ્રતાનું વાતાવરણ છવાચેલું રહેશે.

> યાદ રાખો - સારી આદતો, સારો સ્વભાવ અને સારા ગુણો જ સાંસારિક જીવનમાં ઉન્નતિ તથા સફળતા આપતી મહત્વપૂર્ણ વસ્તુઓ છે. એમનાથી વંચિત રહેવું તે દુઃખ-દારિક્રયને પ્રત્યક્ષ આમંત્રણ





### लगवान पासेथी . કંઇ વાતની સ્પષ્ટતા માગીએ



આજે ઈશ્વર વિશેની વર્તમાન માન્યતાઓ તથા ઉપાસના સાથે જોડાયેલી ભ્રાંતિઓથી ઘેરાયેલા સમાજને જોતાં મનમાં કેટલાય પ્રશ્નો ઊઠે છે કે શું વાસ્તવમાં ઈશ્વર આવો જ છે ? જો તે પુજારીઓને ન્યાલ કરવાની માન્યતાનો વિરોધ કરતો नथी. વિદૂષકો, ચારણો બદ્રુપીઓને. કર્તવ્ય પાલનમાં ઉપેક્ષા વર્તનારાઓને આશ્રય આપે છે તો તેના પર ન્યાયનિષ્ઠ ઈશ સંતાનોને પક્ષપાતનો મઠાન આરોપ જેમ ક્યારેક રાષ્ટ્રપતિ અને વડાપ્રધાન પર લગાડવાની ચર્ચા થતી રહી છે તેવી જ રીતે લગાડવો જોઈએ.

આજે એવી માન્યતા વિકસિત થઈને દઢ થતી જાય છે કે જેઓ ભજનના નામે પોતાનો બધો સમય આળસ અને પ્રમાદમાં વેડકી નાખે છે તથા જનતા પાસેથી પોતાના શાનદાર નિર્વાદ માટે ફાળો વસૂલ કરીને ઓડકાર પણ લેતા નથી, પોતાને ભગવાનના મુખ્ય એજન્ટ માને છે, તેમને જ ઈશ્વરભકત કહેવા જોઈએ. મનમાં એક પ્રશ્ન ઊઠે છે કે જો ઈશ્વર અંતર્ચામી છે, તો ભાવ-સંવેદનાઓ, આકાંક્ષાઓ, ઉદ્ઘેશ્યો આદર્શીને જોઈ-પારખીને જ સારા-ખરાબ. ભક્ત-અભકત હોવાનો નિર્ણય કેમ કરતો નથી. જે ઈશ્વર ઘર્મ-ઘારણાના નિયમ -પેટાનિયમ બનાવી શકે છે, ઋષિઓને પ્રેરણા આપી શકે છે, મનીષીઓને અશુભ નિવારણ માટે ઉત્તેજિત કરી શકે છે તો તે પોતાના ઉપર લાગતા આ આક્ષેપોનું નિરાકરણ કરવા માટે કોઈ પત્રલાં કેમ લેતો નથી ? તે એ સ્પષ્ટ કેમ કરતો નથી કે તેની સરકારમાં સત્તાના દલાલો માટે કોઈ स्थान नथी.

જયારે તે સર્વજ્ઞ છે. બધી ભાષાઓનો વિદ્વાન છે, તો પછી કોઈ વ્યક્તિ તેની भावलाषामां જ पोवाना मननी पाव हेम કही समर्थंड होवाना કારણે એવી છૂટ મળી ગઈ છે हे શકતી નથી ? તેને કેમ બાઈબલ માટે સદીઓ તેઓને જનતા આ એક કારણે જ સર્વોપરિ માની જनी अंग्रेश अने आर्ष ग्रंथो भाटे किटल अने ति अने पोताना भाटे भइतमां जर्याण साधन

મુશ્કેલ સંસ્કૃત ભાષા જ ગમે છે. પોતાના સમ્માન અને શિષ્ટાચાર માટે તે ભાવનાત્મક આદાન-પ્રદાનના સ્થાને મુશ્કેલ કર્મકાંડોનો આશરો કેમ લે છે ?

ભજન અને કર્મમાં કોને પ્રાદ્યાન્ય આપવામાં આવે ? આ સરળ છતાં આજના સમયમાં જટિલ બની ગયેલા પ્રચલનમાં ઊંડાં મૂળ જમાવી બેઠેલા એક જાતની ગાંઠ બની ગયેલા મંતવ્ય પર કોઈ સર્વમાન્ય નિર્ણય કેમ લેવામાં આવતો નથી ? આ મૌન સાઘનાથી, મૂક દર્શક બની રહેવાથી લોકોની એવી સદુજે માન્યતા બની જાય છે કે भौनने अर्ध स्पीइति हेम मानी लेपामां न आपे અને મૌનને શા માટે તેનો સમર્થક માની લેવામાં ન આવે ?

મોટાંઓની મોટી વાતો નાનાંની સમજમાં આવશે નહિ એમ કહીને તીવ્ર જિજ્ઞાસ્ઓને ચૂપ તો કરી શકાય છે, પરંતુ ભ્રમ-શંકાના અઉનને અંદર ને અંદર સળગતો રોકી શકાતો નથી. જે સમય. શ્રમ અને સાધના દ્વારા સત્પ્રવૃત્તિ સંવર્ધનમાં લગાવી શકાતો હતો તેને ભજનપરક વિકંબનાઓમાં આટલી દૃદે શા માટે સદન કરવામાં આવે છે કે લગભગ એંશી લાખ વ્યક્તિ પુરા સમયના ઘંઘાદારી અને ઓછીવત્તી માત્રામાં તેને માટે જ વિપુલ પ્રમાણમાં સમય ખર્ચી नामती. होटि-होटि प्यक्ति नाम स्ट्रशने ४ ઈશ્વરની પ્રસન્નતા પામવાનું એકમાત્ર સાધન માની લે અને બહાનું મળી જવાથી લગભગ બધો સમય એ જ પ્રયોજનમાં ગુજારતા રહે.

દરેક મનુષ્ય જયારે પોતાની વ્યક્તિગત ઈચ્છાઓ અને જરૂરિયાતોની પૂર્તિ માટે પોતાની श्रमसाधनाथी ४ निर्पाह माटेनां ४३री साधन મેળવી લે છે. તો પછી કેટલાક લોકો આ प्रકारनो हायो शा भाटे हरे छे हे तेमने एकन મેળવી લે ? જો આ પ્રવાદની દિશા બદલી શકાઈ કણ-કણમાં સતત થતું રહે છે. એવું સ્પષ્ટીકરણ હોત તો લાખો કરોડો પરમાર્થ પ્રેમીઓ સર્જન ઈશ્વર શા માટે કરે કે, ''મારાથી સંબંધિત કાર્ચમાં લાગી શક્યા હોત અને પોતાના ફાજલ માન્યતાઓની ભ્રમ-જંજાળમાં સમયનો એવો સુનિયોજિત ઉપયોગ કરી શક્યા મનુષ્યો ! કમ-સે-કમ વિચાર કરી જુઓ કે સાચા હોત કે સંવ્યાપ્ત અનિચ્છનીયતાના સ્થાને અર્થોમાં મારી સત્તા કઈ છે અને શું છે ?'' એ તો નવજીવન સંચાર માટે ઘણું થઈ શક્યું हોત.

પૂરી કરવાની માન્યતા હવે એટલી પ્રબળ બની હૃદયમાં ઝાંખી કરીને શોધવું પડશે કે સાચો ગઈ છે કે મોટાભાગનાં ઉપાસના કેન્દ્રો હવે આ ભગવાન ક્યો છે ? એક જ બિંદ પર કેન્દ્રિત થઈને રહી ગયાં છે. આ પ્રવાદનું પ્રચલન દિવસે દિવસે વધારે ઝડપથી આપણને, આપણી બુદ્ધિને મુશ્કેલી લાગતી હોય કુંકાતા વાવાઝોડાની જેમ વધી રહ્યું છે. તો આપણે વેદાંતનાં કેટલાક સૂત્રો ''સોદ્દમ્'' मनोडामना पूर्ण डरपानो हायो डरता हेयी- ''અथभात्मा દેવતાઓ, જંતર-મંતર અને કહેવાતા સિદ્ધ|''તત્ત્વમસિ'' ''જીવોબ્રહ્મેવ નાપરઃ''નું ચિંતન-પુરૂષોની, દાઢીવાળા ભગવાંધારીઓની સંખ્યા મનન કરી લેવું જોઈએ તથા પોતાની જિજ્ઞાસાનું એટલી વધી ગઈ છે કે સર્વત્ર તેમનું જ સામ્રાજય સમાધાન કરી ભ્રમજંજાળોની મૃગતૃષ્ણામાંથી ફેલાચેલું દેખાય છે. પૂજા-પ્રાર્થનાને જ વરદાન-આશીર્વાદ પ્રાપ્ત કરવાનું મુખ્ય માધ્યમ બનાવવામાં આવી રહ્યું છે. પરિણામે તે જ निभित्ते धनशक्ति, समयशक्ति अने लापं ચેતનાનું નિયોજન થતું રહેવું સ્વાભાવિક બની ગયું છે. સ્થિતિના તોફાની જોતાં પૂર દરેક વિચારશીલનું શંકાશીલ મન એ જાણવા ઈચ્છે છે કે આખરે વસ્તુસ્થિતિનો નિર્ણય કેમ થઈ રહ્યો નથી ?

વાસ્તવમાં ઉપર્યુક્ત બધા પ્રશ્નોનું સમાધાન તથા મहા-આરોપ લગાડવાની આતુરતાનો પ્રત્યત્તર ત્યારે મળવા લાગે છે. જયારે મન:સ્થિતિને થોડીક વાળીને વિચાર કરવામાં આવે છે. મનોકામનાની પૂર્તિ કરનારો ઈશ્વર તો માનવીએ જ ઘડયો છે ને, કોઈ બીજાએ તો નિંદ, તો પછી તે પોતાની ફતિ પર આરોપ કેવી રીતે લગાવી શકે ? જેમને પરમેશ્વર, પરબ્રહ્મ, પરમાત્મા, અચિંત્ય, અગોચર, અગમ્ય કહેવામાં આવ્યા છે, જેમણે આ સૃષ્ટિના કણકણની, વૃક્ષ-વનસ્પતિઓની, જન-જનની કાયા અને भननी, ग्रह-नक्षत्रोनी अनुशासन रूपी सिभेंटथी સંરચના કરી છે. આ તે પરબ્રહ્મ છે, જેણે સંપૂર્ણ स्बिट सर्छ छे. तेनुं ४ स्पंहन ४५-येतनना

કસાચેલા આપણે જ પોતાની દૂરદર્શી વિવેકશીલતાને ઈશ્વરની પુજા-પ્રાર્થનાને બદલે મનોકામનાઓ જિગાડી, ઔચિત્યની સ્થાપના કરી પોતાના જ

> જો <u> બિરાકાર</u> પરબ્રહ્મને સમજવામાં બ્રહ્મ'' ''સચ્ચિદાનંદોદમ્'' બહાર નીકળવું જોઈએ.



વાસવદત્તા તે સમયના શ્રાવસ્તી નગરીની અનિંઘ નગરવધુ હતી. સંપૂર્ણ કુલીન સમુદાય તેને પામવા માટે ભમરાની જેમ આસપાસ કરતો રહેતો. ભિક્ષ ઉપગુપ્ત તે સમયે મહાન તપસ્વી જ નહીં, સૌંદર્ય અને સૌષ્ઠવની પ્રતિમૂર્તિ પણ હતા. વાસવદત્તા ફક્ત તેમને જ ચાહતી હતી, પરંતુ આત્માના ઉપાસક ઉપગુપ્ત પર તેનો કોઈ પ્રભાવ ન પડ્યો. જીવનના ઉત્તરકાળમાં વૃદ્ધા વાસવદત્તા બીમાર થઈ ગઈ, ત્યારે એક દિવસ ઉપગુપ્ત તે તરફ પહોંચ્યા. વાસવદત્તાએ તેમને જોઈને કહ્યું, તાત ! આપ હવે આવ્યા છો, જ્યારે મારી પાસે આપના માટે કશું જ બાકી રહૃં નથી.

આત્મજ્ઞાની ઉપગુપ્તની આંખો ભીની થઇ ગઇ. તેમણે અત્યંત આદર અને સ્નેહપૂર્વક વાસવદત્તાને કહ્યું, ભદ્રે ! સૌંદર્ય તો આત્માનું હોય છે અને તે અવિનાશી છે. આટલું કહી તેઓ તેની સેવામાં લાગી

#### ज्ञाननो भहिभा) યગગીતા-૩૪

## ઊઠો ભારત! સ્વયંને યોગમાં પ્રતિષ્ઠિત કરો

(गीतावा थोथा अध्यायबी युगावुरूण व्याभ्या-सोणभी डडी)

'જ્ઞાનથી વધુ પવિત્ર કાંઈ નથી' એ શીર્ષક સાથે મે ૨૦૦૨ના અખંડ જયોતિ માસિકમાં પરિજનોએ વિસ્તારથી વાંચ્યું છે કે જ્ઞાનની પૂર્ણતાએ પહોંચેલો સાધક પોતાની શ્રદ્ધા, સંચમશીલતા તથા તત્પરતા દ્વારા ભગવત્પ્રાપ્તિ રૂપી પરમ શાંતિ મેળવે છે. ભગવાન આ છેલા શ્લોકોમાં જ્ઞાનની સાથે શ્રદ્ધા. આદર્શો પ્રત્યે અસીમ પ્રેમ, શ્રેષ્ઠતા પ્રાપ્ત કરવા માટેની અતૂટ લગન પર સૌથી વધુ ભાર મૂકે છે. તેઓ કહે છે કે શ્રદ્ધાદીન, અજ્ઞાની અને સંશયથી ભરેલો મનુષ્ય પરમાર્થ-પથથી દૂર થઈ જાય છે અને અંતે તેનો નાશ થાય છે. તેને કોઈ પણ કાળ અને લોકમાં ક્યારેય સૂખ-શાંતિ મળતાં નથી. ગુરૂ પ્રત્યે નિષ્ઠા રાખી તેમની પાસેથી જ્ઞાન મેળવીને જે પ્રાપ્ત થાય છે તેને શ્રીકૃષ્ણ સર્વોપરિ ગણાવે છે. અજ્ઞાન અને અવિદ્યા મનુષ્યને અશાંતિ અને દુઃખ આપવા સાથે તેની અદોગતિ પણ કરે છે. ગત ભાગમાં જ્ઞાન અને શ્રદ્ધા બંને શબ્દોની વિસ્તારથી વ્યાખ્યા કરવામાં આવી હતી. જે વ્યક્તિ શ્રદ્ધાવાન બને છે, તે ક્યારેય બિનજરૂરી સંદેહ નથી કરતી, સતત સાધનાપરાયણ રહે છે અને ચારેય સંયમોનું (ઈન્દ્રિય, અર્થ, સમય, વિચાર) પાલન કરે છે, પોતાના પર નિયંત્રણ રાખે છે, તેને નિસ્સંદેહ પરમાત્મસત્તાનો, સત્યનો સાક્ષાત્કાર થાય છે, જે માનવજીવનને સાર્થક બનાવે છે.

પહેલા ત્રણ શ્લોકોમાં વર્ણવેલ યુગ સત્યને 'ज्ञानहर्भसं न्यासयोग' વામ મહત્ત્વપૂર્ણ ચોથા અધ્યાયની સમાપ્તિ કરે છે. योगसन्यस्तडमधि ज्ञानसच्छिन्न संशयम्।

સમસ્ત કર્મો પરમાત્માને અર્પણ કરી દીધાં છે કરવો. તર્ક અને શ્રદ્ધામાં તર્કને વધુ મહત્ત્વ તથા જ્ઞાન દ્વારા (વિવેકના માધ્યમથી) જેના આપવું. તેઓ પોતાના વર્ત્વના બધા જ બધા સંશય નાશ પામ્યા છે. તે આત્મપરાયણ લોકોની નિયત. કર્મભાવના અને પ્રયોજન પર પુરૂષને (વશમાં કરેલા અંતઃકરણવાળાને) કર્મો અવિશ્વાસ રાખે છે. તેઓ પ્રત્યેક વ્યક્તિના બાંધતાં નથી.''

तस्माहज्ञानसंभूतं हृस्यं ज्ञानासिनात्मनः । ि एपेन संशयं योगमातिष्ठोत्तिष्ठ लारत ॥

હृदृयमां स्थित आ अज्ञानश्वीत संशयने संसारमां विश्वास होय, तो तेने आ संसारमां વિવેક-જ્ઞાનરૂપી તલવારથી કાપીને સમત્વરૂપી કોઈ મહત્ત્વપૂર્ણ ઉપલબ્ધિ મળતી નથી. યોગમાં સ્થિર થા અને યુદ્ધ માટે ઊભો થઈ પરલોકમાં પણ તેને દુર્ગતિનો જ સામનો કરવો ชา."

पहेलां लगपाने श्रद्धापानने ४ ज्ञान भणे પ્રભ્ શ્રીકૃષ્ણ પોતાના અંતિમ બે શ્લોકોમાં છે, એમ કહ્યું અને પછી જણાવ્યું કે અજ્ઞાની કદેલી વાત દ્વારા વધુ પ્રભાવશાળી રીતે વર્ણન શ્રદ્ધાદીન-વ્યક્તિ, જે સંશયોથી ભરેલી રહે છે આ તે અંતે વિનાશ પ્રાપ્ત કરે છે. તેને કોઈપણ કાળમાં સુખ પ્રાપ્ત થતું નથી. આ એક પ્રકારની દુઃખદ નકારાત્મક સ્થિતિ છે. આવી આત્મવન્તં ન કર્માણ નિબદનન્તિ ઘનંજય માં મનોદશામાં આપણને ઘણા લોકો, મોટે ભાગે - ૪-૪૧ આખા સમાજના બધા વર્ગોમાં છવાયેલા જોવા ''દે ધનંજય, જેણે કર્મયોગની વિધિ ઢારા મળે છે. તેઓનું એક જ કામ છે, સતત સંશય પ્રત્યેક શબ્દ પર વગર વિચાર્યે સંદેહ રાખે છે. लगपानना भते तेमना संशय, तेमना अज्ञानने કારણે બેજવાબદારીભરી લમણાઓને કારણે - ૪-૪૨ જ દોય છે. જયારે વ્યક્તિને ન તો પોતાનામાં ''તેથી દે ભરતવંશી અર્જુન, ઊઠ, તું વિશ્વાસ દોય, કે ન તો પોતાની આસપાસના પકે છે. તેને ક્યાંય, કોઈ પણ કાળમાં સુખ ન

મળવાનું કારણ માત્ર એ જ છે કે તે હંમેશાં તે જ્ઞાન પોતાની મેળે જ યોગ્ય સમયે પોતાના શંકાઓથી ઘેરાચેલ રહે છે. તેથી ભગવાન કહે આત્મામાં મેળવી લે છે, પરંતુ સામાન્ય છે કે શ્રદ્ધાવાન પુરુષ જ જ્ઞાન-લાભ પ્રાપ્ત કરે મનુષ્ય, જે સંશયોમાં ભટકતો રહે છે, જાત છે. અન્ય કોઈ નહીં.

ગીતા : એક માનવશાસ્ત્ર

ธรใรสมเ પાઠચપુસ્તક છે. તે એક પ્રકારનું માનવશાસ્ત્ર લોકમાં નાશ પામે છે અને પછી એવી જ રીતે છે, જે વાતાવરણ અને પરિસ્થિતિઓથી જન્મ-જન્માંતરો સુધી જુદી જુદી ચોનિઓમાં પ્રભાવિત થયા વિના શ્રેષ્ઠ કર્મોમાં વ્યસ્ત ભટકતા રહે છે. કર્મઠ જીવન જીવવા માટેની આપણને બધાને ગુરૂના જ્ઞાન પર દઢ વિશ્વાસ રાખીએ પ્રેરણા આપવા માટે યોગેશ્વર શ્રીફુષ્ણના આપણે આપણી ગુરસત્તાનાં વચનો પર જો શ્રીમુખેથી વહી છે. આપણું પ્રતિનિધિત્વ અહીં દઢ વિશ્વાસ રાખીએ, આપણા મનમાં તેના અર્જુન કરી રહ્યો છે. તે ખૂબ સંશયમાં છે અને નિર્ધારણો, યુગનિર્માણની તેમની ભવિષ્યવાણી સંશય અજ્ઞાનમાંથી જન્મેલ છે. તેને લાગે છે કે તથા ઘોષણાઓ પર વિશ્વાસ હોય. તો આપણી જીતવાનો કોઈ અવસર નથી. ક્યાં પોતાની દુર્ગતિ કેમ થાય ! આપણે તો માની લીધું છે સાત અક્ષૌ હિણી સેના અને ક્યાં વિરોધી પક્ષની કે આપણે એકલા છીએ, આપણે જ બધું અગિયાર અક્ષૌ દિણી સેના ? તેના મનમાં કરવાનું છે. બીજાના આચરણ આપણને જલદી પોતાના જ પ્રત્યે અવિશ્વાસ છે કે જીતી નહિ દેખાઈ જાય, તો આપણે સંશયોથી ઘેરાઈ લૌકિક દષ્ટિએ વિવશ અર્જુન જાણવા છતાં જે પરમ પુરુષાર્થમાં તત્પર થવાનો પ્રયાસ કરતા એક તથ્ય નકારી રહ્યો છે, તે એ છે કે બધું જ નથી, તેથી આપણી સ્થિતિ પણ એ જ થાય પ્રતિકૂળ હોવા છતાં પણ શ્રીકૃષ્ણ તેની સાથે છે, જે અર્જુનની થઈ રહી છે. જ્ઞાન કર્મ પ્રાપ્ત કરી યુદ્ધ ક્ષેત્રમાં પૂરા સંકલ્પબળ સાથે તેમના દ્વારા સૂર્યને જણાવેલા યોગની ચર્ચાથી નહીં, આપણા બધાની પરીક્ષા થઈ રહી છે કે દાર્શનિક પક્ષનું વિવેચન કરતાં જ્ઞાન કેવી રીતે રાખી શકીએ છીએ. શ્રદ્ધાજન્ય જ્ઞાન વિના મહિમા કેટલો મોટો છે, એ બધાં વિવરણો અને તેના માટે આપણી ગુરૂસત્તા પર દઢ સંબોધન પર સમાપ્ત થઈ રહ્યો છે. કેવા કેવા વિશ્વાસ, તેમણે આપેલ જ્ઞાનને ગ્રહણ કરવાની ચડાવ-ઉતાર આવ્યા છે, આ અધ્યાયમાં, પાત્રતાનો વિકાસ, સાધનાપરાયણતા તથા પરંતુ આ અધ્યાય કર્મ યોગ પર આધારિત એક સંચમશીલતાનો ઊંડો અભ્યાસ જોઈએ. જે મદાપુરુષ માટે, એક સંકલ્પિત અનુષ્ઠાન प्यक्ति शुद्ध अंतः हरणपाणी छे, ते तो स्पयं पिछने हार्य हरी रहैल એह संगठन मारे એह

જાतना तर्ड क्रारा सत्यने पामपानो प्रयास हरे છે. તેની અંદરથી શ્રદ્ધા ઊપજ જ નથી શકતી, भनोपिज्ञाननं तिओ तो काथे निरंतर लटहता ४ रहे छे. आ

શકાય. આ આત્મવિશ્વાસના અભાવે જે બોલ જઈએ છીએ. આપણે પોતાને જોવાનો. तेना भोंभांथी नीडले छे. ते अज्ञानश्वीत छे. पोतानी श्रद्धा-संपर्धन डरपानो. ज्ञानप्राप्तिना છે. જો આટલો જ માત્ર દઢ વિશ્વાસ તે રાખે, સંન્યાસ યોગનો આ અધ્યાય ભગવાનના તો તે બધી ગ્લાનિ-ઉદાસીનતા પર વિજય 'સંભવામિ યુગે-યુગે'ના આશ્વાસનથી અને ઊભો રહી શકે છે. અહીં અર્જુ નની પગલે-પગલે શરૂ થયો હતો. કર્મ, અકર્મ, વિકર્મની વ્યાખ્યા परीक्षा छे. गीताना हरेड श्लोड साथे तेनी ४ समन्नपतां, पंडितक्रनोनी व्याण्या तथा यज्ञना જીવન સંગ્રામમાં આપણે પોતાને કેટલા તૈયાર પ્રાપ્ત થશે. કોને પ્રાપ્ત થશે અને તે જ્ઞાનનો કર્મદતા, કર્તવ્યપરાયણતા આવી શકતી નથી સાથે અર્જુનને યુદ્ધ ક્ષેત્રમાં ઊભા થવાના જોઈએ, તેનાં કર્મ દિવ્ય ક્યારે બનશે તથા નથી, એ જ ભાવ આ પંક્તિમાંથી પણ નીકળે श्रद्धा अने ज्ञान विना डर्भोने हिशा डेवी रीते। મળશે, એ જ બધાં પ્રતિપાદનો પર ટકેલો છે કર્મોનું સંપાદન થવા લાગે છે. પરમસત્તાના આ અધ્યાય, જેની પરાકાષ્ઠા પર આપણે પહોંચી ચૂક્યા છીએ. જ્યાં વારંવાર ભગવાન સમર્પિત સાધક પછી એ જ ચાલ ચાલે છે, જે કહે છે કે અર્જુન, તારા મનમાં કોઈ સંશય દોય તો કાઢી નાખ. જો સંશય લઈને જીવીશ. કર્મયોગના પથ પર આરૂઢ નહીં થાય, તો વિનાશ પ્રાપ્ત કરીશ, તેથી સંશયોથી મુક્ત થવું અનિવાર્ય છે.

આત્માવાનને કર્મો બાંધતાં નથી, એવી દઢતાપૂર્વક વ્યક્તિને જેણે વિવેક દ્વારા પોતાના સમસ્ત પોતાની મનઃસ્થિતિથી પરિસ્થિતિને નિયંત્રણમાં संशयो नष्ट हरी हीधा छे. એવી व्यक्तिने જેનું અંતઃકરણ પોતાના વશમાં છે, તેને છે. ગીતા શૂભ શક્તિઓના નાયક, દેવપક્ષનું કર્મોના બંધનમાંથી મુક્તિ મળતી જાય છે. (આત્મવન્તં ન કર્માણ નિબદનનિત ધનંજય) અને દે ભારત ! ઊઠો, યુદ્ધ કરો, અનીતિને રામકૃષ્ણ પરમહંસ કહ્યા કરતા હતા, જેને નાચવાનું આવડી જાય, તેના પગ ખોટી રીતે પડતા નથી. તો જે આત્માએ સ્વયંને પરમાત્માને અર્પણ કરી દીધો છે. જે દિવ્યકર્મીનાં બધા કર્મ પરમબ્રહ્મને સમર્પિત છે. તેનાથી કદી કોઈ ખોટું કામ થઈ શકે જ नहीं. तेना भनभां એવા કોઈ ભાવ જ કદી પેદા નથી થતા. તે કર્મબંધનોથી મુક્તિ મેળવીને જીવનમુકત બની જાય છે. પરમપૂજય છે કે જયારે વિષયો અને સ્વાર્થની કામનાથી ગુરૂદેવ ક્યારેક મસ્તીમાં આવી જતા તો એક ભરેલાં કર્મોનો દિવ્યયોગભાવના દ્વારા ત્યાગ ગીત સંભળાવતા હતા, ''મેરે પૈરોંમેં ઘુંઘરૂ બંધા દે તો કિર મેરી ચાલ દેખ લે" કોઈ સમાપ્ત થતી જાય છે. અધ્યયન-મનન દ્વારા ફિલ્મનું આ ગીત સંભળાવીને તેઓ કહેતા કે તિનાથી આંતરિક જ્ઞાનમાં વૃદ્ધિ થાય છે, જે ગ્ર એવી વ્યક્તિની ચાલ પછી ખોટી હોઈ જ સમર્પણમાં ભળતું જાય છે. વાસનામુક્ત શકતી નથી. લય અને તાલની સાથે જ એ અંતઃકરણમાં એવા જ્ઞાનની વૃદ્ધિ થતી જાય છે, ચાલશે. એવી વ્યક્તિ ક્યારેય ભૂલ નહીં કરે, જેના પ્રકાશમાં આપણી બુદ્ધિ પર ઘેરા ઘટાટોપ કારણ કે પરમાત્મા તેનું દરક્ષણ સંચાલન કરે વાદળોની જેમ છવાયેલા સંશય નિવૃત્ત થઈ છે. તે કર્મયોગમાં સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી ચૂકી દોય જાય છે. (જ્ઞાન સંછિન્ન સંશયમ્) જ્ઞાન સૂર્ય છે. જે વાત પરમદંસજીએ કહી છે કે નૃત્ય જાણે કે તે વાદળો પર અજ્ઞાનજન્ય ભ્રાંતિઓ

નિર્દેશ પુસ્તિકા છે. કર્મયોગીએ કેવા હોવું કરતાં શીખી ગયા પછી ખોટી રીતે પગ પડતો છે. ઉપાસ્થ-ઇષ્ટના અનુશાસનમાં જ પછી અનુશાસનરૂપી ઘુંઘરૂં બંઘાઈ ગયા પછી એક કુશળ કર્મયોગીએ ચાલવી જોઈએ. સંપૂર્ણપણે ત્રુટિફીન, સર્વાંગસંપૂર્ણ કૌશલ્યથી ભરેલી.

#### ક્રાંતિકારી ગર્જના 🔻

ભારતીય સંસ્કૃતિની વિશેષતા છે કે અહીં ભગવાન કઠી રહ્યા છે, દે ધનંજય ! સમસ્યાઓથી ભાગવાનું નથી કદેવાતું, પરંતુ સ્થિર रहीने બુદ્ધિમત્તાપૂર્વક રાખતાં કર્મ કરવા માટે પ્રેરિત કરવામાં આવે प्रतिनिधित्व हरनारा अर्जुन प्रति संजोधित छे મૂળમાંથી દૂર કરો, એ જ યોગેશ્વરનો અંતિમ ઉપદેશ છે. ક્રાંતિ જયારે પણ થાય છે, તો ભગવાનનો એ જ આદેશ છે કે ગુફાઓમાં ભાગી ન જાઓ, મક્કમ રહીને અનીતિ સાથે, इरीति साथे, वैचारिह प्रदूषण साथे युद्ध हरो अने सतत सम्यह हर्म हरता रहो, तमारी પાસેથી આ જ અપેક્ષા છે.

> એકતાળીસમા શ્લોકમાં ભગવાન એ જ કહે કરવામાં આવે છે, તો અશાંતિદાયક વાસનાઓ

છે. એવી વ્યક્તિ આપોઆપ આત્મપરાયણ શ્લોક) કેટલું તેજસ્વી ઉદ્બોદ્યન છે અને બની જાય છે. (આત્મવન્ત), તે પરમચૈતન્ય કેટલું અવસ્થા પ્રાપ્ત કરે છે. પછી આ લૌકિક જગત કર્મચોગના अने तेनी ક્રિયાઓ બેડીઓમાં જકડી શકતી નથી. (ન કર્માણિ યોગ નામે પ્રસિદ્ધ છે. તે પહેલાં ભગવાને निजधनित धनंश्य)

કરવાનાં કર્મો સંપન્ન કરે છે. જેવી રીતે માનું પણ સંશય વ્યાપેલ દોય, તેનાથી નિવૃત્ત થઈ પારણામાં સૂતેલા બાળક પ્રત્યે સતત રહેલું અહંભાવમાં જકડી છે. આપણી ગુરૂસત્તા યુગનિર્માણનાં કાર્યો સંપન્ન કરતાં કરતાં પણ નાખો. 'યોગક્ષેમં વહામ્યહમ્'ના ભાવથી આપણી તરફ જ્ઞાનાસિનાત્મનઃ દયાન રાખે છે. યોગી પણ, દિવ્યકર્મી પણ બેતાળીસમો શ્લોક) જો આપણે પ્રભુને સતત પરમસત્તાથી ક્યારેય વિમુખ થતા નથી. બહિરંગ આપણી આસપાસ હાજર માનીને, સતત જાગૃત જગતમાં કર્મ કરતાં રહેતાં તેઓ હકીકતમાં બની રહીને તેમના પ્રત્યે પોતાનાં કર્મોના અકર્મમાં લીન રહે છે. આ રીતે કર્મ કરતાં અર્પણનો ભાવ રાખીએ, તો આપણે યોગમાં રહેવાથી મનુષ્યના આંતરિક વ્યક્તિત્વને સ્થિત થઈ જઈએ છીએ. યજ્ઞીયભાવથી કર્મ બાંઘતાં പലി' ભગવાનનો આ આશય છે. અજ્ઞાન અને કર્મચોગી બનાવે છે.

જ્ઞાનની તલવારથી સંશયને કાપીએ જે અદંકાર અનભવ થઈ જાય. યોગમાં સ્થિર થઈ જા. ઊઠ, દે ભારત ! તું યુદ્ધ નિર્લેપભાવે કર્મચોગીની જેમ જીવવા માંગતા

પર પોતાનો પ્રકાશ છાંટીને તેમનો નાશ કરે માટે તૈયાર થઈ જા.'' (બેતાળીસમો અંતિમ મર્મચુકત ज्ञानोपदेशथी प्रतिपाद्दनन् છે. तेने पासनाओनी आगणनो अध्याय (पांचमो) हे हर्म संन्यास અર્જુ નને પ્રેપ્રો દલબલાવી દીધો એવી સ્થિતિમાં મનુષ્ય ભીતરમાં યોગમાં આત્માના તાત્કાલિક અને અપરોક્ષ અનુભવ સ્થિત રહીને બહાર બધાં બુદ્ધિમત્તાપૂર્વક (અપરોક્ષાનુભૂતિ) દ્વારા તેના સ્વરૂપ સંબંધે જે દયાન ઘરના કામકાજમાં લાગેલું હોવા છતાં જવું જ ઉચિત છે. એ જ સંશય આપણને રાખે છે દોય છે, આકાશમાં ઊડતી ચકલી માળાથી દૂર અજ્ઞાનમાંથી જન્મે છે. પ્રભુ કહે છે આ હોવા છતાં પોતાનાં બચ્ચાંનું ધ્યાન બરાબર અજ્ઞાનજનિત સંશયોને અપરોક્ષાનુભૂતિની, सूक्ष्म३पे विवेडज्ञाननी तलवारथी नष्ट डरी हो, डापी (તસ્માદજ્ઞાનસંભતં **છि** ਦੇ ਪੈ ਗ સંશયં જકડનાર નવી વાસનાઓ ઉત્પન્ન થઈ શકતી કરવા માંડીએ છીએ. (યોગમતિષ્ઠ આખા શબ્દોથી અધ્યાયનો સાર અહીં આવી ગયો છે.

કેટલી વિચિત્ર વાત છે! ગીતા યહ્ન ક્ષેત્રમાં તેનાથી જન્મનાર ભાંતિઓથી મુક્તિ જ એ કહેવાઈ રહી છે. મોહગ્રસ્ત અર્જુનને યોગેશ્વર રાજમાર્ગ છે, જે વ્યક્તિને સાચા અર્થમાં કર્મચોગનો સંદેશ આપી રહ્યા છે અને વારવાર એ જ કહી રહ્યા છે કે યુદ્ધ કર. આપણને લાગે કે ક્યાં યોગ જેવું ઉચ્ચસ્તરીય દર્શન અને ક્યાં જયારે મનુષ્યને વાસ્તવિક આત્મતત્ત્વનો યુદ્ધ ! પણ આ જ તો કાવ્યના લાલિત્યની अने विसक्षणता छे. याहे ते महालारतन् युद्धक्षेत्र કામોદ્ભેગોથી ઢંકાયેલો હતો, ત્યારે તેની હોય, ચાહે આપણા અંતર્જગતનો દેવાસર સમસ્ત લાંતિઓ પણ મટી જાય છે. ત્યારે સંગ્રામ. આપણે હંમેશાં આ જ પ્રકારના ભગવાન એમ કઠીને ઉપસંદાર કરે છે, માર્ગદર્શનની જરૂર દોય છે. ચાદે આપણે ''હૃદયસ્થિત અજ્ઞાનથી ઉત્પન્ન થયેલ આત્મા લૌકિક જીવન જીવી રહ્યા હોઈએ કે રૈદાસની સંબંધી સંશયને જ્ઞાનની તલવાર વડે કાપીને જેમ, રૈક્યની જેમ, સદન કસાઈની જેમ

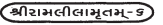
હોઈએ, આપણે આ જ ઉચ્ચતર કર્મચોગની હોવાને નાતે અર્જુનને ભારત સંબોધન કરવામાં જરૂર પડશે. યુગનિર્માણનું કાર્ય, નવી દુનિયા नवो બનાવવાનું, भन्ष्य जनायपान्, ज्ञानयज्ञपाणो વિચારક્રાંતિનો भहापुरुषार्थ એટલે જ તો આપણા માટે એક ઉચ્ચસ્તરીય કર્મચોગ બની જાચ છે. આ પ્રક્રિયાને કાર્યાન્વિત કરતાં કરતાં (અપનાવતાં) આપણી ચેતના વિસ્તાર પામે છે. જાગરૂકતા વધે છે. પ્રતિકૂળ પરિસ્થિતિઓ બદલાય છે તથા આત્મવિશ્વાસ વઘતો જાય છે. આપણે બધી જ સમસ્યાઓનો सामनो શ્રદ્ધાભર્યા વિવેકજન્ય જ્ઞાન તથા ત્યાગભાવથી કરવા તૈયાર દોઈએ. તો સફળતા મળતી જાય છે.

ઊઠો ભારત! યોગનો આશ્રય લો મનુષ્ય, ઈશ્વરની સર્વોત્તમ કૃતિ છે. 'ન માનુષાત્ હિ શ્રેષ્ઠતરં કિંચિત્' શ્રુતિ. સંસાર તેના માટે એક ક્રીડાંગણ છે. એક બુદ્ધિમાન અને સંતુલિત વ્યક્તિત્વવાળી વ્યક્તિ પર સાંસારિક સમસ્યાઓનો કોઈ પ્રભાવ ન પડવો જોઈએ. ગીતા યુવાશક્તિને સંબોધિત કરતાં કદે છે, અજ્ઞાનમાંથી બદાર નીકળો, એક એવા જવનની તૈયારી કરો, જેમાં તમે ઉદ્યમપૂર્વક પ્રયત્નશીલ રહી શકો તથા ભાવિ પેઢીઓ માટે મहાન ઉપલબ્ધિઓ એકઠી કરી શકો. જયારે પણ કોઈ જાતિ, સમાજ આવું યજ્ઞીય કર્મ વધારે ને વધારે પ્રમાણમાં વ્યાપક સ્તર પર સેવાભાવથી કરવા માટે તૈયાર થઈ જાય છે. તો યુગ બદલાવાની, મહાભારત બનવાની સંભાવનાઓ સાકાર થવા લાગે છે. ગીતાનું એ આહ્યાન છે. ''ઉત્તિષ્ઠ ભારત'' આપણા બધાને માટે, ઊજીથી ભરેલ યુવાશક્તિ માટે, સંવેદનાભરી માતુશક્તિ માટે. ભારત નામથી સંબોધન માત્ર અર્જુન માટે જ નથી, પાંડવ રાજકુમાર માટે જ નથી, પરંતુ સર્વ કાળ અને યુગોના બધા જ માનવો માટે છે, ચાફે તેઓ કોઈ પણ નીતિ, ધર્મ, સંસ્કૃતિ, વર્ગસાથે સંકળાયેલા દોય. પ્રાચીન રાજા ભરતના વંશજ

આવ્યું છે. સંસ્કૃતમાં 'ભા' નો અર્થ છે -પ્રકાશ, દીપ્તિ 'રત'નો અર્થ છે - જે રમણ કરે છે, એવો આપણો ગૌરવશાળી દેશ છે, જેના नामथी ४ ज्ञाननं महत्त्व साजित थाय छे. पास्तपिङ ज्ञानना प्रहाशमां, लास्डर हेपताना આભામંદળમાં នអិត அபுஎ દેવદતોનો દેશ છે ભારત ! આ દેશની કોઈ સીમા નથી, આ તો એક વિશ્વરાષ્ટ્રની પરિભાષા છે. જે મ જેમ हेपसंस्ङ्र तिनो જ્ઞાનપ્રકાશ દિશા-દિશાઓમાં કેલાતો જશે. આખું વિશ્વ ભારત બનતું જશે. પહેલાં પણ એમ જ હતું અને આવી ફ્રાંતિકારી વેળાએ જ આ યુગગીતા લખાઈ રહી છે. જયારે યજુર્વેદનો ''સા પ્રથમા સંસ્કૃતિઃ વિશ્વવારા''નો સંકલ્પ ફરી જીવંત થવા જઈ રહ્યો છે. શ્રીકૃષ્ણની વ્યાખ્યા અનુસાર સાચો ભારતીય એ જ છે, જે સાહસપૂર્વક જ્ઞાનના પ્રકાશમાં કર્મપરાયણ જીવન જીવવા અને પરમાત્મતત્ત્વની અનુભૂતિ પામવા માટે તત્પર રહી કર્મચોગમાં સ્થિત રહે. આપણે બધાએ ચિંતન કરવું જોઈએ કે શું આપણે આ વ્યાખ્યા પ્રમાણે ખરા ઠરીએ છીએ ? આપણે આપણા વિશ્વાસને વ્યવદારમાં ઉતારવાનું સાહસ કરવાની સ્થિતિમાં છીએ કે નહીં ? આપણે આપણી નિમ્નગામી પ્રવૃત્તિઓ અને વિષય-વાસનાઓ સાથે લડવા માટે ગતિશીલ છીએ કે નહીં ? જો છીએ તો. આપણને બધાને સંબોધન છે પરમ સત્તાનું, શ્રીકષ્ણન કે ભારતવાસી, દેવપુત્રો, અમૃતપુત્રો, ઓળખો અને સ્વયંને ગરિમાને પ્રતિષ્ઠિત કરો. બસ આ જ એક વિલક્ષણ બિંદુ પર આ અધ્યાય સમાપ્ત થઈ જાય છે.

(આગામી અંકથી પાંચમો અઘ્યાય)

 $\times \times \times$ 



## ચેતનાની શિખસ્યાત્રા



#### હિમાલય અમારં ઘર

અંદરથી કોઈ જવાબ ન મળ્યો. ગુફાની તેમના ગામની દીકરીનો જ ચિરંજીવી છે. દીવાલો સાથે ટકરાઈને અવાજ પાછો આવ્યો. મશાલ સળગાવીને ગુફાની અંદર શોઘવાનો પિતાશ્રી અને ઘરના બીજા પુરુષો જેમ હતા નિર્ણય કરવામાં આવ્યો. આશરે બાર મીટર તેવી જ હાલતમાં ચાલી નીકળ્યા. રુકમણિજી લાંબી, આડી-ટેડી ગુફામાં અંદર સુધી શોધ તેમની સાથે ગયા અને રસ્તામાં જયાં શ્રીરામ કરી. શ્રીરામનો પત્તો ન હતો. હારીને બધા મળ્યા હતા તે જગ્યાએ લઈ ગયા. તે જગ્યાએ લોકો પાછા આવ્યા. ઘેર તાઈજીએ રોઈ રોઈને હોવાનો સવાલ જ ન હતો. તે જ રસ્તે ત્રણ-ખરાબ દાલત બનાવી દીધી હતી. શોધ-ખોળ ચાર માઈલ આગળ ગયા. ત્યાં એક તળાવને ચાલતી રહી. બીજો દિવસ શરૂ થયો. આશરે કિનારે શિવાલયમાં શ્રીરામ દયાનસ્થ બેઠેલા સાત વાગે તાઈજીના પિયર સહપઊ (મથુરા)થી દિખાયા. જોઈને જાણે શ્વાસ નીચે બેઠો. એક સંબંધી આવ્યા. તેમનું રુકમણિપ્રસાદ હતું અને ગામના સંબંધે તેઓ અને આસન પરથી ઊઠતાં જ પુત્રને ખેંચીને તાઈના કાકા થતા હતા. તેઓ રાત્રે જ આવી છાતીએ વળગાડી દીદ્યો. આ શું તારી હિમાલય ગયા હતા, પરંતુ ત્યાંના રિવાજ અનુસાર જવાની ઉંમર છે ? કહ્યા વિના કેમ ચાલી **पहेन-**हीडरीने घेर रोडापाय नहीं अने अन्न-જળ પણ લેવાય નહીં, તેથી તેઓ ગામની ભગવાનને મેળવવા એ શું ઘર્મ છે ? આ બહાર એક મંદિરમાં જ રોકાઈ ગયા હતા.

ભત્રીજીને ત્યાં પહોંચ્યા, તો ઘમાલ મચેલી પોતાના પુત્રના માથા પર આંસુ સાર્યાં. જોઈ. કારણ જાણવા મળ્યું કે કુળદીપક કાલથી લાપત્તા છે. રુકમણિપ્રસાદને યાદ હતું. પિતાએ તો રોઈને પોતાની જાતને આવ્યું. રસ્તામાં તેમને દસ-બાર વર્ષનો એક સંભાળી લીઘી. તાઈજી રોતાં-વિલાપ કરતાં બાળક જોવા મળ્યો હતો. निर्शन रस्ते तेने जाशे पागस **થઈ ગયા હતા. દીકરાને જોઈને** એકલો જોઈને આશ્ચર્ય થયું હતું. પૂછ્યું પણ જોરથી રુદન શરૂ થયું. તેમના વિલાપમાં હતું કે બેટા, ક્યાં જાય છે, તો તેણે શ્રીરામના જન્મ સહજતાથી જવાબ આપ્યો હતો - હિમાલય. સંન્યાસીઓ, સ્વપ્નો, ભવિષ્યવાણીઓ અને જવાબ સાંભળીને રુકમણિજી દસી પડ્યા હતા. પૂજા-પાઠ વગેરે બધું જ લપેટમાં આવી ગયું. તેમના મુખેથી સહજ નીકળી પડ્યું હતું- દરેક પર તેમણે પેટ ભરીને ગુસ્સો ઠાલવ્યો, તોફાની. જવાબ પર હસવું એટલે આવ્યું હતું જે તેમના હિસાબે શ્રીરામને તપ કે હિમાલય આસપાસ તો છે નહીં. પર્વતના સાઘનાની પ્રેરણા આપવા માટે જવાબદાર

પણ ઓછામાં ઓછો ચાલીસ માઈલ દૂર છે. ગુફાના દ્વાર પર પિતાશ્રીએ અવાજ દીધો. આંવલખેડા આવીને ખબર પડી કે એ બાળક

> રસ્તામાં શ્રીરામ મળવાની જાણ થતાં જ નામ પિતાશ્રીએ દયાન પૂરું થતાં સુધી રાદ જોઈ નીકળ્યો ? માતા-પિતાનું મન દુઃખાવીને પ્રકારના કેટલાય પ્રશ્નો પુછતાં પુછતાં તેમણે

તાઈજીનો સામનો કરવાનું વધારે અઘરં સમયે નામે લોકોને માત્ર ગોવર્ધનની જાણ છે, તે હતા. પુત્રએ માને સમજાવવાનો પ્રયતન કર્યો,

કહ્યું કે સાધુ-મહાત્માઓ પર ક્રોધ ન કરો. રાખવાની તમારા દ્વારકાધીશ પર ક્રોધ ન કરો. તમારું નિભાવવાનું વચન આપી દીધું. મન મારા કારણે દુઃખી થયું છે. તમે મને ખીજાઓ.

જવાબદાર ઠરાવ્યા પછી તાઈજીનું રૂદન કંઈક પિતાશ્રીએ પણ દયાન આપવાનું શરૂ કર્યું. રોકાયું. થોડીવાર તેઓ ચૂપ રહ્યાં. પછી રુંઘાયેલા કંઠે બોલ્યા, તેં મને કષ્ટ આપ્યું છે ને? જો એમ માનતો દોય તો મને એક વચન આપ. બાળક શ્રીરામ આગળની વાત સાંભળવા માટે તાકીને જોઈ રહ્યા. તાઈજીએ કહ્યું, ''મને પિતાશ્રી ભાગવતના વિક્રાન હતા જ. તેમણે છોડીને સાધુ સંન્યાસી બનવાની વાત ક્યારેય 'લઘુ સિદ્ધાંત કૌમુદી' ભણાવી, પછી 'મધ્ય' વિચારીશ નહીં. તું હિમાલયનો આત્મા છે, તો છે. દું જીવતી રહું ત્યાં સુધી તું માત્ર શ્રીરામ શિક્ષણ પૂરું થયા બાદ વધુ સમય મળવા છે. મારી સામે હિમાલયમાં વસવાની વાત ક્યારેય વિચારવાની નહીં. મારા મૃત્યુ પછી જયાં રહેવું હોય ત્યાં રહેજે."તાઈજી જેમકે એક-એક વાક્ય સમજી વિચારીને કહી રહ્યા હતો કે તેમની સંસારલીલા પૂરી થવા આવી હતા. શ્રીરામે પણ એક-એક શબ્દ બરાબર છે. ગુર્જીની પાઠશાળા પૂરી થયા પછી તેમણે સાંભળ્યો અને કહ્યું, ''દા તાઈ, દું દંમેશાં તમારી સાથે રહીશ. વ્રજક્ષેત્રને છોડીને નહીં જાઉં કેમ કે તમને ઠાકુરજીનું ઘર બદ્ ગમે छे ने !"

લાડકાનું આ આશ્વાસન સાંભળી તાઈજી તરત શાંત થઈ ગયા. તેમની શાંતિમાં એ દઢ વિશ્વાસ પણ હતો કે દીકરાએ આ તો અનુમાન જ લગાવી શકાય. જે કહ્યું છે, તેનું અક્ષરશઃ પાલન કરશે કારણ કે વચનપાલનમાં તે પાક્કો છે. એ દિવસ પડે એ વાત અલગ છે. એ વિયોગ ન કહેવાય. દિયાન શીખવવાનું શરૂ કર્યું હતું, તેમ જ ઘરમાં. પોતાના

ପୌ: શ્રીરામે તે આસ્થાને

હિમાલયને પોતાનું ઘર જણાવીને ઘેરથી નીકળી ગયા અને પાછા આવ્યા પછી શિક્ષણ માને પડેલી તકલીકને કારણે પોતાને વગેરે પહેલાંની જેમ ચાલવા માંડ્યું, હવે ચાર-છ મહિનામાં તેમનું પ્રાથમિક શિક્ષણ પૂર્ થવાનું હતું. સાવધાની તરીકે એ જરૂરી માવવામાં આવ્યું કે બાળકને આગળનું ભણવા માટે ગામની બહાર ન મોકલવામાં આવે. અને 'સિદ્ધાંત કૌમુદી' ભણાવી. પ્રાથમિક લાગ્યો. ભાગવત, રામાયણ અને મहાભારત પછી આર્ષગ્રંથોમાં પણ સારી પ્રગતિ થવા લાગી. પિતાશ્રીને અણસાર આવવા લાગ્યો પુત્રને કહી દીધું હતું કે બે વર્ષ સુધી બધું ભૂલીને વિદ્યા ગ્રહણ કરો. તેમના મનમાં કદાચ વારસારૂપે ભાગવત આપી જવાની વાત हશે. इहाय पियार्थ हशे हे पुत्र पण तेमनी क्रेम અને વચન ભાગવતનો ઉપદેશ કરે. આ શાસ્ત્રથી આરંભ કરાવવા પાછળ બીજો કોઈ આશય પણ હોય.

#### વિધાનું વિતરણ

પં. ૩૫૨૧મની પાઠશાળામાં ભણી લીધા હવેલીમાં ઉત્સવની જેમ ઊજવવામાં આવ્યો. બાદ અને લખતાં-વાચતાં સારી રીતે આવડી માને સંપૂર્ણ આશ્વાસન હતું કે તેમનો લાકકો ગયા બાદ શ્રીરામના મનમાં તેને વહેંચવાની હવે ક્યારેય તેમનાથી દૂર જશે નહીં. કામકાજ વૃત્તિ જાગી. માલવીયજી પાસેથી ઉપવીત લીધા માટે અથવા કોઈ બીજા કારણસર પ્રવાસે જવું પછી જેમ તેમણે બીજાં બાળકોને પણ જપ-તાઈજીની આસ્થા અને અપેક્ષા પુત્રને પોતાના લખવા-વાંચવાનું પણ બીજાઓને વદેંચવાની અસ્તિત્વની છાયામાં ઈચ્છા થવા લાગી. પિતા પાસેથી શાસ્ત્ર અને

શ્રીરામ તે સમયે ચૌટે જતા. ત્યાં કોઈ ને કોઈ મેળવવાનાં વિધિ-વિધાન સમજી શકશો. આ બેસી રહેતા હતા. ચાર-પાંચ લોકો પણ ભેગા સમજાવ્યા પછી કેટલાક વૃદ્ધો ભણવા માટે થઈ જતા તો તેમનો સમય અહીં-ત્યાંની વાતો તૈયાર થયા. કહેવાય છે, કેટલાક લોકોએ કરવામાં વીતતો. શ્રીરામ તેમને કંઈક વાંચી ત્યારપછી ગુફામાં શોધ-ખોળ કરી અને ત્યાં સંભળાવવાનું કહેતા. જેમને અક્ષરજ્ઞાન હતું એક ખડક નીચે છુપાવેલાં સોનાનાં ઘરેણાં અને થોડું-ઘણું વાંચતાં આવડતું હતું તેઓ નીકબ્યાં. એ ઘરેણાં ઘાંઘૂ નામે ડાકુની લૂંટના તો સંભળાવી દેતા. જેમને વાંચતા આવડતું ન પણ હોઈ શકે છે, અથવા માત્ર સંજોગ. બાકી हतुं, तेओ यूप धर्ग ४ता. श्रीराम तेमने अध्यापन हरिमयान श्रीरामे ते पृक्षीने हेटलाह કહેતા, આપ ભણતા કેમ નથી ? નથી ભજન અને રામાયણની ચોપાઈઓ જરૂર આવડતું તો શીખી લેવું જોઈએ. મોટેભાગે શીખવાડી દીધી. જવાબ મળતો કે દવે ભણવાથી શું ફાયદો ? ઉંમર વીતી ગઈ છે, થોડી-ઘણી બાકી છે, તે પણ વીતી જશે.

નિરાશાભર્યો આ જવાબ બાબતમાં બધા જાણતા હતા. એટલે કોઈએ સ્વાગત પણ ન ખપાવ્યું. પૂછ્યું, તે ખજાનાને કાઢવા માટે આ આદત કોઈ વિકૃતિનું જ પરિણામ દતું. શું કરવું પડશે ? શ્રીરામે કહ્યું, પણ તમે વીતી જશે.

તેમને કેવી રીતે જવાબ આપે છે. તેમણે કહ્યું, આ ઘરોમાં જમાદાર અને કોમ જાતિના નહીં-નહીં, ખજાનાનો ઉપયોગ તો કોઈ પણ પરિવારો રહેતા હતા. એ તરફ કોઈ જોતું પણ ઉંમરે થઈ શકે જે. શ્રીરામે કહ્યું, તે ઘન નહીં. મધ્યમ જાતિના લોકો પણ નહીં, જેમને મેળવવા માટે આપને વિદ્યાદ્યન કમાવું પડશે. સવર્ણ પણ તેમની જેમ હલકા માને છે. દલિત

સંસ્કૃત શીખ્યા પછી થોકોઘણો સમય બચતો. આપ ભણવાનું શીખશો, ત્યારે જ એ ઘન

#### છપકોની સેવા

આંવલખેડા પોતાની તમામ સારપ સાથે જેવી રહ્યું હતું. બુરાઈઓ પણ હતી. તેમાં સાંભળીને સૌથી મોટી બુરાઈ જાતિગત ઊંચ-નીચ અથવા શરૂઆતમાં તો કોઈ દલીલ ન કરી, પરંતુ છૂત-અછૂતની હતી. એ સ્થિતિ ખૂબ વિચિત્ર જયારે બધા જ આ જવાબ આપવા માંડચા તો અને ન સમજાય એવી હતી કે લોકો પછાત એક દિવસ શ્રીરામે ભણવાની ચર્ચા છોડ્યા જાતિના લોકોને નફરત નહોતા કરતા. તેમના વિના કહ્યું, જે ગુફામાં દું ધ્યાન કરવા જતો સુખ-દુઃખનું ધ્યાન પણ રાખતા દતા, પરંતુ હતો, ત્યાં ખજાનો દટાયેલો છે. ખજાનાનું તેમનાથી દૂર-દૂર રહેતા. વિવાહ-લગ્નોમાં નામ સાંભળી ચૌટે બેઠેલા લોકોની આંખો તેમને બોલાવતા પણ તેમને પોતાના સમૃદમાં પહોળી થઈ ગઈ. તેમણે કહ્યું, બાળકની સામેલ નહોતા કરતા. તેમને અલગ પંગતમાં આધ્યાત્મિક રૂચિ અને સાધના સ્થિતિ બેસાકતા અને ભોજન કરાવતા. તેવી જ રીતે કરાતું અને વિદાય પણ અવિશ્વાસ ન કર્યો. તેને મજાકમાં પણ અપાતી. ઘુણા ન દોવા છતાં પણ દૂર રહેવાની

કયારેક કોઈને રોગ-બીમારી થઈ જાય. તે ખજાનાનું શું કરશો ? આપની તો ઉંમર ત્યારે પણ જીવવું મુશ્કેલ થઈ જતું. સન્ વીતી ગઈ છે, થોડી-ઘણી બાકી છે, તે પણ ૧૯૨૩ની ઘટના છે. આવલખેડાના એક ખૂણામાં, જેને ગામની બહાર કહેવું જ ઉચિત તે ઘરકાઓને સમજાયું નહીં કે શ્રીરામ છે, ચાર-પાંચ ઝૂંપકી જેવાં ઘર બનેલાં હતાં.

तेने नामथी जोलापता अने नाना जाणहो ચાચી અથવા અસ્મા કહેતા. ยนรา નિયમિતપણે દરબાર લોકોના ઘેર જતી હતી. સવર્ણીને ત્યારે એ લોકો દરબાર જ કહેતા. મોટી બીમારીમાં પણ તે આવવાનું ચૂકતી નહીં. એકાદ દિવસની રજા થઈ જાય તો દરબાર લોકો હાય-હાય મચાવી દેતા. હપકો આપતા અને બદ્ થાય તો કામ છોડાવવાની ઘમકી આપતા. ઘમકી અને સજાના ડરથી શરદી. ઉદ્યરસ અને તાવ આવે તો પણ छपडोनी नातना सोडो ड्यारैय रका न તેની જગ્યાએ બીજું કોઈ આવતું.

हती. तेने भोढेथी डोઈએ माथाना हुः जापानी ફરિયાદ પણ સાંભળી ન હતી. એક દિવસ છપકોએ કહ્યું, અહીં કેમ આવ્યા છો ? ઘેર છપકો હવેલી પહોંચી નહીં. સાંજ સુધી રાહ ખબર પડશે તો માર પડશે. શ્રીરામે કાંઈ જોઈ, તે ન આવી. બીજા દિવસે પણ એમ જ સાંભળ્યું નહીં. હાથ અડાડીને જોયું, શરીર થયું. તે સફાઈ માટે આવી નહીં. અકોસ- એકદમ તપતું હતું. તાવ હતો, હથેળી જોવા પડોસમાં પૂછ્યું તો ત્યાં પણ ગઈ ન હતી. માંગી, યાદ હતું કે ઘરમાં કોઈને તાવ આવે ચાર-પાંચ દિવસ વીતી ગયા, છપકોના તો દર્થળી અને જીભ વગેરે જુએ છે. દર્થળીમાં પરિવારમાં બીજું કોઈ પણ ન હતું કે પોતાને 🛍 હતો. તેમાંથી ગંઘ આવતી હતી અને પર્ બદલે તેને મોકલે. લોકોએ વિચાર્યું કે બીજી વ્યવસ્થા કરવામાં આવે. કોઈને એ ન સૂઝયું તેને લીઘે જ તાવ આવતો હતો. કે તે બીમાર પણ હોઈ શકે. ઘરમાં છપકોને બદલે બીજા કોઈને બોલાવવાની વાત થવા માંડી તે શ્રીરામને કાને પડી. તેમને લાગ્યું કે પહેલાં જ ઝૂંપડીમાંથી બહાર. દવાખાનું દોય ન દોય પણ છપકો અમ્માની તબિયત ત્યાંથી ઘણું દૂર દતું. ઝૂંપડીમાંથી બદાર બગડી દુશે. તેને કોઈ દવા-દારૂ આપવાવાળું નીકળીને પહેલાં તો પડોશમાંથી પાણી લીધું नथी. तेथी ते नहीं आपी शहती होय. अने अभ्भाने पीपडाट्युं. पछी होडीने पाछा તાઈજીને તેમણે કહ્યું પણ ખરું કે છપકો ગયા અને મલમ-પદ્રીનો સામાન લઈને થોડી અમ્માને દવા આપવી જોઈએ. તાઈજીએ ઘરના જ મિનિટોમાં પાછા આવ્યા. સાક ધોચેલા - ગામના રિવાજ મુજબ કહી દીધું, અહીં કપડાનો પાટો બનાવ્યો, કોણ જાણે ક્યાંથી

વસ્તીની એક સ્ત્રી છપકો પંડિતજીની દવેલીમાં આવશે ત્યારે આપીશું. શ્રીરામે કહ્યું કે તે સફાઈ કરવા આવતી હતી. મોટી ઉંમરના લોકો સાજી થશે ત્યારે આવશે ને ? દવા વિના કેવી रीते साछ थशे ?

શ્રીરામ ચૂપચાપ જ્યાં છપકો અમ્મા રહેતી હતી એ વાસ તરફ ચાલી નીકળ્યા, કૂડો-કચરો અને ગંદકીના ઢગલા પસાર કરતાં અને ગંધાતી સડેલાં નાળાં ઓળંગતાં છપકોની ઝૂંપડી પાસે પહોંચી ગયા. ઘરોમાંથી છપકોનું ઘર શોઘતા વાર ન લાગી. દરવાજે પહોંચીને તેને સાદ પાડ્યો. અંદરથી કોઈ અવાજ ન આવ્યો. એટલે દરવાજા પાસેના ઘાસ-પાંદડાંની વાડ હટાવીને અંદર જોયું. છપકો અમ્મા બેંભાનની જેમ ચટાઈ પર પાડતા. કોઈની તબિયત વધારે ખરાબ હોય તો પડી હતી. પગરવ સાંભળીને તેણે આંખો ખોલી. શ્રીરામને જોઈને થથરી ગઈ. બેસવાની છપકોને કોઈએ બીમાર પડતાં જોઈ ન કોશિશ કરવા લાંગી, પણ બેઠી ન થઈ શકી.

> **अह**यानी डोशिशमां डरीथी पडी कतां નીકળતું હતું. કદાચ ધા પાકી ગયો હતો અને

> ચિંતા ન કરો, દું દવા લઈને આવું છું. શ્રીરામે કહ્યું અને છપકો અમ્મા કાંઈ કહે એ

લગાવી, પાટો બાંદયો અને પછી ઉકાળો તેઓ કરી શકતાં ન હતાં. બનાવીને પીવડાવ્યો, જેથી તાવ ઓછો થાય. આવવાનું કહી શ્રીરામ પાછા કર્યાં.

ભરીને ત્રણવાર શ્રીરામ પર છાંટયું. પછી બેસીને જમ્યા. દિનભર ઘરમાંથી બહાર ન ત્યાં લાવીને પહેલાંથી જ રાખી મૂકેલાં હતાં. હતો. આખા ગામમાં ખબર ફેલાઈ ગઈ હતી કે ત્યાંજ મૂકી દીધાં. શુદ્ધીકરણની આ કાર્યવાદી કરે છે. તેમને અસ્પૃશ્યતાનો દોષ લાગી ગયો પૂરી થયા પછી શ્રીરામ અંદર આવ્યા. તેમણે છે એટલે કોઈએ તેમની પાસે જવું નહીં. કોઈ સવાલ ન કર્યો. એટલું જ કહ્યું કે ગામવાળાએ પોતાના બાળકોને શ્રીરામ સાથે ગંગાજળની સાથે થોડાં વધારે જોડી કપડાંની રમવાની સખત મનાઈ કરી દીધી હતી. વ્યવસ્થા કરી લેજો. હજુ કેટલાય દિવસો સુધી છપકો અમ્માને ત્યાં જવું પડશે. પશ્ચાત્તાપ ઉપચાર પછી છપકોનો ઘા સુકાઈ ગયો. તાવ અને क्षमा मांगवानी हे सहाઈ દેવાની જગ્યાએ पણ ઊતરી ગયો. તે પોતાની જાતે રસોઈ આ વચન સાંભળી ઘરના લોકો નવાઈ પામી બનાવવા માંડી, ત્યારે શ્રીરામે વાસમાં જવાનું ગયા. શ્રીરામે આગળ એમ કહ્યું કે જયાં સુધી બંઘ કર્યું. તે દરમિયાન અલવરમાં ભાગવત અમ્માનો ઘા મટી નહીં જાય ત્યાં સુધી રોજ કથા પૂરી કરી પિતાશ્રી ઘેર પાછા આવ્યા. જઈશ. જવાબમાં મશ્કરી કે કટાક્ષ ન હતો. નિશ્ચયની ઝલક દેખાતી હતી. આ જવાબ ઉપર કોટડીમાં જમીન પર ચટોઈ પાથરીને સૂતેલા ખૂબ ઠપકો મળ્યો. એ દિવસે ઉપવાસ કરવાનું જોયા. તરત જ પૂછયું કે શું થયું ? અહીં કેમ? કહેવામાં આવ્યું.

વિના શ્રીરામ બીજે દિવસે ભૂખ્યા જ છપકોની આટલી કડક રીતે પાલન થયેલું જોઈ સેવા કરવા ગયા. મલમપદ્રી કરી, દવા મોટાભાઈ ખુશ થશે. આજ સુઘી આંવલખેડા આપીને પાછા આવ્યા, તો હવેલીની બહાર જ અને આસપાસના ગામોમાંથી કોઈએ વાસમાં

લાલ દવાની વ્યવસ્થા કરી દીધી. દવા હતું, પરંતુ રિવાજથી વિરુદ્ધ જવાનું સાદસ

ଅପ୍ତପ સેવાનં અનોખં છપકો અમ્માની આંખમાં ઝળઝળિયાં આવી નિભાવતાં તાઈજીએ શ્રીરામ માટે લાવેલ ગયાં. દવાથી વધારે સેવા અને સહાનુભૂતિએ માટીના વાસણમાં રોટલી અને દાળ-શાક મૂકી કામ કર્યું. તેમને ઊંઘ આવવા માંડી. પછી દીઘાં. ભોજન જોઈને શ્રીરામે બે રોટલી અને દાળ-શાક લીધાં અને પેલા વાસ તરફ આગળ બીજે દિવસે ઉપચારનો શું પ્રબંધ કરવાનો વદયા. ત્યાં છપકોને જગાડીને જમાડી. છે ? એ ગડમથલમાં શ્રીરામ હવેલીમાં આવ્યા. પોતાના હાથે જમાડતાં શ્રીરામ અને છપકો જોયું તો બહાર ક્રાર પર જ કાકા ઊભા હતા. બંને આનંદવિભોર હતાં. છપકોને જમાડી-તેમના દાથમાં કળશ દતો. દ્વાર પર આવતાં જ સુવાડીને શ્રીરામ પાછા આવ્યા. ઘેર જે તેમણે કળશમાંથી જળ લઈને બંને દાથમાં કોટડીમાં તેમના માટે વ્યવસ્થા દ્વી, ત્યાં દરવાજાની બહાર જ નહાવાનું કહ્યું. કપડાં નીકળ્યા. બહાર નીકળીને કોઈ કાયદો ન નહાઈને તે કપડાં પહેર્યાં અને જૂનાં કપડાં શ્રીરામ વાસમાં જાય છે, છપકોને મલમપદી

સાત-આઠ દિવસની મલમપટ્ટી અને ઊંબરામાં પગ મુકતાં જ તેમણે શ્રીરામને બહાર નાના ભાઈ દેવલાલે આખી વા<del>ત</del> હમકો, દંડ અને દબાણથી પ્રભાવિત થયા સંભળાવી. તેમને આશા હતી કે શૌચાચારનું થંભી ગયા. તાઈજીએ જોયું. તેમનું મન ૨૬તું જઈને પોતાનો ધર્મ બગાક્યો ન હતો. એવી

પરિસ્થિતિ જ નહોતી આવી કે આવો નિર્ણય છપકોને ગામલોકોનો કર પણ હતો. હજુ સુધી લેવો પકે - પોતાને ત્યાં એવી સ્થિતિ આવી ઝૂંપકીમાં પકી રહીને ઉપચાર કરાવતી હતી. અને નાનાભાઈએ પોતાના ભત્રીજા માટે કડક શ્રીરામના આવવાના કારણે ગામમાં શી દીધી. જવાબદારી સારી રીતે અદા કરવા માટે પ્રશંસા જવાનું શરું કરશે ત્યારે ખબર નહીં શું થશે ? પણ થશે.

#### પ્રાથિત કે પુરસ્કાર

તમે આ શું કર્યું ? ભાગવત પરિવારમાં કોઈને આવ્યા હશે. કદાચ ચેતવણી આપવા. તે કોઈ સેવા-શુશ્રૂષા માટે પ્રાથિશ્વ કરવું પકે, એ પણ વિચાર પર સ્થિર થાય, તે પહેલાં જ ધર્મ વિરુદ્ધ છે. તેમણે શ્રીરામની પીઠ થાબડી અમ્મા અમ્મા કહીને બ્રાહ્મણકુમાર અંદર અને કહ્યું, પુત્ર તેં ભાગવત ધર્મનો મર્મ પામી આવ્યા. અવાજમાં ઉલ્લાસ દેખાતો હતો અને લીધો છે. તે દરમિયાન આસપાસના લોકો ચહેરા પર ગર્વ, જાણે કે કોઈ મોટી સફળતા પણ દવેલીમાં આવી ગયાં દતાં. તેઓ મેળવી દોય. પંડિતજીને પ્રણામ કરવા આવ્યા હતા, પણ દેવલાલને ઠપકો મળતો જોઈને રોકાઈ ગયા અહીં મને સારું છે. આપને અહીં આવતા જોઈ હતા. પંડિતજી કહી રહ્યા હતા, તમે સાંભળ્યું વોકો મને ગામમાં ઘૂસવા નહીં દે. છપકોએ ગંગાજળ રામેશ્વરમુમાં ભગવાન શિવ પર ન શકતાં કે ઓળખીને પણ દયાન ન આપી ચડાવતાં એક ગદ્યેડાને પિવડાવી દીદ્યું હતું શકવાને કારણે કહ્યું. બ્રાહ્મણકુમાર કદાચ અને ભગવાને તે અભિષેકરૂપે સ્વીકારી લીધું તેની પરિસ્થિતિ સમજી ગયા હતા. તેમણે હતું. જીવન પરમાત્માની દેન છે. તેની રક્ષાથી કહ્યું, આપ ચિંતા ન કરો. અમ્મા. કાકાએ જે મોટો કોઈ ધર્મ નથી.

પણ તમારો પણ દોષ નથી. સમાજની સેવા કરીને મેં સારું કામ કર્યું છે. માન્યતાઓ જ ગડબડવાળી છે. ઝાઝા દિવસો કહ્યું, તારું એક પુરશ્વરણ થઈ ગયું સમજ. આનંદમાં રહે.

વધારી દીધો. કોટકીમાંથી નીકળી તેઓ સીધા દોય! શ્રીરામે કહ્યું, હવે કોઈ પ્રકારનો સંકોચ पास तरइ गया अने त्यां छपडो अम्माने साह न राजशोः सार्. એटલुं हहीने तेओ हवेली પાડ્યો. સવારે જ આ બ્રાહ્મણકુમાર 'હવે નહીં તરફ ચાલ્યા ગયા. આવું 'કઠીને ગયો હતો. હવે કેમ આવ્યો છે ?

દાર્માધિકારીની પ્રતિક્રિયા થશે એ ખબર નદોતી. ગામમાં यिंतामां डूजी रही हती हे श्रीरामना साहथी ફરી ધૂજી ઊઠી. પહેલો વિચાર એ જ આવ્યો થયું ઊલટું જ, પંડિતજીએ કહ્યું, દેવલાલ કે ગામલોકોનો કોઈ ફેંસલો સંભળાવવા

બ્રાહ્મણદેવતા આપ અહીં ન આવશો. છે ને સંત એકનાથે ગંગોત્રીથી લાવેલ શ્રીરામનાં ઉદ્યાસ અને ગર્વને નહીં ઓળખી પ્રાથિત જણાવ્યું હતું, તેની પિતાજીએ મના થોડીવાર શાંત રહીને તેઓ ફરી બોલ્યા, કરી છે. મને આશીર્વાદ આપ્યા છે કે આપની

છપકોને પોતાના કાન પર વિશ્વાસ ન આ ચાલવાનું નથી. બદલાશે. ધીરે ધીરે બેઠો. શ્રીરામે ભાર દઈને કહ્યું, "સાચું કહ્ બધું બદલાશે. પછી પુત્ર તરફ જોઈને તેમણે છું." સાંભળીને અમ્માના ચફેરા પર સંતોષ, નિર્સિતતા અને આનંદમિશ્રિત ચમક ફેલાઈ ગઈ. પોતાના ભાવ વ્યક્ત કરતાં તેણે બંને પિતાશ્રીની વ્યવસ્થાએ શ્રીરામનો ઉત્સાદ દાથ ઉપર ઉઠાવ્યા, જાણે આશીર્વાદ દેતી ન

## **XX XX XX**

## (પરમપુશ્વ ગુરુદેવની અમૃતવાણી )

## क्थवन निभिए।

# भगवाबबा अबुहाब हिं शरते भणे छ

(ગતાંકથી ચાલ્)

भित्रो ! क्यां सम्मान होय छे, त्यां सहयोत्र આવે છે. મહાપુરુષો પર સહયોગ વરસ્યો, ગાંઘીજી પર સહયોગ વરસ્યો. અરે ! હું તો એમ કહું છું કે અનેક વ્યક્તિઓ પર સહયોગ વરસ્યો છે. બાટા એક મોચીનું નામ છે જેના માતા-પિતાનું અવસાન થઈ ગયું હતું. બાર-તેર વર્ષનો આ છોકરો રહી ગયો. શિક્ષણ પણ કશું લીધું નહોતું. તેના પિતા જૂનાં જૂતાંઓનું સમારકામ કરતા હતા. તે બિચારો પણ એ જ કામ કરવા માંડ્યો. જે કોઈ આવતું, તે એમ જ પૂછતું કે તારા પિતાજી કેમ દેખાતા નથી. છોકરો કહેતો કે, મારા પિતાજીનો સ્વર્ગવાસ થઈ ગયો, દવે આપ જ મારા પિતાજી છો. આપની પાસે મહેરબાની નથી માગતો, પરંતુ શ્રમ માંગું છું. આપની ઈચ્છા હોય તો મારી પાસે જૂતાંનું સમારકામ કરાવજો, પોલિશ કરાવજો. એથી આપની સહાયતા પણ થશે અને મારો ગુજારો પણ થશે. લોકોએ પોતાના ચંપલ રીપેર કરાવવાનું શરૂ કરી દીધું, જૂતા પર પોલિશ કરાવવા માંડી. તેણે એટલી વફાદારીથી કામ કર્યું કે લોકો ખુશ થઈ ગયા. બઘાને ફાયદો થઈ ગયો. તેઓએ બીજાઓને કહેવા માંડ્યું કે ઓફિસમાં કોઈને જૂતાની પોલિશ કરાવવી હોય તો પેલા છોકરા પાસે કરાવવી, દોશિયાર છોકરો છે. એટલી સરસ પોલિશ કરે છે કે ચાર દિવસ સુધી જૂતાંની પોલિશ ખરાબ થતી નથી. જૂતાં રિપેર કરાવવાં હોય તો તેની પાસે જ કરાવવાં.

બધાએ પ્રશંસા કરવાની શરૂ કરી દીધી. શું નામ દત્ં? બાટા. કોણ બાટા ? જેનો આજે કરોડો રૂપિયાનો જૂતાંનો ઘંઘો ચાલે છે. જયારે છોકરો મોટો થયો, તો લોકોએ કહ્યું કે બાટા, છવાયેલો

સાઢેબ ! હું સારા જૂતાં બનાવી આપું, પરંતુ મારી પાસે પૈસા નથી. આપ પૈસા આપો. રાહત આપો. રાહતમાં લોકોએ ચામડું અને સામાન લાવી આપ્યાં. તેણે પણ ખૂશ થઈને સારાં-સારાં જૂતા બનાવી આપ્યાં.

## साभाषिङ छपनन् अधात्म

મિત્રો ! ઈમાનદારી, વકાદારી જવાબદારી ત્રણેયના સમન્વયથી સામાજિક જીવનમાં અધ્યાત્મ થઈ જાય છે. અધ્યાત્મ કેવું હોય છે ! અધ્યાત્મને જીવનમાં કેવી રીતે એપ્લાઈડ કરી શકાય છે. પોતાના વિફત જીવનમાં સંયમ3પે આપણે એપ્લાય કરીએ છીએ. સમાજમાં આપણે જવાબદારી, વકાદારી અને ઈમાનદારી રૂપે વ્યવહારમાં લાવીએ છીએ. જીવનમાં આ ત્રણેયનો સમાવેશ કરી લઈએ તો અધ્યાત્મ થઈ જાય છે. ના સાહેબ ! ભજન અને માળાને અધ્યાત્મ કહે છે. ચલ... બધી વાતમાં ભજન જોડી દે છે. ભજન પણ મગજનો એક ખેલ છે. તે આપણા અંતર્મનની એક કસરત છે. કસરત ઘણાં પ્રકારની હોય છે. અંતર્ચેતનાના વ્યાયામનું એક નામ એ પણ છે, જેને આપ મંત્ર કહ્યે છો. તે પણ અધ્યાત્મનો એક ભાગ છે, પરંતુ ફકત તે જ સંપૂર્ણ અધ્યાત્મ ન હોઈ શકે. તે એક ભાગ છે, મંત્ર પણ એક ભાગ છે. સમગ્ર અધ્યાત્મ મંત્ર ન હોઈ શકે.

મિત્રો ! બાટાએ જૂતાંના સમારકામમાંથી તે બનાવવાનું શરૂ કરી દીધું અને લોકોએ જૂતાં એટલે બાટા અને બાટા એટલે જૂતાં કહેવાનું શરૂ કરી દીધું. તેનો વેપાર વધતો ગયો. હ્ં આપને શું કહું, તેણે કરોડો રૂપિયાનો વેપાર કર્યો. જયારે દું આફ્રિકામાં ગયો, તો ત્યાં પણ બાટાની દુકાનો જોઈ. દરેક દેશમાં બાટા છે. આફ્રિકામાં અમારા માટે સારા જૂતાં બનાવી શકે છે ? દા, હિન્દુરેતાનમાં પણ વેચાય છે. મેં જોયું કે તેની

ચોખ્ખી આવક ગર્વમેન્ટમાં ટેક્સ આપ્યા પછી છે. કેટલા રૂપિયા થશે ? ત્રીસ હજાર રૂપિયા પણ લગભગ બે કરોક બચતી હતી. સહયોગથી મહીને થશે. પહેલાં નોકરી આપો, પછી કામ આ રીતે બાટા કેલાતા ગયા.

ગૂર્જી! આપ અધ્યાત્મથી અનુદાનની બાબતમાં કહી રહ્યા હતા ? બેટા ! હં કહી રહ્યો હતો કે જયારે સમ્માન આવે છે. ત્યારે સહયોગ પણ આવે છે. શ્રદ્ધા આવે છે. આપ કેમ સાંભળતા નથી ? અમારે તો કાંઈ જ જરૂર નથી. બધા જ અમારા વિરોધી છે. વિરોધીઓ પણ છે. બેટા અંગ્રેજોએ કરે ક્રાંતિકારીઓને કાંસીની સજા આપી હતી. તેઓને કાંસી આપનારા મેજિસ્ટેટે તેમના માટે જે રિમાર્ક લખી છે તે આપ વાંચો. તેમણે શું રિમાર્ક લખી છે ? તેમણે રિમાર્ક લખી છે કે અમે તેઓની ઇજજત કરીએ છીએ. કારણ કે તેમણે જે કામ માટે આ ગુના કર્યા તેનો ઉદ્દેશ ખૂબ ઊંચો હતો. તેમણે ગુના કર્યા એટલે અમાર્ બંધારણ, અમારો કાયદો કહેં છે કે તેમને જેલમાં કાંસી આપવી જોઈએ. તેથી અમેં ફાંસીની સજા કરી, પરંતુ ફાંસીની સજા છતાં અમે તેમની ઈજજત કરીએ છીએ.

સિદ્ધિઓના કેટલાય પ્રકાર - સદયોગ અને અનદાન જે અમે આપને શિખવાડવાના છીએ તેનાથી આપને ઈજજત મળશે પછી આપ જોશો કે સદયોગ પણ મળી રહ્યો છે. સદયોગ ક્યાંથી મળશે ? બેટા. અમને પહેલાં ઈજજત મળી છે. પછી અમને સહાયતા મળી છે. સહાયતા ન મળત તો આ બધું કામ અમે કેવી રીતે ચલાવવા હોત. કહો ? અમારા કેટલાય જીવનદાનીઓ સુક્રીમાં છે. બ્રહ્મવર્ચસ એક. બ્રહ્મવર્ચસમાં કેટલી વ્યક્તિઓ કામ કરે છે ? તેઓ શું છે ? આઠ-દસ તો એવા છે , જે પોસ્ટ ગ્રેજયુએટ છે. પી.એચ.ડી. છે મેડિકલના એમ.બી.બી.એસ. છે, એમ.એસ. છે, એમ.ડી. છે કેટલા છોકરાઓ કામ કરે છે. એમને નોકરી આપીને જુઓ. એક-એક વ્યક્તિ ઓછામાં પંદરસો-પંદરસો 3પિયાની નોકરી

લેજો. આ બઘું ક્યાંથી આવે છે, શ્રમ રૂપે સહયોગ, બુદ્ધિરૂપે સહયોગ, ભાવનાઓ રૂપે સહયોગ. આપ સહયોગનો અર્થ કકત પૈસા સમજો છો.

મિત્રો! જો આપની સમજ એ જ હોય કે સદયોગનો અર્થ પૈસા થાય છે તો ચાલો દ્ તમને અત્યારે આપું છું. ગાંધીજી પાસે પણ પૈસા આવ્યા હતા, બીજાઓ પાસે પણ પૈસા આવ્યા હતા. ત્રીજાઓ પાસે પણ પૈસા આવ્યા હતા. વિનોબા પાસે કેટલી જમીન આવી હતી ? કરોડો એકર જમીન ભૂદાનમાં આવી ગઈ હતી. દું શું કહું બેટા, કોઈએ આટલી જમીન ખરીદી होत तो દેવાળું નીકળી ગયું हોત. અમે થોડી જમીન ખરીદી તો દોઢ લાખ રૂપિયાની જરૂર પડી, તેમણે કેટલી જમીન ખરીદી? કરોડો ખરીદી **%भी**व ભૂદાનયજ્ઞમાં સહયોગ આપ્યો હતો. આપને સહયોગ મળે છે ? કોઈનો નથી મળતો. ધર્મપત્નીનો મળે છે ? ના, સાફેબ, તેનો સદયોગ પણ નથી મળતો. માતાજીનો મળે છે ? ના, માતાજીનો પણ નથી મળતો. પિતાજીનો ? પિતાજીનો પણ નથી મળતો. કોઈનો પણ સહયોગ મળ્યો ? ના. સાહેબ. બધા ખૂબ ચાલાક છે અને આખી દનિયા બેઈમાન છે. દા, આપનું કહેવું બિલકુલ સાચું છે. દુનિયા તો ચાલાક જ છે, પરંતુ દરેક વ્યક્તિની અંદર એક યોગ્યતા છે. કેવા પ્રકારની ? જે બીજાઓની સહાય કરે છે. આપ પહેલાં સમ્માન પ્રાપ્ત કરો.

મિત્રો ! લોકો સમ્માન આપતા નથી. સમ્માન લેવામાં આવે છે. કેવી રીતે ? એવા અધ્યાત્મથી જે અમે આપને શિખવાડવાના છીએ. સમજાવવાના છીએ. તેના વડે આપ શું કરશો ? એવા અધ્યાત્મની કિંમતે આપ જનતાનું સમ્માન ખરીદશો. પછી શું થશે ? પછી આપની પર સદયોગની વર્ષા થશે. આ શું છોડીને આવ્યા છે. કેટલી વ્યક્તિ છે ? વીસ થઈ ગયું ? આ સિદ્ધિ નંબર બે છે. આ કોની સિદ્ધિ થઈ ? આ બહારની સિદ્ધિ થઈ. ઈશ્વર, કરી દો. જીવ અને પ્રકૃતિ ત્રણ દોચ છે. દું પદેલાં જીવની વાત કરી રહ્યો હતો. જીવાતમાની અંદરથી, આપણાં અંતર્મનમાંથી જે સિદ્ધિઓ મળે છે. તેની વાત દું હમણાં કરી રહ્યો દતો. દવે हुं प्रइतिनी पात हरी रह्यो छुं. प्रइतिनी साथै સમાજ જોડાયેલો છે. બહારથી આપને જાત-જાતના સહયોગ મળશે. મદદ મળશે. જાતજાતની પ્રસન્નતા મળશે. **%। ପ**-%। ભાવ મળશે.

સાથીઓ ! જે સિક્ષાંત, જે અધ્યાત્મ હું શિખવાડવાનો છું અને જેના માટે મેં આપને બોલાવ્યા છે, તે અધ્યાત્મની સફળતા પર ટકેલું છે. આપ જો જંજાળમાં ફસાશો, તો મરશો. ના સાદેબ, મંત્ર જપીશું અને પૈસા કમાઈશું. આ બધું જૂકું છે. દજુ પણ આવી જ ગરબંદ લઈને બેઠો છે. જાદ્વગરી લઈને બેઠો છે. જાદ્ શું હોય છે ? માટીમાં ફંક મારી થઈ ગયો જાદુ. આ જ તારું અધ્યાત્મ છે ? ધૂતારો ક્યાંકનો ? ઠગાઈ શીખવા આવ્યો છે ? શું શીખવાડું ? ઠગબાજી શીખવાડો. માટીમાં ફુંક મારો અને પૈસા મંગાવો. ગાયત્રી મંત્ર ભણો અને દીકરો પેદા કરી આપો. આઘો જા, મૂર્ખ ક્યાંકનો, આવી અક્કલ વગરની વાતો કેમ કર્ચા કરે છે ?

અધ્યાત્મ અક્કલ વગરનાં કામો કરવાનં નામ નથી. અધ્યાત્મ અલગ વાત છે અને અક્કલ વગરના કામો અલગ વાત છે. જેનાથી આપ ફાયદો ઉઠાવી શકો છો, જેને મેળવીને હિન્દુસ્તાન શાનદાર બન્યો હતો, અને આપ શાનદાર બની શકો છો. તે અધ્યાત્મ અલગ છે અને આ અક્કલવગરની વાતો અલગ છે. કઈ? જે હું શરૂઆતમાં જ કહી રહ્યો હતો. ખુશામત અને ભેટ સોગાદની. ખુશામત કરો અને ભેટ-સોગાદ મેળવો. બેટા, આ બાળકોનો ઘંઘો છે. જો આપ બાળક हો તો હું કાંઈ નથી કહી શકતો अने नानी पस्तुओ भाटे पण हं नथी हही શકતો, પરંતુ જો મોટી વસ્તુઓની વાત હોય તો વિપરાય છે, તે કેટલી વીજળી બાળે છે ? મોટા લોકોની માફક આપ જાહેરાતો કરવાનું શરૂ આપનું મીટર જોઈ લો. આપણે ત્યાં હજાર

हैपी अनुग्रह: लगपाननी सिद्धि અત્યાર સુધી બે વાતો થઈ. એક જીવની શક્તિ અને બીજી પ્રકૃતિની સિદ્ધિ થઈ. એક બીજી સિદ્ધિ બાકી છે. તે સિદ્ધિ કઈ છે ? તે સિદ્ધિ ભગવાનની સિદ્ધિ છે. ત્રીજી સિદ્ધિ છે. ભગવાનની સિદ્ધિ કોને કહેવાય છે ? જેને આપણે દેવી અનુગ્રદ કદીએ છીએ. દા, દેવી અનુગ્રહ પણ મળે છે. દૈવી અનુગ્રહ મળી શકે છે ? દા, બેટા દૈવી અનુગ્રદ પણ મળે છે. દૈવી અનુગ્રહ પણ માનવીને મળે છે, પરંતુ દરેકને નથી મળતો. ગુરૂજી, જે માંગે તેને પણ નહીં ? ના, બેટા, બધાને નથી મળતો. દેવી અનુગ્રહ પ્રાપ્ત કરવાની પણ શરત છે. કઈ શરત છે ? હવે અમે આપને તે જ સમજાવીશું. જેના માટે અમે આપને મજબૂર કરવાના છીએ, તે છે પાત્રતાનો વિકાસ. જે દિવસે આપની પાત્રતા વિકસિત થઈ જશે તે દિવસે શું થશે ? દૈવી અનુગ્રહ વરસશે.

મિત્રો ! દૈવી અનુગ્રહ વરસે છે, માંગવામાં નથી આવતો. આ દવા જે છે, ઓક્સિજન લઈને આવે છે. કેટલો મહત્ત્વનો ઓક્સિજન આપને આપવામાં આવી રહ્યો છે, તેની શું વાત કરું ? કેટલી કિંમતનો ઓક્સિજન છે ? ડોક્ટર સાદેબને પૂછો કે ઓક્સિજનનો સિલિંડર કેટલામાં મંગાવ્યો હતો. છસો પચાસ રૂપિયાનો. એક વ્યક્તિ માટે ક્યાં સુધી સિલિંડર ચાલી શકે છે ? જો એક વ્યક્તિ આખો દિવસ લગાવી રાખે તો બે-ત્રણ દિવસમાં ખાલી થઈ જાય. દવા આપના નાકમાં ઓક્સિજનની નળી લઈને આપે છે અને દરરોજ લગભગ ત્રણસો રૂપિયાનો ઓક્સિજન આપને મફતમાં આપી જાય છે. બેટા, આપ દેવતાનો અર્થ નથી જાણતા. દેવતા ક્યાંથી આવે છે ? સૂરજનો તડકો ક્યાંથી આવે છે ? સુરજના તડકાની કિંમત આંકો. આપણે ત્યાં લાઈટ વપરાય છે. સો વોલ્ટનો બલ્બ

દોઢ દજાર રૂપિયાની વીજળી બળે છે, તો વરસે છે? બુદ્ધિ ક્યાંથી આવે છે ? આપ કઈ કદીએ છીએ ભાઈ લાઈટ બંધ કરી દો. આપે સ્કૂલમાં ભણ્યા છો ? બેટા, દું ક્યાંય નથી સો વોલ્ટનો બલ્બ રાખ્યો છે. ચાળીસ વોલ્ટનો ભણ્યો. આ જે બધી બુદ્ધિ વરસે છે તે મંગાવો, પંદરનો મંગાવો. આપણે કરસક્સર આસમાનમાંથી વરસીને અમારા મગજમાં ઘૂસી કરીએ છીએ. સૂરજ કેટલા દોર્સ પાવરનો છે ? જાય છે અને પૈસા ક્યાંથી વરસે છે ? બેટા સૂરજને આપ કેટલા કેંડલનો સમજો છો ? પૈસા, આસમાનમાંથી વરસે છે અને અમારી તે આપના મકાન ઉપર પ્રકાશ આપે છે, આપ દીટર વાપરો છો, કેટલી વીજળી બળે કે રોકાઈ જાઓ અત્યારે તિજોરી બંધ છે, ચાવી છે? અઢી રૂપિયાની અને દીટર કેટલા રૂપિયામાં આવે છે ?

મિત્રો! આસમાનમાંથી લાઈટ વરસે છે. પ્રકાશ વરસે છે, ઓક્સિજન વરસે છે, જીવન વરસે છે, પ્રાણ વરસે છે, સૌંદર્ય વરસે છે. પાણીની જેમ જાણે શું શું વરસે છે ? બધું જ વરસે છે. આ બધું જ ભગવાન વરસાવે છે, માણસ નથી વરસાવતો. આ બધા અનુગ્રહ પણ વિના કિંમતે મળે છે. સુકરાત પાસે એક શક્તિ **હતી. તેનું નામ તેઓએ કેમેન રાખ્યું હતું.** સુકરાત સંપૂર્ણ રીતે તેની ઉપર નિર્ભર રહેતા. કેમેન ઉપરથી આવતો **હતો અને મદદ કરતો** હતો. વિક્રમાદિત્યની બાબતમાં પણ મેં સાંભબ્યં છે કે તેમની પાસે પણ શક્તિઓ આવતી હતી અને તેમને મદદ કરતી હતી. બેટા, દેવતા કેટલા હોય છે. જે માણસને મદદ કરે છે. તેઓ એટલી બધી મદદ કરે છે કે દું શું કહું ? તેમની મદદ વડે માણસ ઘન્ય બની જાય છે.

દેવતા કોણ હોય છે ? દેવતા આડોશી-પાકોશી નથી હોતા, તેઓ સંબંધી પણ નથી હોતા. દેવતા એ શક્તિઓનું નામ છે જે માણસની ઉપર વરસે છે અને માણસને ઘન્ય બનાવે છે. કોની કોની ઉપર દેવતા વરસે છે ? બેટા, વધારે તો દું નથી કહેતો, બીજાઓનાં ઉદાહરણ તો નથી આપતો, બસ, પોતાનું ઉદાહરણ આપું છું કે અમારી ઉપર કોણ\વરસે છે. સુકરાતની માફક ડેમેન અમારી અંદર પણ વરસે છે અને બધા જ અનુગ્રહ તેના દ્વારા કામ કરે છે. કેવો અનુગ્રહ છે ? આપને ખબર છે,

રૂપિયા કરતાં વધારેનું બીલ આવે છે, દજાર- તેમાં બુદ્ધિનો અનુગ્રદ પણ છે. બુદ્ધિ ક્યાંથી તિજોરીમાં ઘૂસી જાય છે. તેને અમે કદીએ છીએ નથી મળતી. ચાવી નથી મળતી તો શું થયું ? અમે આમ જ ઘૂસી જઈશું અને પૈસા તિજોરીમાંથી કાઢી લાવીશું.

डेभेन गुरु - हेपता

આ કોણ ઘૂસાડવાનું કામ કરે છે ? ડેમેન. ડેમેન કેવો હોય છે ? ડેમેન કહેવાય છે ભગવાનને. આપના કેમેનનું શું નામ છે ? અમારા ગુર્ને અમે ડેમેન કહીએ છીએ. ગુર્

એક કકીર દરરોજ સવારે હાથમાં મશાલ લઈને બજરમાં જતો. દરેક દુકાન સામે થોડીવાર રોકાતો અને આગળ વધી જતો.

એક વ્યક્તિએ પૂછચું, ''બાબા ! તમે દિવસે મંશાલો લઈને શું જેતા ફરો છો ? શું શોદ્યો છો ?''

ફકીરે ઉત્તર આપ્યો, "દું મનુષ્યને શોદી રહ્યો છું. આટલી ભીડમાં અમને અત્યારસુઘી કોઈ મનુષ્ય ન મબ્યો.''

એ વ્યક્તિએ મનુષ્યની પરિભાષા પૂછી ત્યારે ફકીરે કહ્યું, ''હું એને મનુષ્ય કહું છું જેમાં કામની વાસના અને કોઘનો અગ્નિ ન હોય. જે ઈન્દ્રિયોનો દાસ ન जनतां तेमनो स्वाभी होय जने डोघना આવેશમાં આવીને પોતાના માટે તથા બીજાં માટે આગની જવાળાઓ વદ્યારવાનો પ્રયત્ન ન કરતો દોય.''

આપતો. ઉદાદરણ રૂપે બેંકમાં જાઓ અને કદો કરીશું, તો આપ દર્શન કરો ને ! હા સાહેબ, આપના દર્શન થઈ ગયા. હવે આપ જઈ શકો ધક્કામુક્કી ખાવા ગયા હતા ? છો. ના સાહેબ, અમે જે કામથી આવ્યા દતા, તે મનોકામનાનું શું થયું ? અમને પંદર દજાર કાંઈજ નદીં થાય.

કોણ હોય છે ? અરે બેટા, તે ભગવાન છે. છો. દર્શન કરવાનો મતલબ આપ સમજો છો ? ભગવાન આપણને આપે છે. દરેકને તે નથી ગાંધીજીનાં જેમણે દર્શન કર્યાં હતાં એમનું નામ આપી શકતો. આપના ગુરુ અમને આપશે ? ના દતું નહેરુ. ગાંઘીજીનાં જેમણે દર્શન કર્યાં દતાં. બેટા, આપને નહીં આપે. ગુરૂજી આપ અમને એમનું નામ દતું સરદાર વલ્લભભાઈ પટેલ, આપના ગુરૂજીનો સાક્ષાત્કાર કરાવી દો. દા ગાંધીજીનાં જેમણે દર્શન કર્યાં હતાં તેમનું નામ બેટા, દું આપને દર્શન તો કરાવી દઈશ, પરંતુ દતું મદનમોદન માલવીય. ગાંધીજીનાં દર્શન તેનાથી ફાયદો શું થશે ? જેવાં દર્શન કરીશું કે જેમણે કર્યાં, તેમનાં નામ અમુક-અમુક હતાં. તરત જ તેઓ પૈસા આપી દેશે. ચાલ નકામા, એમનાં દર્શન તો અમે પણ કર્યાં હતાં. સાર્ં, એના માટે તું દર્શન કરીશ. જો દું કશું જ નથી ગાંધીજીનાં દર્શન કર્યાં દતાં તો પછી આપને શું થયું ? અરે સાદેબ, ગાંધીજીનાં દર્શન કરવા કે મેનેજર સાહેબ, હાં, અમે આપના દર્શન ગયા ત્યારે ચંપલ ખોવાઈ ગઈ અને અમાર્ ગજવું કપાઈ ગયું. દર્શન કરવા ગયા હતા કે

અધ્યાત્મ છે સાયન્સ ઓક સોલ

મિત્રો ! શું કરવું પડશે ? આપ સૌએ રૂપિયા આપી દો. બેંકમાં આપનું ખાતું છે ? ના આધ્યાત્મિક જીવનમાં પાત્રતાનો વિકાસ કરવો સાહેબ, બેંકમાં તો કોઈ એકાઉન્ટ નથી, તો પડશે. ત્યારે જ અવાજના પ્રતિધ્વનિની માફક પછી કેવી રીતે માંગો છો. દર્શનની ફિલોસોકી ભગવાનના અનુગ્રહ વરસે છે અને વ્યક્તિ નથી સમજતા અને આવી ગયા દર્શન કરવા. લો પોતાના સામર્થ્ય કરતાં વધારે કામ કરવા સમર્થ થઈ ગયા અમારા દર્શન, હવે ચાલવા માંકો. ના થઈ જાય છે. મોટામાં મોટાં કામ કરવામાં, સાહેબ, હજુ તો દર્શન નથી થયાં. દું કોણ છું ? પોતાના માટે અને બીજાઓને માટે કાંઈક રાજેશખનના છે જે દર્શન કરવા આવ્યા છે કરવામાં તે સમર્થ બની જાય છે. મહેંદી આપણે નકામી વાતો કરો છો. એમ જ સમજે છે કે અમે વાટીએ છીએ બીજાઓના ફાયદા માટે, પરંતુ જોઈશું અને જોઈને ન્યાલ થઈ જઈશું. જોવાથી આપણે પોતે ન્યાલ થઈ જઈએ છીએ. આવું છે અધ્યાત્મ, જે હું તમને શીખવવા માંગતો હતો. આપ સ્વર્ગ જોશો કે નરક, ચાલો અમે આ અધ્યાત્મનો વેશ બેટા એક જ છે. વેશ એ બતાવી દઈએ છીએ. સારું, ચાલો પહેલાં છે કે આપ પોતાનું વ્યક્તિત્વ ઠીક કરી લો. લક્ષ્મીજીનાં દર્શન કરીએ. સ્ટેટ બેંકમાં જયારે આપની અંદર એવી તીવ્રતા પેદા કરો, કઈ ? નોટોના બંડલ આવે છે તો ખૂલે છે અને મૂકી જેના વહે જે ચીજ આપ મેળવવા માંગો છો તે દેવામાં આવે છે. જુઓ, લક્ષ્મીજીનાં દર્શન કરો. મિળવી શકો. તેને શું કહેવાય છે. અધ્યાત્મ તેનું દર્શન કરી લીધા, હવે આપ જાઓ. ફલાણાજીના જિનામ છે. જે અધ્યાતમ આપે વાંચ્યું છે, તે हर्शन हरीशुं, ढीह्यान्नना हर्शन हरीशुं, जस अध्यातम नथी. अध्यातम मागपानी पिधानुं દર્શન જ મગજમાં સવાર થઈ ગયું છે. એક તો નામ નથી. બહારથી મેળવવાની વિદ્યાનું નામ એવો વહેમ સવાર થઈ ગયો છે કે ખુશામત નથી. અધ્યાતમ કોને કહેવાય છે ? ''સાયન્સ કરીશું અને ભેટ-સોગાદ મેળવીશું. હવે એક ઓફ સોલ''ને, સોલના સાયન્સને અધ્યાત્મ બીજો વહેમ આવી ગયો કે દર્શન કરીશું અને કિંદ્રવાય છે. સોલ (આત્મા)નું કેવલપમેન્ટ ન્યાલ થઈ જઈશું. ખૂબ દર્શન કરશો ? દર્શનની આપણે કેવી રીતે કરી શકીએ છીએ. સોલને ફિલોસોફી સમજતા નથી અને દર્શન માટે કહો પરિવર્તિત કેવી રીતે કરી શકાય ? સોલને

જેથી બહારની વસ્તુઓ ખેંચાતી ચાલી આવે.

મિત્રો! આપણા પોતાના મેગ્નેટને સુરક્ષિત કરવાની કળાનું નામ અધ્યાત્મ છે. આપણું મેગ્નેટ જયારે ખેંચે છે તો તે બહારની વસ્તુઓ ખેંચે છે. પ્લાન્ટ જયારે ખેંચે છે, તો વાદળો વરસે છે. વાદળોનું મેગ્નેટ નથી. ઝાંક જયારે નાશ પામે છે, ત્યારે પાણી વરસવાનું બંધ થઈ જાય છે. વૃક્ષોનું મેગ્નેટ જ તેમને ખેંચે છે. ખજાનો જયારે પેદા થાય છે, ત્યારે તેની અંદર જે લોખંડ હોય છે, તે દૂર દૂર સુધી ખેંચાતું રહે છે અને ખજાનામાં પોતાની પાસે એકઠું કરી લે છे. भेग्नेट जेंचतुं रहे छे. चोर चोरोने जेंचता રહે છે. આપને ખબર છે કે એક જુગારી પાસે ઢગલાબંધ જુગારીઓ ભેગા થઈ જાય છે અને વેશ્યાઓને ત્યાં ભમરાઓ એકઠા થઈ જાય છે. ક્યાંથી ભમરાઓ આવી જાય છે ? કેમ સાહેબ, આપ ક્યાંથી આવો છો ? હું તો સાહેબ ખૂબ દૂર રહેનારો છું. આપનો એમની સાથે શું સંબંધ છે પાડોશીઓને ખેંચે છે, સમાજને ખેંચે છે અને ? કોઈ સંબંધ નથી. કેમ સાદેબ, તો પછી પોતાના અંતરંગમાં દબાઈ ગયેલી ક્ષમતાઓને આપના ઓરકામાં કેમ રહે છે ? તીવ્ર ઈચ્છાએ ખેંચે છે. બધી જ વસ્તુઓ ખેંચાતી આવે છે અને તેમને ખેંચી લીધા. જુગારી પાસે જુગારી, વ્યક્તિ સંપન્ન થઈ જાય છે, સમર્થ થઈ જાય અથવા વ્યક્તિની અંદરનું મેગ્નેટ જયારે ઉછાળો છે, જે દું આપને શિખવાડવાનો મારે છે, તીવ્રતા જાગે છે, ત્યારે તે સમાનધર્મીને ભણાવવાનો હતો. પોતાની પાસે અનાયાસ જ ખેંચી લે છે.

ત્યારે આપ ખેંચાયા માટે સમર્થ બનશો. જેનો કહેવામાં આવ્યું છે કે આત્મા વારે જ્ઞાતવ્ય, અનુભવ મને વ્યક્તિગત રૂપે છે તે જ બાબતો દિયાતવ્ય, નિદિધ્યાસતવ્યં. અરે મૂર્ખાઓ, આપને બતાવી રહ્યો છું. હવામાં અદશ્ય થઈ પોતાને જુઓ. પોતાને સમજો અને પોતાને જવાનું? બેટા, હવામાં અદશ્ય થઈ જવાનો બરાબર બનાવો. આ શું છે ? આ ઋષિઓની અનુભવ અમને નથી અને શું પેશાબ વકે દીવા વાણી છે અને આ તે અધ્યાત્મ છે જેમાં સળગાવવાનો અનુભવ આપને નથી ? બેટા, તે ભગવાને કહ્યું છે કે જો મનુષ્યમાંથી આપ ઊંચા પણ નથી. અમારે જયારે દીવો સળગાવવો પકે ઊઠવા માંગતા હો, આગળ વધવા ઈચ્છતા હો,

આપણે ગૌરવશાળી કેવી રીતે બનાવી શકીએ. તિલનો દીવો સળગાવીએ છીએ. પેશાબમાં સળગાવી બતાવો. બેટા, મને નથી આવકતું અને કોઈ કરામતો પણ નથી આવડતી. કરામતો કરવાથી કોઈ અધ્યાત્મવાદી બની શકતો નથી. અધ્યાત્મ આપોઆપ સૌથી મોટી કરામત છે. તેનાથી વ્યક્તિ મહાન આત્મા થઈ જાય છે, દેવાતમા થઈ જાય છે. ઋષિ થઈ જાય છે અને નરમાંથી નારાયણ બની જાય છે. તે પોતે જ એક વિદ્યા છે.

## વ્યક્તિત્વનું ચુંબક

મિત્રો! આધ્યાત્મિક શક્તિઓને વ્યક્તિની તીવ્રતા ખેંચે છે. કોને ખેંચે છે ? જે સિદ્ધિઓ આપ ઈચ્છો છો, તેને તીવ્રતા ખેંચી લાવે છે. ગુલાબનું ફૂલ જયારે ખીલે છે, તો ભમરાઓને ખેંચે છે, પતંગિયાઓને ખેંચે છે અને કદાચ મધમાખીઓને ખેંચે છે. માનવી જયારે ખીલે છે ત્યારે દેવતાઓને ખેંચે છે, ભગવાનને ખેંચે છે, ચોરોની પાસે ચોર, લફંગાઓ પાસે લફંગા, છે. આ કોની ઉપર ટકેલું છે ? પોતાનું વિક્રાનોની પાસે વિક્રાન, જ્ઞાનીઓની પાસે વ્યક્તિત્વ, પોતાનો આત્મસુધાર કરી લેવા જ્ઞાની ખેંચાતા ચાલ્યા આવે છે. આવી આદતો ઉપર ટકેલું છે. આ જ અધ્યાત્મનો સિદ્ધાંત

મિત્રો! દું શું કહેવાનો હતો ? ઋષિઓની મિત્રો, જયારે આપનું મેગ્નેટ અંદરથી વધશે એ જ વાણીને ફરીથી કહેવાનો હતો, જેમાં એમ છે ત્યારે મીણબત્તી સળગાવીએ છીએ અને ખુશ થવા માંગતા हો, સમૃદ્ધ થવા માંગતા હો,

ભગવાને કહ્યું ઉઠાવો, પોતાની જાતનું પતન ન થવા દો.

મિત્રો! પતન કોણ કરાવે છે? માણસ. ઊંચે કોણ ઉઠાવે છે ? ભગવાન, માણસની अंहर के शिया ઉठापनारं तत्त्व छे तेने इहेपाय છે ભગવાન. ભગવાન કોને કહેવાય છે ? માનવીની અંદર એક એવી પ્રેરણા છે, જે માનવીને ઊંચે ઉઠાવી લે છે, તે જ ભગવાન છે. જે વ્યાપક ભગવાન છે તેને તો બેટા કોણ ભગવાન કહેશે. તે તો ખૂબ જ ફેલાયેલો છે, તેની તો વાત જ ન કરશો. બ્રહ્મ તો એટલું વિશાળ છે કે આપણી અકકલ જ કામ ન કરે. આપણી અંદર તે ભગવાન છે, જે આપણને ઊંચા ઉઠાવે છે અને જે નીચા પાકે છે તે ભગવાન નથી. તેને બેટા, શેતાન કહે છેં. शेतानने रोडो, लगपाननं समर्थन डरो अने આપ જાતે જ ઊંચા ઊઠો.

મિત્રો! આ કોણે કહ્યું છે ? ગીતાકારે કહ્યું छे - ७ ६ रेहाटमना ५ तमानं नाटमान भवसनाहयेत्. પોતાને જાતને ઉઠાવો, પોતાની જાતને નીચી ન પાડો. પોતાને કોણ નીચું પાડે છે ? અરે કોઈ નથી પાડતું, આપ સ્વયં પોતાને નીચે પાડો છો. ના સાહેબ, અમને પાડોશી દેરાન કરે છે अने पटनी हेरान हरे छे अने शेरीपाणा हेरान કરે છે, માંદગી દેરાન કરે છે. કોઈ દેરાન ફરતું નથી. આપ આપની પોતાની જાતને દેરાન કરો છો. આપને સ્વયં દેરાન કરનારું તત્ત્વ જ છે જે આપની સામે આવી જાય છે. આપ આપને પોતાને ઠીક કરો. આપ એક મિત્ર સાથે મિત્રતા કરી લો અને એક દુશ્મનનો આપ પીછો છોડાવી દો. અધ્યાત્મમાં કોણ મિત્ર છે અને ? आटभैय ह्याटमनो કોણ દશ્મન છે બન્ધુરાત્મૈવ રિપુરાત્મનઃ અર્થાત્ આપ જ

સંપન્ન થવા માંગતા हો તો તેના માટે કઈ પોતાના દુશ્મન છો અને આપે જ પોતાના પગ પદ્ધતિ हોઈ શકે ? કઈ ફોર્મ્યુલા हોઈ શકે ? પર કુદાડી મારી છે અને આપ જ દેરાન થાઓ **ઉद्धरेहात्मनाइत्मानं छो. आप ४ उद्धरेत अर्थात् पोतानी अतने** નાત્માનવસાદયેત્. અર્થાત્ પોતાની જાતને | ઠીક કરો, પોતાની જાતને સાચી સ્થિતિમાં લાવો.

#### પોતાની જાતને બદલીએ

મિત્રો! આપ પોતાની જાતને બદલી નાંખો. પછી જુઓ દુનિયા કેવી રીતે બદલાઈ જાય છે. સમગ્ર વાતાવરણ બદલાઈ જાય છે. આપ પોતાની આંખોમાં ચશ્માં બદલો, લીલાં ચશ્માં છોડો અને લાલ ચશ્માં પહેરો. પછી જુઓ, આખી દુનિયા લાલ થઈ જશે. આપની પાસે જે નેગેટીવ ચિંતન છે, અંતર્મુખી જીવન છે, સ્વાર્થમાં ઘેરાચેલું ચિંતન આપની ઉપર કબજો જમાવી બેઠું છે, તેને આપ ઠીક કરવાનું શરૂ કરી દો. પછી જુઓ, હું આપને ખાતરી આપું છું કે આપને ત્રણેય પ્રકારની સહાયતા મળશે. આપવા માટે ત્રણેય ઊભા છે. પહેલું - આપનું અંતઃકરણ, સિદ્ધિઓ આપવા માટે ઊભું છે. આપણી અંદર દિવ્ય શક્તિઓ છે, દિવ્ય ક્ષમતાઓ ભરેલી પડી છે અને હું આપને ઊંચા ઉછાળી શકું છું. આપની અંદરનું વર્ચસ્વ, આપની અંદરનો વૈભવ જાગી જાય, તો તે આપને न्यास કરી દેશે. બીજુ - સમાજના લોકો આપની આરતી ઉતારવા માટે ઊભા છે. આપ થોડા પ્રકાશવાન તો થાઓ, પછી જુઓ દું આપને કેટલા પ્રકારે સહાય કરું છું. સામાજિક જીવનમાં લોકો કેટલી મદદ કરે છે અને ત્રીજું -ભગવાનના. જીવનદેવતાનાં અનુદાન-વરદાન કેવી રીતે આપની ઉપર વરસે છે. આપના માટે દેવતાઓ ક્લો ભરેલું વિમાન લઈને તૈયાર છે. આપ પોતાને બદલો તો ખરા, ઊંચા તો ઉઠાવો. દૈવી અનુદાન સતત આપની ઉપર વરસતાં જ રદેશે. આજની વાત સમાપ્ત.



આત્મીય અનુરોધ

# ભારતભૂમિને તપોભૂમિ બનાવવાની વેળા આવી ગઈ

આ મિશન સાધનાના સશક્ત પાયા ઉપર ઊભું થયું છે. હિમાલયના ૠષિઓનું તપ એની સાથે જોડાયેલું છે. એનું પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ છે, તે સૂક્ષ્મ શરીરધારી સદ્ગુરૂની સત્તા જે વસંત પર્વ ૧૯૨૬ની પાવન વેળામાં આપણા પરમ પૂજ્ય ગુરૃદેવની સાધના સ્થળીમાં પ્રજજવિલ રહેલ દીપકની આભામાંથી પ્રકટ થઈ. સદ્ગુરુ શ્રી સર્વેશ્વરાનંદજી મહારાજ હિમાલયથી પોતાના પ્રિય શિષ્યને, જે એમની સાથે જન્મ-જન્માંતરોથી જોડાયેલા હતા, તેમની ભાવિ ભૂમિકાના સંબંધમાં જ્ઞાન કરાવવા આવ્યા હતા. પાછલા જન્મોની જાણકારી કરાવી તેમણે પોતાના પ્રિય શિષ્યને, જેમની સાધનાના બીજાંકુર બહુ નાની ઉપરમાં તેમના ક્રિયાકર્મોમાં પ્રત્યક્ષ દષ્ટિગોચર થવા લાગ્યા હતા, ૨૪-૨૪ લાખના ૨૪ ગાયત્રી મહાપુરશ્વરણ સંપત્ન કરવાનો નિર્દેશ કર્યો. આ વિશિષ્ટ મહા અનુષ્ઠાનના તપ-સંયમ પણ તેમણે બતાવ્યા. એ દરમ્યાન તેમણે શું કરવાનું છે, તે પણ બતાવ્યું.

શરૂઆત પર થયું. સ્થાપના સમયે આયોજિત ગાયત્રી મહાયજ્ઞ (જૂન ૧૯૫૩)માં આવેલ હિમાલયથી કન્યાકુમારી સુધીના ૠષિગણોના આશીષ તથા ત્રિયુગી નારાયણની શિવ-પાર્વતીની તપસ્થળીથી આવેલ અખંડ અગ્નિની સ્થાપના આ સ્થાનનું મહત્ત્વ બતાવે છે.

બાલ્યકાળમાં કયારેક નિહાળેલ તથા સંત શ્રી કાઠિયા બાબા દ્વારા ગુરુસત્તાને આપેલ દૃષ્ટિ દ્વારા તેમની ભવિષ્યની કાર્ય સ્થળી, ગાયત્રી તપોભૂમિની ભૂમિ પરમ વંદનીયા માતાજીના અતુલનીય ત્યાગ તથા ગુરુસત્તાના બ્રાહ્મણોચિત નિર્વાહથી બચેલ રકમથી ૧૯૫૨ની ગાયત્રી જયંતીના દિવસે ખરીદી હતી. ત્યારે તે એક બગીચાના રૂપમાં હતી. પાછળ યમુના નદી વહેતી હતી અને પેલે પાર દુર્વાસા ૠષિનો મેળો લાગતો હતો. સામે ચામુડા દેવીનું મંદિર હતું. દૂર-દૂર સુધી નીરવ-નિર્જન સ્થાન હતું. ધીરે-ધીરે નિર્માણ કાર્ય શરૂ થયું. ગાયત્રી સાધકોનું નિયમિત

તપોભૂમિના સ્વર્ણ જયંતી વર્ષમાં ગુરૂસત્તાની મૂર્તિની સ્થાપના

તપનો દસ્તાવેજ છે-તપોભૂમિ :-

બધું જ એવું થતું ગયું. ક્રમવાર 'અખંડ જયોતિ'ની વિધિસર ૧૯૪૦ની શરૂઆતથી લઈ પરમ વંદનીયા માતાજીનો તેમના જીવનમાં પ્રવેશ સુધી તથા તેના પછી ૨૪ દિવસના જળ ઉપવાસ બાદ ૧૯૫૩માં ગાયત્રી તપોભૂમિની સ્થાપનાની સાથે આ અનુષ્ઠાનની મહા પૂર્ણાહુતિ સુધીની આપણી આરાધ્ય સત્તાની જીવનગાથા એક કઠોર તપશ્ચર્યાથી ભરેલ સમયનો એક દસ્તાવેજ છે. આ તપથી જ ગાયત્રી પરિવારનું નિર્માણ થયું. પૂરા ભારત તથા વિશ્વમાં ફેલાનાર એક ગાયત્રી આંદોલન ઊભું થયું, જેથી યુગૃ પરિવર્તન થઈ શકે. મહર્ષિ દુર્વાસા ૠષિની તપસ્થળોમાં નિર્મિત ગાયત્રી તપોભૂમિ એક સિધ્ધપીઠ છે. એક મહાયોગીની ૩૦ વર્ષની કર્મયોગીના સંબંધે ચાલેલી જીવન યાત્રા જીવતું જાગતું પ્રમાણ છે. ૨૪૦૦ તીર્થોના જળ-રજ સ્થાપના, સહસ્ત્રાંશું જપથી લઈ કરોડો ગાયત્રી મંત્રલેખનની સ્થાપનાનું કાર્ય ગાયત્રી તપોભૂમિની વિધિસર

ટીપું-ટીપું અંશદાન આવવા લાગ્યું તથા વૃંદાવન રોડ પર એક નાનું-સૂનુ મંદિર તથા એક તપસ્થળી, જે આજના આકારથી લગભગ પાંચ ગણી નાની હતી, તે ઉભી થઈ ગઈ. ગાયત્રી માતાની મૂર્તિ પણ જયપુરથી આવી. હજારો સાધકોએ એ નિમિત્તે જપ કર્યા તથા હજારો લોકોથી મંત્ર લેખન કરાવ્યું. મૂર્તિની પ્રાણ પ્રતિષ્ઠાની વેળાએ તેને મથુરા પહોંચાડવામાં આવ્યા. વધુ નહિ માત્ર ગણ્યા ગાંઠયા ૨૪૦૦ સાધકો, જેમાંથી કેટલાકે ૨૪ દિવસ તો નહીં પરંતુ બે કે ત્રણ દિવસના કે ૨૪ કલાકના ઉપવાસ પણ કરી પ્રાણ પ્રતિષ્ઠામાં ભાગ લીધો. બાર કુમારી કન્યાઓ દ્વારા પૂજા-અર્ચના વગેરે પ્રારંભિક કાર્યો કરાવ્યા તથા ગાયત્રી માતાના દર્શન માટે મંદિરના દરવાજા ખોલી દીધા. ૨૨ જન (૧૯૫૩ ગાયત્રી જ્યંતી)ની પાવન વેળામાં પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવે પ્રથમ મંત્ર દીક્ષા પરમ વંદનીયા માતાજીને બાદમાં ૨૪ સાધકોને આપી. ત્યાર પછી તેમણે છાશ લઈ પોતાના જળ ઉપવાસ તોડયા તથા એક ઉદ્દબોધનમાં ગાયત્રી તપોભૂમિથી શરૂ થનાર અભિયાનને ભારત તથા વિશ્વમાં ફેલાવવા તથા બાદમાં તેને હિમાલયની છાયા તેમજ ગંગાની ગોદથી પરોક્ષ રૂપે સપ્ત ૠષિઓ દ્વારા સંચાલિત કરવાની ધોષણા કરી. તેમણે એ પણ કહ્યું કે પૂરું વાતાવરણ જ ગાયત્રીમય બનશે તથા જોત જોતામાં વિચાર ક્રાંતિના માધ્યમથી લોકોના વિચાર બદલાતા જશે. ચારે બાજુ સદ્દબુધ્યનું સામ્રાજય સ્થાપિત થશે.

સ્વર્ણ જ્યંતી વર્ષ : અત્યાર સુધીના તોલ-માપ :-

આ સ્થાપનાની એક ઐતિહાસિક ઘોષણા કરી એક અભૂતપૂર્વ લગભગ ૨૬-૨૭ વર્ષ સુધી ચાલેલ કઠોર તપના સમાપનની અવધિને આ વર્ષ સ્વર્ણ જયંતી ઘોષિત કરવામાં આવ્યું છે. ૫૦ વર્ષ પહેલા આ પુરૂષાર્થ સંપન્ન થયો. ગાયત્રી મહાવિજ્ઞાન તથા યજ્ઞ વિધાનની રચના, આર્ષ ગ્રંથોનો પુનરુષ્દ્રાર, ૧૯૫૮ના સહસ્ર કુંડીય ગાયત્રી મહાયજ્ઞની સાક્ષી રહેલ ગાયત્રી તપોભૂમિ રૂપી પ્રકાશ પુંજને પૂરા ભારતમાં વિસ્તારવાની, પૂરી ભારતભૂમિને તપોભૂમિ બનાવવાની વેળા હવે આવી ગઈ છે. પાછલા ૫૦ વર્ષોમાં ઐતિહાસિક કાર્ય આ સંસ્થાનથી બાદમાં ૧૯૭૧માં સ્થાપેલ શાંતિકુંજ ગાયત્રી તીર્થથી થયું છે. લાખો લોકોના જીવન બદલ્યા છે, વિચારોમાં પરિવર્તન આવ્યું છે, વ્યસનોથી મક્તિ લઈ લોકોએ પોતાના જીવનને સજનમાં લગાવ્યું છે, વિવાહોમાં ખોટા ખર્ચાથી સમાજમાં છવાયેલ કુરીતિઓનો સામનો કરવા માટે એક સમર્થ સશક્ત આંદોલન તૈયાર થયું છે. સાધના, સ્વાસ્થ્ય, શિક્ષા, સ્વાવલંબન, પર્યાવરણ પ્રત્યે જાગરૂકતા, વ્યસન મુક્તિ, કુરીતિઓને દૂર કરવી તથા નારી જાગરણ જેવા સશક્ત મોર્ચા ઉભા થયા છે. અખંડ જ્યોતિ, યુગ નિર્માણ યોજના, યુગ શક્તિ ગાયત્રી પત્રિકાઓ દ્વારા લાખો વ્યક્તિઓના જીવનમાં આશાવાદી પ્રેરણાઓનો સંચાર થયો છે. મથરાના યુગ નિર્માણ વિદ્યાલયથી લઈ હવે દેવ સંસ્કૃતિ વિશ્વ વિદ્યાલયના નિર્માણ સુધી તથા ક્ષેત્ર સ્તરે યુગ નિર્માણ શાખા તથા યુગ સેનાથી લઈ પ્રજ્ઞા મંડળ, સ્વાધ્યાય મંડળ, શક્તિપીઠોના સંગઠન સુધી એક વ્યાપક પ્રચાર-પ્રસાર અભિયાન ચાલ્યું છે. આ બધી પ્રાપ્તિઓ એ તપની છે, જે અત્યારે પણ આપણી પાસે ગુરુસત્તાના ૨૪ મહાપુરશ્વરણની પુંજી તેમજ તેના સાક્ષી અખંડ દીપકના રૂપમાં દશ્યમાન છે.

હવે આપણું કર્તવ્ય શું છે ? :-

હવે આપણે બધા શિષ્યો, ગાયત્રી મહાશક્તિથી પ્રાપ્ત

અનુદાનોથી લાભશાળી બનેલ પરિજનો, પત્રિકાઓના વાચકોનું એ કર્તવ્ય બને છે કે આપણે આ સ્વર્ણ જયંતી વર્ષમાં ગાયત્રી સાધના અભિયાનને દસગણી ગતિથી વધારીએ. કયારેક જગદગુરુ રહેલ વિશ્વનાયક-માર્ગદર્શકની ભૂમિકા નિભાવનાર ભારતને તપોભૂમિ બનાવીને જ આપણે સાચા અર્થમાં ગુરૂ સત્તાની આ સ્થાપનાની સ્વર્ણ જયંતી મનાવી શકીએ છીએ. આ એક વર્ષમાં વિશેષ રૂપે ગાયત્રી મહામંત્ર લેખન અભિયાનને વધુ મહત્વ આપવું જોઈએ. ગાયત્રી મંત્રલેખન એક તપ છે તથા જપથી પણ વધુ પુણ્યદાયી છે. ૧૦-૧૦ હજાર મંત્રલેખનની ૨૪૦૦ શક્તિપીઠો, સાહિત્ય વિસ્તાર કેન્દ્રો તથા પ્રજ્ઞામંડળોમાંથી જો ૧૦૦૦ સ્થાનો પર પણ સ્થાપના થઈ જાય તો આ તપ વિભાજિત વિકેન્દ્રકૃત થઈ ભારતના ખૂણે-ખૂણે પહોંચી જશે. વિભિન્ન ભાષાઓમાં આ લેખન થઈ શકે છે તથા તેની સ્થાપના પોત-પોતાના કેન્દ્રો પર કરી પરિજન તેની સૂચના ગાયત્રી તપોભૂમિ તથા શાંતિકુંજ મોકલતા રહશે તો નિયમિત સંરક્ષણની વ્યવસ્થા કરવામાં આવશે. જેના દ્વારા આ પુરૂષાર્થ થયો છે, તે બધાને ગુરુસત્તાના સુક્ષ્મ આશીષ પણ પહોંચાડી શકાય છે. એક હજાર સ્થાનોની સંખ્યા તો ઓછામાં ઓછી છે. જો એ દસગણી અથવા તેનાથી પણ વધુ થઈ શકે તો એટલું જ સાધના આંદોલન જન-જન સુધી પહોંચી શકશે.

#### વિશિષ્ઠો-વરિષ્ઠોની જવાબદારી :-

જે પરિજન આ અભિયાન ચલાવી રહ્યા છે, આ વર્ષે પોતાની પત્રિકા યુગ શક્તિ ગાયત્રીના ઓછામાં ઓછા પ૦ સદસ્યો વધારી શકતા હોય તથા ઉપર બતાવેલ સાત આંદોલનોમાંથી કોઈ બે ઝડપથી ચલાવી તેના નિષ્કર્ષ આ વર્ષ પૂરું થતાં સુધીમાં પહોંચાડવાની સ્થિતિમાં હોય તેને વિશિષ્ટ પરિજન માનવામાં આવશે. તે કાર્યકર્તા સ્તરથી ઊંચા સાધક, સંગઠક, સમન્વયક, સમર્થ ગુરુસત્તાના તપની પૂંજીના ભાગીદાર હશે. જે જેટલી જવાબદારી નિભાવી શકતા હોય, ઓછામાં ઓછા ત્રણ મહિનાનું સમયદાન સ્થાનીય સ્તર પર અથવા કેન્દ્રમાં દરેક વર્ષે આપવાની સ્થિતિમાં હોય, તેમને શપથ સમારોહ સ્તરના એક આયોજનમાં ૨૦, ૨૧, ૨૨ ઓક્ટોબરે (શરદ પૂર્ણિમા) પોતાના સંકલ્ય લઈ તથા તપોભૂમિની સાક્ષીમાં પોતાના સંકલ્ય દોહરાવવા આવવાનું કહેવામાં આવી રહ્યું છે.

ગુરુ સત્તાની મૂર્તિ સ્થાપના તપોભૂમિમાં :-

ગાયત્રી તપોભૂમિમાં, જ્યાં ગાયત્રી માતાની મૂર્તિની

બંને બાજુએ પૂજ્યવર તથા માતૃસત્તાના ચિત્ર સ્થાપિત | છે ત્યાં હવે તેમની મૂર્તિની સ્થાપના કરાશે. સ્વર્ણ જયંતી વર્ષ અભિયાનના અંતર્ગત આ મર્તિ સ્થાપના શરદ પૂર્ણિમાની વેળામાં સવારે બ્રહ્મમુહૂર્તમાં થશે. અપવાદ રૂપે આ સ્થાપના માત્ર ગાયત્રી તપોભૂમિ મથુરામાં જ કરવામાં આવી રહી છે કેમકે આ સ્થાન યોગ્ય છે. શાંતિકુંજમાં પરમ પૂજ્ય ગુરૂદેવે પોતાની તથા માતાજીની સ્મૃતિમાં સજલ શ્રધ્ધા, પ્રખર પ્રજ્ઞા, દેવાત્મા હિમાલય તથા સ્મૃતિ ભવનનું નિર્માણ કરાવ્યું અને તે જ પ્રેરણા જન-જનને આપી. પરિજનોને પોતાને ત્યાં જ્ઞાન મંદિરોની, મંત્રલેખન પુસ્તિકાઓની, પંચદેવ (ગાયત્રી માતા-ગુરુદેવ-વંદનીયા માતાજી-દાદા ગુરુ-હિમાલય) મશાલના ચિત્રો તેમજ સ્મૃતિ ઉપવનોની સ્થાપનાનો ક્રમ જ ચલાવવો જોઈએ. વધુમાં વધુ સાહિત્ય જન-જન સુધી પહોંચે, તેનો પ્રયાસ કરવો જોઈએ. વધુમાં વધુ વ્યક્તિઓ સુધી મિશનની પત્રિકાઓ પહોંચે એમાં જ આપણા સાધન તથા સમય લાગવો જોઈએ. વધુને વધુ વ્યક્તિઓ સાધના અભિયાન સહિત સાતેય આંદોલનો સાથે જોડાય એવો પ્રયાસ કરવો જોઈએ.

શરદ પર્ણિમા (૨૧ ઓકટોબર ૨૦૦૨) એ થનાર મૂર્તિ સ્થાપના કાર્યક્રમ જન-આયોજન નથી. એ તો એક પાવન વેળામાં સ્વર્ણ જયંતી વર્ષમાં કરવામાં આવી રહેલી એક સ્થાપના છે તથા તે સુયોગનો લાભ લઈ સંકલ્પિત સાધકો દ્વારા લેવામાં આવનાર શપથ એક નિમિત્ત બની રહેલ છે. આ શપથ શરદ પૂર્ણિમાની સાંજે આયોજિત એક દીપયજ્ઞમાં લેવામાં આવશે. કાર્યક્રમ ૨૦, ૨૧, ૨૨ તિથિઓમાં સંપન્ન થશે. ૨૦ ઓકટોબરના બ્રહ્મમહર્ત વેળાએ ૨૪ કલાકના અખંડ જપ વિધિવત કર્મકાંડ સાથે આરંભ થઈ જશે. એ દિવસે વિશાળ કળશ શોભાયાત્રા નીકળશે, બપોરે કાર્યકર્ત્તા ગોષ્ઠી થશે, જેમાં સંકલ્પો તથા સાત આંદોલનો વિષે વિસ્તારથી બતાવવામાં આવશે. સાંજે ઉદ્દબોધન થશે. બીજે દિવસે પ્રાતઃ મૂર્તિ સ્થાપના કાર્યક્રમ પછી મંદિર દર્શન માટે ખુલ્લુ રહેશે. યજ્ઞ પછી દિવસમાં ખાસ ગોષ્ઠી થશે. સાંજે દીપયજ્ઞમાં શપથ લેવાશે. સાથે-સાથે મહત્ત્વપૂર્ણ ઉદ્દબોધન પણ થશે. ત્રીજા દિવસે ૨૨ ઓકટોબર પ્રાતઃ યજ્ઞની પૂર્ણાહુતિની સાથે સ્વર્ણ જયંતી વર્ષમાં ભવિષ્યના ૮ માસમાં બીજું શું શું કરવાનું છે તે માર્ગદર્શન આપી કાર્યકર્ત્તા પોતાના ક્ષેત્રોમાં પાછા ફરશે.

કેટલીક સાવધાનીઓ અને દિશા નિર્દેશ :-

કારણ કે આ આયોજન માત્ર સંગઠક સ્તરે જવાબદારી ઉઠાવનાર કાર્યકર્ત્તાઓનું જ છે, ભીડ લઈને આવનાર બસોની રેલમછેલમાં અનગઢ લોકોને લઈ આવનાર દર્શનાર્થીઓને ન આવવા માટે બે હાથ જોડી વિનંતી કરવામાં આવે છે. મેળાનું રૂપ આપવામાં તપોભૂમિની ગરિમાને ઠેસ પહોંચશે તથા તે પ્રયોજન પૂર્વ થઈ શકશે નહિ. જેના માટે આ વર્ષ વિશિષ્ટ રૂપે મનાવવામાં આવી રહ્યું છે. આ સમારોહમાં નક્કી કરેલ (૧૦ હજાર) નિષ્ઠાવાન પરિજનોને બોલાવાયા છે, જે આગળ ચાલીને પોતાનું આખું જીવન ગુરુ કાર્ય માટે અર્પી શકે. હાલમાં કેટલીક શરતો રાખવામાં આવી છે, જેનો ખુલાસો ઊપર કરી દીધો છે. તપોભમિની આસપાસ રોકાવવાની વ્યવસ્થા સીમિત છે. જેટલી વ્યવસ્થા બની શકી છે. એટલા જ પ્રાણવાન કાર્યકર્ત્તા આ આયોજનમાં આવશે. જેઓ દર્શન માત્ર કરવા આવવાના હોય તે આ વર્ષમાં ગમે ત્યારે ગમે તે દિવસે ગાયત્રી તપોભિમ આવી એ લાભ લઈ શકે છે.

શરદ પૂર્ણિમાના દિવસે બધા પરિજન પોતાને ત્યાં સ્થાનીય સ્તર પર એક દીપયજ્ઞ આયોજિત કરી ગાયત્રી મહામંત્રલેખન સ્થાપના અભિયાનનો ક્રમ ચલાવી શકે છે. એક ગોષ્ઠી આયોજિત કરી સાત આંદોલનોને કેવી રીતે ક્રિયાશીલ કરવા જોઈએ તથા મહામંત્ર લેખન અભિયાન સહિત સ્વર્ણ જયંતી વર્ષમાં કેવી રીતે ભાગીદારી કરી શકાય, દેવ પરિવારો સાથે જોડાવવાની પ્રક્રિયા શું છે, આ વિષય પર બધાને જાણકારી આપી શકાય છે. પોતાના સંકલ્ય બધા પરિજનોએ પત્ર દ્વારા ઓક્ટોબરના પ્રથમ સપ્તાહ સુધીમાં ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરા તથા શાંતિકુંજ હરિદ્વાર મોકલી દેવા જોઈએ. આ સંકલ્યોને કેવી રીતે પૂરા કરીશું એનો પણ તેમાં નિર્દેશ કરેલો હોવો જોઈએ.

પૂરી આશા તથા વિશ્વાસ છે કે ગાયત્રી તપોભૂમિની સ્થાપનાનું આ સ્વર્ણ જયંતી અભિયાન પોતાના લક્ષ્ય સુધી પહોંચશે તેમજ "ચંદન સી ઈસ દેશ કી માટી, તપોભૂમિ હર ગ્રામ હો" એ ઉક્તિને ચરિતાર્થ કરશે. (સફળ કરશે) આ લેખને બે વાર વાંચી આ અભિયાનમાં ભાગીદારી સુનિશ્ચિત કરશો. નિર્ધારિત મર્યાદાઓ તથા પ્રયોજનોને અનુરૂપ પહોંચનાર પરિજન પોતાની સાથે આવનાર વ્યક્તિઓની સંખ્યા તેમના નામ તથા યોગ્યતા, શું શપથ લેશે તે વિસ્તારથી શીધ્ર ગાયત્રી તપોભૂમિના નામે લખી મોકલશો.

# અપનો સે અપની બાત

# ગુરૂ સત્તાના ચરણોમાં સમર્પિત હશે હીરાનીમાળા

વિશ્વમાં જ્યારે પણ મહત્ત્વપૂર્ણ સ્તરના સુધાર-સંશોધનના કાર્યક્રમ ચાલ્યા ત્યારે યુગ સમસ્યાઓનું સમાધાન શોધવામાં આવ્યું તો તે સંગઠનાત્મક પુરૂષાર્થ દ્વારા જ સંપન્ન થયું છે. સંગઠનની શક્તિ અપાર હોય છે, જેની સાથે સંઘળળ હોય છે, તેની પાછળ બીજા બળો એવી રીતે ફરે છે જેવી રીતે સૂર્યની આસપાસ નવ ગ્રહ પરિક્રમા લગાવે છે. ગાયત્રી પરિવાર રૂપી સંગઠન પોતાનું એક સ્થાન રાષ્ટ્રીય સ્તર પર રાખે છે, બધા માટે પ્રેરણાનું સ્ત્રોત બનેલું છે. આશાવાદનું પ્રતીક છે તથા એકવીસમી સદી-ઉજ્જવળ ભવિષ્યનો ઉદ્ઘોષ બધાને સ્પષ્ટ સંભળાય છે. પ્રસ્તુત વર્ષ સંગઠન-સશક્તીકરણ વર્ષ છે. આ પ્રક્રિયા સાધનાની ધરી પર ચાલતા ચાલતા એક લાંબી ૭૫ વર્ષની યાત્રા પૂરી કર્યા પછી કરવામાં આવી રહી છે. નિશ્વિત આ પુરૂષાર્થમાં સાધના મુખ્ય છે તેથી સશક્ત થવાની સંભાવનાઓ સુનિશ્વિત દેખાય છે.

પરમ પૂજ્ય ગુરૂદેવે 'અખિલ વિશ્વ ગાયત્રી પરિવાર' રૂપી આ સંગઠનને આત્મીયતા-સંવેદના-મમત્વની ધરી પર ઊભું કર્યું છે તથા એક જ સંપદા તેના માટે પ્રયુક્ત કરી છે. એ સંપદા છે ભાવનાશીલોના સમયદાન. ગુરુસત્તાએ કહ્યું છે કે સમય જ જીવન છે તથા શ્રમ જ વૈભવ છે. ત્યાગ-બલિદાનના સઘન ભાવ-શ્રધ્ધાના બળે તેમણે જન-જનનો સમય માંગ્યો તથા એક વિરાટ વ્યાપક તંત્ર ઊભું થઈ ગયું. નિશ્ચિતરૂપે આ પુરા મહાપુરૂષાર્થમાં ગુરૂસત્તાના તપે મુખ્ય ભૂમિકા નિભાવી. તેમણે પોતાના ભાગીરથી તપની સાથે લાખો સાધકોના તપ જોડી દીધા તથા જોત જોતામાં સાંસ્કૃતિક નવ જાગરણને સંકલ્પિત, લોકમાનસનો સુધાર તથા સત્પ્રવૃત્તિ સંવર્ધનની યોજનાવાળી એક જનમેદની ભેગી થતી ગઈ. પરમ પૂજય ગુરૂદેવનું સંગઠનાત્મક માર્ગદર્શન તથા પરમ વંદનીયા માતાજીનો આત્મીયતાભર્યો સ્પર્શ પામી આ સંગઠન વિરાટ સ્તરે પહોંચી ગયું. તેના દ્વારા દ્રેવ સંસ્કૃતિ દિગ્વિજયના આશ્વમેધિક, વાજપેય સ્તરના મહાપુરૂષાર્થ સંપન્ન થયા. બે વિરાટ મહાપૂર્ણાહુતિઓ યુગ સંધિ મહાપુરશ્વરણ માટે આંવલખેડા ( ૧૯૯૫ ) તથા હરિદ્વાર ( ૨૦૦૦ )માં સંપન્ન થઈ, જેમાં લાખો ભાવનાશીલોની ભાગીદારી રહી.

હવે આ વર્ષની ગુરુપૂર્ણિમાની વેળામાં આપણે સંગઠનના મોટો છે. એમાં કુલ ૧૦૫ જિલ્લા છે. ઉત્તર-પૂર્વના બધા

સશક્તીકરણની મધ્યવેળામાંથી પસાર થઈ રહ્યા છે. એને કરવા માટે આપણે પ્રખર સાધના વર્ષ, મહાપૂર્ણાહૃતિ વર્ષ તથા હીરક જયંતી વર્ષ જેવા ત્રણ અનુષ્ઠાન પાછલા ત્રણ વર્ષોમાં કર્યા છે. હવે પૂરા ભારત તથા વિશ્વના સંગઠનાત્મક એકીકરણ આ વર્ષે કરવા જઈ રહ્યા છીએ જે બે વર્ષના ગાળામાં પુરા થઈ જશે. આ પ્રક્રિયા અંતર્ગત વિકસિત. અર્ધ વિકસિત તથા અવિકસિત ક્ષેત્રને મેળવીને પ્રા ભારતને છઃ જોનમાં (ભાગમાં) વહેંચ્યા છે, જેથી એક વિરાટ મંથન આ છ ક્ષેત્રોમાં કેન્દ્રના માર્ગદર્શન દ્વારા સમયદાનીઓની ફોજના માધ્યમથી સંભવી શકે. આ છ જોન એ આધારે વહેંચ્યા છે કે પ્રત્યેકમાં કંઈક વિકસિત. સમર્થ સમયદાનીઓથી ભરેલ ક્ષેત્ર હોય, શક્તિપીઠો હોય કે કેન્દ્રનું તંત્ર હોય. વિકસિત ક્ષેત્રથી સમયદાનીઓની, પૂર્તિ થતી રહે તથા તેમના કેન્દ્ર-શક્તિપીઠો પ્રશિક્ષણ શિવિરોની છાવણીઓની ભૂમિકા નિભાવતી રહે. આ છ જોન આ પ્રમાણે છે :-(૧) હૈદરાબાદ–નાગપુર જોન-આ જોનના અંતર્ગત મહારાષ્ટ્ર ( ૩૪ જિલ્લા ), આંધ્રપ્રદેશ (૨૩ જિલ્લા), તમિલનાડુ (૨૪ જિલ્લા), કર્ણાટક (૨૦ જિલ્લા), કેરલ (૧૪ જિલ્લા), ઓરિસા (૨૯ જિલ્લા), છત્તીસગઢના દસ જિલ્લા તથા મધ્ય પ્રદેશના દક્ષિણી ભાગના છ જિલ્લા સામેલ કરવામાં આવ્યા છે. કુલ મળીને ૧૬૦ જિલ્લાવાળો આ જોન સૌથી અધિક તથા મોટો છે. આમાં ઓરિસા. છત્તીસગઢ તથા મધ્ય પ્રદેશના દક્ષિણી જિલ્લા, મહારાષ્ટ્રના વિકસિત ક્ષેત્રના ઉત્તરીય તથા મધ્ય ભાગના જિલ્લા, મુંબઈ ક્ષેત્ર તથા આંધ્રના નવ વિકસિત ક્ષેત્ર પ્રશિક્ષણ કેન્દ્રોની તથા સમયદાનીઓની પૂર્તિ મહત્વની ભુમિકા નિભાવશે. જ્યાં મિશન પાછલા કેટલાય વર્ષોથી સક્રિય છે, ત્યાં હવે પ્રશિક્ષક તથા ક્ષેત્રીય સમયદાની. બે સ્તરોના કાર્યકર્તાઓના નિર્માણ તથા સુનિયોજનનું તંત્ર ઊભું કરવાનું છે. આનાથી આપણે દુર દક્ષિણ સુધી પહોંચી શકીશું તથા ૨૦૦૫માં કન્યાકુમારીમાં એક વિશાળ સ્તરનો કાર્યક્રમ સંપન્ન કરી શકીશું. આ પૂરા જોનના વર્તમાનમાં બે કેન્દ્ર નાગપુર તથા હૈદરાબાદ બનાવ્યા છે બાદમાં તેના આઠ-દસ ઉપકેન્દ્ર પણ બનાવી શકાય છે.

(૨) ટાટાનગર-સિલીગુડી જોન-આ જોન પણ ઘણો મોટો છે. એમાં કલ ૧૦૫ જિલ્લા છે. ઉત્તર-પર્વના બધા ક્ષેત્ર સહિત લગભગ દસ પ્રાંત તથા ભૂતાન-નેપાલ રાષ્ટ્રોનું પ્રતિનિધિત્વ પણ એ કરે છે. એમાં ઝારખંડના ૧૮ જિલ્લા, પશ્ચિમી બંગાળના ૧૭ જિલ્લા, આસામના ૨૫ જિલ્લા, અરૂણાચલ પ્રદેશના ૧૩ જિલ્લા, મણિપુરના ૮ જિલ્લા, મિજોરમના ૨, નાગાલેન્ડના ૭, ત્રિપુરાના ૩, મેઘાલયના ૫, સિક્કિમના ૪ તથા ભૂટાનના ૭ જિલ્લા સહિત બિહારના પૂર્વી ભાગના ૪ જિલ્લા સંમિલિત કર્યા છે. સાથમાં નેપાળના પૂર્વી ભાગના ૨ જિલ્લા પણ લઈ લીધા છે. ઝારખંડના ટાટાનગર ક્ષેત્ર તથા પશ્ચિમી બંગાળના સિલિગુડીને આ યોજનાના પ્રશિક્ષણ-કેન્દ્ર-છાવણી બનાવ્યા છે. બિહાર તથા ઝારખંડના જાગ્રત ક્ષેત્રો તથા પં. બંગાળના કલકત્તા (દક્ષણી ભાગ) તથા સિલીગુડી (ઉત્તરી ભાગ)થી સમયદાનીઓની પૂર્તિ કરવામાં આવશે. બાદમાં તિનસુકિયા, જીરો, ગુવાહાટી, અગરતલા તથા ગ્રામીણ બંગાળમાં ઉપકેન્દ્ર બનાવી શકાય છે.

- (3) શાંતિકુંજ-મોહાલી (ચંડીગઢ) જોન :-આ ઉત્તર-પશ્ચિમ સીમાથી જોડાયેલ મોટું વ્યાપક ક્ષેત્ર છે. એમાં પણ લગભગ ૮૪ જિલ્લા આવે છે. આ ક્ષેત્ર જયાં ઉત્તરાંચલની હિમાલયથી લાગેલ સીમાઓને સ્પર્શે છે, ત્યાં દિલ્લી તથા પશ્ચિમી ઉત્તર પ્રદેશના સાત જિલ્લાઓને પણ પોતાના ઘેરાવામાં લીધા છે તથા પાકિસ્તાનથી લાગેલ સીમા સુધી ફેલાયેલ છે. એમાં ઉત્તરાંચલના ૧૩ જિલ્લા, જમ્મુ-કાશ્મીરના ૧૪ જિલ્લા, પંજાબના ૧૪, હરિયાણાના ૧૯, હિમાચલના ૧૪ તથા રાજસ્થાનના હનુમાનગઢ-શ્રીગંગાનગર સહિત ૨ જિલ્લા તથા દિલ્લી (આખા રાજ્ય સહિત) પશ્ચિમી ઉત્તર પ્રદેશના ૭ જિલ્લા છે. શાંતિકુંજ તથા મોહાલી શક્તિપીઠ (ચંડીગઢ)ને હમણાં તેનું કેન્દ્ર બનાવ્યું છે. બાદમાં કુરુક્ષેત્ર, નોયડા, જમ્મુ, સિમલા ધર્મશાળા, હલ્દૂઔડ વગેરેમાં તેના ઉપકેન્દ્ર ખોલવામાં આવશે.
- (૪) ચિત્રકૂટ-આંવલખેડા જોન :-આ મધ્ય ભારતવર્ષનું ક્ષેત્ર છે, જ્યાં મિશન મોટા વ્યાપક રૂપમાં ફેલાયેલું છે, પરંતુ ગામે-ગામ પહોંચવા માટે વ્યાપક પુરુષાર્થ રચનાત્મક સ્તરે જરૂરી છે. એમાં કુલ ૧૧૨ જિલ્લા છે, પણ તેમાં મોટા ભાગે વિકસિત ક્ષેત્ર છે. એમાં ઉત્તર પ્રદેશના ૫૧ જિલ્લા (તરાઈ તથા પશ્ચિમી છોડીને) મધ્ય પ્રદેશના ૩૫ જિલ્લા (દક્ષિણ તથા પશ્ચિમ ભાગના) તથા છત્તીસગઢના ૬ જિલ્લા (ઉત્તર ભાગના) સામેલ કરેલ છે. હમણાં ચિત્રફૂટ તથા આંવલખેડાને તેના કેન્દ્ર બનાવ્યા છે. પરંતુ પછી પટના,

કોરબા, ભોપાલ, ગુના, જબલપુર વગેરે ઉપકેન્દ્ર બનાવી શકાશે.

- (૫) બસ્તી-મુજફ્ફરપુર જોન :-એમાં નેપાળના બધા જ ૬૪ જિલ્લા, ઉત્તર પ્રદેશના તળેટી ક્ષેત્રના ૧૧ જિલ્લા તથા ઉત્તર બિહારના પાંચ જિલ્લા આ રીતે કુલ ૮૦ જિલ્લા લીધા છે તથા બસ્તી (ઉ.પ્ર.) તથા મુજફ્ફરપુર (બિહાર)ને જોનલ કેન્દ્ર બનાવ્યું છે. પછીથી સહરસા, ગોરખપુર, અયોધ્યા, બહરાઈચને પણ ઉપકેન્દ્રોના રૂપમાં વિકસિત કરી શકાશે.
- (૬) અમદાવાદ-ગાંધીધામ-પુષ્કર જોન :-આ પણ મોટુ સઘન તથા મિશનના પ્રભાવની દષ્ટિએ મહત્ત્વપૂર્ણ ક્ષેત્ર છે, જ્યાં ઘણાં કાર્યો થઈ ચૂકયા છે. એમાં રાજસ્થાનના ૨૯ જિલ્લા તથા ગુજરાતના ૨૫ જિલ્લા સહિત દક્ષિણ-પશ્ચિમ-મધ્ય પ્રદેશના ૬ જિલ્લા લીધા છે. એના ત્રણ ક્ષેત્રની વિરાટતા તથા સઘનતાને જોઈને બનાવ્યા છે. અમદાવાદ (ક્રાંતિકુંજ), ગાંધીધામ (કચ્છ) તથા પુષ્કર (અજમેર) પછીથી કાયાવરોહણ, મહેસાણા, અમરેલી, સુરત, ચુરૂ, જોધપુર, રાજસમંદ તથા કોટાને પણ ઉપકેન્દ્ર બનાવી શકાશે. એમાં દક્ષિણ-પશ્ચિમ, મ.પ્ર.ના ૬ જિલ્લાના તથા ગુજરાત-રાજસ્થાનના સક્રિય ક્ષેત્રોના પ્રાણવાન કાર્યકર્તા મુખ્ય વ્યક્તિ બનશે તથા પૂરા ક્ષેત્રનું સંગઠનાત્મક મંથન કરવામાં આવશે. આ પૂરા જોનમાં ૬૦ જિલ્લા છે.

રણનીતિ એ છે કે ગામ-તાલુકા તથા જિલ્લા સ્તરે એક પ્રામાણિક તંત્ર બને, જે જોન તથા શાંતિકુંજ સાથે સીધો સંબંધ રાખે. શાંતિકુંજના વરિષ્ઠ કાર્યકર્ત્તા આ પ્રારંભિક નિર્ધારણ ( માર્ચ છેલ્લું સપ્તાહ) પછી એક વર્કશોપ કરી ક્ષેત્રોના મુખ્ય મંથન કાર્યક્રમ માટે કાઢવામાં આવ્યા છે. તે રણનીતિ બનાવીને લાવશે તથા સ્થાપિત કરવામાં આવનાર કેન્દ્રોની બધી વ્યવસ્થાઓની સમીક્ષા કરશે. પછી તેની સાથે બાર-બાર કેન્દ્રીય સહનાયક સ્તરના પ્રતિનિધિ ત્રણ-ચાર માસ માટે આ કેન્દ્રો પર બેસશે તથા પોતાની સાથે બાર મહિના અથવા ઓછામાં ઓછા ચાર મહિનાના ક્ષેત્રીય સમયદાનીઓ લઈ પૂરા ક્ષેત્રનું મંથન કરી પ્રશિક્ષણ સત્રોમાં ભાગીદારી કરશે. શક્તિપીઠ, રચનાત્મક ટ્રસ્ટ, જિલ્લા સમન્વય સમિતિ, પ્રજ્ઞા મંડળ, મહિલા મંડળમાં પારસ્પરિક સમન્વય સ્થાપિત થાય તથા એક સશક્ત સંગઠનનું સ્વરૂપ પ્રત્યેક ક્ષેત્રમાં બને, એ તેનું લક્ષ્ય હશે. આશા રાખવી જોઈએ કે આ મહાપુરૂષાર્થ મિશનને વિરાટ-વ્યાપક તથા સુવ્યવસ્થિત બનાવશે, જેથી આપણે ગુરુસત્તાના ચરણોમાં હીરાની માળા ભેટ ધરી શકીએ. ●

# યુગ નિર્માણ સમાચાર

દ્યીપડી ગાયત્રી શક્તિપીઠ છીપડી દ્વારા દર વર્ષ ખૂબ જ ઓછી ફી લઈને સમૂહ લગ્નોનું આયોજન કરવામાં આવે છે. ચાલુ વર્ષ તા. ર-પ-ના રોજ ૪૨ જેટલા યુગલોએ પોતાના દામ્પત્ય જીવનતો ગુરૂદેવ-માતાજીની સૂક્ષ્મ હાજરીમાં પ્રારંભ કર્યો. આ પ્રસ્તે ગુજરાત સરકારના શ્રમ અને રોજગાર મંત્રીશ્રી સુંદરસિંહ સૈહાણ, ભૂતપૂર્વ સાંસદ શ્રી પ્રભાતસિંહ ચૌહાણ, ધારા સભ્ય શ્રી રામસિંહ પરમાર હાજર રહ્યા હતા. સ્થાનિક વતની માજી ધારાસભ્ય શ્રી દિલીપસિંહ ઠાકોરે પણ પોતાની દીકરીને સમૂહ લગ્નમાં પરણાવી આ વિસ્તારમાં નવો રાહ ચીંધ્યો હતો. દાતાઓ તરફથી દીકરીઓને ઘણી ભેટો આપવામાં આવી હતી. યુગલોએ વ્યસન મુક્તિના સંકલ્ય લીધા હતા. આ સમૂહ લગ્નને સફળ બનાવવા શાખાના પરિજનોએ ખૂબ મહેનત કરી હતી. અંતમાં સૌને ગાયત્રી પુસ્તકોના સેટ આપવામાં આવ્યા હતા.

બારડોલી આરડોલી ક્ષેત્રમાં અવારનવાર (૨૮) જેટલા "ધાર્મિક પરિવારો"ના કાર્યક્રમો વિશેષ રૂપથી થતા રહે છે. સમગ્ર વર્ષ દરમ્યાન સવ્યવસ્થિત રીતે-પરિજનો પ્રચાર કરી રહ્યા છે.

હાલની અશાંત પરિસ્થિતિને, શાંત કરવા માટે-મનને પરિશુધ્ધ કરી દ્ધયને નિર્મળ બનાવની ખાસ જરૂર હોય "શિવ ગાયત્રી" મંત્રના જપ તથા (૧૦૮) આહુતિ આપવામાં આવી હતી. ઉપરાંત "પ્રભુ ત્રિભુવન મે-શાંતિ કીજીએ, શાંતિ કીજીએ"ના "સામૃહિક શાંતિપાદ" કરવામાં આવ્યા હતા.

ડાકોર શ્રી આંતરરાષ્ટ્રિય પુષ્ટી માર્ગીય વૈષ્ણવ પરિષદ ડાકોર શાખા દ્વારા શ્રીમદ્ વલ્લભાચાર્યજીના પરપ માં જન્મદિન નિમિત્તે સમગ્ર ઠાસરા તાલુકા લેવલે વકતૃત્વસ્પર્ધા અને નિબંધ સ્પર્ધાનું આયોજન કરવામાં આવ્યું હતું.

આ સ્પર્ધામાં વેદમાતા ગાયત્રી વિદ્યા મંદિર ડાકોરના શિક્ષક અશોકભાઈ વી. ડોડિયાના માર્ગદર્શન હેઠળ શાળાના વિદ્યાર્થીઓએ ભાગ લીધો હતો જેમાં ભૂમિકા એચ. પટેલ અને કેન્યુઆર. મકવાણા નિબંધ સ્પર્ધામાં પ્રથમ સ્થાને વિજેતા બન્યા હતો. તથા વકતૃત્વ સ્પર્ધામાં પ્રથમ સ્થાને ઉજજવળ ડી. રાઉલજી અને દ્વિતીય સ્થાને ધ્વનિ એચ. શાહ વિજેતા બની શાળાનું ગૌરવ વધાર્યું હતું.

શ્રી ગાયત્રી ચે. ટ્રસ્ટના પ્રમુખ આર.પી. પટેલે તમામ ટ્રસ્ટીગણ, શિક્ષકગણ અને શાળાના આચાર્ય પારસભાઈ શાહે વિજેતા વિદ્યાર્થીઓને શભેચ્છા પાઠવી પ્રોત્સાહિત કર્યા હતા.

ડીસા યજ્ઞશ્રાળામાં યજ્ઞનારાયણ દેવ, સપ્ત ૠષિ મુનિઓ-ભગીરથ, વિશ્વામિત્ર, યાજ્ઞવલ્ક્ય, વાલ્મીકી, વશિષ્ઠ, ચરક, પરશુરામ અને હનુમાનજીની મૂર્તિઓની શાસ્ત્રોક્ત વિધિવિધાન દ્વારા સ્થાપના, પૂજન, અર્ચના કરવામાં આવેલ. આ દિવ્ય આધ્યાત્મિક પ્રસંગે શાંતિકુંજના પ્રતિનિધિ શ્રી જયંતિલાલ કાજી તથા પ્રજ્ઞેશભાઈ દેસાઈ ખાસ ઉપસ્થિત રહીને ધ્યાન ખંડમાં ૨૪ કલાકના ગાયત્રી મંત્રનાં અખંડ જપ, ષોડશો સંસ્કાર વિધિ વિગેરે પુષ્ય કાર્ય સાથે ગાયત્રી મંદિર ડીસાની દિવ્ય તપોભૂમિમાં વેદોક્ત મંત્રોચાર સાથે ભાવિક ભક્તોના શ્રધ્દા, વિશ્વાસ, નિષ્ઠાના ત્રિવેણી સંગમનો લાહવો હાજર રહેલ ભક્તોએ લીધો હતો. આ દિવ્ય પાવન પ્રસંગોની વેળાએ તા. ૧૮મી જુનના રોજ ભવ્ય શોભાયાત્રાનો પ્રારંભ ગાયત્રી મંદિરથી થયો હતો. આ શોભાયાત્રામાં હજારોની સંખ્યામાં બાળાઓ, બહેનો, યુવાનો જોડાયા હતા. મંત્રપોથી, જવેરાના કુંડાં અને ધર્મધજા સાથે ડીસા નગરના જાહેર માર્ગો ઉપરથી પસાર થતી યાત્રા નગરની શોભા અને શાનમાં વધારો કરતી હતી. વિરાટ મીશનના એક કાર્યના ભાગ રૂપે ગાયત્રી શક્તિ પીઠ ડીસા ખાતે ના. ૨૦/૬/૦૨ ના રોજ નવીન યજ્ઞશાળાનો પ્રારંભ લોક કલ્યાણ અર્થે કરવામાં આવતા ધર્મ પ્રેમી ભાઈ-બહેનો કીડીધારાની માફક ઉમટી પડયા હતા. હજારો ભાઈ-બહેનો એ યજ્ઞ કાર્યમાં આહુતિ આપીને ધન્યતા અનુભવી હતી. સંસ્કાર ભવનમાં બહેનોએ પુસંવન, બાળકોના નામકરણ, મંડન, વિધારંભ તેમજ મંત્ર દીક્ષા સંસ્કાર સાથે ૧૫૦ કરતાં પણ વધુ સંખ્યામાં સંસ્કાર કરાવવામાં આવેલ. નગરના નામી-અનામી સદ્દગૃહસ્થો દ્વારા જરૂરી હુંફ મળતા કાર્યને સફળતા મળી. ઈલેક્ટ્રોનીક મીડીયા, પ્રીન્ટ મીડીયા અને સ્થાનિક પત્રકાર મિત્રોએ પ્રચાર કાર્યમાં મદદ રૂપ બન્યા હતા, દિવ્યતામાં વધારો કરવામાં હર-હંમેશ પ્રયત્નશીલ પરિજન ભાઈ-બહેનોએ જહેમત ઉઠાવીને શુભ કાર્યને ૫. પૂ. ગુરૂદેવના ચરણ કમલમાં અર્પણ કરેલ. સહુ કોઈનો આભાર માનીને ગાયત્રી પરિવાર ડીસાના અગ્રણી શ્રી હરીશભાઈ જોષીએ સદ્કાર્ય સફળતાપૂર્વક પૂર્ણ થયેલ જાહેર કર્યું હતું. ચેતના કી શિખર યાત્રા ૩૦૦ પુસ્તકો વિના મૂલ્યે બ.કાં/ ગુજરાતના વરિષ્ઠ કાર્યકરો-પ્રબુદ્ધ વ્યક્તિઓને પૂ. પંડિતજીને ભાવ શ્રદ્ધાંજલિ રૂપે ''જ્ઞાન સરિતા'' યોજના દ્વારા આપવા સંકલ્પ કર્યો.

વિસનગર ગાયત્રી પરિવાર, ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ વિસનગર દ્વારા તા. ૧-૬-થી ૪-૬ દરમ્યાન શ્રીમદ્ પ્રજ્ઞા પુરાણ કથાનું આયોજન કરવામાં આવ્યું હતું. વ્યાસપીઠ પરથી કથાનું રસપાન સંગીતમય અને ભાવભરી શૈલી થી શ્રીમતી રશ્મિબેન બી. પટેલ (ડભોઈ વાળાએ) કરાવ્યું હતું. કથા દરમ્યાન ૩૦૦ પ્રજ્ઞા પુરાણના સેટ માટે બ્રહ્મભોજ કરવામાં આવ્યું હતું. ચાર દિવસ ગાયત્રી પ્રજ્ઞાપીઠ દ્વારા તમામ સાહિત્ય બ્રહ્મભોજ રૂપે વેચવામાં આવ્યું હતું. શહેર અને તાલુકાના ધર્મ પ્રેમી ભાઈ-બહેનોએ મોટી સંખ્યામાં કથા શ્રવણ કર્યું હતું. ચોથા દિવસે દીપયજ્ઞ દ્વારા કથાની પૂર્ણાહુતિ કરવામાં આવી હતી.

વડોદરા પૂ. લીલાપતજીને શ્રધ્ધાંજલી રૂપે તા. ર ૧-૫-૨૦૦૨ નાં રોજ રક્તદાન શિબર માંજલપુર સાહિત્ય કેન્દ્ર ઉપર યોજી હતી. જેમાં ૪૫ બોટલ રક્તદાન થયું-વડોદરામાં કોમી હુલ્લડો દરમ્યાન ખૂબજ રક્તપાત થયું, તો કોઈકનાં જીવનની યુવા દોરી ગઈ. આવા સમયે રક્તદાન પૂ. પંડિતજીનાં ચરણોમાં સમર્પિત થતા મિશન પ્રત્યે સદ્ભાવના વધી છે. વિશેષમાં ગાયત્રી જયંતીના શુભ દિનથી સાહિત્ય કેન્દ્ર દ્વારા મંત્રલેખન (મથુરાવાળી)નોટ બુક પણ બ્રહ્મભોજમાં આપવા નક્કી કર્યું છે. તેમજ ૨૪ લાખ મંત્રલેખન કરાવવાનો સંકલ્ય સમર્પિત કરેલ છે. સાથે રૂા-૫૧૦૦૦નું વિશેષ સાહિત્ય બ્રહ્મભોજ અંતર્ગત વિતરણ કરવાનો સત્ સંકલ્ય કરેલ છે.

