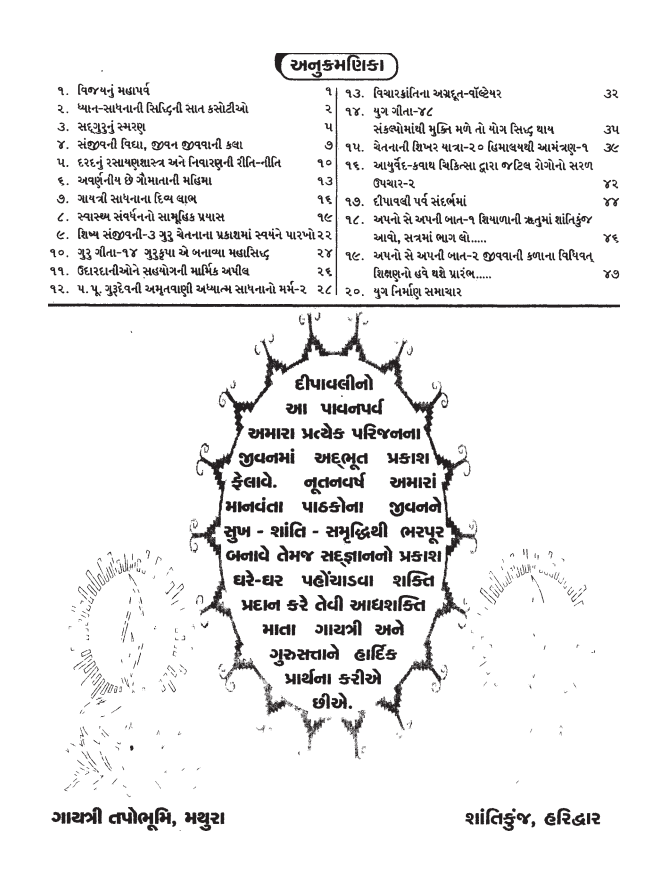


#### www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

#### Yug Shakti Gayatri - October, 2003(01)



www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - October, 2003(02)

ૐ ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ તત્સવિતુર્વરેષ્ટ્યં ભર્ગો દેવસ્ય ધીમહિ ધિયો યો નઃ પ્રચોદયાત યૂગ શક્તિ ગાયત્રી

## વિજયનું મહાપર્વ

વિજય પથ પર કેવળ ધર્મપરાયણ, સાહસી જ પોતાના પગ રાખે છે. જેનામાં જિંદગીના પડકારનો સામનો કરવાની હિંમત છે. તે જ આ રાહ પર ચાલી શકે છે. અનીતિ, અત્યાચાર અને આતંકથી ટક્કર તે જ લોહ પુરૂષ્ય લઈ શકે છે. વિજયા દશમીનું રહસ્ય આની જ અંતર્ચેતનામાં પ્રકાશિત થાય છે. વિજયનં મહાપર્વ એના જ અસ્તિત્વને આનંદથી ભરી દે છે.

વિજય સાથે સંયોજિત દશની સંખ્યામાં કંઈક સાંકેતિક રહસ્ય સમાયેલ છે. દશનું સ્થાન નવ પછી આવે છે. જેણે નવરાત્રમાં ભગવતી આઘશક્તિની ઉપાસના કરી છે, તે જ દશમની પૂર્ણતાના અધિકારી હોય છે. તે જ પોતાની આત્મશક્તિના પ્રભાવથી દસ ઈન્દ્રિયોને નિયંત્રણ કરવામાં સમર્થ હોય છે. ધૃતિ, ક્ષમા, દમ, અસ્તેય, શૌચ, ઈન્દ્રિય નિગ્રહ, બુધ્ધિ, વિદ્યા, સત્ય તથા અક્રોધના રૂપમાં ધર્મના દસ લક્ષણ તેની આત્મચેતનામાં પ્રકાશિત થાય છે.

પ્રભુ શ્રીરામના જીવનમાં શક્તિ આરાધના તથા ધર્મની આ પૂર્ણતા વિકસિત થઈ હતી. ત્યારે તે આતંક તથા અત્યાચારના સ્ત્રોત દશકંઠ રાવણાને મૃત્યુદંડ દેવામાં સમર્થ છે. મર્યાદા પુરૂષોત્તમની જીવન ચેતનામાં અહિંસા, ક્ષમા, સત્ય, નમ્રતા, શ્રધ્ધા, ઈન્દ્રિય સંયમ દાન, યજ્ઞ, તપ તથા ધ્યાન આ દસ ધર્મ સાધનોની પૂર્ણ પ્રભા પ્રકાશિત થઈ હતી. આ ધર્મ સાધનના જ પ્રભાવથી તેમની બધી દસ નાડીઓ-ઈડા, પિંગલા, સુષુમ્ના, ગાંધારી, હસ્તિજિત્યા, પૂષા, યશસ્વિની, કુહ, અલંવુષા તથા શંખિની પૂર્ણ જાગ્રત તથા ઊર્જસ્વિની થઈ હતી.

પ્રભુ શ્રીરામની ધર્મ સાધનામાં એક બાજુ તપની પ્રખરતા હતી, તો બીજી બાજુ સંવેદનાની સજલતા. આ પૂર્ણતાનો જ પ્રભાવ હતો કે જ્યારે તેમણે ધર્મ યુધ્ધ માટે પોતાના પગ આગળ ધપાવ્યા તો કાલી, તારા, ષોડશી, ભુવનેશ્વરી, છિન્નમસ્તા, ત્રિપુરભૈરવી, ધૂમાવતી બગલામુખી, માતંગી તથા કમલા આ બધી દસ મહા-વિદ્યાઓ તેમની સહયોગિની બની અને 'યતો ધર્મસ્તતોજય:' ના મહાસત્યને પ્રમાણિત કરતા કરતા વિજ્યાદશમી ધર્મ વિજયનું મહાપર્વ બની ગઈ.

ઃ સંસ્થાપક / સંરક્ષક ઃ વેદમૂર્તિ, તપોનિષ્ઠ યુગદ્રષ્ટા પં. શ્રીરામ શર્મા આચાર્ય અને માતા ભગવતી દેવી શર્મા ઃ સંપાદક ઃ ડૉ. પ્રણવ પંડ્ટ્યા

> ઃ સહ સંપાદક : ઘનશ્યામ પટેલ

ઃ કાર્યાલય ઃ ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરા – ૨૮૧ ૦૦૩ ઃ ટેલિફોન ઃ

(૦૫૬૫)૨૫૩૦૩૯૯,૨૫૩૦૧૨૮

વાર્ષિક લવાજમ : ૫૫ રૂપિયા આજીવન લવાજમ : ૭૦૦ રૂપિયા વિદેશનું લવાજમ વાર્ષિક ૧૦ પાઉન્ડ / ૧૫ ડૉલર રૂા. ૬૦૦=૦૦ આજીવન :૧૦૦ પાઉન્ડ/૧૫૦ ડૉલર ભારતીય મુદ્રામાં રૂા. ૭૦૦૦-૦૦ વર્ષ - ૩૪ અંક - ૯ પ્રકાશન તિથિ ૨૫ – ૯ – ૨૦૦૩ ઓક્ટોબર – ૨૦૦૩

એક અંક ઃ રૂા. ૫ – ૦૦

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - October, 2003(03)

#### ધ્યાન-સાધના

## ध्यान-साधनानी सिद्धिनी सात डसोटीओ

ધ્યાન અધ્યાત્મ-પથનો પ્રદીપ . ધ્યાનની જ્યોતિ જેનામાં જેટલી પ્રખર છે, તેનામાં તેટલો જ અધ્યાત્મ-પથ પ્રકાશિત થતો જાય છે. પરમહંસ શ્રીરામકૃષ્ણદેવ પોતાના શિષ્યોને સદા કહેતા કે ધ્યાનની પ્રગાઢતા અધ્યાત્મજ્ઞાનની પરિપકવતાનો પર્યાય છે. તેઓ કહેતા, 'એમ સમજવું જોઈએ કે જેને ધ્યાન સિદ્ધ છે. તેને અધ્યાત્મ સિદ્ધ છે.' ધ્યાનના આ મહિમાથી ઓછાવત્તા અંશે મોટાભાગે તમામ અધ્યાત્મ સાધક પરિચિત છે. સાધક સમુદાયમાં પ્રત્યેકની એ કોશિશ રહે છે કે તેનું ધ્યાન પ્રગાઢ બને. પરંતુ કોઈ ને કોઈ કારણસર એમ બની શકતું નથી. જો ક્યારેક બની પણ જાય, તો તેની સાચી પરખ થઈ શકતી નથી.

કેવી રીતે પરખીએ આપણા ધ્યાનને ? ધ્યાન-સાધના સિદ્ધ થવાની કસોટીઓ કઈ છે ? આ પ્રશ્નો આ વાંચી રહેલા પ્રત્યેક સાધકના મનમાં ક્યારેક ને ક્યારેક ઊઠતા રહે છે. કદાચ આ ક્ષણોમાં પણ ક્યાંક માનસ ઊર્મિઓમાં તરંગિત થઈ રહ્યા હોય. આ મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રશ્નોની ચર્ચા તો ખૂબ થાય છે, પણ મોટેભાગે યોગ્ય સમાધાન મળતું નથી. ધ્યાન વિશે જ્યારે વાત ચાલે છે ત્યારે તેની રીત-પ્રક્રિયાઓ જ સમજાવવામાં આવે છે. તેની સિધ્દિના માનદંડ કયા છે ? એ પ્રશ્ન હમેશાં અધૂરો રહી જાય છે.

ધ્યાન પ્રક્રિયાની સૂક્ષ્મતાઓ પર અને એની સિહિના માનદંડો પર તંત્રશાસ્ત્રો અને બૌદ્ધગ્રંથોમાં વિસ્તારપૂર્વક વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. વજ્રયાનિ સિદ્ધ સરહપાના મતાનુસાર મોટાભાગે સાધક પ્રકાશ દેખાવો, વિભિન્ન રંગ દેખાવા, અંતર્ચક્ષુઓ સામે અલૌકિક દશ્યો ઉદ્દભવવાં, આનંદની અનુભૂતિ થવી, વગેરે બાબતોને ધ્યાન સિહિનું લક્ષણ માની લે છે, પણ યથાર્થતા આ નથી. ઉપર ગણાવેલાં તમામ લક્ષણો તો એટલું જ સૂચિત કરે છે કે સાધક ધ્યાનપ્રક્રિયામાં ગતિશીલ છે, પરંતુ તે તેની ધ્યાનસિહ્વિની માહિતી આપતાં નથી. ધ્યાનસિદ્ધિના માનદંડ તો બીજા જ છે. શાસ્ત્રકારો અને સિલ્દોએ તેની સંખ્યા સારીએવી બતાવી છે, પરંતુ મુખ્યત્વે ધ્યાનને સાત રીતે પરખી-જાણી કરતાં અંતશ્વેતના અનેકગણી વધારે સક્રિય અને પ્રભાવી શકાય છે.

મહાસિદ્ધ સરહપા કહે છે સાધક જો પોતાના ધ્યાનને ચકાસવા ઈચ્છે તો તેણે નીચેના માનદંડોથી પોતાની જાતને પરખવી જોઈએ. (૧) આહાર સંયમ (૨) વાણીનો સંયમ (૩) જાગરૂકતા (૪) દૌર્મનસ્ય ન થવું (૫) દુઃખનો અભાવ (૬) શ્વાસની સંખ્યા ઓછી થઈ જવી (૭) સંવેદનશીલતા. આ સાત માનદંડો એવા છે કે તેના આધારે કોઈ પણ સાધક ગમે ત્યારે પોતાને ચકાસી શકે છે કે તેની ધ્યાન સાધના કેટલી પરિપક્વ અને પ્રગાઢ થઈ રહી છે.

પહેલી કસોટી છે આહાર સંયમ. ધ્યાન સાધકમાં જો આહાર સંયમ સધાઈ રહ્યો હોય તો સમજવું જોઈએ કે તેનું ધ્યાન પણ સધાઈ રહ્યું છે. આ આહાર સંયમ શું છે ? એના જવાબમાં મહાન યોગી આચાર્ય શંકર કહે છે - સાધકે આહાર કંઈક એવી રીતે લેવો જોઈએ કે જાણે ઔષધ લેવામાં આવતું હોય. એટલે કે આહાર એવો અને એટલો જ હોય જેટલો દેહના પોષણ માટે પૂરતો હોય. ભગવદ્દગીતા સાત્ત્વિક આહારની વ્યાખ્યા કરતાં ધ્યાનસાધકને 'લઘ્વાશી' એટલે ઓછું ખાવાનો નિર્દેશ આપે છે. ટુંકમાં, જેમ જેમ ધ્યાન પ્રગાઢ થતું જાય છે તેમતેમ સાધકની સ્વાદર્ગ્ચ ખતમ થતી જાય છે. ધ્યાન દ્વારા મળનારી ઊર્જા વધવાને કારણે તેનો આહાર પણ ખૂબ ઓછો થઈ જાય છે.

બીજી કસોટી છે વાણીસંયમ. વાણીસંયમનો અર્થ ઘણુંખરું લોકો મૌન રહેવું એવો સમજે છે, પણ જેવી રીતે આહારસંયમનો અર્થ ઉપવાસ કરવા એવો નથી તેમ આમાં પણ એવું નથી. આનો અર્થ એટલો જ છે કે ધ્યાન સાધના જેમજેમ પ્રગાઢ થાય છે, તેમ અધ્યાત્મ લોકનાં દ્વારા ખૂલતાં જાય છે. જ્ઞાન અને પ્રકાશનો એક નવો લોક એમાં ભળી જાય છે. પછી તેની રુચિ વ્યર્થ વાતોમાં આપોઆપ ખતમ થઈ જાય છે. આ ક્રમમાં એક મોટી રહસ્યપૂર્ણ સ્થિતિ પણ આવે છે, જે કેવળ ધ્યાનસાધક જ સમજી શકે છે કે વાણી બને છે.

ધ્યાનની ત્રીજી કસોટી છે જાગરૂકતા. જાગરૂકતાનો અર્થ ચિત્તવાળી વ્યક્તિ એક નાનકડી ઘટનાથી પણ ખૂબ દુ:ખી થઈ જાય છે. પરંતુ જેનું ચિત્ત સ્થિર છે, તેને ભારેમાં ભારે દુઃખ પણ વિચલિત કરી શકતું નથી. શ્રીમદ ભગવદગીતાની ભાષામાં 'ન દુઃખેન ગુરૂણાપિ વિચાલ્યતે' (૬/૨૨)

> બે નાનાં જળાશયો હતાં. એકનું પાણી બીજામાં જતું અને બીજાનું પાણી પહેલામાં જતું. કોઈ એ પાણીનો ઉપયોગ કરતું નહતું. પાણીમાં જીવાત થઈ ગઈ હતી, લીલ બાઝી ગઈ હતી. તેનું દુઃખ સાંભળીને પ્રભુએ કહ્યું. 'પૂર્વજન્મમાં એ બંને સગી બહેનો હતી અને દેરાણી-જેઠાણી પણ. બંને સ્વાર્થી હતી. કોઈ દાન-પુણ્ય-પરમાર્થ માટે કહે તો મોટી બહેન, નાની બહેનને દાનનું સૌથી શ્રેષ્ઠ પાત્ર સમજીને તેને દઈ આવતી. જ્યારે નાની બહેનનો સમય આવે ત્યારે તે પોતાની જેઠાણીને સૌથી સારં પાત્ર જાગાવીને તેને આપી આવતી. બંનેની સ્વાર્થભાવના. *पोतानां* સાધન અધિકારક્ષેત્રમાં જ રાખવાના તાણાવાણા વણતી રહેતી. આ પ્રકૃતિ તેમની સાથે આજે પણ જોડાયેલી છે. પાણી એમની સ્વાર્થભાવના જેવું જ દર્ગધયુક્ત થઈ ગયું છે. એકબીજાંની હદમાં જ ચક્કર કાપ્યા કરે છે. સ્વાર્થના આવાં જ પરિણામ મળે છે.'

ધ્યાન સાધનાની છઠ્ઠી કસોટી છે શ્વાસની સંખ્યા ઓછી થવી. આપણે ઘણીવાર અનુભવ્યું છે કે આવેગ-આવેશમાં શ્વાસની સંખ્યા વધી જાય છે, તેવી રીતે શારીરિક અસામાન્યતામાં પણ શ્વાસની ગતિ વધી જાય છે. ધ્યાન જ આવતી નથી, પરંતુ તેના શરીરમાં ધાતુસામ્યતા બની ધ્યાનની પાંચમી કસોટી છે દુઃખનો અભાવ, ધ્યાન રહે છે. આવી સ્થિતિમાં સ્વાભાવિક જ શ્વાસની ગતિ ધીમી રીતે ઓછી થઈ જાય છે. ધ્યાન સિહ્દિની આ કસોટી પર

આ ક્રમમાં બીજી એક ચમત્કારિક સ્થિતિ ઊભી થાય

છે, બાહ્ય જાગ્રતિની સાથે અંતઃ જાગ્રતિ. ધ્યાન સધાઈ રહ્યું છે તો જાગરૂકતા પણ આપોઆપ જ સધાઈ જાય છે. **ધ્યાનની પ્રગાઢતામાં સાધકની અંદર એક ઊંડી સમજ** ઉત્પન્ન થાય છે. તે બાહ્ય જીવનને પણ સારી રીતે સમજે છે અને આંતરિક જીવનને પણ. તેને પોતાનાં કર્તવ્યો અને જવાબદારીઓનું સારી રીતે જ્ઞાન થઈ જાય છે. તે જિંદગીની સક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ બાબતો, એટલે સુધી કે સહેલાઈથી નજરઅંદાજ કરી નાંખવાની બાબતોને પણ કેવળ સમજતો જ નથી, પરંતુ એનો સમુચિત ઉપયોગ પણ કરી લે છે. તેને આંતરિક અને સુક્ષ્મ પ્રકૃતિના સંકેતોની પણ ખૂબ ઊંડી સમજ હોય છે. ધ્યાનની પ્રગાઢતા સાધકમાં જે ક્રમમાં વધે છે, તે ક્રમમાં તે માનવીય ચેતનાના તમામ આયામોમાં જાગરૂક અને સક્રિય બની જાય છે.

ધ્યાનની ચોથી કસોટી છે દીર્મનસ્ય સમાપ્ત થઈ જવં. સામાન્ય રીતે એવું જોવા મળે છે કે મનમાં એક પછી એક નવી નવી ઈચ્છાઓના ફણગા ફટવા કરે છે. એમાંથી તમામ પૂરી થઈ શકવી ઘણું ખરું અસંભવ છે. ઈચ્છા પૂરી ન થવાની સ્થિતિમાં મનુષ્ય કાં તો સ્થિતિને તેની દોષી માને છે કે પછી તેની સાથે સંબંધિત વ્યક્તિને અને મનોમન તેની સાથે વેર બાંધી લે છે. આ જ દૌર્મનસ્ય (દ્વેષ)ની ભાવદશા છે. ધ્યાનસાધના કરનાર વ્યક્તિના મનમાં ઈચ્છાઓનાં પુર આવ્યા કરતાં નથી. તેના અંતઃકરણમાં નિરંતર પ્રકાશની જ્યોતિ તેની સામે એ સત્યને પ્રકાશિત કરતી રહે છે કે અહીં કે કોઈ અન્ય લોકમાં કંઈ જ મેળવવા યોગ્ય નથી. તે ઉપરાંત તેને એ મહાસત્યનો હમેશાં બોધ થાય છે કે સુષ્ટિમાં બધું જ ભગવાન મહાકાળની ઈચ્છાનુસાર થઈ રહ્યું છે, પછી ભલા દોષ કોનો ? જ્યારે દોષ જ નથી. તો પછી દેષ કેવો ? આ સાધકની અંતશ્વેતનામાં કેવળ સ્થિરતા અને આવેગશૂન્યતા ભાવના તેને હમેશાં કેષથી બચાવી રાખે છે.

સાધકની ચેતનામાં સ્થિરતા અને નીરવતાનું એવું અભેદા થઈ જાય છે. કયારેક ક્યારેક તો શ્વાસની ગતિ આશ્ચર્યજનક કવચ ચઢેલું રહે છે કે તેને દુઃખ સ્પર્શી જ નથી શકતું. મહર્ષિ પતંજલિએ દુઃખને ચિત્તની ચંચળતાનું પરિણામ કહ્યું છે. કોઈ પણ સાધક પોતાને પરખી શકે છે. જેનું ચિત્ત જેટલું વધુ ચંચળ છે, તે દુઃખી પણ એટલો જ હોય છે. જ્યાં ચંચળતા જ નથી, ત્યાં દુઃખ કેવું ? ચંચળ છે. ધ્યાનસાધકની સામે સ્વરોદય શાસ્ત્ર સ્વયં પ્રગટ થઈ જાય છે. અનુભવીજનો જાણે છે કે સ્વરોદયશાસ્ત્રનો સમગ્ર મળનાર પ્રત્યે વ્યવહાર આપોઆપ કરૂણાપૂર્ણ બની જશે. વિકાસ શ્વાસની ગતિના આધારે થયો છે. જે શ્વાસની સ્વાર્થ અને અહંમાં ખૂબ ઓટ અને કરુણાનો નિરંતર વિસ્તાર

> ઉપર વર્ણવેલ આ તમામ કસોટીઓનો એક જ મર્મ છે છે. ધ્યાન બરાબર થઈ રહ્યું છે, તો રૂપાંતરણ પણ થશે. જો પાંચ-દસ વર્ષ ધ્યાન કર્યા પછી પણ જીવનચેતનામાં રૂપાંતર પ્રક્રિયા શરૂ નથી થઈ તો સમજવું કે આપણે ધ્યાન કર્યું જ નથી. આપણે ફક્ત ધ્યાનને સ્થાને ધર્મની રૂઢિ માત્ર Ó

ગતિને સમજી જાય છે તે એવી ચમત્કારી ભવિષ્યવાણી એ ધ્યાન સિહિની શ્રેષ્ઠતમ કસોટી છે. કરી દે છે, જેની કલ્પના પણ સામાન્ય વ્યક્તિ કરી શકતી નથી. એ વિશે વિશિષ્ટ ચર્ચા અહીં સંભવ નથી, પરંતુ કે ધ્યાન માનવચેતનાના રૂપાંતરણનો સૌથી સમર્થ પ્રયોગ શ્વાસની ગતિનું સૂક્ષ્મ જ્ઞાન અને તે મંદ થવી તે ધ્યાનસિહ્તિની એક એવી કસોટી છે, જેના પર સાધક પોતે પોતાને ચકાસી-પરખી શકે છે.

ધ્યાનસાધનાની સાતમી અને શ્રેષ્ઠતમ કસોટી છે -સંવેદનશીલતા એટલે કે ભાવસંવેદનાનું જાગરણ. જેનું ધ્યાન નિભાવી, જ્યારે ધ્યાન કોઈ પણ રીતે રૂઢિ નથી. એ તો એક જેટલું પ્રગાઢ હશે, તેનામાં ભાવસંવેદના પણ એટલી જ ખૂબજ ગહન વૈજ્ઞાનિક પ્રયોગ છે, જેને ઉપર જણાવેલ સઘન હશે. તેની કરુણા પણ એટલી જ તીવ્ર હશે. સાધકની સાત કસોટીઓના આધારે ગમે ત્યારે પરખી શકાય છે. જો અંદર કરાણા જાગી છે તો જાણવું જોઈએ કે ધ્યાન સધાઈ આપ ધ્યાનસાધક છો તો આજે અને અત્યારે જ એ બાબત રહ્યું છે. જો પોતાની સંવેદનશીલતામાં પહેલાંની ચકાસો કે આપની ધ્યાનસાધના સિહ્વિના કયા સોપાન સુધી સરખામણીમાં કોઈ વધારો થયો નથી તો સાધકે સમજવું પહોંચી શકી છે. ચકાસણીનો આ ક્રમ નિયમિત સમયાંતરે જોઈએ કે હજી પોતાના ધ્યાનની પ્રગતિ પણ શૂન્ય છે. ધ્યાન હિમેશાં ચાલતો રહે એ સાવધાની દરેક ધ્યાનસાધકે રાખવી સધાઈ રહ્યું છે તો પરિવાર પ્રત્યે, પડોશી પ્રત્યે, હળનાર- જોઈએ.

એક સિદ્ધ પુરૂષ નદીમાં રનાન કરી રહ્યા હતા. પાણીમાં વઠીને એક ઉંદરડી આવી. તેમણે તેને બહાર કાઢી. કુટિરમાં લઈ આવ્યા અને તે ત્યાંજ ઉછરીને મોટી થવા લાગી. ઉંદરડી સિદ્ધ પુરૂષની કરામતો જોતી રહેતી તેથી તેના મનમાં પણ કંઈક વરદાન મેળવવાની ઈચ્છા જાગી. એક દિવસ લાગ જોઈને બોલી, 'હું મોટી થઈ ગઈ છું. કોઈ વર સાથે મારાં લગ્ન કરાવી આપો.'

સંતે તેને બારીમાંથી સૂરજ બતાવ્યો અને કહ્યું 'આની સાથે કરાવી દઉં ?' ઉદરડીએ કહ્યું, 'આ તો આગનો ગોળો છે. મને તો ઠંડા સ્વભાવનો જોઈએ.' સંતે વાઠળની વાત મૂકી, 'એ ઠંડાં પણ છે અને સૂરજથી મોટાં પણ. તે આવે છે અને સૂરજને છુપાવી દે છે.' ઉંઠરડીને આ પ્રસ્તાવ પણ પસંદ ન પડ્યો. તે તેનાથી મોટો વર ઈચ્છતી હતી. સંતે પવનને વાદળથી મોટો ગણાવ્યો, જે જોતજોતામાં વાદળને ઉડાડી મૂકે છે. તેનાથી મોટો પર્વત બતાવ્યો, જે હવાને રોકીને ઊભો રહી જાય છે. જ્યારે ઉંદરડીએ એ બંનેનો પણ અસ્વીકાર કરી દીધો ત્યારે સંતે જોરશોરથી પઠાડમાં દર બનાવવાનો પ્રયાસ કરતો ઉંદર બતાવ્યો. ઉંઠરડીએ તેને પસંદ કરી લીધો, કહ્યું, 'ઉંદર પર્વતથી પણ શ્રેષ્ઠ છે, તે દર બનાવીને પર્વતને મૂળમાંથી ખોખલો કરીને તેને આમથી તેમ ત્રાંસો ઢાળી દેવામાં સમર્થ છે.' એક મોટો ઉંદર બોલાવીને સંતે ઉંઠરડીનું લગ્ન કરાવી આપ્યું. ઉપસ્થિત દર્શકોને સંબોધીને સંતે કહ્યું, 'મનુષ્યને પણ આવી રીતે સારામાં સારી તકો આપવામાં આવે છે, પણ તે પોતાની મનોસ્થિતિને અનુરૂપ જ પસંદગી કરે છે.'

#### ઇતિહાસ-કથા

#### સંદર્ગ કર્યો ક્સરત



રાજગૃહ નગર ઘણુંખરું ભગવાન તથાગતનાં શ્રીચરણોના અટકી ગયો ન હોય ! હા, તે પોતાના હોઠથી કંઈક ગણગણતો સ્પર્શથી પાવન થતું રહેતું હતું. નગરવાસીઓને ભગવાન પ્રત્યે હતો જાણે કોઈ પ્રાર્થના કરી રહ્યો હોય કે પછી કોઈ મંત્રોચ્ચાર

અંતે એક દિવસ સુવીરે સુયશને એ રહસ્ય પૂછ્યું, 'પ્રિય મિત્ર ! રમત શરૂ કરતાં પહેલાં શું કરે છે ? દરેક રમત શરૂ કરતાં પહેલાં તું કઈ દુનિયામાં ખોવાઈ જાય છે ?' સુયશે કહ્યું 'પ્રિય મિત્ર ! હું તો બસ ભગવાનનું સ્મરણ કરું છું. 'નમો બુલ્લસ્સ'નો પાઠ કરું છું. કદાચ એટલા માટે હું જીતી જાઉં છું, પરંતુ મને દર મોટું અચરજ એ હતું કે જે સદા જીતતો હતો, તે હારનાર કરતાં વિખત એવું લાગે છે કે આ જીત મારી નથી, ભગવાનની છે. હું નથી જીતી રહ્યો, ભગવાન જીતી રહ્યા છે.'

સુયશની વાત સાંભળીને તે દિવસથી સુવીરે પણ 'નમો બુલ્લસ્સ'નો પાઠ શરૂ કરી દીધો. જો કે તેને પહેલેથી કોઈ અભ્યાસ નહેતો, તો પણ તેને તેમાં ધીમેધીમે રસ પડવા માંડચો. શરૂઆત તો શુકપાઠથી થઈ હતી, પરંતુ મંત્રોચ્ચારનું પરિણામ મન પર દેખાવા લાગ્યું. ઊંડાણમાં ભલે નહિ, પણ સપાટી પર તેનાં સ્પષ્ટ ફળ દેખાવા માંડચાં. તે થોડો શાંત થવા લાગ્યો. તેની ઉચ્છુંખલતા ઓછી થવા લાગી. છીછરાપણું થોડું ઓછું થયું. તેનું હારનું દુઃખ ઓછું થયું. જીતવાની મહત્ત્વાકાંક્ષા પણ કોઈ કલાકાંક્ષા તેનામાં નહતી. તેને જોઈને એવું લાગતું ઠરી ગઈ. રમત બસ માત્ર રમવા માટે, એવો ભાવ તેનામાં ઊભરાવા લાગ્યો.

ભગવાનના સ્મરણમાં તે અજાણતાં જ પોતાની અંતશ્ચેતનામાં ડૂબવા લાગ્યો. શરૂ તો એટલા માટે કર્યું હતું કે રમતમાં જીતી જાઉં, પરંતુ ધીરેધીરે હાર-જીતની વાત જ વિસરાઈ ગઈ. હવે તો બસ સ્મરણમાં આનંદ વરસવા લાગ્યો. પહેલાં તો રમતની શરૂઆતમાં યાદ કરતો હતો, પણ પછીથી જાણે સાકર તેના મોંમાં ઘોળાવા લાગી. સુવીર બુદ્ધ સ્મરણમાં સુવીર, સુયશના પ્રત્યેક વ્યવહારને ઝીણવટથી જોતો હતો. વિભોર બનવા લાગ્યો. નમો બુહાસ્સનો જાપ કરતાં કરતાં તેને કરીને એક ક્ષણ નિસ્તબ્ધ બની જાય છે, જાણે કે સમસ્ત સંસાર ખોવાઈ ગઈ. આખો વખત એક શાંત ધારા તેની ભીતર

સહજ પ્રીતિ હતી. તેઓ સૌ ઊઠતાં-બેસતાં, એકબીજાંને મળતાં કિરતો હોય કે પોતાના ઈષ્ટનું સ્મરણ કરી રહ્યો હોય. 'નમો બુઘ્લસ્સ' કહીને તથાગતનું સ્મરણ કરી લેતાં હતાં. આ નગરમાં બે બાળકોની મિત્રતા ખૂબ ચર્ચાતી હતી. તેમનાં નામ હતાં સુવીર અને સુયશ. કિશોર વયનાં આ બંને બાળકો જુદીજુદી રમતો રમ્યા કરતાં. અચરજની વાત એ હતી કે સુયશ હમેશાં જીતતો અને સુવીર હમેશાં હારી જતો. એમાં સૌથી તમામ દષ્ટિએ કમજોર હતો.

સવીરે પોતે જીતવા માટે તમામ ઉપાય કર્યા. રમવાનો વધુ અભ્યાસ કર્યો, પરંતુ સફળતા ન મળી. પરિણામે પહેલાં જેવું જ રહ્યું. સુવીરને એ વાતની ભારે ચિંતા હતી કે આખરે સુયશની લગાતાર જીતનું કારણ શું છે ? હા, એક વાત સુયશમાં સ્પષ્ટ દેખાતી હતી કે તે આશ્ચર્યજનક રીતે શાંત રહેતો હતો. તેનામાં જીત માટે ક્યારેય કોઈ આતરતા દેખાતી નહતી. જીતવા માટે ક્યારેય તેને કોઈ આગ્રહ ન હતો. બસ, તે રમતો હતો, સંપૂર્ણ મનોયોગથી, પરંતુ અનાગ્રહથી.

હતું કે જાણે તે પોતે પોતાનામાં કેન્દ્રિત છે, સ્વયંમાં સ્થિર થયેલો છે. તેનામાં એક અનોખું ઊંડાણ હતું. તે ઊણો ન હતો, નહોતું તેનામાં કોઈ છીછરાપણું. તેના અંતસમાં જાણે કોઈ જ્યોતિ નિષ્કંપ જલતી હતી. તેની ચારેબાજુ એક પ્રસાદપૂર્ણ પ્રભામંડળ હતું. કદાચ એટલા માટે વારંવાર હારવા છતાંય સુવીર તેનો શત્રુ બની શક્યો ન હતો. તેની મિત્રતા અખંડ હતી. સુયશ ભલે ગમે તેટલી વાર જીતતો, પરંતુ તેનામાં ક્યારેય અહંકાર જ્યારે એકાંત મળી જાય તો બેસીને 'નમો બુલ્લસ્સ, નમો આવ્યો નહતો. જીતવાનું જાણે તેના માટે કાંઈ ખાસ નહતું. બુદ્ધસ્સ'નો જાપ કરવા લાગતો. એટલે સુધી કે થોડાક દિવસ રમવાનું જ તેના માટે સર્વસ્વ હતું. પછી જીતે કે હારે તેની વીત્યા ને રમત ગૌણ બની ગઈ અને જપ મુખ્ય બની ગયા. સાથે તેને કાંઈ નિસબત નહતી. તો પણ તે જીતતો હતો.

તેણે જોયું કે સુયશ પ્રત્યેક રમત શરૂ કરતાં પહેલાં આંખો બંધ એક ખુલ્લું આકાશ દેખાવા લાગ્યું. ધીરેધીરે તેની આકાંક્ષાઓ

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

વહેવા લાગી.

ગયો. પાછા કરતાં પિતા-પુત્ર બંને રસ્તામાં સ્મશાન પાસે આધ્યાત્મિક પ્રભામંડળ તેને ઘેરાયેલું હતું. નૃત્ય કરી રહેલી આ બળદને છોડીને થોડીવાર વિશ્રામ કરવા રોકાયા. ભરબપોર હતી |સૂક્ષ્મસત્તાઓએ જ્યારે તેની આ ભાવદશા જોઈ તો તેમણે અને તેઓ થાકી ગયા હતા એટલે સૂઈ ગયા. જાગીને જોયું તો તેમના બળદ નગરમાં પહોંચી ગયા હતા. પિતાએ સુવીરને કહ્યું, 'બેટા ! તું અહીં ગાડાંની અને લાકડાંની દેખભાવ રાખ, હું બળદને લઈ આવું છું.' સારીએવી શોધખોળ કરતાં બળદ તો મળી ગયા પણ ત્યાં સુધી સાંજ ઢળી હતી. સૂરજ ઢળતાં જ નગરનાં દ્વાર બંધ થઈ ગયાં. અમાસની અંધારી રાત. એકનો એક દીકરો એકલો સ્મશાનમાં. પિતાને ખૂબ ચિંતા થઈ, પણ શું કરે ? લાચારી એમને ઘેરી વળી.

એકલો હતો. આટલી એકલતા એને પહેલી વાર મળી હતી, પણ તેને અહીં ડરને બદલે ખૂબ આનંદની અનુભૂતિ થઈ. તે ભક્તિ અને પ્રીતિ સાથે 'નમો બુલ્લસ્સ'નો જપ કરવા લાગ્યો. જપ કરતાં કરતાં હૃદયના તાર જોડાઈ ગયા. ભક્તિનું સંગીત જામી ગયું, અંતશ્વેતનાની વીણા વાગવા લાગી. પહેલી વાર તેને ધ્યાનની ઝલક મળી, ધીરે ધીરે તે ધ્યાનમાં ડૂબી ગયો. એ ખૂબ ઊંડી અનુભૂતિ હતી. ચારે બાજુથી સખ વરસી રહ્યું હતું. પરાશાંતિ એને ભીંજવી રહી હતી. શરીર સૂતું હતું, અંતરમાં **ગગરણનું પર્વ હતું. ઉગાસ જ ઉગાસ હતો, ગા**ણે હજારો સૂર્થ કિન્દ્રનું સ્મરણ છે. આમ કહેતાં તેમણે આ ધમ્મગાથા કહી -એકસામટા ઊગી નીકળ્યા. જીવન ચારેબાજુથી પ્રકાશિત થઈ ગયું. જે ઘટના કોઈને માટે અભિશાપ બની શકતી હતી, તે તેના માટે વરદાન બની ગઈ.

અમાસની એ રાત્રે મહાનિશાકાલ થતાં જ સ્મશાન જાગ્રત ગૌતમનો શિષ્ય સદા સુપ્રબોધ સાથે સૂવે છે એ જાગે છે.' થઈ ઊઠવું. બ્રહ્મરાક્ષસ, પિશાચ, યોગિનીઓ, ડાકિની, શાકિની, હાકિનીનાં જૂથ ત્યાં નૃત્ય કરવા લાગ્યાં. સ્મશાનનું સદ્ગુરૂના સ્મરણથી શિષ્ય, સહજ પરમ ભાવદશાને પામે છે. 🎰

સમગ્ર વાતાવરણ ભયાનક થઈ ગયું, પરંતુ સુ**વીરની** એક દિવસ તે પોતાના પિતા સાથે લાકડાં કાપવા જંગલમાં આત્મચેતના કોઈ અલૌકિક રાજ્યમાં નિમગ્ન હતી. એક પોતાને ધન્ય માન્યા. તેઓ ભાગતા ગયા અને સમ્રાટના મહેલમાંથી સોનાનાં વાસણોમાં ભોજન લઈ આવ્યા. તે સૌએ મળી તેને ભોજન કરાવ્યું અને સેવા કરી. સવાર થતાં જ તે તમામ સૂક્ષ્મ સત્તાઓ અદશ્ય થઈ ગઈ.

આ બાજુ સમ્રાટના સિપાઈઓએ મહેલમાં ખોવાયેલાં વાસણોની શોધ કરી અને શોધતાં શોધતાં તેમણે સુવીરને પકડી લીધો. બંદી સુવીરને સમ્રાટ સમક્ષ લાવવામાં આવ્યો. તે વખતે બિંબસારનું શાસન હતું. તે પોતે ભગવાન તથાગતનો ભક્ત આ બાજુ સુવીર અમાસની અંધારી રાતમાં સ્મશાનમાં હિતો. તેમણે સુવીર પાસેથી તમામ વાત જાણવા ઈચ્છ્યું. સુવીરે જવાબમાં સમ્રાટ બિંબસારને આદિથી અંત વાત કહી જણાવી. ચકિત અને હતપ્રભ સમ્રાટ એ બાળકને લઈને ભગવાન પાસે પહોંચ્યા. ભગવાન એ દિવસોમાં રાજગૃહમાં જ રોકાયા હતા. તમામ વાત સાંભળીને ભગવાને કહ્યું, 'સમ્રાટ ! આ બાળક સાચું કહી રહ્યો છે. બુલ્કાનુસ્મૃતિ સ્વયંના જ પરમરૂપની સ્મૃતિ છે. જ્યારે તમે કહો છો 'નમો બુલ્લસ્સ' તો તમે તમારી જ પરમ દશાનું સ્મરણ કરી રહ્યા છો.'

આ સપાટી દ્વારા ઊંડાણનો પોકાર છે. એ પરિઘ દ્વારા

#### સુપ્પબુદ્ધં પલુજઝંતિ સદા ગોતમસાવકા ા યેસં દિવા ચ સ્તો ચ નિચ્ચં બુદ્ધગતા સતિ ા 'જેની સ્મૃતિ દિનરાત સદા બુદ્ધમાં લીન રહે છે, તે

ભગવાનની આ વાતે સમ્રાટ બિંબસારને એ બોધ આપ્યો કે

લાલ બહાદુર શાસ્ત્રી ત્યારે કેન્દ્રમાં ગૃહમંત્રી હતા. તેમના નિવાસસ્થાનનો એક દરવાજો જનપથ બાજુ હતો, બીજો અકબર માર્ગ તરફ. એક વખત બે શ્રમજીવી મહિલાઓ માથે ઘાસની ગંજી મૂકીને એ માર્ગથી નીકળી, તો ચોકીદારે તેમને ધમકાવવાનું શરૂ કરી દીધું. તે વખતે શાસ્ત્રીજી વરંડામાં બેસીને વહીવટી કામકાજ કરી રહ્યા હતા. એમણે સાંભળ્યું ને બઠાર આવી શું થયું એમ પૂછવા લાગ્યા. ચોકીદારે સઘળી વાત કઠી. શાસ્ત્રીજીએ કહ્યું, તમને દેખાતું નથી કે એમના માથા પર કેટલું વજન છે ? જો તે નજીકના માર્ગે જવા ઈચ્છતાં होय तो तमने शुं वांधो छे १ जवा डेम नथी हेता १ ज्यां सहहयता होय, जीजं प्रत्ये સમ્માનભાવ દોચ ત્યાં તમામ ઔપચારિકતાઓને એક કોર રાખીને, જે કર્તવ્યની સીમામાં આવતું હોય એ જ કરવું જોઈએ.

(સંજીવની વિદ્યા )



જલદી કામ થવાની લાલચ બતાવીને એવા કાદવમાં ફસાવી દે છે કે ત્યાંથી પાછા ફરવાનું પણ સહેલું બનતું નથી.

અનીતિ પર ચાલીને જલદી કામ પતાવી લેવાની અને વધુ કમાઈ લેવાની લાલચ એક નાનકડી સીમા સધી ઠીક સાબિત થાય છે. આગળ જતાં તો એમાં વિપત્તિઓ જ વિપત્તિઓ આવે છે. શરૂઆતમાં કેટલીય બાબતો લાભદાયક દેખાય છે, પણ તેનો અંત કેવો હશે, એ વિચારીને જ બુદ્ધિમાન લોકો તે પ્રારંભિક લાલચનો સ્વીકાર કરતા નથી. જ્યાં અંતે જોખમ દેખાય છે, તેનાથી સમજદાર લોકો દૂર જ રહે છે. તેઓ જાણે છે કે વિનાશ શરૂઆતમાં આકર્ષિત જ લાગે છે. પાપની સાથે આરંભિક પ્રલોભનોનો એક લાલચભર્યો રોમાંચ જોડાયેલો રહે છે. તેનાથી તો મૂર્ખોને જાળમાં ફસાવવામાં આવે છે. શેતાનનો અણિયાળો પંજો રેશમી રૂમાલથી ઢંકાયેલો રહે છે. માછલી પકડવાની દોરીના આગળના ભાગે લોટની નાનકડી ગોળી હોય છે, પંખીઓને પકડવાની જાળની આસપાસ અનાજના દાણા વેરાયેલા હોય છે. આ આરંભિક લાલચની વ્યર્થતા ન સમજી શકવાને કારણે જ તો માછલી અને પક્ષી પોતાનું જીવન સંકટમાં નાંખે છે.

#### डेडीओनुं प्रसोलन

પાપ અને અનીતિનો માર્ગ ગાઢ વનમાં કેડી પર ચાલવા જેવો છે. એવો જ છે, જેવો માછલીનું કાંટા સાથે લોટ ખાવાનું અને જાળમાં પડેલા દાણા માટે પક્ષીની જેમ આગળ પાછળનું ન વિચારવું. ઈચ્છિત કામનાઓની જલદીમાં જલદી અને વધુમાં વધુ પૂર્તિ થઈ જાય એ લાલચથી લોકો એ કામ કરવા ઈચ્છે છે, જે તુરંત સફળતાની મંઝિલ સુધી પહોચાડી દે. જલદી અને વધારે બંને વાત સારી છે, પણ જો તેને માટે યાત્રાનો ઉદ્દેશ જ નષ્ટ થતો હોય તો તેને બુદ્ધિમત્તા માનવામાં આવશે નહિ.

ગાઢ જંગલોમાં પશુઓ અને વનવાસીઓના અહીં તહીં ચાલવાથી નાનીનાની કેડી પડી જાય છે. જ્યાંથી તે શરૂ થાય છે ત્યાં ઘણુંખરું એમ લાગે છે કે જાણે કોઈ સવ્યવસ્થિત રસ્તો છે પણ આગળ થોડુંક ચાલતાં તે પરી થઈ જાય છે અને ગાઢ જંગલ રસ્તો રોકીને ઊભં રહી જાય છે. કેટલીક વાર વનપ્રદેશ પાર કરનાર વ્યક્તિ ભૂલથી સાચો રસ્તો છોડીને આવી નાની કેડી પર ચાલવા માંડે છે તો શરૂઆતમાં તેને પ્રસન્નતા થાય છે. તે વિચારે છે, મોટો રસ્તો ચક્કરવાળો હતો, તેના પર ચાલતાં વિલંબથી મંઝિલ પાર થાત પણ આ સીધી કેડી જલદી પહોંચાડી દેશે અને આપણે જ્યાં જવું છે ત્યાં જલદી પહોંચી જઈશું. તેનો આ આનંદ લાંબું ટકતો નથી. થોડેક આગળ ગયા પછી જ્યારે રસ્તો બંધ થઈ જાય છે અને ગાઢ કાંટાળી ઝાડી સિવાય બીજું કાંઈ દેખાતું નથી ત્યારે ભારે પરેશાની થાય છે. એ ઝાડીઓમાં રહેનારા સિંહ, વાઘ, રીંછ, અજગર જ્યારે આમતેમ ફરતાં દેખાય છે તો પ્રાણ સુકાવા માંડે છે. ખૂબ ચાલ્યા પછી પાછું ફરવું તો ખૂબ દુઃખદાયક હોય છે. કેડીના લોભમાં કેટલીયવાર ચતુર શિકારીઓએ પોતાના પ્રાણથી હાથ ધોઈ નાંખવા પડે છે.

#### छवन એક संधन वन

જીવન એક વન છે, સાધારણ નહીં, સઘન-સુરમ્ય જ નહિ, કાંટાળી ઝાડીઓથી ભરેલું પણ. તેને સારી રીતે પાર કરવું એ સારી એવી બુદ્ધિમત્તા અને દૂરદર્શિતા દ્વારા જ શક્ય છે. સદાચાર અને ધર્મની સીધી સડક એને પાર કરવા માટે બનેલી છે. તેના પર ચાલતાં લક્ષ્ય સુધી પહોંચવાનું સમયસાધ્ય તો છે, પણ એમાં જોખમ નથી. આટલી વાત ન સમજીને ઉતાવળા લોકો કેડી શોધે છે, જ્યાં ત્યાં તેમને એ દેખાય પણ છે. બિચારાઓને ખબર નથી હોતી કે એ કેડી અંત સુધી નથી પહોંચતી, વચમાં જ વિશ્વાસઘાતી મિત્રની જેમ રસ્તો છોડી દે છે અને

પરિણામથી છુટકારો નહિ હોસ્પિટલોમાં બારીકાઈથી નિરીક્ષણ કરીએ તો ત્યાં વખતે એમ વિચારવામાં આવે છે કે એક મોટો લાભ તરત કિણસતા, ચિંતિત, દુઃખી અને પીડિત, પીડાથી છટપટતા મળશે. પ્રમાણિકતાના માર્ગે ચાલતાં મંઝિલ વિલંબથી પૂરી મનુષ્યોની વણઝાર મળશે. તે તમામ કરુણાનાં પાત્ર છે થાય છે, તેમાં મર્યાદાઓનું પણ સીમાબંધન છે. પરંતુ અને તેમના પ્રત્યે શુભકામના તથા સહાયતાની બુદ્ધિ પાપમાર્ગે ચાલતાં એવું લાગે છે કે લોકોને ઠગવાથી, રાખવી જ આપણા માટે ઉચિત છે, પણ વિવેચનાની નબળાઓને ડરાવવાથી સહેજમાં જ બહુ મોટો લાભ દિષ્ટિએ જોઈએ તો એમાંથી અનેક એવા મળશે જેમણે મેળવી શકાય છે. અશક્ત પાસેથી તેની વસ્તુ છિનવી મર્યાદાઓનું ઉલ્લંઘન કરવાની વાત વિચારી હતી. સ્વાસ્થ્ય લેવાનું થોડીક ચાલાકીથી જ સુગમ બની જાય છે. લોકોની અને સંયમની મર્યાદાઓનું ઉલ્લંઘન કર્યા વિના બીમાર અસાવધાની કે ભલમનસાઈનો ચતુરતાપૂર્વક આસાનીથી પડવાનું તો કદાચ ક્યારેક જ થાય છે. સુષ્ટિના અન્ય જીવ ભરપૂર અનુચિત લાભ ઉઠાવી શકાય છે. એવું વિચારવાથી પ્રકૃતિની મર્યાદાઓનું પાલન કરતાં રહેવાને કારણે જ્યારે એમ જણાય છે કે અનીતિનો માર્ગ અપનાવવામાં કાંઈ બીમાર નથી પડતાં તો મનુષ્યએ શા માટે પડવું જોઈએ ? નુકસાન નથી. કેટલાંય એવાં ઉદાહરણો પણ મળે છે કે ઘેરઘેર બીમારો વધવા માંડવા છે, હોસ્પિટલ તો એ અમુક વ્યક્તિએ અનીતિનો માર્ગ અપનાવ્યો અને જલદી વિધારાનું એક નાનકડું પ્રતીકમાત્ર છે. તેનું નિરીક્ષણ કરીને ખૂબ લાભ મેળવ્યો. પછી આપણે પણ શું કામ એવું ન એ અનુમાન લગાવી શકાય કે અનીતિનું આચરણ, મર્યાદાઓનું ઉલ્લંઘન કેટલી હદે આપણા માટે અહિતકર બની શકે છે ?

કેદખાનામાં જઈને જોઈએ તો પ્રતીત થશે કે એકથી

#### तिरस्डार अने प्रताडना

સમાજમાં સર્વત્ર વરસનારી ઘુણા ગુંડાગીરીની એક પર સર્વત્ર ઘૃણા વરસે છે, જેમને ગુંડા, ઉદ્દંડ, પાપી અને

ચોરી, અપ્રામાણિકતા, જૂઠ, છળ, વિશ્વાસઘાત, અનીતિ, અપહરણ, પાપ, વ્યભિચાર વગેરે શરૂ કરતી કરીએ ?

शरुआत ४ नहि, अंत पए जुओ આરંભિક કામને જ સર્વસ્વ સમજનાર લોકો માછલી, પક્ષી અને કેડી પર દોડી નીકળનાર લોકોની જેમ બીજાં એક ચતુર અને ઉદ્દંડ વ્યક્તિ પોતાની નિષ્ફળતાની કુરુણ કરતાં પોતાને વધુ બુહ્લિમાન માને છે અને પોતાની ચુતરાઈ કિથા કહી રહી છે. ફાંસીનો ફંદો અનેક દુષ્ટોને એમની પર ગર્વ પણ કરે છે. પણ જલદી એ સ્પષ્ટ થઈ જાય છે કરણીનું ફળ ચખાડી ચૂક્યો છે. જેલની કોટડીઓને જો કે જેવું વિચારવામાં આવ્યું હતું, એવી વાત નથી. પાપનું જિભ હોત તો તે એક મહાપુરાણ સંભળાવત અને જણાવત દુષ્પરિણામ આજે નહિ તો કાલે સામે આવવાનું જ છે. કે બદમાશીનું ફળ તાત્કાલિક લાભ જ નહિ, નારકીય પારો ખાઈને તે કોઈ પચાવી શકતું નથી, તે મોડો વહેલો યંત્રણા પણ છે. શરીર ફાડીને બહાર જ નીકળે છે. એ રીતે પાપ પણ ક્યારેય પચતું નથી. બની શકે કે આજનું ફળ આજે ન મળે, પણ કાલે તો તે મળવાનું જ છે. આ સંસારમાં ભારે સજા છે. ભોજન-વસ્ત્ર, એશઆરામ, જમીન-અનેક યાતનાઓથી ગ્રસિત વ્યક્તિઓ જોવા મળે છે. જો જાયદાદ, ભોગવિલાસ નાના દરજ્જાની ચીજો છે. સમાજનું તેમના પર ધ્યાન આપવામાં આવે તો સહેજે સમજી શકાય સિમ્માન આ બધામાં વધુ મહત્ત્વપૂર્ણ અને આનંદદાયક છે કે વ્યથા અને નિષ્ફળતા પણ અહીં ઓછી નથી. કુમાર્ગે છે. વ્યક્તિ ગરીબ રહીને જો પોતાના ચરિત્ર્યનું રક્ષણ કરતો ચાલતાં ચાલતાં સમયાંતરે સફળતા પણ સદા મળતી રહે રહીને શ્રહ્યા અને સમ્માનનું અનુકરણીય આદર્શ જીવન એવી કોઈ વાત નથી.દંડનું પણ અહીં સુનિશ્ચિત વ્યતીત કરે તો તેને ધાર્યા કરતાં વધુ આનંદ મળશે. જેના વિધિવિધાન મોજુદ છે.

કુકર્મી માનવામાં આવે છે, તે ગમે તેટલી કમાણી કરી લે, વધ્યા છે. શૂળ ભોંકનાર કાંટા તો અહીં પહેલેથી જ ખૂબ ગમે તેટલો એશઆરામ કરી લે છતાં એક નિકૃષ્ટ પતિત હિતા. આપણું જીવન પણ જો એ પતિતોની સંખ્યા અને ક્ષુદ્ર વ્યક્તિની જેમ સદા નીચી આંખો કરીને જ વધારનારું સાબિત થયું, તો એમાં શં ભલાઈ થઈ ? શં રહેંશે. તેમના માટે કોઈ સ્વજન પરિજનની આંખોમાં સમજદારી રહી ? તૃષ્ણા અને વાસનાની ક્ષણિક પૂર્તિ સાચી શ્રદ્ધા અને સાચી સહાનુભૂતિનું એક બુંદ પણ નહિ કરીને જો આત્મપ્રતાડનાનો, નારકીય યંત્રણાનો, મળે. આવું અતુપ્ત અને અસફળ જીવન લઈનેય લોકમતના ધિક્કારનો અભિશાપ મેળવ્યો. તો એમાં શં અનીતિવાન વ્યક્તિ જો પોતાને સફળ અને બુદ્ધિમાન માને, સારં, સમજવાનું ? તો એ એની અણસમજ જ કહેવાશે.

માર્ગે ચાલનારને તેનો અંતરાત્મા નિરંતર ધિક્કારતો રહે આપણે કેડી પર ન ચાલીએ. રાજમાર્ગ જ અપનાવીએ. છે. માનવ જીવન સત્કર્મો દ્વારા પોતે શાંતિ મેળવવા અને ભિલે મોડી, ભલે થોડી પણ જે સફળતા મળશે તે સ્થાયી બીજાંને સુખ આપવા માટે મળ્યો છે. એમાં જ એની પણ હશે અને શાંતિદાયક પણ હશે. પાપનું પ્રલોભન સફળતા પણ છે, પરંતુ તેનાથી જો કોઈનું અહિત થાય છે શરૂઆતમાં મધુર લાગે છે પણ અંત તેનો હળાહળની અને પોતાને આત્મપ્રતાડનાની અશાંતિ ભોગવવી પડે છે|જેમ કડવો છે. સાપ અને વીંછી દૂરથી જોતાં સંદર લાગે તો એમ કહેવું પડશે કે નર તન પ્રાપ્ત થવાની એક અમૂલ છે, પણ તેનો ડંખ પ્રાણઘાતક વેદના જ આપે છે. પાપ તક વ્યર્થ હાથમાંથી સરી ગઈ.

क्षुद्रता अने पतननो घणित मार्ग

જેમણે કુમાર્ગ અપનાવ્યો છે, નીતિ છોડીને અનીતિને પ્રલોભનોથી બચીએ અને સન્માર્ગનો રાજપથ કદી ન પસંદ કરી છે, તે સદા પતિત અને નિંદનીય રહ્યા છે. છોડીએ. તેમના દ્વારા આ સંસારમાં શોક-સંતાપ, કલેશ અને દ્વેષ જ|

અનીતિનો માર્ગ અસકળતાની કાંટાળી ઝાડીમાં સૌથી મોટો દંડ આત્મપ્રતાડનાનો છે. અનીતિના કસાવીને આપણા જીવનના ઉદ્દેશને જ નષ્ટ કરી દે છે. પણ લગભગ એવું જ છે. તે ભલે સુંદર દેખાય, લાભદાયક લાગે, પરંતુ અંતે તે અનર્થ જ સિદ્ધ થશે. જીવન જીવવાની સંસારનો ઈતિહાસ સાક્ષી છે કે સન્માર્ગ છોડીને કલાનો એક મહત્ત્વપૂર્ણ આધાર એ છે કે આપણે પાપનાં τōτ.

એક વાર લક્ષ્મીજી સ્વર્ગમાંથી ઘરતી પર આવ્યાં અને લોકોને ભેગાં કરીને કહ્યું, 'भनमान्यूं परहान मांगी सो.' मागनारनी लीड लेगी थया सागी.

धरतीએ हेवी३पे प्रगट थर्टने डह्यं, 'आणडो ! भइतनुं धन न सो. तेनाथी तमे डमोते भरशो.' पए डोઈએ એમનું કहेવું सांભળ્યું नहि. वरहान मागता गया अने प्रसन्न थता ગયા. દીધા પછી લક્ષ્મીજી પાછાં જતાં રહ્યાં.

જેમને ઘન મળ્યું હતું, તેમણે કામઘંધા બંધ કરી દીધા. મોજમજા કરવા લાગ્યા. આ रीते थोडां वर्षो वीती गयां. डोर्ड ખेतर, डारખाने न गया. परिणामे आवश्यड वस्तूओ ખતમ થતી ગઈ. દુકાળ પડવા માંડ્યો અને લોકો ભૂખે મરવા લાગ્યા. જો કે સોનાચાંદીના કોઠારો ભરેલા પડ્યા હતા.

ધરતીએ લાંબો શ્વાસ લેતાં કહ્યું, 'મફતના ધન સાથે અનેક દુર્ગૂણો જોડાયેલા હોય છે. પરિશ્રમની કમાણીમાં સંતોષ રાખ્યો હોત, તો મારાં બાળકોની આજે આ દુર્ગતિ શું કામ थात ?'

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

સ્વાસ્થ્ય

દરદનું રસાયણશાસ્ત્ર અને નિવારણની રીતિ-નીતિ

દરદ દેવોનો પ્રચંડ હથોડો છે. તેના પ્રહારથી આત્મા દસગણી વધારે હોય છે. સંવેદનાની આ ગ્રહણતંત્રિકા જાગે છે. દરદ જગાડવા માટે આવે છે. એ શરીર અને મનને આંગળીઓનાં વેઢાંમાં સારી એવી સંખ્યામાં વિદ્યમાન

> ગ્રહાગકર્તા તો દરદની સંવેદનાને મસ્તિષ્ક સુધી પહોંચાડવાનું કામ કરે છે, પરંતુ દરદનું નિયંત્રાગ મસ્તિષ્ક <u>દ્વારા થાય છે. આથી જે જગ્યાએ દરદ થાય છે તેની માહિતી</u> આ ગ્રહાગકર્તા મસ્તિષ્ક સુધી પહોંચાડે છે. આ પ્રક્રિયા ઘાગી જટિલ પણ તીવ્ર હોય છે. દરદની ગ્રહણતંત્રિકા સંવેદના ગ્રહણ કરીને સીધી મસ્તિષ્ક સુધી પહોંચાડે છે, કોઈ ગરમ

जे ठग हता. जेडे घडामां गणा सुधी ગોબર ભર્યું, ઉપરથી ઘીથી ભરી દીઘો. એવા धीनो घडो सर्थ वेचवा नीडण्यो. जीलामे નકલી તલવાર પર અસલી મૂઠ અને સંદર भ्यान तगावी अने ते पए। यासी नीडण्यो वेचवा. जंने ठगोे पोतपोतानो हाव ખેલીને એકબીજાને એ વસ્ત્રુઓ વેચી દીધી. પોતાની હોશિયારી પર ખુશ થતા ઘરે આવ્યા त्यारे २हस्य छतुं थयूं. समજहारोजे डह्यं, 'मइतनुं लेगूं डरवा माटे थे लोडो इरे छे, तेमनी साथे आवूं ४ थाय छे.'

વસ્તુને હાથ અડતાં જ કરોડરજ્જુ (સ્પાઈનલ કોર્ડ) હાથને હટાવી લેવાનો સંદેશો મોકલી દે છે. તેને પરાવર્તિત ક્રિયા સંવેદના-સંદેશનું મસ્તિષ્ક સુધી જવાનું કાર્ય અટકતું નથી. સંદેશ છતાં પણ મસ્તિષ્ક પોતાનો નિર્ણય રજૂ કરે છે કે પરિસ્થિતિનો સામનો કેવી રીતે કરવો. આ સંપૂર્ણ પ્રક્રિયા

સંદેશનું સંપ્રેષણ તંત્રિકાતંત્રમાં થાય છે. આનો પ્રસાર શરીરમાં આ ગ્રહણતંત્રિકાઓમાં બહુ ફરક હોય છે. દરદની તિત્રિકાઓના માધ્યમથી રાસાયણિક અને વિદ્યુત આવેગોરૂપે ગ્રહણતંત્રિકા ઠંડીની ગ્રહણતંત્રિકા કરતાં ૨૭ ગણી વધારે થાય છે. તંત્રિકા કોશિકામાં સંદેશ વિદ્યુત આવેગોરૂપે આગળ

જડતા, વાસના, કામનાઓની જંજાળથી મુક્ત કરવા આવે હોય છે. છે. દરદ હૃદયની પથ્થર જેવી જડતાને તોડવા આવે છે, સુપ્ત આત્માને સુષુપ્તાવસ્થામાંથી ઢંઢોળવા આવે છે. દરદ આત્મચેતનાને જગાડે છે, જેથી આત્મચેતના ચેતના તરક આરોહણ કરી શકે.

દરદ શરીર અને મનથી ઊપજેલું પરિણામ છે, કારણ નથી. કારણ છે વિકૃતિ. વિકૃતિ જ્યાં પણ હશે ત્યાં દરદ હશે, પીડાનો અનુભવ હશે. વિકૃતિનું નિવારણ કરી નાખવામાં આવે તો દરદ વિલીન થઈ જશે. વિકૃતિ છે અર્થાતુ પીડા પણ છે, કષ્ટ પણ છે. આ પીડાની ઉત્પત્તિ કેવી રીતે થાય છે ? દરદનો ઉદ્દભવ ક્યાં થાય છે અને તે કેવી રીતે કાર્ય કરે છે એ જાણવા-સમજવા માટે તેના કાર્યનું, તેની ફિઝિયોલોજીનું વિશ્લેષણ કરવું જરૂરી છે.

આપણું શરીર તંત્રિકાઓની જાળથી ગૂંથાયેલું છે, બનેલું છે. ત્વચા પર એની ગૂંથણી કંઈક વધારે હોય છે. આ તંત્રિકાઓના અંતિમ છેડા પર અત્યંત પાતળી અને બારીક સંરચનાઓ હોય છે. તેને સંવેદનગ્રાહી કહે છે. આ સંવેદનગ્રાહી તંત્રિકાઓમાંથી કેટલીક વિશેષ રૂપે દરદ સાથે સંબંધિત હોય છે. તેના છેડા ખુલ્લા અને આચ્છાદન વિનાના હોય છે. તેથી બરાબર ઊલટું, સ્પર્શસંવેદનાના ગ્રાહક ગુચ્છોમાં હોય છે. ગ્રહણતંત્રિકાઓ કેટલાય પ્રકારની હોય છે. તેની સંરચના પણ ખૂબ જટિલ હોય છે. વિશિષ્ટ પ્રકારની કહે છે અને આપણો હાથ ત્યાંથી હટી જાય છે. પરંતુ તેનાથી સંવેદનગ્રાહી તંત્રિકા વિશેષ કાર્યોને જ સંપાદિત કરે છે. સ્પર્શ, ઉષગતા, શીતળતા કે ઠંડી, દબાણ ભોંકાવું, સ્વાદ, ઘાણસંવેદન વગેરે ગ્રહણ કરતી તંત્રિકા ફક્ત તે તે ઉદ્દીપનો પર પ્રતિક્રિયા કરે છે. પરંતુ ખુલ્લા છેડાવાળી તંત્રિકાઓ મસ્તિષ્ક દ્વારા નિયમિત અને સંચાલિત થાય છે. કેટલીય જાતનાં ઉદીપનોથી સક્રિય થઈ જાય છે. માનવ હોય છે અને ઠંડીની ગ્રહણતંત્રિકા ગરમીની ગ્રહણતંત્રિકાથી વિધે છે. તંત્રિકાતંત્ર પૂર્ણ લંબાઈમાં સીધું નથી હોતું. તે નાની

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

નાની ગાંઠરૂપે પરસ્પર જોડાયેલાં હોય છે, જ્યાં એક તંત્રિકા કિ ઇસ્ટ્રોજન હોર્મોન તંત્રિકાતંત્રમાં દરદને ફેલાવામાં ઉત્તેજન કોશિકા પુરી થાય છે અને બીજી શરૂ થાય છે. આની વચ્ચે આપે છે, જ્યારે પ્રોજેસ્ટ્રોન દરદને ઓછું કરે છે. ગર્ભાવસ્થા નાનકડી જગ્યા હોય છે. તેને 'સાયનેપ્સ' કહે છે. વિદ્યુત દિરમિયાન મહિલાઓમાં પ્રોજેસ્ટોનની માત્રા વધારે હોવાના

> દરદ પણ અનેક પ્રકારનાં હોય છે. શરીરને ચોટ લાગવાથી કોશિકાઅંગોમાં તૂટફૂટ થવાથી શારીરિક દરદ થાય છે. આવી અવસ્થામાં દરદની સીમા શરીર સુધી જ મર્યાદિત રહે છે. જો કે તેનાથી મન પણ પ્રભાવિત થાય છે. મનના સૂક્ષ્મ તારો તૂટવાથી થતું દરદ માનસિક વિકારરૂપે દષ્ટિગોચર

એક રાજા હતો. સંસારના સૌથી ધનવાન जनवानी साससा राजतो हतो. जेड સિદ્ધપુરૂષ તેને ત્યાં જઈ ચડ્યા. સ્વાગતથી પ્રસન્ન થઈને તેમણે વરદાન માગવા કહ્યું. રાજાએ ઉતાવળમાં માગી લીધું, 'હં ઠાથથી रेने अड़ं, ते सोनूं **ध**ि आय.'

વરદાન મળી ગયું. રાજા પ્રસન્ન હતો કે જે વસ્તુ ઈચ્છીશ તેને સોનું બનાવી દઈશ. परंतु तेना लोજनना पहार्थ, पाणी वगेरे બધું દાથમાં આવતાં જ સોનું બનવા લાગ્યું. लुज्यी मृतः प्राय राज विचारवा लाग्यो, ધનવાન બનવાની ઉતાવળમાં મેં જાતે અનર્થ વહોરી લીધો.

થાય છે. તાણ, ઉદાસીનતા, અપરાધભાવના, ચિંતા, શોક, હતાશા, નિરાશા વગેરે મનોવિકાર છે. જે મનના ધરાતલમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે. મનોરોગોની કિજિયોલોજી ખુબ સક્ષ્મ હોય છે. એનાથી પણ સુક્ષ્મ અને સંવેદનશીલ હોય છે ભાવનાજન્ય સમસ્યાઓ. ભાવના-સંવેદના પર લાગેલી ચોટ મર્માંતક હોય છે, કારણ કે તેનાથી હૃદય પ્રભાવિત થાય છે. આધુનિક સાઈકો-ફિજિયોલોજી અને ન્યૂરોસાઈકોલોજી માટે પણ એ તથ્ય અબોધ અને દુર્બોધ બની રહ્યું છે કે હૃદય, ભાવના અને દરદનો અંતર્સંબંધ શું છે અને તેના નિરાકરણનો ઉપાય કયો છે. અત્યાર સુધી શારીરિક દરદ અને કેટલેક અંશે માનસિક વિકૃતિઓનું જ વિશ્લેષણ થઈ શક્યુ છે, પરંતુ સ્વસ્થ નિરોગી વ્યક્તિ દરદને આસાનીથી સહન કરી ભાવનાત્મક પરેશાનીઓની સાચી સમજ વિજ્ઞાનને મળી

આખરે આ દરદનું નિરાકરણ અને સમુચિત સમાધાન

આવેગો આ અંતરાલને પાર કરીને બીજી કોશિકા સુધી જઈ કારણે પ્રસવપીડામાંથી છૂટવામાં સહાયતા મળે છે. શકતા નથી. એટલે વિદ્યુત આવેગો કોશિકાને કંઈક રાસાયણિક પદાર્થનો સાવ કરવા માટે પ્રેરે છે. આ પદાર્થોને 'ન્યુરોટાંસમીટર' કહે છે. આ ન્યુરોટાન્સમીટર્સ સાયનેપ્સને પાર કરીને બીજી તંત્રિકા કોશિકામાં પહોંચી જાય છે. પાસેની તંત્રિકા કોશિકાઓમાં વિશેષ ગ્રહણતંત્રિકા હોય છે. એમાંથી આ ન્યૂરોટ્રાન્સમીટર્સ જઈને ભળે છે. એનાથી પાસેની કોશિકામાં વિદ્યુત આવેગ પેદા થઈ જાય છે અને સંદેશ આગળ વધે છે. બધા ન્યૂરોટ્રાન્સમીટર્સ વિદ્યુત આવેગો ઉત્પન્ન કરતા નથી. એમાંથી કેટલાક અવરોધક પણ હોય છે. આવેગ તંત્રિકાકોશિકામાં યાત્રા કરતો મસ્તિષ્કમાં પહોંચે છે. મસ્તિષ્કમાં આ આવેગ મસ્તિષ્કની વચ્ચે આવેલ 'થૈલેમસ' સુધી પહોંચે છે. થૈલેમસ તમામ આવેગોનું સ્વીચબોર્ડ છે. અહીં સંવેદનાઓને ઓળખવામાં-પરખવામાં આવે છે થૈલેમસ આવેગને વધુ સારી રીતે પરખવા માટે 'કાર્ટેક્સ'માં મોકલી આપે છે. કાર્ટેક્સ જ કોઈ સંદેશને દરદરૂપે ઓળખે છે. અહીં એ સંદેશને યાદ રાખવાનો કે તેને જોયો ન જોયો કરવાનો નિર્ણય લેવામાં આવે છે. આ ક્ષેત્રને કારણે જ આપણને દરદનો અનુભવ થાય છે અને આપણે દરદ ઉત્પન્ન કરનારી વસ્તુઓ પ્રત્યે સાવધાન રહીએ છીએ.

ક્યારેક ક્યારેક દરદનો સંદેશ મસ્તિષ્ક સુધી પહોંચાડવા માટે ઓટોનોમિક તંત્ર સહયોગ આપે છે. શરીરમાં સોજો કે ફલવાને કારણે ઊલટી અને રક્તદબાણ પણ થવા લાગે છે. આ પ્રક્રિયા દરદના સંદેશને સીધો પહોંચાડવાને બદલે ઓટોનોમિક તંત્ર દ્વારા પહોંચાડવામાં આવે છે. કેટલાક રોગોમાં તે રોગ અસાધ્ય થઈ ચૂક્યો હોય ત્યારે દરદનો અનુભવ થાય છે. દરદ સહન કરવાની ક્ષમતા તમામ વ્યક્તિઓમાં સરખી હોતી નથી. કેટલાક લોકો અસહ્ય દરદને પણ ખુબ સહજતાથી સહન કરી લે છે અને કેટલાક લોકો કાંટો વાગવાથી જ તડપી ઊઠે છે. સાધક, યોગી, મનસ્વી, તપસ્વી વગેરેમાં દરદ સહન કરવાની અપાર ક્ષમતા હોય છે.

લે છે, પરંતુ અસ્વસ્થતાની સ્થિતિમાં એ દરદને સહન કરવાનું શકી નથી.

મુશ્કેલ બની જાય છે. ડિપ્રેશન અને તણાવ જેવા મનોરોગોમાં તો તે એથી વધુ કષ્ટપ્રદ બની જાય છે. વૈજ્ઞાનિક માન્યતા છે કિવી રીતે થાય ? દવા જ એનું એકમાત્ર નિદાન છે ? તેનો

ઉત્તર આપણે નકારાત્મક ઢંગથી દેવો પડશે, કારણ કે દવાથી કહે છે કે આ માત્ર કલ્પના નથી, એક ઉન્નત આધ્યાત્મિક ઘટાથી ઘેરાયેલો સૂર્ય વાદળો હટતાં જ પ્રકાશિત થઈ ઊઠે છે. ઊતરતાં જ આત્મા જ્યોતિર્મય અને ચૈતન્ય થઈ ઊઠે છે.

> દઃખ-દરદ વિકારોની એક પરત માત્ર છે, વિકૃતિઓનું 101

દરદ ઠીક થઈ જતું હોત તો પછી તેની અસર ઓછી થતાં જ વિજ્ઞાન છે. કારણ કે દુઃખ-દરદ, આનંદના વિરોધી હોય છે. ફરી દરદ કેમ શરૂ થઈ જાય છે ? દવા સમાધાન નથી, કારણ તિ હટતાં-મટતાં જ આનંદનું ઝરણું વહેવા લાગે છે. વાદળોની કે દવા દરદના મૂળ સુધી, કારણ સુધી પહોંચી શકતી નથી. દરદનું મુખ્ય કારણ છે વિકૃતિ અને આ વિકૃતિ જે સ્તર પર એવી જ રીતે આત્મા પર ચઢેલા સંસ્કારોનું વિકૃત આવરણ હશે, તે જ સ્તર પર દરદનો પ્રભાવ હશે.

દરદનું મુખ્ય કારણ જાણીને જ તેનું નિરાકરણ કરી શકાય છે. દરદને જડમળથી ઉખેડવા માટે તેના મુખ્ય સ્રોત ગૂંચવાયેલું જાળું માત્ર છે. દુઃખ-દરદ શરીર, મન એ ભાવનાને સુધી પહોચવું પડશે. વિકૃતિ અને વિકારને પૂરાં કરવાં એ જ રિહી રહીને કષ્ટ અને પીડા દેતાં રહે છે. તે હોવાથી દરદ છે દરદનું કારગત સમાધાન છે અને એ શક્ય છે. મહર્ષિ અરવિંદે અને તેના અભાવમાં હર્ષ અને આનંદ. આથી આપણે સંકલ્પ પોતાની અંદરના વિકારોને એટલા પરિવર્તિત કરી દીધા હતા અને સાધનાના માધ્યમથી દરદરૂપી આ વિકારથી મુક્તિનો કે ત્યાં કેવળ દરદ જ સમાપ્ત થયું ન હતું, પરંતુ આનંદની ઉપાય શોધવો જોઈએ. ભગવાનની દેન સમજીને દરદને સહીને સરવાણી ફૂટી નીકળી હતી. તેમણે આ તથ્યને સ્પષ્ટ કરતાં જ દરદમુક્ત બની શકાય છે. આથી આપણે અસીમ ધૈર્ય એક પંત્રમાં લખ્યું હતું કે મારા પગને કરવતથી કાપવામાં અને દઢ મનોબળથી તેનો સામનો કરવો જોઈએ. એ જ આવતાં દરદ નહિ પરમ આનંદનો બોધ થશે. તેઓ આગળ આત્મચેતનાને વિકસિત કરવાનું યોગ્ય માધ્યમ છે.

એક માળીએ લોલીછમ બગીચો બનાવ્યો. એક દિવસ કોઈ ગાય બગીચામાં ઘૂસી ગઈ અને છોડવા ચરી ગઈ. માળીએ ક્રોધથી એને એવી લાકડી કટકારી કે ગાય ત્યાં જ ચક્કર ખાઈને પડી ગઈ અને મરી ગઈ. ગૌહત્યાનું પાપ માળી સામે આવીને ઊભું રહી ગયું. બોલ્યું, 'હં આવી ગયું અને હવે તારો સર્વનાશ

કરીશ.'

માળી ગભરાયો. બચવાનો કોઈ ઉપાય વિચારવા લાગ્યો. તેને એક કથા યાદ આવી ગઈ. પંડિતના મોંએ એણે સાંભળ્યું હતું કે મનુષ્યના પ્રત્યેક અંગનો માલિક એક દેવતા છે. તેની જ શક્તિથી અવયવ કામ કરે છે. તે પ્રસંગમાં હાથના દેવતા ઈન્દ્ર જણાવવામાં આવ્યા હતા. તે ચાદ આવતાં જ માળીની ચિંતા દૂર થઈ ગઈ.

ગૌહત્યાના પાપને તેણે કહ્યું, 'ભાઈ, મેં નહિ ઈન્દ્રએ હત્યા કરી છે. તમે એમની પાસે જઈને દંડ દો.' પાપ ચાલી નીકળ્યું. ઇન્દ્રલોક પહોંચ્યું. સમગ્ર ઘટનાક્રમ સંભળાવ્યો અને કહ્યું, 'આપે ગૌહત્યા કરી છે, તો દંડ પણ આપે જ ભોગવવો પડશે.

ઈન્દ્ર ચકિત થઈ ગયા. એમણે તો એવું કર્યું ન હતું. પછી માળીએ એમના પર કથા કારણે દોષ મૂક્યો ? તેઓ માળી પાસે ચાલી નીકળ્યા. પાપને થોડો વખત રાહ જોવા માટે મનાવી લીધું.

ઈન્દ્ર અજનબી રૂપ લઈને તે બગીચામાં પહોંચ્યા, સુંદર ઉદ્યાનની ભરપૂર પ્રશંસા કરી અને ત્યાં હાજર લોકોને પૂછ્યું. 'જેણે આટલી કુશળતાનો પરિચય આપ્યો એ માળી કોણ છે, તેને જોવાની ઈચ્છા છે.'

માળીના કાને અવાજ પડ્યો તો તે દોડતો આવ્યો અને વિસ્તારપૂર્વક કઠેવા લાગ્યો, 'પઠેલાં અઠીં જંગલ હતું. આ જ હાથે ભૂમિ બનાવી. દુરદુરથી છોડવા લાવ્યા. આ જ હાથે એ છોડવાઓને સીંચ્યા -પાણી પાયું. આ મારો પુરુષાર્થ છે. હવે હું હાથથી ફળકૂલ ભેગાં કરું છું અને ગોઠામ ભરું છું.' તેણે ગર્વપૂર્વક હાથ લંબાવ્યા અને અપરિચિતને દેખાડ્યા.

અપરિચિત રપમાં આવેલા ઇન્દ્રએ પોતાના અસલી સ્વરપમાં પ્રકટ થઈને કહ્યું, 'જ્યારે આ હાથોની કમાણીનું શ્રેય અને લાભ આપ લ્યો છો, તો ગૌહત્યાના પાપનો દંડ ઈન્દ્ર પર શું કામ લાદો છो ? ते पए आप ज लोगवो.' माणीने पोतानी जरूर डरतां वधारे समजहारीनो हंड आजरे ભોગવવો જ પડ્યો.

ગાયની મહત્તા

## अवर्एनीय छे गौभातानो भहिभा 🔻

ગૌમાતા ભારતીય સંસ્કૃતિની દિવ્યતા અને દેવત્વનું પરમ આપની કૃપાથી અમે અન્ન પ્રાપ્ત કરીએ. આપ પૂજનીય છો. આપની સેવાથી અમારામાં સાત્ત્વિક અને ઉચ્ચભાવ આપે છે. તે માતાની જેમ ઉપકાર કરનારી, દીર્ઘાય અને પિદા થાવ. આપ બળ અને સામર્થ્ય આપનારી છો, અમને પણ આપ બળવાન અને સામર્થ્યવાન બનાવો. આપ ધનસંપત્તિ વધારનાર છો. આથી અમારી પાસે પણ સંપદામાં અભિવૃદ્ધિ થાવ.

વેદોમાં ગાયને ઓજ, તેજ પ્રદાન કરનારી કહી છે -

અહં ગૃહં કુણુથા ભદ્રવાચો બૃહદો વય ઉચ્યતે સમાસુ ા ગાયના દૂધથી નિર્બળ મનુષ્ય સબળ અને સ્વસ્થ બને

 $(\mathbf{H})$ 

બંગાળના ન્યાયાધીશ નીલમ બંદોપાધ્યાયે એક વીમા એજન્ટના કહેવાથી પાંચ હજારનો વીમો લીધો. ડાયાબિટીસ હોવા છતાં સ્વાસ્થ્ય-વિવરણગમાં એ વાત છુપાવવામાં આવી.

લાંબી બીમારી પછી જયારે બંદોપાધ્યાયજીનો અંતકાળ નજીક આવ્યો તો તેમાગે વીમા એજન્ટને બોલીને એ અપ્રામાણિકતાનું એકરારનામું લખ્યું અને વીમો રદ કરાવી નાંખ્યો. કહ્યું, જીવનભર બુરાઈઓથી બચતો રહ્યો તો મરતી વખતે આ પાપ માથે લઈને કેમ મરું ? - 🛞 -

ગાયથી ઘરની શોભા વધે છે. ગાયનો શબ્દ અત્યંત મધુર હોય છે.

શાસ્ત્રોમાં વેદોની જનનીરૂપે ગાયનો ઉદ્વેખ કરવામાં

#### ગોભ્યો યજ્ઞા પ્રવર્તન્તે ગોભ્યો દેવાઃ સમત્થિતાઃ ৷ ગોભ્યો વેદાઃ સમુદ્દગીર્ણાઃ સષઙ્ગપદક્રમાઃ ৷৷

ગાયો દારા યજ્ઞ ચાલે છે. ગાયોથી જ દેવતા થયા છે. શ્રૃંગમૂલં ગવાં નિત્યં બ્રહ્મવિષ્ણુસમાશ્રિતો ৷

શ્રૃંગાગ્રે સર્વતીર્થાનિ સ્થાવરાણિ ચરાણિ ચ ા

પવિત્ર પ્રતીક છે. ગૌમાતા માનવજાતિને અનન્ય અનુદાન આરોગ્ય આપનારી છે. તે કેટલીય રીતે માનવમાત્રની સેવા કરે છે અને તેને સુખ, સમુદ્ધિ અને શાંતિથી ઓતપ્રોત કરે છે. તેના ઉપકાર, અનુદાન અને વરદાનથી માનવ ક્યારેય ૠણમુક્ત થઈ શકતો નથી. આ જ કારણસર ગાયને માતા અને દેવતુલ્ય માનીને 'માતેવ રક્ષતિ'ના દિવ્ય ભાવથી તેની સૂર્ય ગાવો ભેદ કુશં ચિદ્દક્ષીરં ચિ કુણુથા સુપ્રતીકમ્ ા પ્રાર્થના કરવામાં આવી છે. ગાયનું મહત્ત્વ અને મહિમા અપાર છે. તે કૃષિઉદ્યોગનો આધાર છે તથા સમૃદ્ધિની જનની છે. આથી તમામ ધર્મો અને સંપ્રદાયોમાં તેનાં ગુણગાન ગાવામાં છે. અને નિસ્તેજ તથા કાંતિહીન માનવી તેજસ્વી બને છે. આવ્યાં છે.

ગીતાના ગાનાર શ્રીકૃષ્ણે ગાયને કામધેનુ કહી છે. કામધેનુ એટલે આપણી તમામ મનોકામનાઓ પૂરી કરનારી. આપણા દૈહિક સ્વાસ્થ્ય અને આધ્યાત્મિક ગુણોની સર્વોત્તમ સંરક્ષક હોવાને કારણે વેદોમાં ગાયને અમૃતનાભિ કે પીયૂષનાભિ કહેવામાં આવી છે. ગૌ માતાના દેહમાં સર્વ દેવતા નિવાસ કરે છે. શાસ્ત્રોનું કથન છે કે ધનની અધિષ્ઠાત્રી દેવી લક્ષ્મી સર્વપ્રથમ ગાયરૂપે પ્રકટ થઈ અને તેના ગોબરમાંથી બિલ્વવૃક્ષની ઉત્પત્તિ થઈ. વેદોમાં ભાવભરી ૠચાઓ અને મંત્રોમાં ગાયના ગુણાનુવાદ કરવામાં આવ્યા છે. ૠગ્વેદની ઋચા કહે છે -

#### 'ગો મે માતા ૠષભઃ પિતા મેં દિવં શર્મ્મ જગતી મે પ્રતિષ્ઠા'

અર્થાત્ 'ગાય મારી માતા છે અને બળદ મારા પિતા છે, આ બંને મને સ્વર્ગ અને સુખ પ્રદાન કરે. ગાયોમાં મારી આવ્યો છે. પ્રતિષ્ઠા હો.' શુક્લ યજુર્વેદમાં ગાયનો મહિમા આ રીતે ગાવામાં આવ્યો છે -

'અંધ સ્થાન્ધો વો ભક્ષીય મહ સ્થ મહો વો ભક્ષીયોર્જ **સ્થોર્જ વો ભક્ષીય રાયસ્પોષં સ્થરાયસ્પોષં વો ભક્ષીય.'** છિ અંગો સહિત વેદોની ઉત્પત્તિ ગાયમાંથી જ થઈ છે.

#### 49.3/20

અર્થાત્ હે ગાયો ! આપ અન્ન પ્રદાન કરનારી છો.

Yug Shakti Gayatri - October, 2003 (15

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

ગાયનાં શિંગડાંના મૂળમાં બ્રહ્મા અને વિષ્ણુ વસે છે અને અગ્રભાગમાં સર્વતીર્થ અને સ્થાવર જંગમ રહે છે.

#### શિરોમધ્યે મહાદેવઃ સર્વભૂતમયઃ સ્થિતઃ । ગવામંગેષુ તિષ્ઠન્તિ ભુવનાનિ ચતુર્દશ ॥

ગાયનાં શિંગડાંના મધ્યભાગમાં સમગ્ર સંસારની સાથે શિવજી નિવાસ કરે છે. ગાયના અંગમાં ચૌદ ભૂવન રહે છે.

ગાવઃ સ્વર્ગસ્ય સોપાનં ગાવઃ સ્વર્ગેડપિ પૂજિતાઃ ।

ગાવઃ કામદ્દહો દેવ્યો નાન્યતિકચાત્પરં સ્મૃતમ્ ા

ગાય સ્વર્ગની સીડી છે, સ્વર્ગમાં પણ ગાયની પૂજા થાય છે. ગાય ઈચ્છિત ફળ આપનારી છે. ગાયથી વધુ ઉત્તમ બીજી કોઈ વસ્તુ નથી.

ગાયની મહત્તા કેવળ હિંદુ ધર્મમાં જ પ્રતિપાદિત નથી, પરંતુ ઈસ્લામ અને ખ્રિસ્તી ધર્માવલંબી પણ ગાયને પવિત્ર દષ્ટિએ જુએ છે. મહમ્મદ સાહેબે ગાયને જાનવરોની સરદાર કહી છે અને આદેશ આપ્યો છે કે તેની સેવા-પૂજા કરવી. બાબરે જીવનની અંતિમ પળે પોતાના દીકરા હુમાયુને પત્ર લખીને સ્પષ્ટ કર્યું હતું કે સૌથી પહેલાં ગાયની કુરબાની આપવાનું બંધ કરી દેવું, કારણ કે એમ કર્યા વિના તું હિંદુઓના હૃદય પર રાજ કરી શકીશ નહિ. આથી હુમાયુએ ગૌવધ બંધ કરાવ્યો હતો. હુમાયુ, બહાદુરશાહ વગેરેએ જનતાનું હિત અને દેશની આર્થિક ઉન્નતિને લક્ષમાં રાખીને ગોહત્યા પર નિયંત્રણ મૂક્યું તથા ગોવધ વિરુદ્ધ કાનૂન બનાવ્યો હતો.

'આઈના-એ-અકબરી'માં ગાય પ્રત્યે અનન્ય શ્રદ્ધાભાવનો ઉલ્લેખ મળે છે. પૃ-૬૩ પર આ પ્રકારનું વર્ણન મળે છે - 'સુંદર વસુંધરા ભારતમાં ગાયને માંગલિક સમજવામાં આવતી હતી. તેની ભક્તિભાવે પૂજા થાય છે અને તેનાથી ખેતી થાય છે. તેના દ્વારા ઉત્પન્ન અન્ન, દૂધ, માખણ વગેરે પૌષ્ટિક અને ઉપયોગી હોય છે. ગૌમાંસ નિષિદ્ધ આધાર ગૌધન છે. તેની ઉપેક્ષા કરી શકાય નહિ, પરંતુ તેનું છે, એને અડવું એ પણ પાપ છે.'

પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનો અને મનીષીઓ પણ ગાયને પવિત્ર પર આગળ વધી શકાય છે. માને છે અને આદરભાવે જુએ છે. સર વિલિયમ બૈડરવર્ને પણ ગૌમાતા પ્રત્યે પોતાની ભાવાભિવ્યક્તિ આ રીતે કરી અનિવાર્ય અને અપરિહાર્ય છે. ઈટાલીના પ્રસિદ્ધ વૈજ્ઞાનિક છે, 'હું એવી કલ્પના કરી શકું છું કે કોઈ રાષ્ટ્ર વિના પણ પ્રો. જી.ઈ. બ્રિગેડે ગોબર પર અનેક સંશોધનો કર્યાં છે. ગાય હોઈ શકે છે, પરંતુ હું સ્વપ્નમાં પણ એવું અનુમાન તિમના અનુસાર તાજા ગોબરથી ક્ષય અને મલેરિયાનાં કીટાણું કરી શકતો નથી કે કોઈ રાષ્ટ્ર ગાય વિના પણ રહી શકે છે.' મરી જાય છે. ગાયના ગોબરની આ આશ્ચર્યજનક શક્તિને

અમેરિકાના પ્રસિદ્ધ લેખક વોલ્ટર એ ડામરના મતાનુસાર ગાયના સૌમ્ય રૂપમાં દેવત્વ ભરેલું છે. તે મહાનતા અને ભવ્યતાથી ઓતપ્રોત છે. ગાયમાં સો ટકા માતૃત્વ છે અને મનુષ્ય જાતિ સાથે તેનો સંબંધ માતા જેવો છે. 'ફિઝિકલ કલ્ચર' સામયિકના અમેરિકી સંપાદકનું માનવું છે કે કોઈ જાતિ ગૌપાલન વિના સમૃઘ્દિવાન બની શકે નહિ.

ગાય પ્રત્યે સમ્માનનો આ ભાવ અકારણ નથી. ગૌસેવા <u>ક્રારા જ પ્રાચીન ભારત ખુશહાલ અને સમૃદ્ધિવાન રહ્યું અને</u> એ તથ્ય આજે પણ એટલું જ ઉચિત અને સમયાનુરૂપ છે, ભારતીય કૃષિ અને ગોપાલનનો પરસ્પર ઘનિષ્ઠ સંબંધ છે. તે એકબીજાનાં પૂરક છે. એક દ્વારા બીજાનું પોષણ થાય છે. આપણા દેશનું આર્થિક માળખું ગોપાલન પર આધારિત છે. કારણ કે અહીંની ૮૦ ટકા જનતાની આજીવિકાનો મુખ્ય સ્રોત, કૃષિ વ્યવસાય છે અને તેનો મુખ્ય આધાર બળદ છે,

બાપુના પગમાં ચીરા પડચા હતા. બા ગરમ પાણીથી તે ધોઈ રહ્યાં હતાં. પાણી નકામું ન જાય એટલે બાપુની આજ્ઞાનુસાર તેઓ એ पाणी छोडमां ४ नाजतां हतां.

એ દિવસે બાએ પાણી 'ગૂલાબ'ના છોડમાં નાંખ્યું. બાપુ ઘણીવાર સુધી ગુલાબને નારાજગીથી જોતા રહ્યા. બાએ કારણ પૂછ્યું, તો બાપુએ કહ્યું, સુંદર દોવા છતાં એ કૂલ મને કાંટા જેવાં ખરાબ લાગે છે. એના બદલે એ જગ્યાએ જો શાક ઉગાડ્યાં હોત તો તેનાથી આપણું પેટ તો ભરાત. શ્રમનું કંઈક સાર્થક પરિણામ મળત.

જે ગાય દ્વારા મળે છે. આપણી અર્થનીતિનો પ્રાણ અને સમુચિત સુનિયોજન કરીને જ વિકાસ અને પ્રગતિના પથ

આરોગ્ય અને પર્યાવરાગ સંરક્ષાગ માટે તો ગોપાલન

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

મનુષ્યેતર જીવોમાં ગાયનું ભાવનાત્મક સ્તર સર્વાધિક કીટાણઓ નષ્ટ થઈ જાય છે. જ્યાં ગાય બાંધેલી હોય છે ત્યાં સ્ફિર્તિ, બલિષ્ઠતા અને સહનશીલતા અન્ય પશુઓ કરતાં વધારે હોય છે. આ તમામ ગુણો ગાયના દૂધમાં પણ રહે છે. ઢાંચામાં ઢળાય છે. તત્ત્વદર્શીઓએ ગાયને અનેક આત્મિક ગુણોથી સંપન્ન જાણી છે. તેમના મતાનુસાર તેનું સાંનિધ્ય,

ગાય ચૈતન્યતા, પ્રેમ, કરાગા, ત્યાગ, સંતોષ અને અને રક્તશોધક પણ છે. આ વિશિષ્ટતાઓને કારણે ગોમૂત્ર સિહિષ્ણુતા વગેરે દિવ્ય ગુણોથી પરિપૂર્ણ છે. ગાયના

કારણે જ ઈટાલીના મોટાભાગનાં સેનેટોરિયમોમાં ગોબરનો જ ઉપયોગ કરવામાં આવે છે. ગાયના શ્વાસમાંથી નીકળતા હોય છે. તેના સ્વાભાવમાં કરાગા, મમતા, શાલીનતા, સંતોષ વાયુથી અને ગાયના ભાંભરવાથી ઘણાખરા રોગોનાં જેવી સત્પ્રવૃત્તિઓની અધિંકતા હોય છે. તેનામાં ઉત્સાહ, રોગો વિકસતા નથી. કારણ કે તેટલા વિસ્તારમાં કીટાણ જીવતાં રહી શકતાં નથી. ગાયનું ગોબર રેડિયોએક્ટિવ જેવાં તિનો ઉપયોગ કરનારની મનઃસ્થિતિ અને પ્રવૃત્તિ પણ એ જ અતિશય ઝેરી તત્ત્વોને નિષ્ક્રિય કરી નાંખે છે.

આર્ષ સાહિત્યમાં ગાયના ગોબરમાં લક્ષ્મીનો અને મૂત્રમાં ગંગાનો વાસ બતાવ્યો છે. આ પંક્તિ પાછળ પ્રબળ|સેવા-ઉપચાર અને ગોરસનું સેવન બૌદ્ધિક અને ભાવનાત્મક તથ્ય છે. એ શ્રદ્ધા અને સંજોગવશ કહેવાયું નથી. પ્રયોગો|વિકાસમાં સહાયક થાય છે. દૂધપાન કરનારની અંદર પણ દ્વારા જાણવા મળ્યું છે કે ગાયના ગોબર અને ગૌમૂત્રમાં∣સાત્ત્વિકતાની અભિવૃદ્ધિ થાય છે. ગાયનાં દૂધ, દહીં, ઘી, કાર્બોલિક એસિડ અને મેંગેનીઝ હોય છે, જેને કારણે એમાં|ગૌમૂત્ર અને ગોબરમાંથી બનેલા પંચગવ્યના સેવનથી દેહ કીટાણુનાશક ગુણ હોય છે, તેમાં સુવર્ણક્ષાર, ઓરમ જ નહિ, મન અને બુદ્ધિના વિકાર અને વિકૃતિ પણ દૂર ઓક્સાઈડ હોય છે, આથી તે પણ જીવાણુ અને વિષનાશક થાય છે અને આયુ, બળ, તેજ આદિની વૃદ્ધિ થાય છે. છે. સોડિયમ અને આયર્ન હોવાને લીધે તે અમ્લતાનાશક અને ગોબર અત્યંત મહત્ત્વપૂર્ણ છે. એ અનેક રોગોનું શમન (રોમરોમમાં સાત્ત્વિકૃતાનો સંચાર થાય છે. શ્રદ્ધાપૂર્વક તેની અને સ્વાસ્થ્યનું સંવર્ધન કરે છે. આ સિવાય એમાંથી અનેક સિવા કરવાથી અંતઃકરણમાં પરમાત્માના સ્મરણનું સ્ફરણ પ્રકારનાં એવાં ઉત્પાદનો બનાવી શકાય છે કે જે કુટિર ઉદ્યોગ |થાય છે. આથી આપણે એ લાભથી લાભાન્વિત થવા માટે અને ગ્રમોદ્યોગનો સુદઢ આધાર બની શકે છે. ગોબર ગેસ ગોપાલન અને ગોસેવા કરી જોઈએ, જેથી આપણે આર્થિક પ્લાન્ટથી જનરેટર ચલાવીને વીજળી ઉત્પન્ન કરી શકાય લાભ, શારીરિક સ્વાસ્થ્ય, માનસિક શાંતિ અને આત્મિક છે. આ રીતે ગોવંશની સેવા કરવી એ કૃષિ, ઉદ્યોગ, ઊર્જા,|ઉપલબ્ધિ મેળવી શકીએ. પર્યાવરાગ વગેરે માટે અત્યંત લાભદાયક છે.

એક ઠાથી ખૂબ સ્વાર્થી અને અઠંકારી ઠતો. જૂથમાં રઠેવાને બઠલે એકલો રઠેવા લાગ્યો. એકલામાં દુષ્ટતા આવે છે, એ બધી તેનામાં પણ આવી ગઈ.

એક પक्षीએ नानકડी ઝાડીમાં ઈંડાં મૂક્યાં. हाथीઓનું ઝુંડ આવતું જોઈને પक्षीએ તેને નમન કર્યા અને જૂથપતિને પોતાનાં ઈંડાં બચાવવાની વિનંતી કરી. હાથી ભલો હતો. પોતાના ચારેય પગ વચ્ચે ઝાડી છુપાવી ઠીધી અને જૂથ આગળ વધી ગયું. ઈંડાં તો બચી ગયાં પણ તેણે પક્ષીને ચેવતણી આપી કે એક એકલો હાથી પાછળ આવતો હશે, તે દુષ્ટ છે. તેનાથી છંડાં બચાવવાં એ તારું કામ છે. થોડા વખતમાં તે આવી પહોંચ્યો. તેણે પક્ષીની વિનંતી ન સાંભળીને જાણીબૂજીને ઈંડાં કચડી નાંખ્યાં.

પક્ષીએ વિચાર્યું કે દુષ્ટને મજા ચખાડવામાં નદિ આવે તો તે અન્ય અનેકનો અનર્થ કરશે. તેણે પોતાના પડોશી કાગડા અને દેડકાને વિનંતી કરી. આપ સહાયતા કરો તો હાથીને નીચાજોણું डरावी शडाय. योજना जनी गए. डागडाએ ઊडीઊडीने हाथीनी आंभो झोडी नांभी. हाथी તરસ્યો પણ હતો. દેડકાએ પહાડના શિખર પર જઈને ડ્રાઉં ડ્રાઉં કરવા માંડ્યું. હાથીએ ત્યાં પાણી હોવાનું અનુમાન કર્યું અને પહાડ ચડી ગયો. હવે દેડકો નીચે આવી ગયો અને ત્યાં ડ્રાઉં ડ્રાઉં કરવા લાગ્યો. હાથીએ નીચે પાણી હોવાનું અનુમાન કર્યું અને નીચે ઊતરવા લાગ્યો. પગ કુસકી જવાથી તે ગબડી પડ્યો અને મરી ગયો. સ્વાર્થપરાયણોની આવી જ હાલત થાય છે.

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

માનસિક શાંતિ

गायत्री साधनाना हिप्य साल

ઉન્નતિ કરનારા પરમાત્માને સદ્લુદ્ધિ પ્રદાન કરવાની પ્રાર્થના જાય છે. કામેન્દ્રિય અને સ્વાદેન્દ્રિય આ બે જ મુખ્ય ઈન્દ્રિયો કરવામાં આવી છે. શ્રહ્વા-વિશ્વાસપૂર્વક કરવામાં આવેલી છે. તેનો સંયમ થવો સ્વાસ્થ્ય રક્ષા અને શરીર વૃદ્ધિનો મુખ્ય આ ઉપાસના સાધકની અંતરચેતનામાં, તેના મન, હિંતુ છે. આની સાથેસાથે પરિશ્રમ, સ્નાન, નિંદ્રા, સુવું-અંતઃકરણ, મસ્તિષ્ક, વિચારો અને ભાવનાઓને સન્માર્ગ જાગવું, ચોખ્ખાઈ, સાદગી અને અન્ય દિનચર્યા પણ તરફ અગ્રેસર થવાની પ્રેરણા ભરે છે. સાધક જ્યારે આ સતોગુણી થઈ જાય છે. જેના કારણે આરોગ્ય અને મહામંત્રના અર્થ ઉપર વિચાર કરે છે ત્યારે તે સમજી જાય છે|દીર્ઘજીવનનાં મૂળ મજબૂતાઈ પકડે છે. કે સંસારની સર્વોપરિ સમુદ્ધિ અને જીવનની સૌથી મોટી સફળતા સદ્લુહિ પ્રાપ્ત કરવાની છે.

આ માન્યતા દઢ થઈ જાય ત્યારે સાધકની ઈચ્છાશક્તિ આ જ તત્ત્વને પામવા માટે લલચાયેલી રહે છે. આ આકાંક્ષાના કારણે અંતરંગ ક્ષેત્રમાં એક પ્રકારનું ચુંબકત્વ ઉત્પન્ન થાય છે. તેના આકર્ષણના લીધે નિખિલ આકાશના ઈથર તત્ત્વોમાં રહેલા સત્ તત્ત્વ, સત્ વિચારો, ભાવનાઓ અને પ્રેરણાઓ તે સ્થાન ઉપર એકત્રિત થવા લાગે છે. વિચારોની ચુંબકીય શક્તિનું વિજ્ઞાન સર્વવિદિત છે. એક જાતિના વિચાર પોતાના સજાતીય વિચારોને આકાશમાંથી જીવનના વિષયમાં હમેશાં નિશ્ચિંતતા રહે છે. ધર્મ-પ્રવૃત્તિના ખેંચે છે, પરિણામે સંસારના મૃત અને જીવિત સત્પુરૂષો|કારણે પાપ, અન્યાય, અનાચાર થઈ શકતાં નથી. પરિણામે દ્વારા ફેલાવવામાં આવેલ અવિનાશી સંકલ્પ, જે હંમેશાં રાજદંડ, સમાજદંડ, આત્મદંડ અને ઈશ્વરદંડના દુઃખથી દુખી શૂન્યાવકાશમાં ભ્રમણ કરતા રહે છે તે ગાયત્રી સાધકની પાસે દૈવી વરદાનની જેમ જ અનાયાસે આવી એકઠા થતા રહે છે અને સંચિત પૂંજીની જેમ તેમનો એક મોટો ભંડાર નુકસાનની આશંકા રહેતી નથી. આના કારણે લગભગ દરેક જમા થઈ જાય છે.

ભોગોમાં ભટકવાની ગતિ મંદ થઈ જાય છે. લહેજતદાર જુદા-જુદા સ્વાદોના પદાર્થ ખાવાને મન લલચાતું રહેવું, વારંવાર ખાવાની ઈચ્છા થવી, અધિક માત્રામાં ખાવું, ભક્ષાભક્ષનો વિચાર ન કરવો, સાત્ત્વિક પદાર્થોમાં અરૂચિ અને મસાલેદાર, મીઠા, ભારે પદાર્થોમાં રૂચિ જેવી ખરાબ આદતો ધીરેધીરે ઓછી થવા લાગે છે. હળવા સુપાચ્ય, સરસ, સાત્ત્વિક ભોજનોથી તેને તૃપ્તિ મળે છે અને રાજસી, તામસી છિ્પાવેલી રાખે છે. તે શક્તિઓ સુષુપ્તાવસ્થામાં હોય છે અને કુમાર્ગે, વ્યભિચાર, વાસનામાં મન ઓછું દોડે છે, બ્રહ્મચર્ય દીન-હીન તુચ્છ અને અશક્ત છીએ, પરંતુ જે સાધક,

ગાયત્રી મંત્રમાં સમસ્ત સંસારને ધારણ, પોષણ અને પ્રત્યે શ્રદ્ધા વધે છે. પરિણામે વીર્ય-રક્ષાનો માર્ગ પ્રશસ્ત થઈ

માનસિક ક્ષેત્રમાં સદ્ગુણોની વૃદ્ધિના કારણે દોષ-દુર્ગુણ ઓછા થવા લાગે છે તથા સદ્દગાગ વધવા લાગે છે. આ માનસિક કાયાકલ્પનું પરિણામ એ આવે છે કે દૈનિક જીવનમાં લગભગ નિયમિતપણે આવતાં રહેલાં અનેક દુઃખોનું સમાધાન સહજપણે થઈ જાય છે. ઈન્દ્રિયસંયમ અને દિનચર્યાના કારણે શારીરિક રોગોનું પણ નિરાકરણ થઈ જાય છે. વિવેક જાગૃત થવાની સાથે જ અજ્ઞાનજન્ય ચિંતા, શોક, ભય, આશંકા, મોહ, મમતા, હાનિ જેવાં દઃખોમાંથી છટકારો મળી જાય છે. ઈશ્વર-વિશ્વાસના કારણે મતિ સ્થિર રહે છે અને ભાવી થવું પડતું નથી. સેવા, નમ્રતા, ઉદારતા, દાન, ઈમાનદારી, લોકહિત જેવા ગુણોના કારણે બીજાઓને લાભ પહોંચે છે, જણ તેમના કૃતજ્ઞ, પ્રશંસક, સહાયક, સેવક અને રક્ષક હોય છે. શરીરમાં સત્ તત્ત્વની અભિવૃદ્ધિ થવાથી શારીરિક પારસ્પરિક સદ્દભાવનાઓના પરિવર્તન દ્વારા આત્માની તૃપ્તિ દિનચર્યાની ગતિવિધિમાં ઘણા ફેરફાર થઈ જાય છે. ઇન્દ્રિયોની કરનારા પ્રેમ અને સંતોષ નામના રસ દિવસે દિવસે અધિક માત્રામાં ઉપલબ્ધ કરીને જીવનને આનંદમય બનાવતા જાય છે. આવી રીતે શારીરિક અને માનસિક ક્ષેત્રોમાં સતૃ તત્ત્વની વૃદ્ધિ થવાથી બંને બાજુ આનંદના સ્રોત ઊભરાય છે અને ગાયત્રીનો સાધક તેમાં નિમગ્ન થઈ, આત્મસંતોષનું, પરમાનંદનું રસાસ્વાદન કરતો રહે છે. આત્મા ઈશ્વરનો અંશ હોવાથી. તે ઈશ્વરમાં હોય છે એ બધીજ શક્તિઓને બીજ રૂપમાં અંદર ખાદ્યો પ્રત્યે ઘુણા થઈ જાય છે. આવી જ રીતે કામેન્દ્રિયોની માનસિક ચિંતાઓ, વિષય-વિકારોના દોષ-દૂર્ગુણોના ઢગલામાં ઉત્તેજના સતગુણી વિચારોના કારણે સંયમિત થઈ જાય છે. દિબાયેલી અજ્ઞાનરૂપે પડી હોય છે. લોકો સમજે છે કે આપણે

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

ગાયત્રી સદ્દબુહિની, ૠતંભરા-પ્રજ્ઞાની અધિષ્ઠાત્રી આ સદબુધ્કિ દ્વારા દરેક પ્રકારનાં દુઃખોનાં કારણ મૂળમાંથી પરમાત્માના સાચા ઉત્તરાધિકારી છે. અગ્નિની ઉપરથી રાખ|દૂર કરી શકાય છે. સદ્ધુહિના પ્રકાશમાં તે દરેક ઉપાય નજરે પડે છે, જેને ઉપયોગમાં લેવાથી દુઃખોનાં કારણ તે અંગાર નાનો હોવા છતાં પણ ભયંકર અગ્નિકાંડોની દૂર થઈ જાય છે. આમ તો સંસારમાં અનેક પ્રકારનાં દુઃખ અનેકાનેક જ્ઞાન, વિજ્ઞાન, સાધારણ, અસાધારણ, અદ્ભુત, દિષ્ટિએ તો સૌનાં દુઃખોનાં કારણ પણ અલગ અલગ હોવાં જોઈએ, પરંતુ આમ નથી. ગંભીરતાપૂર્વક વિચાર કરવામાં આવે તો પ્રતીત થશે કે જીવન અને જગતમાં વિદ્યમાન દુઃખોનાં ત્રણ કારણ છે. (૧) અજ્ઞાન, (૨) દાનવની કૃપાની જરૂર પડતી નથી, ફક્ત અંતઃકરણ પર પડેલાં|અશક્તિ અને (૩) અભાવ. જે આ ત્રણ કારણોને પોતાનાથી જેટલી હદ સુધી દૂર રાખવામાં સમર્થ હશે, તે

અજ્ઞાનના કારણે મનુષ્યનો દષ્ટિકોણ દૂષિત થઈ જાય છે, તે તત્ત્વજ્ઞાનથી અપરિચિત હોવાને કારણે ઊંધું વિચારે ગાયત્રી દ્વારા થયેલી સતોગુણની વૃદ્ધિ અનેક પ્રકારની છે અને ઊંધાં કામ કરે છે, જેથી મુશ્કેલીમાં ઊંડો ઊતરીને પરિસ્થિતિઓનો ઉતાર-ચઢાવ સ્વાભાવિક છે, પરંત્ વાસ્તવમાં સુખ અને આનંદનો આધાર કોઈ બાહ્ય અજ્ઞાની વિચારે છે કે જે હું ઈચ્છું છું, તેવું જ હમેશાં થતું

અશક્તિનો અર્થ છે - નિર્બળતા. શારીરિક, માનસિક,

મનોવિકારનો પડદો દૂર કરી નિર્મળ આત્મજ્યોતિનું દર્શન કરવામાં સમર્થ હોય છે, તે જાણે છે કે સર્વ શક્તિમાન ઈશ્વરીય દિવી છે અને તેની પાસે સાધક સદ્દબુદ્ધિની યાચના કરે છે. જ્યોતિ પોતાના આત્મની અંદર રહેલી છે અને તેઓ જ દૂર કરવામાં આવે તો પછી સળગતો અંગારો જ પ્રગટ થાય છે. સંભાવનાઓથી યુક્ત હોય છે. આ પડદો ફાટતાં જ તુચ્છ મનુષ્ય છિ. પ્રત્યેક વ્યક્તિની પોતપોતાની સમસ્યાઓ અને મહાન આત્મા (મહાત્મા) બની જાય છે. કેમકે આત્મામાં મુશ્કેલીઓ છે. દરેકની અલગ-અલગ મૂંઝવણો છે. એ આશ્ચર્યજનક શક્તિના ભંડાર છપાયેલા પડચા છે, તે બહાર આવે છે અને તે સિદ્ધ યોગીના રૂપમાં દેખાય છે. સિદ્ધિઓ પ્રાપ્ત કરવા માટે બહારથી કશું જ લાવવું પડતું નથી, કોઈ દેવ-આવરણોને દૂર કરવાનાં હોય છે. ગાયત્રીની સતોગણી સાધનાનો સૂર્ય તામસિક અંધકારને હટાવીને આત્માના|તેટલો જ સુખી બની શકશે. સહજ ઈશ્વરીય રૂપને પ્રગટ કરે છે. આત્માનું આ નિર્મળ રૂપ બધીજ રિહ્કિ-સિહ્કિઓથી પરિપૂર્ણ હોય છે.

આધ્યાત્મિક અને સાંસારિક સમુદ્ધિઓની જનની છે. શરીર દિઃખી થાય છે. સ્વાર્થ, મોહ, લોભ, અહંકાર, અનુદારતા અને મનની શુદ્ધિ સાંસારિક જીવનને અનેક દષ્ટિએ સુખ- અને કામની ભાવનાઓ મનુષ્યને કર્તવ્યચ્યુત કરે છે અને શાંતિમય બનાવે છે. આત્મામાં વિવેક અને આત્મબળની તે દૂરદર્શિતાને છોડીને ક્ષણિક ક્ષુદ્ર અને હીન બાબત વિચારે માત્રા વધી જવાના કારણે અનેક એવી મુશ્કેલીઓ જે અન્યને છે અને તે પ્રમાણેનાં જ કાર્યકરે છે. પરિણામે તેના પર્વત જેવી ભારે લાગતી હોય છે, તે આત્મવાન વ્યક્તિ માટે|વિચાર અને કાર્ય પાપમય થવા લાગે છે. પાપોનું નિશ્ચિત તણખલા સમાન હલકી બની જાય છે. તેનું કોઈ જ કામ રોકાતું | પરિણામ દુઃખ છે. બીજી બાજુ અજ્ઞાનના કારણે તે નથી અથવા તો તેની ઈચ્છા અનુસાર પરિસ્થિતિ બદલાઈ જાય પોતાની અને બીજાઓની સાંસારિક ગતિવિધિઓના મૂળ છે અથવા તો પરિસ્થિતિઓ અનુસાર પોતાની ઈચ્છાઓને હિતુઓને સમજી શકતો નથી. પરિણામે અસંભવ બદલી નાંખે છે. કલેશનું કારણ ઈચ્છા અને પરિસ્થિતિ વચ્ચે |આશાઓ, તૃષ્ણાઓ, કલ્પનાઓ કર્યા કરે છે. આ ઊલટા પ્રતિકૂળતા હોવી એ જ છે. વિવેકવાન આ બંનેમાંથી કોઈ[દષ્ટિકોણના કારણે સાધારણ જેવી વાતો તેને ઘણી જ એકને અપનાવીને તે સંઘર્ષને ટાળે છે અને સુખપૂર્વક જીવન દુઃખમય જણાય છે. તેના કારણે તે રડતો-કકળતો રહે છે. વ્યતીત કરે છે. તેના માટે આ પૃથ્વી ઉપર પણ સ્વર્ગીય|આત્મીયજનોનાં મૃત્યુ, સાથીઓની ભિન્ન રૂચિ, આનંદની લહેર દોડવા લાગે છે.

સાધન-સામગ્રી પર નહીં, પરંતુ મનુષ્યની મનઃસ્થિતિ પર|રહે, પ્રતિકૂળ વાતો સામે આવે જ નહીં. આ અસંભવિત નિર્ભર રહે છે. મનની સાધનાથી જે મનુષ્ય એક સમયે|આશાઓથી વિપરીત ઘટના જ્યારે ઘટવા લાગે છે ત્યારે રાજસી ભોજનો અને રેશમી ગાદી-તકિયાથી પણ સંતુષ્ટ|તે રડે છે - કકળાટ કરી મૂકે છે. ત્રીજું અજ્ઞાનના કારણે થતો નહોતો, તે કોઈ સંતના ઉપદેશ દ્વારા ત્યાગ અને ભૂલો પણ અનેક પ્રકારે થાય છે, સુવિધાઓ હાથવગી સંન્યાસી વ્રત ગ્રહણ કરી જંગલની ભૂમિને જ સૌથી ઉત્તમ|હોવા છતાં પણ તેનાથી વંચિત રહેવું પડે છે, એ પણ શય્યા, વનનાં કંદ-મૂળ-ફળોને જ સર્વોત્તમ આહાર દિઃખનું એક કારણ છે. આ રીતે અનેક દઃખ મનુષ્યના સમજવા લાગે છે. આ દરેક અંતર મનોભાવ અને વિચારો અજ્ઞાનના કારણે પ્રાપ્ત થાય છે. બદલાઈ જવાથી જ ઉત્પન્ન થાય છે.

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - October, 2003 (19

સામાજિક, બૌદ્ધિક, આત્મિક નિર્બળતાઓના કારણે,|પીડા, મુશ્કેલી ભોગવવી પડે છે, ઉચિત જરૂરિયાતોને મનુષ્ય પોતાના સ્વભાવિક જન્મસિદ્ધ અધિકારોનો ભાર|કચડીને મન મનાવીને રહેવું પડે છે અને જીવનની પોતાના ખભા પર ઉઠાવવામાં સમર્થ હોતો નથી. પરિણામે મહત્ત્વપૂર્ણ ક્ષણોને વ્યર્થ ગુમાવી દેવી પડે છે. યોગ્ય અને તેને વંચિત રહેવું પડે છે. ખરાબ સ્વાસ્થ્ય, શારીરિક|સમર્થ વ્યક્તિ પણ સાધનોના અભાવમાં પોતાને અપંગ બીમારી, હોય તો સ્વાદિષ્ટ ભોજન, રૂપવતી તરુણી, મધુર અનુભવી દુઃખી થાય છે. ગીત વાદ્ય, સુંદર દશ્ય નિરર્થક છે. ધન-દોલતનું કોઈ કહેવાતું સુખ તેને મળતું નથી. બૌલ્કિક નિર્બળતા હોય તો આરાધના કરે છે, તે પ્રતિક્ષણ માતાનું અમૃતોપમ દુગ્ધપાન સાહિત્ય દર્શન, મનન, ચિંતનનો રસ પ્રાપ્ત થઈ શકતો કર્યાનો આનંદ મેળવે છે અને સમસ્ત અજ્ઞાનો, અશક્તિઓ નથી. આત્મિક નિર્બળતા હોય તો સત્સંગ, પ્રેમ, ભક્તિ અને અભાવના કારણે ઉત્પન્ન થનારાં કષ્ટોમાંથી છુટકારો વગેરેનો આત્માનંદ દુર્લભ છે. એટલું જ નહીં, નિર્બળતાનો |પામીને મનવાંછિત ફળ પ્રાપ્ત કરે છે. યોગ્ય ગુરૂ દારા દર્શાવેલ નાશ કરીને 'ઉત્તમની રક્ષા'નો પ્રકૃતિનો સિદ્ધાંત કાર્ય કરે માર્ગ ઉપર કરવામાં આવતી ગાયત્રી સાધના અભીષ્ટ લાભ છે. કમજોર(નબળા)ને સતાવવાનાં અને બાજુ પુર પહોંચાડે છે. આ સાધનાઓ દ્વારા સફળતા મેળવવામાં ભલે હડસેલવાનાં અનેક કારણો હાજર થઈ જાય છે. નિર્દોષ, થોડો-ઘણો સમય અને શ્રમ ઉપયોગમાં લેવો પડે, પરંતુ ભોળા અને સીધાં સાદાં તત્ત્વ પણ એને પ્રતિકૂળ જણાય અન્ય કષ્ટપૂર્ણ સાધનાની સરખામણીમાં આ સાધનાઓમાં છે. શિયાળો જે બળવાનોને બળવૃદ્ધિ, રસિકજનોને રસ સિફળતા ઝડપથી મળે છે. યોગીજનોનો કષ્ટસાધ્ય લાંબો આપે છે તે કમજોરને ન્યુમોનિયા, શરદી જેવાનું કારણ માર્ગ ગાયત્રી દ્વારા ઘણો જ સરળ થઈ જાય છે અને ઘરમાં બને છે. જે તત્ત્વો નબળાઓ માટે પ્રાણધાતક છે, તે જ રિહેતી ગૃહસ્થ વ્યક્તિ પણ વનવાસી તપસ્વીઓ જેવી સફળતા બળવાનને સહાયક સાબિત થાય છે. બિચારી નિર્બળ પ્રાપ્ત કરે છે. બકરીને જંગલી જાનવરોથી માંડીને જગત્માતા ભવાની દર્ગા સુધ્ધાં ચટ કરી જાય છે અને સિંહને વનપશ જ નહીં મિળવીને પરમલક્ષ્યને પામવાનું જેટલું આ માર્ગે સરળ છે મોટા સમ્રાટ રાજચિહનમાં ધારણ કરે છે. અશક્ત હંમેશાં તિટલું અન્ય કોઈ માર્ગે સંભવ નથી. ગાયત્રી સાધના દ્વારા દુઃખ પામે છે અને તેમના માટે સારાં તત્ત્વો પણ આશાપ્રદ|માનસિક પરિષ્કાર, વ્યક્તિત્વનો વિકાસ, દુઃખોનું નિવારણ સાબિત થતાં નથી.

વસ્ત્ર, જળ, મકાન, પશુ, ખેડૂત, મિત્ર, ધન, ઔષધિ, અર્જિત કરતાં રહી વ્યક્તિ અનુપમ અને અદ્વિતીય, પુસ્તક, શસ્ત્ર, શિક્ષક જેવાના અભાવમાં વિવિધ પ્રકારની અસાધારણ વ્યક્તિત્વનો સ્વામી બની જાય છે.

ગાયત્રી કામધેનુ છે, જે એની પૂજા, ઉપાસના અને

કષ્ટપ્રદ ભવબંધનો, માયા-મોહની શુંખલામાંથી છુટકારો અને આત્મિક વિકાસના લાભો સિવાય ઘણી સિદ્ધિઓ, અભાવજન્ય દુઃખ છે - પદાર્થોનો અભાવ. અન્ન, વિશેષ શક્તિઓ પ્રાપ્ત થાય છે. આ શક્તિઓને ક્રમશઃ

વીરપુર (ગુજરાત)માં એક ખેડૂત હતા જલાશમ. તેઓ ખેતી કરતા હતા. જે અનાજ ઉत्पन्न थतुं, तेनो ઉपयोग हीन-हुः भीओ अने संत-महात्माओ माटे डरता. तेओ जेतरमां डाम डरता जने तेमनां पत्नी लोજन जनावतां. घरे सहावर्त यासतूं. तेमना भाथे जाजडोनी डोई જवाजहारी न हती..

તેમની ઉદારતાની પરીક્ષા લેવા એક દિવસ ભગવાન સાધુવેશમાં આવ્યા. તેમણે કહ્યું કે તેમનો સામાન આગળના તીર્થ સુધી પહોંચાડવાનો છે. કોઈ વ્યવસ્થા કરો. જલારામ પાસે કોઈ મજૂરની વ્યવસ્થા તો હતી નહીં. તેમનાં પત્ની તે સામાનને માથા ઉપર મૂંકી ચાલી નીકળ્યાં. જલારામ અડધો દિવસ ખેતરમાં કામ કરતા અને બાકીના સમયમાં लोकन जनावी कमाडता.

સંતના રપમાં આવેલ ભગવાનની પરીક્ષા પૂરી થઈ ગઈ. તેઓ થોડેક જ આગળ જઈ અદશ્ય થયા. તે મદિલાને અન્નપૂર્ણા ઝોળી આપતા ગયા. ઘરે આવી એ ઝોળીને એક ओरडीमां सटडावी हीधी. ते ओरडीमांथी ड्यारेय अनाषनी अछत थर्ध नथी, आरथे પણ હજારો લોકો તે અન્નપૂર્ણા ઝોળીનો પ્રસાદ લેવા આવે છે.

# ંસ્વાસ્થ્ય સંવર્ધનનો સામૂદિક પ્રયાસ

**સાત્ત્વિક આહાર પકવવાની કળા** : તળેલી, શેકેલી અને ફ્લોને ઉગાડવા માટેનું આંદોલન સ્વાસ્થ્ય સંવર્ધનની બળી ગયેલી સ્વાસ્થ્યને નુકસાન કરતી મીઠાઈઓ અને દષ્ટિથી ઘણું જ ઉપયોગી થઈ શકે છે. ઘરની આજુબાજુ પકવાનના સ્થાને એવા પદાર્થોનું પ્રચલન કરવામાં આવે ફલો ઉગાડવાં, છાપરાં ઉપર દૂધી, તૂરિયાં, વાલોળ, પાપડી જે સ્વાદિષ્ટ પણ લાગે અને લાભદાયક પણ હોય. દૂધની રોપીને તથા જ્યાં પણ ખાલી જગ્યા હોય ત્યાં ફલના છોડ ખીર, ગાજરનો હલવો, શ્રીખંડ, ગળ્યા દલિયા, ફણગાવેલા રોપવાનો પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. કેળાં, પપૈયાં તો થોડી અનાજની વાનગીઓ જેવા પદાર્થ બનાવવાની એક જગ્યા હોય તો પણ ઊગાડી શકાય છે. હવેલીઓ, સ્વતંત્ર પાક વિદ્યાનો વિકાસ કરવો પડશે, જે જમણવારમાં બંગલાઓમાં મોટે ભાગે થોડી ખુલ્લી જગ્યા હોય છે, ત્યાં પણ ઉપયોગી બની શકે અને જરા પણ નુકસાન ન કરે શાક-ભાજી અને ફૂલોને સરળતાથી ઊગાડી શકાય છે.|છતાં સ્વાદિષ્ટ લાગે. ચા પીનારાઓની આદત છોડાવવા રોપવાનું, પાણી પાવાનું, ગોડવું, ક્યારા બનાવવા જેવાં માટે ઘઉના શેકેલા ફાડામાંથી અથવા તો જડીબુટ્ટીઓમાંથી કાર્યો ઘરનાં લોકો કર્યા કરે, તો તેનાથી શ્રમશીલતાની આદત બનાવેલા કવાશની ચા બનાવવાનું શીખવાડી શકાય છે. પડશે અને સ્વાસ્થ્ય સુધશે. જડીબુટ્ટીનાં ઉદ્યાન તથા ખેતી પ્રાકૃતિક આહારની વાનગીઓની પાકવિદ્યાનો પ્રસાર થઈ કરવાનો પ્રયત્ન પણ સ્વાસ્થ્ય સંવર્ધનની દષ્ટિએ શકે, તો સ્વાસ્થ્ય રક્ષાની દિશામાં ઘણી જ સહાયતા મળશે.

ગંદકીનું નિવારણ : સાર્વજનિક સફાઈનો પ્રશ્ન **રસોઈ બનાવવાની પહ્કતિમાં સુધારો** : વરાળથી માત્ર સરકારના હાથમાં જ સોંપી દેવાથી કામ ચાલશે પર તથા નાળાઓ પર ટટ્ટી કરવા બેસાડી દેવાં, સડકો પર

> ગામડાંઓમાં શૌચક્રિયા માટેનાં યોગ્ય સ્થાનોની આવે, તો ખેતી માટેનું ખાતર પણ મળે, ગંદકી પણ ન

**વનસ્પતિઓનું ઉત્પાદન** ઃ શાક-ભાજી, ફળ, વૃક્ષ જરૂરી છે.

ભોજન તૈયાર કરવામાં વાસણ અને ઘરઘંટી ઉપલબ્ધ થઈ નહીં. લોકોને પોતાની ગંદી આદતો છોડાવવા માટેની શકે તેવી નિર્માણ અને વેચાણ વ્યવસ્થા બનાવવી. તેની અને સાર્વજનિક સફાઈમાં રસ લેવાની પ્રવૃત્તિ ઉત્પન્ન કિંમત સસ્તી હોય, જેથી તેની લોકપ્રિયતા વધે. હવે બોલ કરવી પડશે. બાળકોને ઘરની બહાર સાર્વજનિક સ્થાનો બેરિંગની ઘંટીઓ બનવા લાગી છે. ચલાવવામાં ઘણીજ સરળ હોય છે અને એક કલાકમાં તો ઘણોબધો લોટ દળી તથા ગલી કૂંચીઓમાં ઘરના કચરાના ઢગ કરવા, આપે છે. આનું ઘરે ઘરે પ્રચલન કરવામાં આવે અને બગડે ધર્મશાળાઓ, પ્લેટફોર્મ, રેલવેના ડબ્બા અને સાર્વજનિક કરે તો રિપેર કરવા તથા ચલાવવા સંબંધી જાણકારી સ્થાનોને ફળોની છાલ, ઘૂંકના ગળફા, રૂદ્દી કાગળ, શીખવવી જોઈએ. સુખી ઘરોની સ્રીઓ ઘંટી ચલાવવામાં નાસ્તાની ખાલી પ્લેટ, પડિયા-પતરાળાં જેવી વસ્તુઓ અપમાન અને અસુવિધા સમજવા લાગી છે, તેમને ઘંટીના ફિંકીને ગંદાં કરવાની આદતો ખરાબ છે. આને કારણે સ્વાસ્થ્યસંબંધી લાભોની જાણકારી આપવામાં આવે. ગિંદકીની સાથેસાથે બીમારી ફેલાય છે. પુરુષવર્ગ સ્વયં મદદરૂપ બની દળવાનું શરૂ કરે. લોકો હાથે દળેલા અનાજનો જ લાટ ખાવાનું વ્રત લે તો ઘરઘંટીનું વ્યવસ્થા હોતી નથી. ગામની નજીકનાં સ્થાન તથા ગલી-પ્રચલન વધશે. આવી જ રીતે વરાળથી ભોજન તૈયાર ક્રિંચીઓમાં આ પ્રકારની ગંદકી રોકી શકાતી નથી. આ થવા લાગે, તો તે ૭૦ ટકા વધુ પૌષ્ટિક હશે અને ખાવામાં પ્રકારની પ્રવૃત્તિ બદલવી જોઈએ. લાકડામાંથી બનાવેલા પણ સ્વાદિષ્ટ લાગશે. આનો પ્રસાર આંદોલન ઉપર જ સ્થાનફેર કરી શકાતા શૌચાલય જો ગામડાઓમાં કામમાં નિર્ભર છે.

ફેલાય અને અસભ્ય પણ ન લાગે. ખૂરપી લઈ શૌચ તત્ત્વોની સામે એક શક્તિ પ્રદર્શનનું કામ કરી શકે છે. જવું. ખાડો ખોદીને તેમાં કાંકરાં પથ્થરના ટકડા નાંખીને શોષી લે તેવું પેશાબઘર બનાવવામાં આવે અને તેમાં|માટેની પાઈપ, બેટ-બોલ જેવાં વ્યાયામસંબંધી સાધનો ચૂનો-ફિનાઈલ પડચાં રહે તો ફેલાતી બીમારીઓને વધતી તથા સાહિત્ય દરેક જગ્યાએ મળી શકે એવી વેચાણ રોકી શકાય છે.

સમજાવવા માટે અને આ ખરાબ આદતમાંથી છોડાવવા જિગ્યાએ કરવી જોઈએ અને તેને પહ્લતિસર શીખી રેડક્રોસ માટે બધાંજ પ્રચાર સાધનોનો ઉપયોગ કરવામાં આવે. પંચાયતો, ધાર્મિક સમારંભ તેમજ શુભ કાર્યોના અવસરે|આવશ્યક છે. આ હાનિકારક દુર્ગુણને છોડવા માટે પ્રતિજ્ઞા લેવડાવવી જોઈએ.

પ્રાણાયામ, સૂર્ય-નમસ્કાર, ખેલકૂદ, સવારમાં ચાલવું,અંગ પાચન ક્રિયામાં કોઈ તકલીફ ન આવે. રજાના દિવસે સપ્તાહ કસરત, માલિશ વગેરેની વિધિ શીખવવા માટે 'વર્ગ' (ક્લાસ) ચલાવામાં આવે. સામૂહિક વ્યાયામ કરવા માટે અઠવાડિયામાં પેટ સારી રીતે કામ કરવા સમર્થ બને. આખો જ્યાં શક્ય હોય, ત્યાં દૈનિક વ્યવસ્થા કરવામાં આવે. દિવસ ભૂખ્યા ન રહેવાય તો એક ટંકનું ભોજન તો છોડવું વ્યાયામ પોતે જ એક સર્વાંગપૂર્ણ ચિકિત્સાશાસ્ત્ર છે. જ જોઈએ. જે લોકો વધુ અશક્ત હોય, તે દૂધ, ફળ, શાક ખાટલામાં પડેલો રોગી પણ કંઈક ખાસ રીતથી અંગ જેવો હળવો ખોરાક લે, પરંતુ અઠવાડિયામાં એક સમય સંચાલન, હળવો વ્યાયામ કરતો રહી મુશ્કેલ લાગતા અનાજ છોડવાના, ઉપવાસ કરવાના પ્રચલનની શરૂઆત રોગમાંથી સાજો થઈ શકે છે. કમજોર પ્રકૃતિની વ્યક્તિ, નાનાં બાળકો, વિદ્યાર્થી, કિશોર, તરૂણો, સ્ત્રીઓ-છોકરીઓ, ત્યાં સુધી કે ગર્ભવતી સ્ત્રીઓ માટે પણ તેમની સ્થિતિને અનુરૂપ વ્યાયામ ખૂબ આશાજનક પરિણામ|જમણવારોમાં અન્નનો બગાડ થવા દેવો ન જોઈએ. પ્રીતિ ઉત્પન્ન કરી શકે છે.

સંસ્થાનોની સ્થાપના અનેક જગ્યાએ કરવી જોઈએ. લાઠી, ભાલા, તલવાર, ધનુષ જેવાં હથિયાર ચલાવવાનું જ્ઞાન જ્યાં સ્વાસ્થ્ય સુધારે છે ત્યાં વ્યાયામની જરૂરિયાત જોઈએ. વાળુ લઈ જનાર અથવા તો પ્રાણીને પણ ભોજન પણ પૂર્ણ કરે છે, સાથેસાથે તે મનોબળ અને સાહસ આપવાનું હોય, તો તે સારું અને સ્વચ્છ ભોજન હોવું વધારે છે અને આત્મરક્ષાની ક્ષમતા ઉત્પન્ન કરે છે. કુસ્તી, દોડ, તરવું, દોરડાંખેંચ, લાંબો કૂદકો, ઊંચો કૂદકો, કબકી પડાય છે. ખાનારને પણ શારીરિક અને માનસિક નુકસાન જેવી રમતોનાં દંગલ તથા હરીફાઈનાં આયોજનો અને થાય છે. અન્ન દેવતાનું અપમાન ધાર્મિક દષ્ટિએ પણ પુરસ્કાર વ્યવસ્થા કરવાથી પણ આવા કાર્યક્રમોમાં લોકોનો પાપ છે. અન્નની બરબાદી તો નજર સામે જ છે. ઉત્સાહ વધે છે. આવાં સંમેલનોને જો ઈર્ષ્યા-દ્વેષથી

ડંબેલ્સ, મગદળ, લેઝીમ, સ્પ્રિંગ, રબ્બરની ખેંચવા વ્યવસ્થા પણ દરેક જગ્યાએ કરવી જોઈએ. 'ફર્સ્ટ એડ' નશાનો ત્યાગ ઃ નશ.ખોરીના અવગુણોને તાત્કાલિક સારવારનું જ્ઞાન આપવાની વ્યવસ્થા દરેક સોસાયટીનું પ્રમાણપત્ર મેળવવાનો ઉત્સાહ હોવો

સાપ્તાહિક ઉપવાસ ઃ સાપ્તાહિક રજા પેટને પણ મળવી જોઈએ. છ દિવસ કામ કર્યા પછી એક દિવસ વ્યાયામ અને તેની તાલીમ ઃ આસન, વ્યાયામ, પિટને કામ કરવું ન પડે તે માટે ઉપવાસ રાખવો, જેથી ભિરના જમા થયેલા ખોરાક પચી જાય અને આવનારા તો કરવી જ જોઈએ. ઉપવાસનો શારીરિક લાભ તો સ્પષ્ટ જ છે. આધ્યાત્મિક લાભ પણ કંઈ ઓછો નથી.

મોટા જમણાવાર અને એંઠવાડ : મોટા ભોજનમાં ખાનારાઓની સંખ્યા બને તેટલી ઓછી રહે અખાડા, વ્યાયામશાળા, ક્રીડાંગણ જેવાં સ્વાસ્થ્ય અને ખાવાની વસ્તુઓ પણ બને તેટલા ઓછા પ્રમાણમાં પીરસવામાં આવે, જેથી અનાજનો બગાડ ન થાય.

થાળીમાં એઠું છોડવાની આદત બિલકુલ બંધ કરવી જોઈએ. એઠું ભોજન ખવડાવવાથી તો ઊલટું પાપમાં

સંતાનની સીમા મર્યાદા : દેશની વધતી વસતિ. બચાવવામાં આવે અને પ્રતિસ્પર્ધા ખોટી રીતે ન થાય, આર્થિક મુશ્કેલી, સાધનોની અછત અને જન સાધારણના તો પારસ્પરિક પ્રેમભાવ વધારનારી અને અસામાજિક બગડેલા સ્વાસ્થ્યને જોતાં એ ઉચિત છે કે પ્રત્યેક ગૃહસ્થ

ઓછામાં ઓછાં સંતાન ઉત્પન્ન કરે. અધિક સંતાન ઉત્પન્ન થવાથી માતા કમજોર થઈ અકાળે જ કાળનો કોળિયો થઈ જાય છે. બાળકો કમજોર બંને અને યોગ્ય પોષણના અભાવે અસ્વસ્થ બની અકાળે મૃત્યુના શિકાર બને છે. શિક્ષણ અને વિકાસની યોગ્ય સુવિધા ન હોવાથી બાળકનો યોગ્ય વિકાસ થતો નથી. એટલા માટે ઓછા બાળકનો પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. લોકો બ્રહ્મચર્ય પાળે અથવા પરિવાર નિયોજન વિશેષજ્ઞોની સલાહ લે. સંતાનની જવાબદારી અને ચિંતામાંથી જે વ્યક્તિ જેટલી કરી શકે.

હળવી બનશે, તેઓ તેટલા જ નીરોગી રહેશે, આ તથ્ય આ બધા જ પ્રયત્નો એવા છે, જે સામૂહિક રૂપથી જ દરેક સદ્વગૃહસ્થ સારી રીતે સમજી લે, તેમાં જ તેનું પ્રસારિત થઈ શકે છે. આને આંદોલનનું રૂપ મળવું જોઈએ કલ્યાણ છે. અને આનું સંચાલન ગાયત્રી પરિવારના સમ્મલિત

પ્રાકૃતિક ચિકિત્સાની જાણકારી : પંચ તત્ત્વોથી રોગ |પ્રયત્નોથી થતું રહેવું જોઈએ.

રાજા જનક મહેલની અગાશીમાં સૂતા હતા. હંસ-હંસી અટારીની ઉપરની દીવાલ પર બેસી વાર્તાલાપ કરવા લાગ્યાં. હંસી બોલી - 'આ સમયમાં સૌથી મોટો બ્રહ્મજ્ઞાની રાજા જનક છે.' હંસ વાત કાપતાં બોલ્યો - 'તું રૈક્યને જાણતી નથી. આ સમયનો સૌથી મોટો બ્રહ્મવેત્તા તે છે.' હંસીએ પૂછ્યું - 'આ રૈક્ય કોણ છે ?' હંસ બોલ્યો - 'અરે ! એ જ ગાડીવાળો રૈક્ય, જે ગાડી બેંચીને વજન ઊંચકે છે અને માગ્યા વગર નિર્વાહ કરે છે.'

જનક અર્ધનિદ્રામાં હતા. તેઓ પક્ષીઓની ભાષા જાણતા હતા. તેથી હંસ-હંસીની વાર્તા ધ્યાનપૂર્વક સાંભળવા માટે પડખું બદલ્યું. અવાજ સાંભળતાં જ યુગ્મ ચોંકી ઊઠ્યું અને ઊડી ગયું. વાત અધૂરી રહી ગઈ.

રાજાની ઊંઘ ઊડી ગઈ. રૈક્ય કોણ છે ? ક્યાં રહે છે ? તેની સાથે કઈ રીતે સંપર્ક કરી શકાય ? આ વિચાર તેમને બેચેન કરી રહ્યો હતો. સવાર થતાં જ દરબાર ભરાયો. રાજાએ સભાસદોને ગાડીવાળા રૈક્યની વાત કરી અને શોધી કાઢવાનો આદેશ કર્યો. એકદમ જ દોડઘામ થઈ ગઈ.

ઘણી જ મુશ્કેલીપૂર્વકની દોડઘામ પછી રૈક્યના સમાચાર મળ્યા. રાજદૂતો એ તેને જનકનગરી આવવાનો અનુરોધ કર્યો. જેનો તેણે અસ્વીકાર કર્યો. મારે રાજા સાથે શું લેવા-દેવા. મારી જવાબદારીનો નિર્વાદ કરું કે જ્યાં ત્યાં ભાગતો કરું ?

દૂતોએ સમગ્ર વિવરણ કઠી સંભળાવ્યું. જનક જાતે જ મળવાને ચાલી નીકળ્યા અને જ્યાં રૈક્ય ગાડી ખેંચી-ધકેલી નિર્વાઠ કરતા અને સાધના-સેવાનો સમન્વિત ક્રમ ચલાવતા હતા, ત્યાં પહોંચ્યા.

રાજાએ આટલા મોટા બ્રહ્મજ્ઞાનીને આવું કષ્ટસાધ્ય જીવન જીવતાં જોયા, તો દ્રવિત થઈ ઊઠ્યા. સુવિધા-સાધનો માટે તેને ધનરાશિ રજૂ કરી. અસ્વીકાર કરતાં રૈક્ય બોલ્યા, 'રાજન્ ! આ દરિદ્રતા નથી, બ્રહ્મવેત્તાનો અપરિગ્રદ છે, જેને ગુમાવી બેસવાથી તો મારા દાથમાંથી બ્રહ્મતેજ પણ ચાલું જશે.' તત્ત્વજ્ઞાનનાં અનેક મર્મ રહસ્યોને સત્સંગથી જાણ્યા પછી જનક એ વિચાર સાથે પાછા આવ્યા કે વિલાસી નહીં, અપરિગ્રદી જ સાચો બ્રહ્મજ્ઞાની હોઈ શકે છે. તેમને નવી દિશા મળી. તે દિવસથી તેમણે પોતાના દાથે ખેતી કરી, દળ ચલાવવાની નવી યોજના બનાવી અને શ્રમ ઉપાર્જનના આધારે નિર્વાદ કરતા રહી રાજપાટ ચલાવતા રહ્યા. ાશખ્ય-સજીવના - ૩



## ગુરૂચેતનાના પ્રકાશમાં સ્વયંને પારખો

શિષ્ય-સંજીવનીનું સેવન(મનન-ચિંતન) જેમણે પણ કર્યું મળી છે તથાપિ આ જિજ્ઞાસાઓનો સાર એક જ છે કે શિષ્ય શિષ્યત્વની સાધના સાથે કોઈ સંબંધ નથી. સંજીવનીની સેવન વિધિ કઈ છે ?

કરનારા અમારા સ્વજનોને એ જ કહેવું છે કે પહેલી વાર જિવ તો આ સમર્પણ-વિસર્જનની સાથે પણ અનેક પ્રકારના શિષ્ય-સંજીવનીની કથાને એવી જ રીતે વાંચો, જે રીતે]ભ્રમ જનમાનસમાં ફેલાયેલા છે. કેટલાક લોકોનું વિચારવું એમ પત્રિકાના અન્ય લેખોને વાંચો છો. બીજી વાર તેમાં જણાવેલ છે કે અમે એકવાર સમર્પણ કરી દીધું તો પછી અમારે ફરીવાર સૂત્ર ઉપર ઊંડાણપૂર્વકનું ચિંતન કરો અને તેને પોતાના જીવનમાં કિંઈ કામ શા માટે કરવાં પડે ? જ્યારે તૃષ્ણા નથી, સુખની કોઈ આત્મસાત કરવા માટે સંકલ્પિત બનો. આની વચ્ચે-વચ્ચે શિષ્ય લાલસા નથી તો પછી મહેનત શા માટે આ સવાલ ખરેખર તો સંજીવનીના પ્રકાશમાં પોતાને પરખતા રહો કે આપણે શિષ્યત્વની સાધનાની કસોટીમાં ક્યાં સુધી પહોંચ્યા છીએ ? જાણે છે કે સમર્પણ અને શ્રહ્વાનો અર્થ આળસુ અથવા કામધંધા દઢનિષ્ઠા તેમજ શ્રદ્ધાસિકત સમર્પણ જ આ મહાસાધનાની વિગર બેઠા રહેવાનો નથી, પરંતુ એનો અર્થ છે - સત્ય માટે, ધરી છે.

લીધી છે તેમને માટે શિષ્ય-સંજીવનીનું બીજું સૂત્ર છે, 'જીવનની તૃષ્ણા અને સુખપ્રાપ્તિની ચાહતને દૂર કરો. જે મહત્ત્વાકાંક્ષી છે તેમની જેમ જ કઠોર શ્રમ કરો. જેમને શિષ્ય તો એ છે જે ગુરુના એક ઈશારા પર જીવનપર્યંત એકધારો જીવનની તૃષ્ણા છે, તેની માફક જ દરેક જીવનું સમ્માન કરો. જે સુખને માટે જીવન જીવી રહ્યા છે તેમની જેમ સુખી રહો. પોતાના હૃદયની અંદર ઉછરી રહેલા પાપના તિણે જીવનની મહાન સંભાવનાઓને બહાર લાવવા તત્પર અંકુરને શોધી કાઢી બહાર ફેંકી દો. આ અંકુર શ્રવ્લાળુ રહેવું જોઈએ. આ ત્યારે જ સંભવ છે જ્યારે તેના મનમાં **શિષ્યના હૃદયમાં પણ ક્યારેક વાસનાભર્યા માનવહૃદયની** પોતાનાં અને બીજા સૌનાં જીવન માટે સમ્માન હોય. સાથેસાથે જેમ જ ઉછરવા લાગે છે. ફક્ત મહાવીર સાધક જ તેનો નાશ કરી શકવામાં સફળ થાય છે. જે દુર્બળ છે, તે તો જ સુખની અનુભૂતિ કરે. ભગવાન બુદ્ધનું કથન છે કે આ તેના વધવા-ઉછરવાની સાથે જ નાશ પામે છે.

આ અનુભવ બધાજ મહાન શિષ્યોનો છે. શિષ્યના છે, તેઓ એના ઔષધીય ગુણોનો અનુભવ કરવા લાગ્યા છે. જિવનમાં તૃષ્ણા અને સુખની લાલસાને કોઈ જ સ્થાન નથી. પોતાના વ્યક્તિત્વમાં તેમને નવા પરિવર્તનનું ભાન થઈ રહ્યું મજાની વાત છે કે તૃષણા અને સુખની લાલસા કોઈને પણ છે. ક્યાંક એવું લાગી રહ્યું છે, જાણે અંતઃકરણમાં ક્યાંક સુખી કરી શકતી નથી, જો કે લગભગ દરેક વ્યક્તિ મુંઝવણમાં શિષ્યત્વની કરમાઈ ગયેલી વેલ ફરીથી લીલી થવા લાગી છે. તો રહે જ છે. આવા લોકો માટે જીવન આજે નથી, આવનાર નિષ્ક્રિય પડેલાં ભક્તિ અને સમર્પણનાં તત્ત્વોને સક્રિયતાનો આવતી કાલમાં છે. ભવિષ્યમાં જીવન શોધનારા પોતાના નવો ઉમંગ મળ્યો છે. આંતરિક જીવનમાં ભાવાંતરની અનુભૂતિ વિતમાનથી હંમેશાં અસંતુષ્ટ, અંસતૃપ્ત બની રહે છે. આ તે સૌને છે, જે આ અમૃત ઔષધિનું સેવન કરી રહ્યા છે. આ સિચ્ચાઈનું એક બીજું પણ પાસું છે, જે તૃષ્ણા અને સુખની સૌની અનુભૂતિઓમાં નિખરેલું શિષ્યત્વ ઘણું જ સ્પષ્ટ છે. લાલસાથી સ્વયં પોતાને જેટલો ભરતો જાય છે, તે તેટલો જ યદ્યપિ આ અનુભૂતિઓમાં તેમની જિજ્ઞાસાઓ પણ હળી- પોતાના અહંકારને હ્રષ્ટ-પુષ્ટ કરતો જાય છે, જ્યારે અહંકારને

શિષ્યત્વ તો સમર્પણની સાધના છે, જેનો અર્થ એક જ આ સાર્થક પ્રશ્નોના સમાધાનમાં શિષ્યત્વની સાધના છે, અહંકારનું પોતાના સદ્ગુરુનાં ચરણોમાં વિસર્જન. જોવા ભટકતા મનની ઊપજ છે. જે જાણકાર છે, સમજદાર છે તે પોતાના ગુરૂદેવ માટે સ્વયંને સંપૂર્ણપણે સમર્પિત કરવું. આ જેમણે પણ પોતાના અંતર્જીવનમાં આ પૂંજી એકઠી કરી સંબંધમાં મહર્ષિ રમણ કહેતા હતા કે, આ કેવી અવળી વાત છે કે માટીની શોધ કરવામાં માનવી બધું ખર્ચવા તૈયાર છે, જ્યારે અમૃતની શોધમાં કશું જ લગાવવા ઈચ્છતો નથી, જ્યારે અને અથાક શ્રમ કરતો રહે.

> ક્રક્ત શિષ્ય જ જીવનનો સાચો જ્ઞાતા છે, એટલા માટે સુખ માટે તે જ્યાં ત્યાં ભટકે નહીં, પરંતુ પોતાના કર્તવ્યપાલનમાં સંસારમાં સુખી એ જ છે, જેણે સુખની વાસના છોડી દીધી

Yug Shakti Gayatri - October, 2003 (24

છે. વાસ્તવિક દુઃખ તો વાસનાઓનું છે. જે જેટલો વધારે અને એકાએક જ આની અંદર ફસાઈને પોતાનું અને પોતાની લાલસા, કામના અને વાસનાથી ભરેલો છે, તે તેટલો જ સાધનાનું સત્યાનાશ કરે છે.

વધારે દુઃખી છે. વાસનાઓ અને લાલસાઓ છુટતાં જ અંતશ્વેતનામાં શાંતિ અને સુખનું પૂર આવે છે. બધી જ વાંચવાથી ખબર પડે છે કે ઘણા જ સમર્થ સાધક વર્ષોની બાજુએથી સુખ જ સુખ વરસે છે. સમસ્ત પ્રકૃતિ દરેક ક્ષણે નિરંતર સાધના કરવા છતાં એક દિવસ અચાનક પોતાનું અને મન - અંતઃકરણ્ગને સુખથી ભીંજવતી રહે છે.

સમર્પણ, શ્રમશીલતાની સાથેસાથે શિષ્યે દરેક ક્ષણે જાગૃત રહેવું પણ જરૂરી છે. તેણે હંમેશાં સજાગ રહેવું પડે છે કે ક્યાંક ઉછરી રહ્યો નથીને ! કોઈ પાપ તેની અંતર્ચેતનામાં અંકુરિત તો |માટે થયું, કેમકે તેઓ પોતે જાગ્રત ન હતા. શિષ્યનું પહેલું અને થઈ રહ્યું નથીને ! જો કે શ્રદ્ધાળુ શિષ્યમાં આ પ્રકારની સંભાવના |અનિવાર્ય કર્તવ્ય છે કે તે પોતાના ગુરૂદેવના આદર્શને હંમેશાં ઓછી છે, પરંતુ વાતાવરણનો કુપ્રભાવ ક્યારેક પણ, કોઈની પોતાની સામે રાખે. ઉપર પણ હાવી થઈ શકે છે. આ સમસ્યાનું સમાધાન સૂત્ર એક જ છે, સ્વયં પ્રત્યે કઠોરતા, અન્ય પ્રત્યે ઉદારતા. બીજા ક્યાંક કોઈ લાલસા, વાસના ઉછરતી તો નથી ને ! ક્યાંક કોઈ પ્રત્યે હંમેશાં પ્રેમપૂર્ણ વ્યવહાર કરનારા સાધકને પોતાના પ્રત્યે હંમેશાં કઠોર રહેવું પડે છે. હંમેશાં પોતાના વિષયમાં સાવધાની મિનઃસ્થિતિને કઠિન તપંકરીને બદલી નાંખે. તે વર્તવી પડે છે.

પણ રહેલી છે અને બૂરાપણું પણ. પ્રકુતિએ થર બનાવી તપ-સાધના ભસ્મ થઈ શકે છે. એટલા માટે શિષ્યો માટે મહાન ઉકેલવામાં ભારે મુશ્કેલી પડે છે. જે ખૂબ ધ્યાનપરાયણ છે, આત્મિક પ્રગતિના પથ પર આગળ વધી શકે છે. જેમનું પોતાના ગુરૂ પ્રત્યેનું સમર્પણ સાચું અને નિષ્ઠાપૂર્વકનું છે તેવા જ આની જાળમાંથી બચી શકે છે, નહિ તો અચાનક

પૌરાણિક સાહિત્યમાં આવી ઘણી જ કથાવાર્તા છે, જે પોતાની સાધનાનું સત્યાનાશ કરી બેઠા. મહર્ષિ વાલ્મીકિ રામાયણના આદિકાંડમાં બ્રહ્મર્ષિ વિશ્વામિત્રની કથા કંઈક આવી જ છે. ત્રિશંકુને સદેહે સ્વર્ગ મોકલનારા વિશ્વામિત્રને પોતાની કોઈ ખરાબ વિચાર, કોઈ ખરાબ ભાવ તો તેના અંતઃકરણમાં સાધનામાં ઘણીવાર સ્ખલિત થવું પડ્યું. આવું ફક્ત એટલા

ગુરૂચેતનાના પ્રકાશમાં હંમેશાં સ્વયંની કસોટી કરતો રહે કે ઈચ્છા તો ઊગતી નથી ને ! જો આવું હોય તો તે પોતાની પરિસ્થિતિઓમાંથી સ્વયંને દૂર કરી લે, કેમકે પાપનો નાનો સરખો અંતર્મનમાં વર્ષોના જન્મના સંસ્કાર છે. તેમાં ભલાઈ અંકુર પણ ચિનગારી જેવો છે, જેનાથી જોતજોતામાં સમસ્ત આની ઘણી જ રહસ્યમય વ્યવસ્થા બનાવી છે. ઉપર ઉપરથી|સાધકો દ્વારા એ જ નિર્દેશ છે કે જીવનની તૃષ્ણા અને સુખની આને જાણવું, ઓળખવું, સમજવું સરળ નથી. આ કોયડાને |ઈચ્છાથી હંમેશાં દૂર રહો. આ સૂત્રને અપનાવીને જ શિષ્ય હંમેશાં টো (ક્રમશ:)

તે દિવસોમાં ઈટાલી અને ઓસ્ટ્રીયા વચ્ચે ભયંકર યુદ્ધ ચાલી રહ્યું હતું. જીતવાની ધનમાં આગળ વધવાનું અને શત્રુ સૈનિકોને મારવાનું ઝનૂન બંને પક્ષે સવાર હતું, પરંતુ મૃતકો અને ઘાયલોની દેખભાળની ચિંતા કોઈ પણ પક્ષને ન હતી. તે સૌને દયાની દશામાં પડચા રહેવું <u> ५८तं</u> छतं.

આ સમસ્યા પર જીનીવા બેંકના એક કર્મચારી જીન હૈનરી ડુમાએ ભાવનાપૂર્ણ મનઃસ્થિતિથી વિચાર કર્યો અને તાત્કાલિક ઉપાય વિચાર્યો. તેમણે નોકરી છોડી દીધી. ફ્રાંસીસી ડાલજીરિયામાં એક ફાર્મ ખરીદ્યું અને બંને પક્ષોનો સંપર્ક સાધીને એ વાત પર સહમત કર્યા કે ઘાયલોની ચિકિત્સા અને મૃતકોની અંત્યેષ્ટિની સુવિધા તેને આપવી જોઈએ. આ પ્રયાસનું નામ આપવામાં આવ્યું 'રેડક્રોસ'. આની શરૂઆત તો થઈ નાના રૂપમાં, પરંતુ ત્યાર પછીનાં થતાં યુદ્ધમાં તેની ઉપયોગિતા ઘણી જ વધી ગઈ. અનેક દેશોની સરકારોએ તેમાં સહયોગ આપ્યો. એક આચારસંહિતા તૈયાર થઈ કે યુદ્ધ क्षेत्रमां धायलोने ઉપાડવા ઉપયોગમાં લેવાતાં રેડક્રોસનાં વાહનોને કોઈ રોકશે નહીં. રેડક્રોસની स्थिति आने धागी न समुन्नत છे. आनुं श्रेय डूमाने छे, नेने नोजव पुरस्डार पाग मज्यो.

ગુરુગીતા - ૧૪

ગૂરૂકૃપા એ બનાવ્યા મહાસિદ્ધ

ગુરગીતાના મહામંત્રોમાં અધ્યાત્મવિદ્યાનાં ન સમજાય દરેક પ્રકારની સાધનાઓ આ મહામંત્રોના આશ્રયમાં અતિ સરળ થઈ જાય છે. આવું હોવા છતાં પણ દરેક વ્યક્તિ આ સત્યને સમજી શકતી નથી. જેમની પાસે ગુરૂભક્તિ દ્વારા મળેલી દિવ્યદષ્ટિ છે, તેમની જ અંતશ્રેતનામાં આ તત્ત્વ ઉજાગર થાય છે. ગુરુદેવ ભગવાન પ્રત્યેની શ્રદ્ધા અતિ ગાઢ હોય તો પછી સાધકને એ વાતની પ્રત્યક્ષ અનુભૂતિ થઈ જાય છે કે વિશ્વ-બ્રહ્માંડમાં જો ક્યાંક કશુંક પણ છે તો તે મારા ગુરુદેવમાં જ છે. એમનાં જ ચરણોમાં દરેક પ્રકારની સાધનાઓ સિહ્દિદાયી સાબિત થાય છે.

આવ્યું હતું કે ગુરદેવ સાકાર હોવા છતાં પણ નિરાકાર છે. વાસ છે. તે પરમ પ્રભુમાં તંત્ર સાધનાની ત્રણ રહસ્યમય પીઠ-તેઓ પરાત્પર (શ્રેષ્ઠમાં શ્રેષ્ઠ) પ્રભુ ત્રિગુણમય કલેવરને કામરૂપ, પૂર્ણાગિરિ એ જાલંધર પીઠ સમાયેલ છે. મન્મથ આદિ ધારણ કરવા છતાં પણ સર્વથા ગુણાતીત છે. પોતાનાં અષ્ટ ભૈરવ, દરેક મહાસિદ્ધોનો સમૂહ, તંત્ર સાધનામાં સર્વોચ્ચ વાસ્તવિક રૂપમાં નિર્ગુણ અને નિરાકાર ગુરુદેવનો મહિમા કહેવાતું વિરંચિ ચક્ર તેમાં જ છે. સ્કંદાદિ બટુકત્રય, યોન્યામ્બાદિ અનંત છે. તેઓ જ સદાશિવ સર્વવ્યાપી વિષ્ણુ અને સૃષ્ટિકર્તા દૂતીમંડળ, અગ્નિમંડળ, સૂર્યમંડળ, સોમ મંડળ, આદિ મંડળ, બ્રહ્મા છે. આવા દયામય ગુરુદેવને પ્રણામ કરવાથી જીવને પ્રકાશ તથા વિમર્શના યુગમ પદનું રહસ્ય આની જ અંદર છે. સંસારમાંથી મુક્તિ મળે છે. આ સત્યને વિવેકવાન વિરલા જ દિશવીર, ચોસઢ જોગણીઓ, નવ મુદ્રાઓ, પંચવીર તથા અ સમજી શકે છે. વિવેક નહી હોય તો આ સત્ય પ્રગટ થવા છતાં થિી ક્ષ સુધીની બધી જ માતૃકાઓ અને માલિની યંત્ર ગુરુદેવના પણ સમજાશે નહીં. પરમ કૃપાળુ સદ્ગુરુના ચરણ જે દિશામાં ચિતનામંડળમાં જ સ્થિત છે. દરેક તત્ત્વોથી યુક્ત ગુરુ મંડળને બિરાજે છે, તે દિશામાં ભક્તિપૂર્વક પ્રણામ કરવાથી શિષ્યનું હું વારંવાર પ્રણામ કરું છું. પંર. દરેક પ્રકારે કલ્યાણ થાય છે.

આયામને પ્રગટ કરતા ભગવાન સદાશિવ આદિમાતા જગદંબાને સિમજી શકતી નથી. પરંતુ ? શા માટે ? અને કેવી રીતે ? જેવા કહે છે -

તસ્યૈ દિશે સતતમંજલિરેષ પ્રક્ષિપ્યતે મખરિતો જાગર્તિ યત્ર ભગવાન વિશ્વોદયપ્રલયનાટક શ્રીનાથાદિગુરુત્રયં ગણપતિં પીઠત્રયં સિહ્લૌધં બટકત્રયં પદયુગં

ગુરુતત્ત્વના રહસ્યને પ્રગટ કરનારા આ મહામંત્રોમાં અનેક તેવાં ગહન રહસ્યો સમાયેલાં છે. યોગ, તંત્ર અને વેદાંત જેવી રિતની સાધનાઓનાં રહસ્યોનું ગૂઢસંકેતોમાં વર્ણન છે. ભગવાન ભોલેનાથની વાણી શિષ્યો સમક્ષ એ રહસ્યને પ્રગટ કરે છે કે 'ગુરુદેવ ભગવાનમાં સાધના, સાધ્ય અને સિહ્દિના બધા જ મર્મ સમાયેલા છે. ગુરૂદેવ સુષ્ટિમાં ચાલી રહેલ ઉત્પત્તિ અને પ્રલય રૂપ નાટકના નિત્ય સાક્ષી છે. તેઓ જ સંપૂર્ણ સુષ્ટિના ચક્રવર્તી સ્વામી છે. આવા ગુરૂદેવ ભગવાન જે પણ દિશામાં બિરાજતા હોય, તે દિશામાં વિદ્વાન શિષ્યએ મંત્રોચ્ચારપર્વક સગંધિત પુષ્પોની અંજલિ સમર્પિત કરવી જોઈએ. ૫૧.

'શ્રી ગુરુદેવ જ પરમગુરુ તથા પરાત્પર ગુરૂ છે. તેમની અંદર ત્રણે નાથ ગુરુ આદિનાથ, ગુરુ ગોરક્ષનાથ અને આ તત્ત્વકથાની પાછલી કડીમાં એ જ્ઞાન કરાવવામાં મિત્સ્યેન્દ્રનાથ બિરાજેલા છે. તેમનામાં જ ભગવાન ગણપતિનો

ગુરુગીતામાં જણાવવામાં આવેલું આ સત્ય કોઈ પણ ગુરુદેવ ભગવાનના મહિમામય સ્વરૂપના અન્ય રહસ્યમય રીતે બુદ્ધિગમ્ય નથી. બુદ્ધિપરાયણ, તર્કશીલ વ્યક્તિ આને પ્રશ્નોનું ધુમ્મસ રચીને તે અનુભવી શકાતું નથી. એને તો એ

આર્યે જ જાણી શકે છે, સમજી શકે છે અને આત્મસાત્ કરી શકે છે, **મધુપૈર્બુધૈશ્ચ ।** જે સાધનાની કેડી ઉપર ઘણે લાંબે સુધી ચાલી ચૂક્યા છે. ગુરૂચકવર્તી, આવા સાધનાપરાયણજનો માટે જ ગુરુદેવનો આ મહિમા नित्यसाक्षी ।।૫९।। नित्य અનુભવની વસ્તુ બની જાય છે. મહાન અઘોરી સંત ભૈરવં, બાબા કીનારામના સાધના અનુભવ દ્વારા આ વાતને ઘણી જ દ્રતીક્રમં મંડલમ્ । સ્પષ્ટપણે જાણી-સમજી શકાય છે. સિલ્દો-સંતોમાં બાબા **વિરાન લયષ્ટ-ચતુષ્ક-ષષ્ટિ નવકં વીરાવલીપજ્ઞકં,** કીનારામનું નામ ઘણું જ આદરપૂર્વક લેવામાં આવે છે. બાબા **શ્રીમન્માલિની મંત્ર રાજસહિતં વન્દે ગુરોર્મણ્ડલમ્ ા૫૨ા** કીનારામનો મોટા ભાગનો સમય કાશીમાં પસાર થયો. તે

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - October, 2003 (26

અઘોર તંત્રના મહાન સિદ્ધ હતા. તેમના ચમત્કારો, અતિ હિશે, તે જાણતા હશે કે તંત્ર-સાધનામાં ઉપયોગમાં આવનારી પ્રાકૃતિક રહસ્યોના વિષયમાં અનેક દંતકથાઓ કહેવા- સામગ્રી કેટલી દુર્લભ હોય છે. પ્રશ્ન હતો, આ સામગ્રી ક્યાંથી અને કેવી રીતે લાવવી ? તંત્ર અનુષ્ઠાનની આ શુંખલામાં બાબા કીનારામ ઉત્તરપ્રદેશ રાજ્યના ગાજીપુરના રહેવાસી અનેક દેવો, યોગિનીઓને સંતુષ્ટ કરવાનાં હતાં. એકસાથે આ બધું કઈ રીતે થશે ?

આ પ્રશ્નોએ બાબા કીનારામને વ્યાકળ કરી દીધા. ઊઠચા. તે બોલ્યા, 'ચિંતા શી વાતની કરે છે ? હું છું ને, તું [મારી સામે જો, મારી અંદર જો !' તેઓના આમ બોલવાથી પરમાશ્ચર્ય !! તંત્ર-સાધનાની બધીજ અધિષ્ઠાત્રી દેવશક્તિઓ તેમનામાં સમાહિત હતાં. સદ્ગુરુ-ચેતનામાં તંત્ર-સાધનાનાં કીનારામ જ્યારે કાશી પહોંચ્યા ત્યારે ત્યાં હરિશ્ચંદ્ર ઘાટ|સમસ્ત તત્ત્વો દેખાતાં હતાં. શિષ્યવત્સલ બાબા કાલુરામની

સાંભળવામાં આવે છે.

હતા. તેમનામાં જન્મ-જન્માંતરના સાધના સંસ્કાર હતા. વિવેકસાર ગ્રંથમાં તેની જીવનકથાનું વિસ્તૃત વર્ણન છે. તેમાં લખ્યું છે કે જ્યારે તેઓ જૂનાગઢના પરમ સિલ્કપીઠ ગિરનાર શિષ્યની ચિંતા જોઈ શિષ્યવત્સલ બાબા કાલુરામ દ્રવિત થઈ ગયા ત્યારે તેમને સ્વયં ભગવાન દત્તાત્રેયે દર્શન આપ્યાં અને તેઓએ કીનારામને એક કમંડળ આપતાં કહ્યું, જ્યાં તારી પાસેથી આ કમંડળ કોઈક લઈ લે, ત્યાં જ તું સ્થાયીરૂપે રહેજે અને બાબા કીનારામે પોતાના ગુરૂની સામે જોયું. આશ્ચર્ય ! તેમને જ તારા અઘોર ગુરૂ બનાવજે. આની સાથેસાથે ભગવાન દત્તાત્રેયે તેમને ગુરૂગીતામાં વર્ણવેલ ઉપર્યુક્ત મહામંત્રોના મહાસિલ્ક કાલુરામમાં વિદ્યમાન હતી. બધાંજ તંત્રપીઠ રહસ્યને સમજાવતાં ગુરૂમહિમાના વિષયમાં જણાવ્યું.

ઉપર બાબા કાલુરામ સાથે તેમની મુલાકાત થઈ. પ્રથમ આ અદ્ભુત કૃપા જોઈને કીનારામ ભક્તિવિહવળ બની ગયા મુલાકાતમાં જ કાલુરામે તેમની અલગ-અલગ રીતે ઘણી બધી અને 'ગુરૂકપા હી કેવલમ્' બોલતા તેમનાં ચરણોમાં ઢળી પડવા. પરીક્ષા લીધી. ઘણી જ મુશ્કેલ અને રહસ્યમયી પરીક્ષાઓ પોતાના સદ્વુરૂના પૂજન દ્વારા જ તેમને તંત્રની સમસ્ત પછી તેઓ તેમને શિષ્ય બનાવવા રાજી થઈ ગયા. શિષ્ય બન્યા શક્તિઓ, બધીજ સિધ્દિઓ મળી ગઈ. ગુરૂકપાએ તેમને પછી તંત્ર-સાધનાનું એક પરમ દુર્લભ અને અતિ રહસ્યમય અઘોરતંત્રના મહાસિદ્ધ બનાવી દીધા. સદગુરુ પૂજનમાં સૌનું અનુષ્ઠાન કરવાનું હતું. આ અનુષ્ઠાન માટે અનેક પ્રકારની યજન છે. દરેક શિષ્ય સાધક આ સાધના રહસ્યને યોગ્ય રીતે સામગ્રીની જરૂરિયાત હતી. જેમને સાધનાનું થોડુંક પણ જ્ઞાન સિમજી લે.

એક રાજા જંગલમાં ભૂલો પડ્યો. તરસના કારણે વ્યાકુળતા અનુભવતો તે જ્યાં ત્યાં ભટકતો હતો. તેને એક ઝૂંપડી નજરે પડી. તે ત્યાં પહોંચ્યો. ત્યાં એક વૃદ્ધ ખેડૂત બેઠો हतो. जान्द्रमां न शेरडीनूं जेतर हतुं. राजाने पाणी मांग्यूं. पृद्ध जेडूते जे चार शेरडी તોડી, કોલમાં તેને પીસી, તેના રસમાંથી એક પ્યાલો ભરાઈ ગયો. રાજાએ તે પીધો, તેનું મન પુલકિત થઈ ઊઠ્યું. તેણે વૃદ્ધને પૂછ્યું, 'શું શેરડી ઉપર કર લાગે છે ?' વૃદ્ધ બોલ્યો, 'અમારા રાજા ઠયાળુ છે. તે અમારી પાસેથી શા માટે કર લે ?' રાજા મનોમન વિચારવા લાગ્યો, 'આવી મીઠી વસ્તુ પર તો કર અવશ્ય લાગવો જોઈએ.' મનમાં સંકલ્પ-વિકલ્પ થવા લાગ્યા. છેવટે કર નાંખવાનો નિશ્વય કરી લીધો. જતાં જતાં રાજાએ વૃદ્ધને કહ્યું, 'એક પ્યાલો રસનો પીવડાવો.' વૃદ્ધે કરીથી બેચાર શેરડી તોડી. તેને કોલુમાં નાંખી, પરંતુ રસથી પ્યાલો ભરાયો નહીં. રાજા અચંબામાં પડ્યો, તેણે પૂછ્યું, 'આ શું ? પઠેલાં તો રસથી પ્યાલો ભરાઈ ગયો હતો, હવે ન ભરાયો, આમ કેમ ? વૃદ્ધ દુરદર્શી हतो. तेણे इह्यूं. 'सागे છे रान्ननी नियत जगडी गएं, जन्यथा आवुं न थाय !' रान्न મનમાં ને મનમાં પસ્તાવા લાગ્યો.

રાજાની નિયતની આવી અસર થતી ઠોય, તો શું ધર્માધ્યક્ષો, રાજનેતાઓ, અધિકારીઓ અને ગણમાન્ય વ્યક્તિઓના આચરણનો પ્રભાવ સમાજ પર નહીં પડતો होय ?

Yug Shakti Gayatri - October, 2003 (27

### PA P ઉદારદानीओने सहयोगनी मार्भिड अपीस

જ્ઞાનયજ્ઞનું પ્રથમ સોપાન એ વિચારધારાનું નિર્માણ પલટવાનો અમે જે દાવો કરીએ છીએ, તે સિદ્ધિઓ વડે કરવાનું છે જે મનુષ્યને શારીરિક, માનસિક, આર્થિક, નિહીં, અમારા સશક્ત વિચારો વડે કરીએ છીએ. આપ આ સામાજિક, નૈતિક, ધાર્મિક, વૈજ્ઞાનિક, આધ્યાન્મિક, વિચારોને ફેલાવવામાં અમારી સહાયતા કરો.' રાજનૈતિક તેમજ આંતરરાષ્ટ્રીય સમસ્યાઓ પર તાત્ત્વિક દષ્ટિથી વિચાર કરવાની ક્ષમતા તથા સહાયતા પ્રદાન કરી આપનો શ્રમ માગવા માટે, સમય માગવા માટે, આપની શકે. એવું સાહિત્ય આજે લગભગ નહિવત્ છે જે કોઈ|ક્ષમતા માગવા માટે, આપની ભાવના માગવા માટે. જો પક્ષપાત વગર વિશુદ્ધ સત્યતા અને વિવેકશીલતાના આધારે આપ આપશો, તો વિશ્વાસ કરજો કે જો અમારા ખેતરમાં આજના યુગમાં ઉત્પન્ન થયેલી અગણિત સમસ્યાઓ પર બી વાવશો, તો અમારી જમીન તે ખાઈ જવાની નથી. યોગ્ય રીતે ઉચિત દષ્ટિકોણ સાથે વિચાર કરી શકવાની અમે આપને હજારગણું ફળ ઉગાડીને આપીશું અને આપને ક્ષમતા પ્રદાન કરી શકે. સૌ પ્રથમ આ આવશ્યકતાની પૂર્તિ ન્યાલ કરી દઈશું.' કરવી જરૂરી હતી, જેને પૂજ્ય ગુરુદેવ દ્વારા પૂરી કરવામાં આવી.

વિશ્વવ્યાપી બનાવવા અને જનમાનસમાં ઉતારવા માટે|ઉલટાવવાનો સંકલ્પ પૂરો કરી બતાડવાનો અમારો દાવો બાઈબલ તથા અન્ય નાનાં પુસ્તકોને અત્યંત સસ્તી કિંમતમાં આજે સાચો પડતો નજરે પડે છે'. કરોડોની સંખ્યામાં છાપ્યાં હતાં, તેવી જ રીતે યુગ સાહિત્યના પ્રચારની પણ વ્યવસ્થા જ્ઞાનયજ્ઞ અંતર્ગત યુગનિર્માણ યોજના કેબ્રુઆરી, ૨૦૦૩માં પ્રકાશનતંત્રને કરવાની છે. લેખનકાર્ય તીવ્ર ગતિથી પરિપૂર્ણ સાહસ અને મજબૂત બનાવવા ભાવભર્યો અનુરોધ કરવામાં આવ્યો ઉત્તરદાયિત્વની સાથે અનવરત ચાલી રહ્યું છે. પ્રકાશનમાં હિતો. ગાયત્રી તપોભૂમિ; મથુરા, શાંતિકુંજ-હરિદ્વાર આર્થિક મુશ્કેલી પહાડ જેવી ઊભી છે. ફક્ત હિન્દી ભાષામાં મળીને એક પ્રકાશન તંત્ર ઊભું કરી રહ્યાં છે. સમગ્ર નાની સંખ્યામાં આ સાહિત્ય છપાય છે, જે ઘણું જ મોંઘું સિંપાદન લેખન અને વૈચારિક માર્ગદર્શન તો શાંતિકુંજનું પડે છે. ભારતની ૧૪ ભાષાઓમાં અનુવાદ તેમજ પ્રકાશન રહેશે, પરંતુ સંપૂર્ણ સાહિત્ય ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરાથી થાય તો આ જ્ઞાનનો પ્રકાશ પ્રત્યેક ભારતવાસી સુધી પહોંચે, પ્રકાશિત થશે. અખંડ જ્યોતિ હિન્દી અને અંગ્રેજીમાં તથા એવી જ રીતે સંસારની મુખ્ય સો ભાષાઓમાં આનો વાઙ્મયને બાદ કરતાં વેદ, ઉપનિષદ, દર્શન સહિત યુગ-અનુવાદ અને પ્રકાશન થાય, તો જ્ઞાનયજ્ઞનો સંદેશ પ્રત્યેક ચિતનાપ્રધાન સાહિત્ય હવે ગાયત્રી તપોભુમિ, મથુરાથી વિશ્વ નાગરિક પાસે પહોંચે. આશા રાખીએ કે જે છિપાશે, આ વ્યવસ્થાના કારણે વાચક પરિજનોને સુવિધા પરમેશ્વરની પ્રેરણાથી આ જ્ઞાનયજ્ઞ શરૂ થયો તેઓ જ તો થશે જ, સાહિત્ય દેશનાં ખૂણેખૂણે વ્યવસ્થિત રીતે એવાં સાધન પણ બનાવશે, જેના લીધે આ પ્રકાશ એક પહોંચશે. પછીથી અન્ય ક્ષેત્રીય બાષાઓનું પ્રકાશન પણ નાના વર્તુળમાં જ સીમિત બનીને રહી ન જાય.

'અમે આપની આગળ હાથ ફેલાવીએ છીએ -

પૂ. ગુરુદેવ એપ્રિલ, ૧૯૮૫માં લખે છે - 'મથરાથી જ આ વિચારકાંતિ અભિયાને જન્મ લીધો, જેના જે રીતે ખ્રિસ્તી ધર્મ પ્રચારકોએ પોતાના મંતવ્યને માધ્યમથી આજે કરોડો વ્યક્તિઓના મન મસ્તિષ્કને

> પૂ. ગુર્દેવની ઉપર્યુક્ત આકાંક્ષાની પૂર્તિ માટે જ અહીંથી જ કરવાની યોજના તૈયાર થઈ છે. જેના માટે

ઓગસ્ટ, ૧૯૮૩માં પૂજ્ય ગુરૂદેવે કહ્યું હતું - 'અમારી બે કરોડ રૂપિયા અનુદાન સહયોગની માગ કરવામાં આવી બધી જ શક્તિ અમારા વિચારોમાં સીમાબહ્ક છે. દુનિયાને છે. વિસ્તૃત જાણકારી અખંડ જ્યોતિ અને પ્રજ્ઞા અભિયાન

પખવાડિકમાં આપ સૌએ વાંચી જ હશે. તેમજ હજારો|ભાવનાશાળી આત્માઓએ રૂપિયા ૩૦ લાખ સ્વેચ્છાએ પ્રાણવાન પરિજનોને પત્રાચાર દ્વારા પણ અનુરોધ મોકલી આપ્યા છે, અમે સૌના હૃદયપૂર્વક આભારી છીએ. કરવામાં આવ્યો છે.

ે પૂ. ગુરુદેવ હારા ડિસેમ્બર, ૧૯૬૭માં આર્થિક શકાતું પણ નથી. વિવશતાના વિષયમાં લખવામાં આવ્યું હતું - 'વિવશતામાં શું થઈ શકે. ભીખની ઝોળી ફેરવવાની અમારી આદત કાર્યો વિશ્વ હિતમાં કરવાં જરૂરી છે. મશીનોના ઓર્ડર નથી. આના લીધે લોકોની શ્રવ્ધા અને અમારી નિષ્ઠા અપાઈ ચૂક્યા છે. ભવન નિર્માણ થઈ રહ્યું છે, જમીન બંનેમાં ઊણપ જણાશે. ફંડફાળો માગનારા લોકો દ્વારા ખરીદાઈ ચૂકી છે. વર્તમાન કાર્ય પૂર્ણ થયેલી નવી ભૂમિ ફેલાવવામાં આવેલ દુર્ગંધને જોતાં તેવું પગલું ઉઠાવવાનું ઉપર નિર્માણ કાર્ય આપ સૌના સહયોગથી થશે. હાલ સાહસ જરા પણ થતું નથી. છતાં પણ જરૂરિયાત તો પૂરતાં આ કાર્યો બેંકની મદદથી શરૂ કરી દીધાં છે. પૂ. જરૂરિયાત જ છે, તે છે અને રહેશે. આંને એ પ્રતિક્ષા ગુરુદેવના આશીર્વાદથી આપ સૌના સહયોગથી જલદીથી માટે અધ્ધર લટકાવી છોડી દેવામાં આવી છે કે જોઈએ જરૂરિયાત મુજબનું અનુદાન મળી જશે. હવે અમારો આપણા પરિવારમાં કેટલીક સહૃદય વ્યક્તિ પણ છે કે પ્રાણવાન પરિજનોને ભાવભર્યો અનુરોધ છે કે ગાયત્રી નહીં ! આપણા કેટલાય પરિજન એવા છે, જેમને સંતાન તિપોભૂમિ, મથુરાના દરેક કાર્યમાં ઉદારતાપૂર્વક પ્રસન્નતા નથી. છે તો કામધંધામાં વ્યસ્ત છે. પાસે પૈસા છે. તેને સાથે સહયોગ આપવામાં આવે. વિશાળ પરિવારમાંથી આપવા માટે માસી, ફોઈનાં બાળકોને તો ગણતા રહે 3000 પ્રાણવાન ભાઈ-બહેનો ન્યૂનતમ દસ-દસ હજાર છે, પરંત દેશ-ધર્મની જરૂરિયાતને ભૂલી જાય છે, આવા રિપિયા સ્વયં અથવા દસ ભાઈઓ હારા ૧-૧ હજાર રૂપિયા લોકો જાગી જાય, તો નાના ભામાશાહની ભૂમિકા સંપન્ન એકત્ર કરીને મોકલવામાં લાગી પડે, તો આસાનીથી ૩ કરીને જ્ઞાનયજ્ઞની હવ્ય સામગ્રીનો અભાવ દૂર કરી|કરોડ રૂપિયા પ્રાપ્ત કરીને અત્યાર સુધીનાં કાર્યો કરવામાં શકીએ છીએ. આને માટે સદ્દબુધ્દિની પ્રાર્થના જ કરી સમર્થ થઈ શકીએ છીએ. હજારો શક્તિપીઠ, પ્રજ્ઞાપીઠ શકાય છે.'

ગરીબ સ્તરના લોકો પણ જ્ઞાનયજ્ઞને પોતાનાં બાળકોમાંનું પરિજનોના પરિચિત ભામાશાહ ઉદારદાની સમર્થ પરિવાર એક બાળક ગણી શકે છે અને એક બાળક માટે જેટલું પણ છે. તેમને જ્ઞાનયજ્ઞનું મહત્ત્વ સમજાવીને અનુદાન પાલન-પોષણ કરવું પડે છે, તેને આ પરમાર્થ કાર્ય માટે મોકલવામાં સહભાગી બનાવી શકાય છે. સ્વેચ્છાએ ઉપયોગમાં લઈ શકે છે. વાત માત્ર હિંમત અને ઉદારતા અત્યાર સુધીમાં ૧ લાખ, ૫૧ હજાર, ૨૫ હજાર જેવી લાવવાની જ છે.'

પ્રકાશન તંત્રના વિસ્તારમાં તપોભૂમિનાં ઘણાં જ ભવન, ઓરડાઓનો ઉપયોગ થઈ રહ્યો છે. મશીનો ૧૦-૧૦ સહયોગીઓનો સંપર્ક કરી પૂ. ગુરુદેવની લાવવા માટે નિર્માણ કાર્ય ચાલુ જ છે. હવે મથુરા વિચારધારા જન-જન સુધી પહોંચાડવા માટે પ્રકાશન આવનારા પરિજનોને ઉતારો આપવાના રૂમોની અછત તંત્રને સુદઢ બનાવવા શ્રેય પ્રાપ્ત કરી શકે છે. પોતાના ઊભી થઈ છે. એટલા માટે હમણાં જ એક કરોડની દ્વારા કરવામાં આવેલ પ્રયત્નોની જાણકારી આપતા રહેશો. કિંમત ચૂકવી બેંકની મદદથી જમીન ખરીદવામાં આવી પૂ. ગુરુદેવના આશીર્વાદ, શક્તિઓ આપને મદદ કરશે. છે. આ રીતે હમણાં ત્રણ કરોડ ધનરાશિ આવશ્યક છે. ધનનો સાચા અર્થમાં ઉપયોગ થવાથી દાનદાતાઓને મિશનનાં કાર્યોનો વિસ્તાર થાય છે, તેમ તેમ ધનની હજારગણો લાભ આત્મસંતોષના રૂપમાં પ્રાપ્ત થશે. 🕸 જરૂરિયાત પણ વધે છે. ફેબ્રુઆરીથી અત્યાર સુધીમાં

પરંતુ આનાથી વ્યવસ્થા થઈ શકતી નથી. કાર્યને રોકી

પૂ. ગુરુદેવની પ્રેરણાથી સમયની માગ અનુસાર દરેક અને સમર્થ બામાશાહ એવા છે જે દસ હજાર રૂપિયા 'જો ઈચ્છીએ તો આપણામાંથી જ સાધારણ અને કરતાં વધુ મોકલવા સમર્થ છે. મિશનના પ્રાણવાન રકમ ભાઈ-બહેનોએ મોકલી આપી છે.

આશા છે કે દરેક પ્રાણવાન પરિજન પોતપોતાના



પરમપૂજ્ય ગુરુદેવની અમૃતવાણી अध्यात्म साधनानो भर्म-२

પાછલા અંક (ઓગસ્ટ - ૨૦૦૩)માં આપ સૌએ પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવના શ્રીમુખેથી જાણ્યું કે ક્રિયાયોગ અને ભાવયોગનું પોતાનું મહત્ત્વ છે. ભજન તો સૌ કરે છે, પરંતુ વાસ્તવિકતાને સમજી ન શકવાના કારણે વ્યર્થ મુગમરીચિકામાં ગુંચવાઈને રહી જાય છે. અધ્યાત્મનો મર્મ જણાવતાં ગુરૂવર કહે છે કે ભાવના નહીં હોય ત્યાં સુધી કોઈ કર્મકાંડમાં પ્રાણ નહીં આવે. ભાવનાને કઈ રીતે પરિષ્કૃત કરવી એ તથ્યને આ અંકમાં વાંચો.

સાથીઓ ! અધ્યાત્મના વિષયમાં જો તમે ભાવનાઓને છે. એટલા માટે અમે રામાયણનો ઉપયોગ કરીશું. ગીતા, ભાગવત તથા કૃષ્ણચરિતનો ઉપયોગ કરીશું.

> ભગવાન રામ મર્યાદા પુરુષોત્તમ છે અને કૃષ્ણ પૂર્ણ પુરુષ ડીલિંગ કરવા માટે, લોકવ્યવહાર માટે, સમાજની કુરીતિઓનું

#### પૂર્ણપુરૂષ શ્રીકૃષ્ણ

કૃષ્ણ ! કૃષ્ણને આપણે પૂર્ણ પુરુષ કહીએ છીએ. પૂર્ણ મિત્રો ! હવે તો તમે સમજી ગયા હશો કે વાસ્તવિકતા પુરૂષ શા માટે ? કેમકે તેમના જીવનમાં બધીજ વાતોનો શું છે ? ગીતા અને રામાયણ જેનો અમે અહીંથી પ્રચાર સમન્વય છે. જ્યાં તે ત્યાગની જરૂરિયાત સમજ્યા છે, સેવાની કરીએ છીએ, તે માટેનું વિદ્યાલય અમે અહીં બનાવવાના જરૂરિયાત સમજ્યા છે, દાન આપવાની જરૂરિયાત સમજ્યા છીએ. ગીતા અને રામાયણને અમે નિયમિતપણે ભણાવીશું છે, દરેકને દાન આપતા રહ્યા છે. તેમણે નિસ્પૃહ યોગીની માફક અને અમને વિશ્વાસ છે કે રામચરિત અને કૃષ્ણચરિતના જીવન જીવ્યું અને જ્યાં તેમણે જરૂરિયાત સમજી ત્યાં ચાલાક માધ્યમથી અમે વ્યક્તિ અને સમાજ બંનેની સમસ્યાઓનું સાથે ચાલાકી, બેઈમાન સાથે બેઈમાની અને જૂઠા સાથે સમાધાન કરવામાં સમર્થ થઈશું. વ્યક્તિએ કેવા હોવું જોઈએ ? |જૂઠાની ભૂમિકા નિભાવી છે. ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ પૂર્ણ વ્યક્તિ

મિત્રો ! બંને ગ્રંથોના માધ્યમથી હવે અમે સમાજને પૂરો વિશ્વાસ છે. રામાયણમાં વ્યક્તિ અને પરિવાર બંનેને નિૂતન રૂપે ઉઠાવવા માટે તૈયાર થઈ ગયા છીએ, પ્રતિબદ્ધ ઠીક અને સમન્વિત બનાવી શકે તે બધીજ વસ્તુઓ વિદ્યમાન થઈ ગયા છીએ. અમે લોકોને રામચરિત ભણાવીશું, જે

પરિષ્કૃત કરવાની વાત સમજી જશો તો હું સમજી લઈશ કે તમે તમારી પચાસ ટકા મંજિલ પૂરી કરી લીધી છે અને તમને આધ્યાત્મિકતાનો લાભ મેળવવાનો અવસર મળી ગયો છે. સામાજિક જીવનમાં મહત્ત્વપૂર્ણ ભૂમિકા નિભાવવા માટે છે. જો આ તમને ભારે લાગતું હોય, મુશ્કેલ લાગતું હોય તો મનુષ્યની નીતિ કેવી હોવી જોઈએ ? સમાજની સાથે પોતાની તમે તમારા પગ આમાં ન નાખતા. આમાં મોટો ઝગડો છે. સાહેબ ! અમને શી ખબર હતી કે આમાં મોટો ઝગડો છે. સમાધાન કરવા માટે જે જ્ઞાન આપણને કૃષ્ણચરિતમાંથી મળે અમે તો સમજતા હતા કે હનુમાન ચાલીસા વાંચવાથી છે, તે રામચંદ્રજી પાસેથી નથી મળતું તે એકાંગી છે. પિતાજીએ હનુમાનજી ખુશ થઈ જાય છે, પરંતુ હવે તેઓ ખુશ નહીં વિનવાસ આપી દીધો. અરે સાહેબ ! પિતાજીએ કાઢી મુક્યા તો થાય. હા બેટા ! તેં પાંચ પૈસાના હનુમાન ચાલીસા ખરીદી ચાલો જંગલમાં, પિતાજી ભૂલ કરે છે તો કરવા દો. આપણે તો લીધા અને ત્રણ કલાક જપ કરી લીધા, હવે જે ભૂલ થઈ ભૂલ કરવાની ન હોય. અમે તો પિતાજીની આજ્ઞા માનીને ગઈ તે થઈ ગઈ, હવે તારા પગ પાછા લઈ લે. જિંદગીભર જિઈશું. તેઓનું જીવન એકાંગી છે ? કોનું ? રામનું. પ્રજાના હનુમાન ચાલીસા વાંચવાથી તને કોઈ જ ફાયદો થવાનો હિતનું ધ્યાન રાખવું જોઈએ, પ્રજાનું કહેવું માનવું જોઈએ, એ નથી. જો હનુમાનજી પાસેથી ફાયદો ઉઠાવવા ઈચ્છે છે તો બરાબર છે, પરંતુ સીતાજી સાથે અન્યાય શા માટે કરવો કર્મકાંડોની સાથેસાથે ભાવાઓનો સમન્વય કર. જે દિવસે|જોઈએ ? આ એકતરફી જીવન છે. એકાંગી જીવનમાં રામે આ વાત તારી સમજમાં આવશે, બસ સમજી લેજે કે રસ્તો |મર્યાદાઓનું પાલન કર્યું. ખૂલી ગયો. તારે માટે દરવાજા ખૂલી ગયા છે.

#### ગીતા અને રામાયણનું શિક્ષણ

વ્યક્તિગત જીવનનો પરિષ્કાર કેવો હોવો જોઈએ એ અમે છે, પૂર્ણ પુરૂષ છે.

રામાયણના માધ્યમથી લોકોને શીખવાડી દઈશું, એનો અમને

Yug Shakti Gayatri - October, 2003 (30

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

અત્યારે સુધી તેઓ ભણ્યા જ નથી. હવે અમે 'હરે રામા, ગૂજી ઊઠશે. તેમણે કહ્યું -હરે કૃષ્ણા'નું આંદોલન નવી રીતે ચલાવીશું. અમે લોકોને એ બતાવીશું કે તાળી વગાડીને, ખંજરી વગાડીને, કરતાલ વગાડીને અને આમ તેમ કૂદકા મારીને રામના થવાતું નથી. 'હરે રામા, હરે કૃષ્ણા'ની પાછળ જે એક પ્રેરણા છે, જે એક દિશા છે, જે ભાવના છે, જે ચેતના છે, જે આગ તેની કિવી વાતો જણાવી અને જ્યારે ન માન્યો ત્યારે કહેવા લાગ્યા પાછળ સળગી રહી છે, તેનાથી આપણે ગરમ થવું પડશે. એટલા માટે અમે રામચરિત અને કૃષ્ણચરિતના માધ્યમથી હવે ઊભા થયા છીએ.

રામચરિત અને કૃષ્ણચરિતના વિષયમાં જે પુસ્તકો અમે અને કરીશ. પસંદ કર્યા છે, તે વિષયમાં એકવાર હું ચૂપચાપ વિચાર કરવા લાગ્યો કે અરે ભાઈ આ શાનાં પુસ્તકો છે, ગીતા લડાઈ-ઝગડાનું પુસ્તક છે ? ધતુ તેરી કી ! ક્યાં એક બાજુ 'દ્યૌ શાંતિ અંતરિક્ષ ૧ુ•∕° શાંતિ ….'નાં પુસ્તકો વાંચવા નીકળ્યા છો અને હવે બીજી બાજુ લડાઈ-ઝગડાનાં પુસ્તકો લઈને નીકળી પડચા છો લોકોને ભાગાવવા. અરે રામચંદ્રના જીવનમાં બધુંજ વિચાર કરવા લાગ્યો કે શું ગીતાનું પુસ્તક વાંચવાની મારે લડાઈ-ઝગડા ભર્યું પડવું છે. વિશ્વામિત્ર તેમને પોતાને ત્યાં જરૂર હતી ખરી ? લોકોને ભણાવવાની કે બતાવવાની જરૂર લઈ ગયા અને ત્યાં તેમણે તાડકાને મારી, સુબાહુને માર્યો, હિતી ? મારીચિને માર્યો, ખરદૂષણને માર્યો, મેઘનાદને માર્યો, કુંભકર્ણને માર્યો અને રાવણને માર્યો. મારકાટ-મારકાટ ચારે તરફ મારકાટ જ છે. ધત્ તેરી કી ! આ કઈ જાતનું પુસ્તક લઈ અમે તો સાહેબ ! યદુવંશી રાજપૂત છીએ. તો તમારામાંથી આવ્યા ગુરૂજી ? પહેલાં તો આપ શાંતિના પુસ્તકો લઈ આવતા હતા, પરંતુ હવે તો આપ અશાંતિનું પુસ્તક લઈ આવ્યા છો. શાંતિકુંજમાં અશાંતિનું પુસ્તક ! બેટા ! તો હું શું કરી શકું ! આપણા ૠષિઓએ એવું જ જણાવ્યું હતું કે રામચંદ્રજીનું કોઈ ખંડેલવાલ નથી, અમારામાંથી કોઈ અગ્રવાલ નથી. તો જીવન આ રીતે જાણવું જોઈએ.

#### ગીતાનો મર્મ

જાણ્યું કે ભાઈ ! આ શું ચક્કર છે ? આ બધી શી ગરબડ થઈ |અને કૃષ્ણ બંને જણ, જેનું ચરિત્ર અમે તમને ભાગાવવાના ગઈ છે ? અર્જુન તો બિચારો કહેતો હતો કે હું તો ચાની છીએ, જેમના વિશે અમે તમને જણાવવાના છીએ અને કેન્ટિન ચલાવીશ અને ગુજરાન કરીશ અને મારી મસ્તીમાં∣જેના અમે તમને અનુયાયી બનાવવાના છીએ અને જેના જીવીશ. અમે તો હોટલ ચલાવીશું અને ચણા મમરા વેચીશું તિમને અનુચર બનાવવાના છીએ, તે કોણ હોઈ શકે છે ? અને રોજના પચ્ચીસ રૂપિયા કમાઈશું. ઘણાં લોકો હોટલ તે બહાદુર હોઈ શકે છે. ક્ષત્રિયનો અર્થ અમારે નાત-જાત ચલાવે છે. અમે પણ અમારાં બાળકોનું પોષણ કરી લઈશું.|સાથે નથી. નાત જાતનો હું આગ્રહી નથી. આપ સૌ અમારા આપ અમને લડાઈ ઝગડામાં શા માટે ફસાવો છો ? આ|રસોડે જમો છો મેં ક્યારેય પૂછ્યું તમને કે તમે વાણિયા છો સાંભળી ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ અર્જુન ઉપર ગુસ્સે થયા અને|કે શૂદ્ર છો કે રાજપૂત, આપ કોણ છો ? આપ ઈન્સાન છો ખૂબ ગાળો આપી અને કહ્યું, તું ડરપોક છે; નપુંસક છે, તું અને ભગવાનના ભક્ત છો અને ગાયત્રીના ઉપાસક છો. આવો છું, તું તેવો છું. હજાર ગાળો સંભળાવી અને હજાર આટલો જ પરિચય મારે માટે પૂરતો છે. ખુશામત પણ કરી. કહ્યું, મર્યા પછી ચારે તરફ તારો સુયશ

'હતો વા પ્રાપ્સ્યસિ સ્વર્ગ જિત્વા વા ભોક્ષ્યસે મહીમ્ ા તસ્માદૃત્તિષ્ઠ डौन्तेय યુલ્કાય કુતનિશ્ચયઃ ॥'

કેવી કેવી ચાલાકીઓ, કેવી કેવી વાતો કરી કે તું જીતીશ તો રાજા બની જઈશ અને મરી જઈશ તો મોક્ષ મળશે. કેવી કે તું કાયર છે, નપુંસક છે, ઉલ્લુ છે, બેવકૂફ છે. ચાલ-લડાઈ કર, મર. જ્યારે અર્જુનનો વિવેક જાગૃત થયો, ત્યારે તેણે કહ્યું - 'કરિષ્યે વચનં તવ' જેવું આપ કહેશો તેવું જ હું માનીશ

અરે બાબા ! આ કોનું પુસ્તક છે ? બેટા, આ લડાઈનું પુસ્તક છે, ઝગડાનું પુસ્તક છે, મારો-કાપોનું પુસ્તક છે, લોહી વહાવવાનું પુસ્તક છે. તો મહારાજજી ! આપ શાંતિકુંજમાં ખૂન-ખરાબાનું પુસ્તક લઈ શા માટે ફરો છો ? બેટા ! આ વાતની જરૂરિયાત હતી. પછી હું એ વાત ઉપર

#### અમે તો ક્ષત્રિય છીએ

શું વાત જણાવવી જોઈતી હતી ? આપ કોણ છો ? કોઈ બ્રાહ્મણ પણ છે ખરું ? ના સાહેબ ! બ્રાહ્મણ તો નથી. સારું તો કોઈ વાણિયા હશે, કોઈ પોરવાલ હશે, અગ્રવાલ હશે, ખંડેલવાલ હશે આપમાંથી કોઈ ? ના સાહેબ ! અમે તમારામાંથી કોઈ પંડિતજી હોઈ શકે છે, કોઈ ગૌડ, કાન્યકુબ્જ, સનાઢચ, સારસ્વત તો હશે જ ! ના મહારાજ મિત્રો ! જ્યારે ભગવાન શ્રીકૃષ્ણનું પુસ્તક વાંચ્યું ત્યારે જી ! અમે તો એ પણ નથી. અમે તો ક્ષત્રિય છીએ. રામ

ં મિત્રો ! જ્યારે મેં ગાયત્રી તપોભૂમિમાં હજાર કુંડીય

Yug Shakti Gayatri - October, 2003 (31

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

પંડાએ કહ્યું, કે આના ચેલાઓને ભડકાવવા જોઈએ અને કર્યો છે. દુર્ગા સપ્તશતીમાં સાતસો શ્લોક છે. દુર્ગા સપ્તશતીમાં કહેવું જોઈએ કે આ તો બ્રાહ્મણ નથી. તો કોણ છે ? સુથાર અઢાર અધ્યાય છે, ગીતાના પણ અઢાર અધ્યાય છે. તેમણે જેમના તેમ દરેકે દરેક શ્લોકને ગીતા સાથે મેળવી દીધા છે અને કહ્યું છે કે સાધના વાસ્તવમાં સમર છે. સમર એટલે લડાઈ, મહાભારત. આ મહાભારત છે, આ લંકાકાંડ છે. આની અંદર શું કરવાનું હોય છે ? પોતાની જાત સાથે લડાઈ લડવાની હોય છે, પોતાની જાતે જ માર ખાવાનો હોય છે, પોતાની જ ધોલાઈ કરવાની હોય છે અને પોતે જ ધોબી છું અને જ્યારે ખરાબ જાત વિશે જાણવા ઈચ્છે ત્યારે પોતાની સફાઈ કરવાની હોય છે. સ્વયંની સાથે કડકાઈપૂર્વક વર્તવું પડે છે.

> આપણે બહારનાની સાથે જેટલું પણ નરમ વર્તન કરી શકીએ તેટલું કરવું. અન્યને સહાયતા કરી શકતા હો, તેમને ક્ષમા કરી શકતા હો, ઉદાર થઈ શકતા હો-બીજાને સુખી કરવા માટે પણ જે કાંઈ કરવું પડે, તે કરો. પરંતુ પોતે પોતાની સાથે તો હંમેશાં કડક જ રહેવાનું છે. આપણી શારીરિક વૃત્તિઓ અને માનસિક વૃત્તિઓની વિરુદ્ધ આપણે જલ્લાદની જેમ, કસાઈની જેમ એવી રીતે ઊભા થઈ જવાનું કે હું તને મારીને જંપીશ, તને મસળીને જંપીશ, તને કચડી નાંખીશ. આપણી ઈન્દ્રિયો પ્રત્યે આપણી બગાવત આ પ્રકારની હોવી જોઈએ અને પોતાની મનઃસ્થિતિ વિરુદ્ધ બગાવત આ સ્તરની હોવી જોઈએ. આપણે આપણી માનસિક કમજોરીઓને સમજીએ, ફક્ત સમજીએ જ નહીં, ફક્ત ક્ષમા ન માંગતાં હંમેશને માટે તેને દૂર કરીએ. ગુરૂજી, માફ કરો. બેટા, માફ કરવાથી અહીં કોઈ લાભ નથી, અંગ્રેજોના જમાનામાં જ્યારે કોંગ્રેસનું આંદોલન શરૂ થયું હતું, ત્યારે એ પ્રકારનું પ્રચલન હતું કે માફી માગો, પછી જ માગીને છૂટી જાય છે અને ફરીથી પાછા આવી જાય છે. તેમણે કહ્યું આ ઠીક નથી, પાંચ હજાર રૂપિયાના જામીન લાવો. જે જામીન લાવશે તેને જ અમે છોડીશું, નહીં તો નહીં છોડીએ. એ રીતે માફી મળી શકતી નથી. પછી પાંચ પાંચ હજારની જામીન શરૂ થઈ. જેમને જરૂરી કામ હતાં, તેમને તે પ્રકારની જામીન ઉપર છોડી દેતા હતા. પછી પાંચ હજારની ઈન્કવાયરી શરૂ થઈ. તેમને સી.આઈ.ડી.એ રિપોર્ટ આપ્યો કે સાહેબ, આ જામીન ઉપર તો જતા રહે છે, પરંતુ

યજ્ઞ કર્યો હતો ત્યારે એક વાર પંડાઓ જોડે ઝગડો થઈ ગયો. તિમણે આનાથી દુર્ગાનો, ચંડીનો અને ગીતાનો મુકાબલો છે. સુથાર એટલે કોણ ? જે લાકડાંનો ધંધો કરે છે. આ એ જ છે અને હવે બામણ બની ગયો છે. લોકોએ મને પૂછ્યું, કેમ સાહેબ ! તમે તો સુથાર છો ! ના બેટા, તારી સમજવામાં ભૂલ થઈ છે. તો કોણ છો તમે ? તમારી જાત શું છે ?

#### અમે તો ધોબી અને ભંગી છીએ

કોઈ મારી જ્યારે સારી જાત વિશે પૂછે તો હું કહું છું કે કહું છું કે હું ભંગી છું. તો ગુરુજી ! આપ ધોબી અને ભંગી કઈ રીતે ? બેટા, ધોબી એવી રીતે કે હું કપડાં ધોવા ઈચ્છું છું અને ભંગી એ રીતે કે જાજરૂ સાફ કરવા ઈચ્છું છું. મારો હેતુ એક જ છે - હું ઝાડુ લઈને અવતરિત થયો છું, સાવરણો લઈને અવતરિત થયો છું. મન-મસ્તિષ્કની અંદરના અને બહારના હિસ્સાની સફાઈ સિવાય મારા અવતરણનો બીજો કોઈ જ હેતુ નથી. મેં મારી પોતાની સફાઈ તથા બીજાની સફાઈ કરવાના સોગંદ લીધા છે. મારાં કપડાં ધોવાના તથા અન્યનાં કપડાં ધોવાના મેં સોગંદ લીધા છે. એટલા માટે મારે ધોબી હોવું જોઈએ. અચ્છા, તો આપ બ્રાહ્મણ છો ? બેટા, હું નથી કહેતો, કેમકે બ્રાહ્મણ હોવાના નામે જો તું મારી પૂજા કરી રહ્યો છે તો ન કરતો. જો તેં મને એવું સમજીને ગુરુદીક્ષા લીધી છે કે હું પંડિત છું, બ્રાહ્મણ છું, તો બેટા, હું ના પાડું છું અને મારી ગુરૂદીક્ષા પાછી લઉં છું. અને તેં જે સવા રૂપિયો ગુરૂદક્ષિણામાં આપ્યો હતો, તે પણ તું પાછો લઈ જા. એટલા માટે જન્મના આધારે ચર્ચા નથી કરતો. હં આ વાત કર્મના આધારે કહું છું. મનુષ્ય જાતિના આધારે નહીં, પોતાના કર્મના આધારે બ્રાહ્મણ-ક્ષત્રિય બને છે. એ છૂટવાની વાત કરો. જ્યારે અંગ્રેજોએ જોયું કે આ તો માફી જ સનાતન સત્ય છે.

#### અધ્યાત્મ એક પ્રકારનું સમર

મિત્રો ! કર્મના આધારે પ્રત્યેક અધ્યાત્મવાદીએ ક્ષત્રિય થવું જોઈએ કેમકે, 'સુખિનઃ ક્ષત્રિયાઃ પાર્થ લભન્તે યુલ્ડમીદશમ્' એટલે કે આ પ્રકારનું યુલ્ડ તો ભાગ્યશાળી ક્ષત્રિય જ લડે છે. બેટા, અધ્યાત્મ એક પ્રકારની લડાઈ છે. સ્વામી નિત્યાનંદજીનું બંગાળી પુસ્તક છે 'સાધના સમર'. 'સાધના સમર' અમે વાંચ્યું, ઘણું જ ગજબનું પુસ્તક છે. મારા ખ્યાલમાં કદાચ હિંદીમાં આનો અનુવાદ થયો નથી. પાંચ હજાર કરતાં વધારેનું તમારું નુકસાન કરતા જાય છે.

હિંદુ હોઈશ કે મુસલમાન તો પણ સાફ થઈ શકશે. બસ તું યોગ્ય રીતે ઉપયોગ કર. ગુરુજી ! ગાયત્રી મંત્ર દારા મુક્તિ મિત્રો ! ભગવાને પણ એવું કર્યું છે કે માફી આપવાનો મળી જાય છે કે 'રામ રામાય નમઃ' થી ! બેટા, હું તો આ બધાથી ઘણો જ આગળ નીકળી ચુક્યો છું. હવે હં એં ચર્ચા કરવા નથી ઈચ્છતો કે ગાયત્રી મંત્રનો જાપ કરશો તો તમારી થાય. બેટા, બધાંજ ભગવાનનાં નામ છે. સાબુમાં ફક્ત લેબલનો ફર્ક છે, અસલમાં તેનો ઉદ્દેશ્ય એક જ છે.

મિત્રો ! સાધનાનો ઉદ્દેશ્ય એક છે કે આપણી આંતરિક જેના લીધે ભગવાન આપણાથી કેટલા દૂર છે ? ગુરુજી ! ભગવાન તો લાખો-કરોડો કિ.મી. દૂર રહે છે ! ના બેટા, કેમ સાહેબ લક્સ સાબુથી અમે કપડાં ધોઈએ કે કિરોડો કિ.મી. દૂર નથી રહેતા. તે તો આપણાં હૃદયની

#### પછી તો તેમણે જામીન પણ બંધ કરી દીધા. સ્વયં સાથે કડક થાવ

રોડ-રસ્તો બંધ કરી દીધો છે. કોઈને તો માફ કરો ગુરૂજી ! અહીં માફી કેવી - દંડ ભોગવ. એના માટે શું કરવાનું ? પોતાની સાથે કડક થવાના કસમ જે દિવસે તમે ખાશો, જે મુક્તિ થશે અને હનુમનજીનો જાપ કરશો, તો મુક્તિ નહીં દિવસે તમે પ્રતિજ્ઞા કરશો કે મારી કમજોરીઓ પ્રત્યે કડક બનીશ, પોતાની શારીરિક કમજોરીઓ પ્રત્યે અને પોતાની માનસિક કમજોરી પ્રત્યે કડક બનીશ. બેટા, બંને ક્ષેત્રોમાં એટલી કમજોરીઓ ભરેલી પડી છે કે એણે આપણું ભવિષ્ય મનઃસ્થિતિની સફાઈ થવી જોઈએ, જે આપણા શરીરની બરબાદ કરી નાંખ્યું. અધ્યાત્મ અહીંથી શરૂ થાય છે. અહીંથી વિકૃતિઓ અને માનસિક વિકૃતિઓ માટે જવાબદાર છે. જ ભગવાનને માનવાની વાત શરૂ થાય છે, ભગવાનનું દર્શન આપણી શારીરિક અને માનસિક વિકૃતિઓ જ છે, જેણે શરૂ થાય છે. અંગારા ઉપર ચઢેલી રાખને જે રીતે આપણે આપણી અને ભગવાનની વચ્ચે એક દીવાલ ઊભી કરી છે. સાફ કરીએ અને તે ચમકવા લાગે છે, તેવી જ રીતે આપણા જો આપણે આ દીવાલને દૂર કરી શકતા નથી, તો આપણી આત્મા પર મલીનતાનો થર ચઢી ગયો છે. મલીનતાના આ|પડોશમાં બેઠેલા ભગવાનનો આપણે સાક્ષાત્કાર કરી શકતા થરને આપણે સાફ કરતા જઈશું ત્યારે અંદર બેઠેલા નથી. બેટા, ભગવાનમાં અને આપણામાં દીવાલનો ફર્ક છે, ભગવાનનો, આત્માનો સાક્ષાત્કાર થઈ શકે છે.

#### મંત્ર નહીં, મર્મથી જાણો

હમામથી ધોઈએ કે સईથી ધોઈએ. બેટા, મારું માથું ન ખા. ધિડકનમાં રહે છે, વાયુરૂપે આપણા શ્વાસમાં પ્રવેશે છે. તું ઈચ્છે તો સર્ફથી ધોઈ શકે છે, લક્સથી - સમ્રાટથી ધોઈ આપણી નસોમાં ગંગા-જમુનાની જેમ જ તેનું જીવન શકે છે, હમામથી ધોઈ શકે છે, મીઠાથી, અરીઠાથી ધોઈ શકે પ્રવાહિત છે. આપણો પ્રાણ ભગવાન છે અને આપણાં છે. મહારાજજી ! શું ગાયત્રી મંત્રથી મારો ઉદ્ધાર થઈ જશે ? રોમ-રોમમાં તે સમાયેલા છે. તો દૂર કઈ રીતે થયા ? દૂર એ ચંડીના મંત્રથી ઉદ્ધાર થઈ જશે અથવા હનુમાનજીના મંત્રથી |રીતે થયા કે આપણી અને ભગવાનની વચ્ચે એક દીવાલ ઉદ્ધાર થઈ જશે ? બેટા, આમાં બસ એટલો જ ફર્ક છે ઊભી થઈ ગઈ. તે દીવાલને તોડવા માટે જે છીણી-હથોડીનો જેટલો સર્ફ અને સનલાઈટમાં ફર્ક હોય છે, બીજી કોઈ વિશેષ ઉપયોગ કરવો પડે છે તેનું નામ છે પૂજા અને પાઠ. વાત નથી. હનુમાનજીના મંત્રથી પણ સાફ થઈ શકે છે. તું

X di

महायाજક शाल्वनेडनुं आगमन अनायासे જ થયું. श्रेष्ठी ઉદयने तेमनो योग्य स्वागत-सत्डार डर्यो. जीन्न हिवसे ज्ञान-हीक्षानो डम श३ थयो.

महायां के पोतानी अनेड संग्रहीत विद्याओनों परिचय आपता रही ઉहयनने पूछ्यूं डे જેમાં પણ રુચિ રાખતા હો તે વિષયમાં પૂછો અને જાણકારી મેળવો.

श्रेष्ठीએ पूछ्युं, 'शुं એવुं संलव छे डे आपे थे थे बाएयुं छे, तेनो मूण आधार ४ मने <u> જણાવવાનો અનુગ્રह કરી શકું १</u>

મહાયાજક અવઢવમાં પડ્યા, ધીરે ધીરે માથું હલાવતા હતા. તેમની મુશ્કેલી દૂર કરવા માટે ઉદયને ઘરમાં ઉપયોગમાં આવતાં અનેક પાત્ર, ઉપકરણ પ્રસ્તુત કરી દીધાં, અને પછી પૂછ્યું, 'દેવ ! આ બધાને શું એક જ રથમાં ભરીને લઈ જઈ ન શકાય ?' શાલ્વનેકની આંખો ખૂલી ગઈ, तेमणे नवचेतना जनुलवी जने डह्यं, 'आवुं थर्ध शडे छे. जेड ४ आत्मज्ञानना समुद्रमां ज्ञाननी समस्त सरिताओनो समावेश थर्ध शडे છे. हं हवे એने ४ मेणवीश अने ज्यारे प्राप्त डरी लएश त्यारे तमारी ज्ञान-हीक्षानुं साहस डरीश.'

# विचारङान्तिना अग्रहूत - वॉस्टेयर

તે યુવક એ ધમકી આગળ પણ ન ઝૂક્યો અને ત્યારથી શરૂ કરીને જીવનપર્યન્ત સાહિત્યસાધના કરતો રહ્યો. આ ઘટના આજથી અઢીસો વર્ષ પહેલાંની છે. લેખકનો વ્યવસાય આજે પણ લાભદાયક નથી, તો પછી એ વખતે આમાં કેટલું જોખમ હશે એ કહેવું અઘરું છે, પણ એક ઉદ્દેશ્ય માટે, સમાજમાં વિવેક અને વિચારશીલતા વિકસિત શાસનતંત્ર સુધ્ધાંનો વિરોધ સહન કરવા છતાં પણ

એ સમર્થ પુરુષનું નામ હતું વૉલ્ટેયર. વૉલ્ટેયરે જે યુગમાં જન્મ લીધો તે અંધકારનો યુગ હતો. રાજતંત્રથી હતું. સમાજ મુખ્યત્વે બં ભાગોમાં વહેંચાયેલો હતો. એક પ્રત્યેની અંધશ્રદ્ધા તો ચરમસીમા પર હતી, છતાં પણ હોલેન્ડમાં તેને પોતાની કિશોરાવસ્થાનું લક્ષ્ય પૂરું કરવા | મુશ્કેલી એ હતી, કે આ બંને ક્ષેત્રોમાં ધૂર્ત, સ્વાર્થી અને

વૉલ્ટેયરે તે વખતના સમાજનું નજીકથી અધ્યયન મિલકતમાંથી એક પાઈ પણ નહીં આપું અને આખું જીવન સ્થાપના કરવા માટે સાહિત્ય સેવાને પોતાના જીવનનું

પેરિસના એક મકાનમાં વૃદ્ધ પિતા પોતાના પુત્રને|તને મારો ત્યજેલો પુત્ર સમજીશ. સમજાવી રહ્યા હતા, 'જો બેટા ! હજુ તને જિંદગીનો અનુભવ નથી. પેરિસમાં કેટલાય લેખકો છે, જેમને ભૂખે મરવું પડે છે. બીજી જૂન સિવાય તમને એક ટંક ભરપેટ ભોજન પણ મળતું નથી. તારે આ જિદ છોડી દેવી જોઈએ અને મારું કહેવું માનીને વકીલાત શીખવી જોઈએ.'

'વકીલાતથી હું મારા પોતાના માટે અને તમારા માટે એક આલીશાન ભવન અને નોકર-ચાકર ભલે ખરીદી કરવા માટે એ યુવાલેખક પોતાની પરિવારથી માંડીને લઉં, પરંતુ જો આ દિવસોમાં જનમાનસના ચિંતનમાં આવેલી પતન-પ્રક્રિયાને દૂર કરવામાં નહીં આવે તો સાહિત્ય સાધનામાં લાગેલો રહ્યો અને લગભગ એકસો આપણી આજુબાજુ ભૂખ અને પીડાથી કણસતાં કવિતાઓ, વાર્તાઓ, નવલકથાઓ, નાટક અને નિબંધોનાં બાળકોના ચિત્કાર સાંભળીને શું આપણે સુખેથી રહી પુસ્તકો લખી નાખ્યાં. ફક્ત પુસ્તકો જ ન લખ્યાં, પરંતુ શકીશં ?' નવયુવકનો આ તર્ક એની જગ્યાએ ખૂબ જ ફિન્ચ સાહિત્ય અને ફ્રાન્સના ઈતિહાસમાં પોતાનું નામ સચોટ હતો. પિતા એના તર્કોનો ઉત્તર તો આપી શકતા ન અમર કરી દીધું. હતા. પરંતુ તેમનાથી એ પણ થઈ શકતું ન હતું, કે પોતાના આ તેજસ્વી દીકરાને દ્રનિયાદારીથી વિમુખ થતો જોઈ શકે. પિતાએ ગમે તેમ કરીને પોતાના દીકરાને કાયદાની માંડીને ધર્મક્ષેત્ર સુધ્ધાં દરેક સ્થાનો પર અંધેર ચાલતું કૉલેજમાં દાખલ કરી દીધો. નવયુવકે કાયદાની પરીક્ષા પાસ કરી દીધી. પરંતુ વકીલાત ન કરી. તે એ પણ જાણતો પિભુત્વસંપન્ન અને બીજો આશ્રિત અને આજ્ઞાકારી વર્ગ. હતો, કે જો પેરિસમાં જ રહેવું પડચું, તો પિતાની ઈચ્છા પ્રભુત્વસંપન્ન રાજ્યાધિકારી જે કહેતા હતા, તેને નાગરિકો આગળ મસ્તક નમાવવું પડશે. એટલા માટે તેણે ફ્રાન્સના જિમનું તેમ માની લેતા ભલે પછી તેમાં પોતાનું કે સમાજનું રાજનીતિ વિભાગમાં નોકરી શરૂ કરી અને તે નોકરીના ગમે તેટલું અહિત કેમ ન થતું હોય અને ધર્મ પુરોહિતો ક્રમમાં હોલેન્ડ ચાલ્યો ગયો.

માટે સાહિત્ય સાધનાનો પર્યાપ્ત અવસર મળ્યો. થોડા ચાલાક વ્યક્તિઓ ઘૂસી ગઈ હતી, જે બંને હાથે જનતાને દિવસો પછી જ્યારે તે યુવાલેખક ફ્રાન્સ પરત આવ્યો ત્યાં|લૂંટી રહી હતી. સુધીમાં કલમ સાથેનો તેનો સંબંધ એટલો ગાઢ બની ચુક્યો હતો કે લાખ પ્રયત્નો કરવા છતાં પણ તેના પિતા તે સંબંધ કર્યું અને જાણ્યું કે આ અંધકાર યુગ અને ખેંચતાણનું તોડી ન શક્યા અને નવયુવક લેખકે પણ પિતાની તમામ અેકમાત્ર કારણ છે - 'જન સાધારણમાં વિવેકશીલતાનો ધમકીઓ છતાં પોતાનો સંકલ્પ ન છોડચો. પિતાએ તેને અભાવ.' એટલા માટે જ તેમણે થોડા સમજદાર થતાંની ત્યાં સુધી કહ્યું કે જો તેં આ જિદ્દ ન છોડી તો હું તને મારી સાથે જ સમાજમાં વિચારશીલતા જગાડવા અને વિવેકની શરૂ કરવા માટે દબાણ થઈ રહ્યું હતું, તે સમયે તેમની ઉંમર વૉલ્ટેયરની અક્કલ ઠેકાણે આવી જશે, પરંતુ વૉલ્ટેયર વીસ વર્ષની હતી, પરંતુ એ કાચી ઉંમરમાં જ વૉલ્ટેયરે તો આવી કાચી માટીના બનેલા નહતા. લોકપ્રિય તો તેઓ સંકલ્પ કરી લીધો હતો, કે ભૂખે મરી જઈશ, પણ કરીશ પહેલેથી જ રહ્યા હતા, પરંતુ જેલની ઘટનાએ તેમને વધુ લોકપ્રિય બનાવી દીધા. જેલમાંથી છૂટીને આવ્યા પછી જ્યારે પહેલીવાર તેમણે પેરિસમાં નાટકની રજૂઆતની જાહેરાત કરી. તો દર્શકોની ભીડ ઊમટી પડી. એ એક જ નાટક પેરિસમાં સળંગ દોઢ માસ સુધી ભજવાતું રહ્યું અને દરરોજ પ્રેક્ષકગૃહ દર્શકોથી ખીચોખીચ ભરેલું રહેતું હતું. વૉલ્ટેયરના પિતા જે આરંભમાં તેમને આ નકામા ધંધામાં ન ફસાવા માટે દબાણ કર્યા કરતા હતા, તેઓ પોતાના પુત્રની કીર્તિ સાંભળીને ભાવવિભોર થઈ ઊઠચા. નારાજ **રહેવાને કારણે પુત્ર સાથે કોઈ સંબંધ ન રાખવા છતાં પ**ણ તેઓ નાટક જોવા માટે નાટપગુહમાં આવ્યા અને ત્યાં વૉલ્ટેયરનો અભિનય જોઈને તેમને છાતીએ લગાવી દીધા. નાટકો લખવાથી અને તેનું પ્રદર્શન કરવાથી વૉલ્ટેયરને આવક પણ સારી થતી હતી, પરંતુ પૈસા કમાવા એ તેમનો ઉદ્દેશ્ય ક્યારેય ન રહ્યો. એટલા માટે એ પૈસાને તેમણે પોતાની પાસે ભેગા પણ ન કર્યા. જે પૈસા આવે તેને આગળના પ્રદર્શનની તૈયારીમાં ખર્ચી નાખતા અને દુઃખી-કષ્ટપીડિત લોકોની સહાયતા માટે વહેંચી દેતા. આવી રીતે તેમનામાં ઉદારતાનો પણ સમાવેશ થયો. પોતાના માટે ઓછામાં ઓછું ખર્ચ કરવાની કંજૂસાઈ અને બીજાને યોગ્ય સહાયતા માટે મન મૂકીને સહયોગ આપવાની પ્રવૃત્તિએ એમની લોકપ્રિયતામાં પણ ચાર ચાંદ લગાવી દીધા અને તેમના વ્યક્તિત્વને પણ પ્રાણવાન બનાવ્યું.

तेमनी લોકપ્રિયતાથી ગભરાયેલી ખાનદાન વ્યક્તિઓએ ષડયંત્ર રચીને તેમને ફરીથી જેલમાં મોકલી ઇંગ્લેન્ડ જઈને અંગ્રેજી સાહિત્યનું સારી રીતે અધ્યયન જે લોકોએ આરોપ લગાવીને તેમને જેલમાં પુરાવ્યા કર્યું. ઇંગ્લેન્ડમાં તેઓ ત્રણ વર્ષ સુધી રહ્યા અને ત્યાં પણ

લક્ષ્ય બનાવ્યું. જે સમયે તેમના પિતાનું તેમના પર વકીલાત હિતા તેઓ સમજી રહ્યા હતા, કે જેલમાંથી છૂટવા પછી તો સાહિત્યની સેવા જ

વૉલ્ટેયરે પોતાની કલમના માધ્યમથી તત્કાલીન સમાજના દોષો તરફ ઈશારો કરવાની શરૂઆત કરી. તેનું અસલ નામ ફ્રાંકઈ ભારી આરૂઈ હતું અને આરંભમાં તેણે એ જ નામથી લખ્યું. તેની અભિવ્યક્તિ એટલી મર્મસ્પર્શી અને એટલી તીક્ષ્ણ હતી કે વાંચનાર-સાંભળનારનું હૃદય વીંધી નાંખતી હતી. ત્યારે ફ્રાન્સમાં પણ અશિક્ષિતોની ઘણી સંખ્યા હતી. શિક્ષિત વ્યક્તિઓ તો તેમનાં પુસ્તકો વાંચીને સ્વતંત્ર દષ્ટિ અપનાવવાની પ્રેરણા ગ્રહણ કરતી જ હતી, પરંતુ અશિક્ષિત વ્યક્તિઓનો પણ એક મોટો વર્ગ હતો, જેને જાગૃત કરવાનું પણ આવશ્યક હતું. આ વર્ગ સુધી જાગૃતિનો સંદેશ પહોંચાડવા માટે વૉલ્ટેયરે રંગમંચનું માધ્યમ અપનાવ્યું. તેમણે નાટકો લખ્યાં અને રંગમંચ પર ભજવી બતાવ્યાં. પુસ્તકીય વિચારોની જેમ રંગમંચ પર પણ તેમની પ્રેરણો પ્રખર બનતી જતી હતી. પરિણામે એક બાજુ તેમના દ્વારા ભજવાતાં નાટકો લોકપ્રિય થતાં ગયાં, તો બીજી બાજુ તેઓ જનમાનસને પોતાના લેખો અને નાટકો દ્વારા પ્રભાવિત કરવા લાગ્યા. તેમનાં કેટલાંક નાટકોથી એવી જાગૃતિ આવી કે સ્વાર્થી તત્ત્વો ભયભીત થઈ ઊઠચાં. એ દરમિયાન તેમના દ્વારા લખવામાં આવેલું એક એવું કટાક્ષનાટક મંચ પર ભજવવામાં આવ્યું, જેમાં તે વખતની શાસનવ્યવસ્થા પર આકરા પ્રહારો કરવામાં આવ્યા હતા. જે અનિચ્છનીય તત્ત્વો વિરુદ્ધ તેઓ જનમત જાગૃત કરવામાં લાગેલા હતા તેઓ ગભરાઈ ગયા અને તેમણે વૉલ્ટેયર પર એક એવો દીધા. આ વખતે ફ્રાન્સની સરકારે તેમને જેલમાંથી એ આરોપ લગાવ્યો જેનાથી તેમને જેલની સજા થઈ. જેલમાં શિરતે છોડવા કે તેઓ આ દેશ છોડીને ક્યાંક બીજે ચાલ્યા જ તેમણે પોતાનું નામ ફ્રાંકઈ ભારી આરૂઈ બદલીને જાય. વૉલ્ટેયરે ઇંગ્લેન્ડ જવાનો નિશ્ચય કર્યો. ત્યાં સુધી 'વૉલ્ટેયર' રાખી લીધું અને એ જ નામથી કવિતાઓ તેમને અંગ્રેજી ભાષા બિલકુલ આવડતી ન હતી. પ્રવાસ લખતા રહ્યા. જેલમાં એ જ નામથી કવિતાઓનાં બે દિરમિયાન જ તેમાગે અંગ્રેજી ભાષા શીખી લીધી તથા પુસ્તકો તથા એક મહાકાવ્ય લખી નાખ્યાં.

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

વિચારો દ્વારા જનજાગરણનો શંખનાદ કર્યો. ફ્રાન્સ સરકારને વ્યક્તિઓમાં જીવનચેતના ફંકવા માટે જ જાણે વૉલ્ટેયરે જ્યારે એ ખબર પડી કે વૉલ્ટેયર ઇંગ્લેન્ડમાં પણ એ જ જિન્મ લીધો હતો. તેમની કલમ સ્વિટ્ઝરલૅન્ડમાં પણ કામ કરી રહ્યા છે અને તેનાથી તેમના દેશની બદનામી આગની જ્વાળાઓ ઓકવા લાગી. તેનો અપેક્ષિત પ્રભાવ ઇંગ્લેન્ડમાં થઈ રહી છે, ત્યારે તેમને પેરિસ પાછા બોલાવી પણ પડતો દેખાવા લાગ્યો અને જન-જાગરણનાં ચિહનો લીધા. જે વખતે તેઓ સ્વદેશ પરત આવ્યા તે વખતે દિખાવા લાગ્યાં. વૉલ્ટેયરની કલમની તીક્ષ્ણ અણીથી ગભરાઈને લાગતાવળગતા લોકોએ તેમને પાછા સ્વદેશ પરત લાવવા માટે આમંત્રિત કરતી વખતે મોકલવાનો પ્રયત્ન કર્યો. તેના માટે વૉલ્ટેયરને ધનની લાલચ પણ આપવામાં આવી, પરંતુ સિલ્હાંતો પર દઢ અને આદર્શો પ્રત્યે નિષ્ઠાવાન વૉલ્ટેયર ન તો એવી લાલચથી લોભાયા કે ન તો ધમકી આગળ ઝૂક્યા. તેમની કલમ નવા પ્રાણ ફંકતી રહી.

તેઓ જીવનના અંત સુધી કાર્યરત રહ્યા. કામ એ જ પેરિસવાસીઓ તેમનું સ્વાગત કરવા માટે ભેગા થયા. તેમનું સને ૧૭૭૮માં તેમનું મૃત્યુ થઈ ગયું. મૃત્યુ પહેલાં પોતાના થોડાક દિવસ સુધી તેઓ જર્મનીના સમ્રાટ ફ્રેડરિકના સિક્રેટરીને નોંધ કરાવેલ વક્તવ્યમાં તેમણે પોતાના પ્રિમ કરતાં કરતાં, મને શત્રુ સમજનારાઓ પ્રત્યે કોઈ અંધવિશ્વાસ અને અન્યાયને ઘૃણિત સમજીને મૃત્યુનું 应

તેમણે પોતાની સ્વતંત્ર અભિવ્યક્તિ અને પ્રગતિશીલ ગયા અને ત્યાં રહેવા લાગ્યા. શોષિત અને પીડિત તેમની ઉંમર માત્ર ૩૫ વર્ષની હતી.

એવું વિચારવામાં આવ્યું હતું કે શાસનની ઉદારતાથી પણ આપવામાં આવી અને જાનથી મારી નાખવાની ધમકી પ્રભાવિત થઈને વૉલ્ટેયર પાછળની ગતિવિધિઓનું પુનરાવર્તન નહીં કરે, પરંતુ એ તો સત્ય અને વિવેકના પૂજારી હતા. કોઈ સવિધાઓ મળતાં પોતાના આદર્શોનં ખંડન કરવું તેમને સ્વીકાર્ય નહતું. તેથી ફરીથી પહેલાંની બરાબર આગ ઓકતી રહી અને સૂતેલાં અંતઃકરણોમાં જેમ જનજાગૃતિના કામમાં લાગી ગયા. ઇંગ્લેન્ડથી આવ્યા પછી તેમનું એક પુસ્તક પ્રકાશિત થયું. 'લેટર્સ ઓન ધ ઇંગ્લીશ'. આ પુસ્તકમાં ફ્રાન્સના પ્રભુત્વવાળાં ખાનદાન તિમનો આનંદ હતો. જીવનના અંતિમ દિવસોમાં વૉલ્ટેયર કુટુંબો અને ધર્મ પુરોહિતોના અત્યાચારો પર નિર્મમ પ્રહારો જો કે બીમાર રહેવા લાગ્યા હતા, પરંતુ તેમની સાહિત્ય કરવામાં આવ્યા હતા અને તેમની વિરુદ્ધ સંઘર્ષ છેડવાનું સાધના ત્યારે પણ અવિરત ચાલતી રહી. ૮૩ વર્ષની ઉંમરે આહ્વાન કરવામાં આવ્યું હતું. જોતજોતામાં આ પુસ્તકની તેમને પેરિસ જવાની ઈચ્છા થઈ. ડૉક્ટરોએ કહ્યું કે તમામ નકલો વેચાઈ ગઈ. સરકારને જ્યારે ખબર પડી કે સ્વાસ્થ્યની સ્થિતિ જોતાં આ યાત્રા ન કરવી જોઈએ, પરંતુ વૉલ્ટેયરનું આવું કોઈ વિસ્ફોટક પુસ્તક પ્રકાશિત થયું છે, ('કર્મ' અને 'સંઘર્ષ'ને જ પોતાનો મંત્ર માનનાર વૉલ્ટેયર તો તરત જ એવો આદેશ આપવામાં આવ્યો, કે પુસ્તક માટે રોગ કે મૃત્યુના ભયથી કોઈ યોજના સ્થગિત કરી જ્યાં પણ જોવા મળે, તેને ઝૂંટવી લઈ, ખુક્લી જગ્યામાં દિવી, એ તેમની પ્રકૃતિની વિરુદ્ધ હતું. એટલા માટે તેમણે સળગાવી દેવામાં આવે. કેટલીક વ્યક્તિઓએ તેમની વિરુદ્ધ પેરિસ જવાની તૈયારી કરી અને મૃત્યુ પહેલાં તેઓ છેલ્લી આરોપનામું મૂકવાની રજૂઆત કરી. વૉલ્ટેયરને ખ્યાલ વાર ફ્રાન્સ ગયા. વૉલ્ટેયરના આવવાના સમાચાર સાંભળી આવી ગયો, કે તેમને ફરી જેલમાં જવું પડે તેમ છે, તો તેઓ ચૂપચાપ ફ્રાંસથી ભાગી નીકળ્યા અને જર્મની ભવ્ય સ્વાગત કરવામાં આવ્યું. તેના થોડા દિવસ પછી જ ચાલ્યા ગયા.

અતિથિ રહ્યા અને હવે અત્યાર સુધી તો મામલો શાંત પડી સમગ્ર જીવનનો નિષ્કર્ષ તારવીને મૂકી દીધો. તેમણે લખ્યું ગયો હશે, એમ માનીને વૉલ્ટેયર કરી પાછા ક્રાન્સ જવાની હતું - 'હું ઈશ્વરની ઉપાસના કરતાં કરતાં, પોતાના મિત્રોને તૈયારી કરવા લાગ્યા. જ્યારે તેઓ જર્મનીની સરહદ પાર કરી રહ્યા હતા, ત્યારે તેમને ખબર પડી, કે ફ્રાન્સની સરકારે પિણ પ્રકારનો ઘુણાભાવ ન રાખતાં અને અવિવેક, તેમને દેશનિકાલ થયેલા જાહેર કર્યાં છે અને પાછા ફ્રાન્સમાં દેખાય, તો પ્રાણદંડની સજા આપવાનો નિર્ણય કર્યો છે.|આલિંગન કરું છું.' આથી તેઓ પોતાનું ગંતવ્ય બદલી સ્વિટ્ઝરલૅન્ડ ચાલ્યા

યુગગીતા-૪૮



# સંકલ્પોમાંથી મૂક્તિ મળે તો ચોગ સિદ્ધ થાય

(આત્મસંયમ યોગ નામના શ્રીમદ્દ ભગવદ્દ ગીતાના છટ્ટા અધ્યાયની યુગાનુકૂળ વ્યાખ્યા-પ્રથમ હપતો)

શ્રી ગીતાજીના પ્રથમ છ અધ્યાય કર્મયોગ પ્રધાન છે, એ તથ્ય સૌ જાણીએ છીએ. છતાં પણ યોગેશ્વર અનેક જગ્યાએ જ્ઞાન અને ભક્તિનો મહિમા દર્શાવતા જાય છે. યોગત્રયીનું ગૂંથન-પારસ્પરિક સમન્વયાત્મક પ્રતિપાદન જે સંદર રીતે થયું છે, તેમાં જ આ કાવ્યની વિશેષતા છે. દરેક વ્યક્તિ માટે આ શ્લોકો તથા તેની વ્યાખ્યાના માધ્યમથી જીવન જીવવાનું વિધિવત માર્ગદર્શન છે. અર્જુન યુદ્ધક્ષેત્રમાં જ્યારે શ્રીકૃષ્ણનું શિષ્યત્વ સ્વીકારી લે છે (શિષ્યસ્તેડહં શાધિ માં ત્વાં પ્રપન્નમ - ૨/૭/૨) ત્યારે શ્રીકૃષ્ણ તેને ઉપદેશ આપે છે. 'તતો યુદ્ધાય યુજ્યસ્વ નૈવં પાપમવાપ્સ્યસિ' કહીને તેઓ તેને વારંવાર કર્મયોગમાં તત્પર થવા કહે છે. તો શું યુદ્ધ જ એકમાત્ર કર્મ છે ? ભગવાન અર્જુનના માધ્યમથી કર્મોનું જીવનમાં મહત્ત્વ, કર્મ-અકર્મ-વિકર્મની વ્યાખ્યા-દિવ્ય કર્મીઓનાં લક્ષણ, યુગધર્મને અનુરૂપ કર્મ-યજ્ઞરૂપી સત્કર્મ તથા ગૌરવપૂર્વક વિસ્તૃત વિવેચન આપણે સૌ જનસામાન્ય સ્તરના જિજ્ઞાસુ સાધકો માટે પ્રસ્તુત કરે છે. પહેલાથી પાંચમા અધ્યાયની યાત્રામાં તેમણે કેવળ 'સ્થિતપ્રજ્ઞ'ની વિસ્તારથી વ્યાખ્યા જ કરી નથી, પણ સુષ્ટિની ઉત્પત્તિ-યજ્ઞ અને **યજ્ઞીય જીવનનું મહત્ત્વ તથા જ્ઞાન દ્વારા મળનારી પરમ શાંતિનો બોધ પણ કરાવ્યો છે. હવે કર્મયોગની પરાકાષ્ઠા**એ પહોંચીને યોગેશ્વર 'આત્મસંયમ યોગ' નામે ઓળખાતા બ્રહ્મવિદ્યાના યોગશાસ્ત્રની વ્યાખ્યા પર આવે છે. સમયને સાધ્યા વગર ન તો અર્જુન સાધક બની શકશે - દિવ્ય કર્મી બની શકશે - ન આપણે, આપણને સૌને આત્મસંયમનો મર્મ સમજાવવા માટે યુદ્ધ ભૂમિમાં બંને સેનાઓની વચ્ચે ઊભેલા શ્રીકૃષ્ણ ઘણું સરસ પ્રતિપાદન પ્રસ્તુત કરે છે.

પર ચાલનારા વધુ પ્રિય છે, તે પણ અંતિમ શ્લોકમાં ઉદ્ઘાટિત

**'આત્મસંયમયોગ' નામના આ** અધ્યાયમાં કર્મયોગ વિશે શકતો હોય, મનને કાબૂમાં રાખી શકતો હોય, બળ ધરાવતો તથા યોગારૂઢ પુરૂષનાં લક્ષણ વિશે જાગાવતા રહ્યા છે. સાથેસાથે આત્મોદ્ધાર માટે પ્રેરણા તથા ભગવત્ પ્રાપ્ત **પુરૂષની વિશિષ્ટતાઓ પાગ જાગાવી** છે. ધ્યાનયોગની વ્યાખ્યા વિસ્તારપૂર્વક કરી છે. ધ્યાન કઈ રીતે કરી શકાય-વિચારોનું કઈ રીતે સુનિયોજન કરવું, મનનો નિગ્રહ કઈ રીતે સાધવો, આ અધ્યાયમાં કરવામાં આવી છે. આ અધ્યાયમાં અર્જુન એની ચર્ચા આ અધ્યાયમાં ખૂબ સ્પષ્ટરૂપે પ્રસ્તુત કરવામાં શ્રીકૃષ્ણને બે વાર ટોકે છે, પોતાની જિજ્ઞાસાઓ જણાવે આવી છે. અંતમાં યોગભ્રષ્ટ પુરૂષની કેવી ગતિ થાય છે તથા <mark>મરાગોત્તર જીવનમાં તેની કેવી સ્થિતિ થાય છે,</mark> એ સમજાવીને છે. તેને સમ્યક સમાધાન મળે છે - જીવન જીવવાની દષ્ટિ ધ્યાન યોગનો મહિમા સમજાવતાં સમાપન કરે છે. સંક્ષેપમાં આ છે એ સુડતાલીસ શ્લોક ધરાવતા એક મહત્ત્વપૂર્ણ અધ્યાયનું સિનોપ્સિસ.

આ અધ્યાયમાં આપણે પ્રવેશ કરી રહ્યા છીએ ત્યારે પ્રથમ આપાગે તેના મર્મને સમજી લઈએ. અહીં ઉતાવળમાં યુદ્ધની મનોભૂમિમાં વિચાર વ્યક્ત કરવામાં આવ્યા નથી, **યોગીજનોમાં - દિવ્યકર્મીઓમાં પણ શ્રીકૃષ્ણને ભક્તિ માર્ગ પરંતુ ખૂબ જ શાંતિથી ધીરેધીરે બુલ્કિપૂર્વક** વિચારીને સ્થાપિત

#### સંયમ મનના મહિમાનો યોગ

આ છઠા અધ્યાયમાં શ્રીકૃષ્ણએ ક્યાંય યુદ્ધની ચર્ચા કરી થાય છે.

નથી. પરંતુ યુદ્ધ તો એ જ કરી શકે છે જે એકાગ્રતા કેળવી હોય તથા સમાન બુદ્ધિ રાખી દરેક વસ્તુનું અવલોકન કરી શકતો હોય. જીવન સંગ્રામ પણ આવી જ વ્યક્તિ જીતી શકે છે. જીવન જીવવાની કળાની ધરી છે આત્મસંયમયોગ, દરેક પળે-દરેક શ્વાસે જીવનને કઈ રીતે જીવી શકાય. તેની વ્યાખ્યા છે. એક રીતે જોવા જાવ તો તે જિજ્ઞાસા આપણા સૌની પણ મળે છે તેમજ

#### યો માં પશ્યતિ સર્વત્ર સર્વ ચ મયિ પશ્યતિ । તસ્યાહં ન પ્રણશ્યામિ સ ચ મે ન પ્રણશ્યતિ ॥ ૬/૩૦

જેવા સુવિખ્યાત શ્લોકરૂપી આશ્વાસનની સાથે તે તપસ્વી અને યોગાભ્યાસી વચ્ચેનું અંતર જાણવા મળે છે.

Yug Shakti Gayatri - October, 2003(37

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

કરવામાં આવ્યા છે. આ અધ્યાયને સમજી લેનારાને પછી આનો ભાવાર્થ આ પ્રમાણે છે. એક દિવ્યકર્મી શ્રેષ્ઠ યોગી બનવામાં કોઈ સંશય રહેતો નથી. ્ધ્યાનના વિષયને લગતા ઘણા ખોટા ભ્રમને આ અધ્યાયના પોતાનાં કર્તવ્ય કર્મ કરે છે તે જ સંન્યાસી છે અને તે જ અર્જુનને સમજાવવાનો પ્રયત્ન કર્યો છે. જ્યારે પહેલા અને યોગ્ય નથી.

બીજા અધ્યાયમાં તેના મનનો વિષાદ બહાર આવ્યો હતો -ત્યારે શ્રીકૃષ્ણએ ગુસ્સે થવું પડવું હતું, તેઓ ઉશ્કેરાઈ ગયા શાસ્ત્રમાં જણાવ્યા પ્રમાણેનાં કર્મ કરે છે - તે જ સંન્યાસી હતા પરંતુ અહીં તેઓ પાર્થની જ નહીં, આપણા સૌની છે. પરંતુ જેમણે વૈદિક હોમ-યજ્ઞાદિ કર્મ છોડી દીધાં છે, માનસિક દુર્બળતાઓને ધ્યાનમાં રાખીને ખૂબ વિસ્તારથી સાથેસાથે લૌકિક પરોપકારનાં કાર્ય પણ કરવા નથી ઈચ્છતા, (માત્ર સૂત્રરૂપે નહીં) તથા સ્નેહભાવથી તેનું સમાધાન શોધી તેઓ સંન્યાસી નથી કહેવાતા. કર્મફળ ત્યાગ જ સંન્યાસી કાઢે છે. તેઓ જણાવે છે કે સમસ્ત ભ્રાન્તિઓનું - મનની અથવા દિવ્યકર્મી યોગી માટે પ્રથમ સાધન છે. આ પ્રાથમિક ચંચળતાઓનું સમાધાન ધ્યાન છે. જો ધ્યાનયોગ યોગ્ય રીતે શરત પૂરી થવાથી જ કોઈને સંન્યાસી કહી શકાય છે. કોઈ સમજી લીધો - આહાર - વિહારના નિયમોનું પાલન કર્યું - બિધાં જ કાર્યો છોડીને દંડ-કમંડલ ધારણ કરવા માત્રથી ભગવદ્ ભક્તિનો આશ્રય લીધો તો આલોક-પરલોક બંને સંન્યાસી બની જતો નથી. યોગ્ય બની રહશે. ધ્યાનની ધરી છે પોતાનો જ પોતાની ઉપરનો સંયમ

#### એક સાચા યોગની પરિભાષા

આ અધ્યાયનો શુભારંભ એક સાચા યોગી-આધ્યાત્મિક જીવન જીવનારા દિવ્યકર્મીની પરિભાષાથી થાય છે. ત્રિપુંડધારી, ચાખડી પહેરીને, જાતજાતના ઢોંગ રચીને ભગવાં કપડાં પહેરનારો સંન્યાસી નથી બની જતો, આ તથ્ય મર્મ પરંતુ યુદ્ધને ઘોર અને ન કરવા યોગ્ય કર્મ કહે છે. તે <u>ક્રારા સમજાવતાં</u> શ્રીકૃષ્ણ સંન્યાસી-યોગીની પરિભાષા|પલાયનવાદી બનવા ઈચ્છી રહ્યો છે. આ તો સંન્યાસ નથી. પોતાના પ્રિય શિષ્યને જણાવે છે. પહેલો શ્લોક આ પ્રમાણે સાચા અર્થમાં સંન્યાસ ત્યારે આવે છે જ્યારે કર્મયોગ કરતાં છે -

અનાશ્રિતઃ કર્મફલં કાર્યં કર્મ કરોતિ યઃ ৷ હવે આનો શબ્દાર્થ જોઈએ -

- આશ્રય લીધા વિના, કર્મફલમ્ - કર્મના ફળનો, કાર્યમ્ કર્મ શરીરનો ત્યાગ કરે છે. સાચા અર્થમાં એ જ સંન્યાસી છે. - કર્તવ્ય કર્મ, કરોતિ - કરે છે, યઃ - જે, સ - તે, સંન્યાસી-સંન્યાસી, ચ - અને, યોગી-યોગી, ચ - પણ, ન - નથી, અખાડો બનેલો છે. ૧૯૭૦માં પૂજ્યવરે ટ્રેક્ટસની શૃંખલા નિરગ્નિ - અગ્નિ વિનાનો (એટલે કે જે યજ્ઞ ન કરે તે), ન લખી હતી, તેમાંની એક હતી- 'બ્રાહ્મણ જાગે-સાધુ ચેતે.'

'જે કર્મના કળની અપેક્ષા ન રાખતાં નિષ્કામ ભાવથી માધ્યમથી નિર્મૂળ કરવામાં આવ્યા છે. આપણા પ્રિય વિષય યોગી છે, પરંતુ જે યજ્ઞ-હોમ જેવા અગ્નિમાં આહતિ આપવા પ્રત્યે શ્રીકૃષ્ણનો ભાવ આ અધ્યાયમાં અગાઉ ગુસ્સો કરનાર જેવાં કર્મોનો ત્યાગ કરે છે અને જે લૌકિક દષ્ટિએ પણ ગુરુ જેવો નથી, પરંતુ ખૂબ પ્રેમપૂર્વક-શાંતભાવે તેમણે પરોપકારનાં કાર્ય નથી કરતા, તેમને સંન્યાસી કે યોગી માનવા

શ્રીકૃષ્ણ અહીં કહી રહ્યા છે કે જે કર્મફળ ત્યાગી થઈને

#### પલાયનવાદની વિરુદ્ધ

અર્જુનના મનમાં દુવિધા છે. તે વિચારે છે કે ક્યારેક શ્રીકૃષ્ણ કહે છે કર્મયોગથી અને ક્યારેક કહે છે કે સંન્યાસથી જીવનલક્ષ્યની સિધ્કિ પ્રાપ્ત થાય છે. તો પછી કર્મયોગ કરવાથી શો લાભ ? યુદ્ધ કરવાથી શો ફાયદો ? આના કરતાં તો સંન્યાસ લઈ લેવો સારો. અર્જુન પણ ભિક્ષાજીવી થવાનું પસંદ કરે છે કરતાં મનુષ્ય અકર્મની સ્થિતિમાં ચાલ્યો જાય - જ્ઞાનયોગમાં પ્રતિષ્ઠિત થઈ જાય. કેટલાક એવા સિદ્ધ હોય છે જે સ સંન્યાસી ચ યોગી ચ ન નિરગ્નિર્ન ચાક્રિયઃ ॥ ૬/૧ પૂર્વજન્મનાં પોતાનાં પ્રારબ્ધ-અર્જિત સિદ્ધિઓના કારણે નાની ઉંમરે જ સંન્યાસમાં પ્રવૃત થઈ જાય છે, જેમકે આદિ શ્રી ભગવાન્ ઉવાચ - શ્રી ભગવાન બોલ્યા, અનાશ્રિતઃ શંકરાચાર્ય, સ્વામી વિવેકાનંદ. આવી વ્યક્તિઓ કામ પૂરું થયે

આજે તો આપણો દેશ બાબાઓનો (સાધુઓનો) - નથી, ચ - અને, અક્રિય - ક્રિયા માત્રનો ત્યાગ કરનાર, જેમાં તેણે ફ્રાંતિકારી ચિંતન પ્રસ્તુત કર્યુ હતું. આવી લગભગ

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

૧૦૦ પુસ્તિકાઓ હતી. આ પુસ્તિકામાં તેમણે બાબાજી અગ્નિની જરૂરિયાત નથી. તે જ કારણે વિધિવત સંન્યાસમાં લોકોની સંખ્યા છપ્પન લાખ જણાવી હતી તથા લખ્યું હતું દિક્ષિત અગ્નિ સાથે જોડાયેલા વૈદિક કર્મકાંડ સંપન્ન કરતા કે આવા જ લોકો વિદ્યાવિસ્તાર-ગ્રામોત્થાન-સ્વાવલંબન-રાષ્ટ્ર ધર્મમાં પ્રવૃત્ત થઈ જાય તો ભારતને ફરીથી 'સોને કી જાણાવે છે કે કેવળ ક્રિયાઓનો ત્યાગ કરનારો પણ યોગી ચીડિયા' બનાવી શકાય છે. એક વિકલ્પરૂપે તેમણે વાનપ્રસ્થીઓ-પરિવ્રાજકોનું તંત્ર ઊભું કર્યું. ૧૯૭૦માં જે ઘિણે જ આગળ જઈ પહોંચે છે. પરંતુ સંન્યાસી જો સાચો સંખ્યા સંન્યાસ વેશધારી લોકોની હતી તે નિશ્ચિતપણે ૧ અબજ દોઢ કરોડની વસતિ ધરાવતા આ દેશમાં દોઢ કરોડ છે કે જે યુગધર્મનું પાલન કરે છે, ઘરે-ઘરે જઈ જ્ઞાનનો પાર કરી ચૂકી હશે. શા માટે ન હોય ! અકર્મણ્યતાની સાથે પ્રસાર કરે છે, કર્મના ફળની આકાંક્ષા ન રાખતાં સતત કર્મઠ-સાંજ-સવારનું ભોજન અન્નક્ષેત્રમાં કોણ ન સ્વીકારે ! દરેક ક્રિયાશીલ બની પરોપકાર કરતો રહે છે, તે જ સાચો યોગી આવા છે, એવું કહેવાનો ઉદ્દેશ્ય નથી, પરંતુ નેવુ ટકાથી વધુ આવા છે જે પલાયનવાદી બનીને આ માર્ગ ઉપર ચાલી માત્ર કર્મકાંડ સુધી જ સીમિત રહીને અગ્નિ તથા કર્મને રહ્યા છે. ધર્મતંત્રના નામે આ કેટલી મોટી છેતરપિંડી છે. પરમ પૂજ્ય ગુર્દેવ પં. શ્રીરામ શર્મા આચાર્યજીએ કહ્યું

કે આજના કળિયુગની પરાકાષ્ઠાની પરિસ્થિતિઓમાં સંન્યાસ પ્રકારનો સંન્યાસ લેવાથી અમારૂં કલ્યાણ થઈ જશે. કલ્યાણ નિતાન્ત અવ્યાવહારિક છે. સો વર્ષ પહેલાં બની શકે કે તે પ્રાસંગિક રહ્યું હોય. આજનો-નવયુગનો સંન્યાસ પરિવ્રાજક ધર્મ છે. આજનું અધ્યાત્મ વિદ્યા વિસ્તારની અપેક્ષા આ સમુદાય પાસેથી રાખે છે. બ્રાહ્મણત્વના જન-જન સુધીના સિક્ષ્મતમ રૂપ છે. કર્મથી ઉપર જઈને જ્ઞાનની અંદર સ્વયંને વિસ્તારની અપેક્ષા રાખે છે. બ્રાહ્મણનાં બે ધન વિશે, પૂજ્યવરે જણાવ્યું છે. તપ અને વિદ્યા-તપસ્વી બનો-સંયમી બનો-વિદ્યાનો વિસ્તાર કરો-યોગ મહાવિદ્યાને જન-જન સુધી પહેરી લઈશ, અગ્નિથી પરહેજ રાખી દઈશ તો પણ સંન્યાસી પહોંચાડીને જીવન જીવવાની કળા શીખવાડો.

#### નિરગ્નિઃનો મર્મ

કરી દઈએ. 'નિરગ્નિ' શબ્દનો અર્થ છે - અગ્નિ વિનાનો ભગવાન વારંવાર કઠોર ઘા મારી રહ્યા છે. તેને સમજાવે છે એટલે કે અગ્નિનો પરિત્યાગ કરનારો. કારણ કે કર્મનું પ્રતીક કે સંન્યાસ લઈ લેવા માત્રથી તેને યુદ્ધમાંથી, રક્તપાતમાંથી, છે અગ્નિ. સંન્યાસી અગ્નિ સાથે જોડાયેલા કર્મકાંડ કરતા કૌરવોથી, નિદામાંથી, અપયશમાંથી, દ્રૌપદીનાં કટાક્ષ નથી, તે યજ્ઞ કરતા નથી અને અગ્નિમાં પકાવેલું ખાતા નથી. બાણોમાંથી, વિભિન્ન પ્રકારની થનારી લોકનિંદામાંથી મુક્તિ **યજ્ઞ કર્મની અવિરત ધારાનું પ્રતીક છે. પહેલાં ગૃહસ્થના ઘરે નિહીં મળે.** શા માટે ? કેમકે ભગવાનનો કર્મફળ અંગેનો ગાર્હપત્ય અગ્નિ રહેતો. જેને તેઓ સાથે રાખી ચાલતા. અકાટચ સિદ્ધાંત દરેક જગ્યાએ લાગુ પડે છે. જ્યાં સુધી **નિત્ય હવન કરતા હતા. દેવતાઓ અને મનુષ્યની વચ્ચેની અર્જુન શ્રીકૃષ્ણની** સમક્ષ છે - તેઓ વારંવાર તેન આસક્તિ કડી યજ્ઞ છે. આ વિદ્યા સૃષ્ટિ સંચાલનના એક ઘટકના છોડીને કર્મ કરતા રહેવાનું જ્ઞાન આપે છે. તેઓ જણાવી પ્રતીકરૂપે છે. સંન્યસ્ત થતાંની સાથે વ્યક્તિ બ્રાહ્મી સ્થિતિમાં રહ્યા છે કે ખરો સંન્યાસ તો આંતરિક છે, બાહ્ય નહી. જેણે **પહોંચી જાય છે. પરમાત્મ સત્તામાં અવસ્થિત રહેવા માટે પોતે પોતાના** અહંનો, પોતાની વાસનાનો, સંકલ્પોનો

નથી. 'ચાક્રિયઃ' શબ્દના માધ્યમથી શ્રીકષણ આ શ્લોકમાં નથી. કર્મયોગ મૂળ ધરી છે. અકર્મની સ્થિતિમાં તો સાધક હશે તો તે અકર્મની સ્થિતિમાં પહોંચી જાય છે. શ્રીકૃષ્ણ કહે છે. આવા યોગી જ સાચા સંન્યાસી કહેવડાવવા યોગ્ય છે. છોડી દેનારો કોઈ પણ સ્થિતિમાં સંન્યાસી કહેવાતો નથી અથવા તો પછી એવું પણ માની લેવું ન જોઈએ કે આ તો દૂરની વાત આત્માનું વધારે પતન થશે.

#### અનાસકત જ સંન્યાસી

યોગેશ્વર શ્રીકૃષ્ણની સ્પષ્ટ માન્યતા છે કે કર્મ જ્ઞાનનું સ્થાપિત કરી દેવાનું હોય છે. અર્જુનને તેઓ સમજાવે છે કે યુદ્ધ છોડીને (કર્મ છોડીને) ચાલ્યો જઈશ, ભગવાં વસ્ત્ર કહેવાઈશ નહી. સંન્યાસીની પરિભાષા છે એ દિવ્યકર્મ જેને કર્મફળમાં આસક્તિ નથી, તે સતત બીજાઓ માટે પરમાર્થમાં અહીં શ્લોકમાં જણાવેલ કેટલાક શબ્દોની સ્પષ્ટતા રત થઈ કર્મ કરી રહ્યો હોય. અર્જુનની અજ્ઞાનતાનાં મૂળમાં

શરીરની અંદર બેસાડી દીધાં છે. જે વારંવાર આપણને તેવા જ પ્રતિપાદનને આગળ વધારતાં ભગવાન ત્યાર આપણી જીવનયાત્રામાં તંગ કરે છે. સંન્યાસ લેવો છે તો

વેશભૂષાવાળો નહીં, સંકલ્પોમાંથી મુક્તિવાળો લઈએ.

### ભાવિ સુખોનાં સ્વપ્નાઓમાંથી બહાર નીકળીએ

ભારતીય મનોવિજ્ઞાનમાં પ્રયુક્ત આ સંકલ્પ શબ્દનો ખૂબ ભાવપૂર્ણ તેમજ વ્યાપક અર્થ લેવામાં આવ્યો છે. મનુષ્ય શેખચલ્લીની માફક ભાવિ સુખોની સંભાવનાઓ વિશે વિચારે છે અને ત્યારબાદ તે સ્વપ્નોને બળપૂર્વક પકડી રાખે છે. તેને પૂરા કરવા માટે તે ખંતપૂર્વક મહેનત કરે છે. તેના મનની આવી જ તલ્લીનતાને 'સંકલ્પક્રીડા' નામ આપવામાં આવ્યું છે. જ્યાં સુધી આપાગને કામનાઓ-વાસનાઓ તંગ કરતી રહે, ત્યાં સુધી ક્યારેય શાંત થઈ લક્ષ્ય પ્રત્યે સમર્પિત થઈ 'જં સંન્યાસ કહેવાય છે તેને હે અર્જુન ! તું યોગ જ શિકાતું નથી. એટલા માટે જ શ્રીકૃષ્ણ કહે છે કે જેણે પોતાના ક્યારેય પાગ દિવ્યકર્મી બની શકતો નથી, એક શ્રેષ્ઠ લોકસેવક, સમ્માનિત કાર્યકર્તા બની શકતો નથી. ક્યારેય પણ તે એક સંન્યાસને યોગ માનીને સંકલ્પોનો ત્યાગ કરનારો જ યોગી બની શકતો નથી. લોકો જુદી જુદી યોજનાઓ બનાવતા રહે છે અને પોતાનાં કર્મોનું ફળ ભોગવવાની

ધ્યાનની પ્રક્રિયાનો આરંભ કરીએ, તે પહેલાં મનને શાંત કરવાની જે પ્રાગાલી શ્રી ગીતાજીના માધ્યમથી યોગેશ્વરે પડે છે, સંકલ્પોનો ત્યાગ કરવાનો હોય છે. મન સ્વતઃ ચૂપ 'સંકલ્પ' અને 'સંકલ્પશક્તિ' બે અલગ અલગ શબ્દો નહીં થાય-તેને નિગ્રહની સ્થિતિમાં લાવવું પડશે. આ બીજું 101

(ક્રમશઃ)

મૂળમાંથી ત્યાગ કર્યો નથી તે યોગી હોઈ શકતો નથી. જાય. ઈચ્છાઓ-સંકલ્પોનો ક્યારેય અંત આવતો નથી. તે કોઈ પણ સ્થિતિમાં કર્મ તો કરવું જ પડશે. કર્મ જ મુક્તિનું ક્યારેય પૂરા થતા નથી. પહેલાં સંકલ્પોને પોષવાનું આપણે - બ્રહ્મનિર્વાણનું 'કારણ' બનશે. આંતરિક સંન્યાસના બંધ કરી દઈએ. જે કોઈ પણ વ્રત લઈએ તેને પૂરું કરીએ. નિરન્તર અભ્યાસની સાથેસાથે કર્મ કરતા રહેવાથી વાસનાત્મક આ પ્રમાણે કરતાંની સાથે સંકલ્પશક્તિ વધતી જશે. આપણે મન અને નિમ્ન પ્રકૃતિ ઉપર સહેલાઈથી વિજય પ્રાપ્ત કરી કામનાઓ-મહત્ત્વાકાંક્ષાઓ-સંકલ્પોને સ્થાયીરૂપં આપણા શકાય છે.

પછીના શ્લોકમાં જાગાવે છે -

#### યં સંન્યાસમિતિ પ્રાહ્યોંગં તં વિદ્ધિ પાણ્ડવ ા ન હ્યસજ્યસ્ત સઢલ્પો યોગી ભવતિ કશ્ચન ॥ ૨/૬ શબ્દાર્થ જોઈએ -

યં-જેને, સંન્યસમુ-સંન્યાસ, ઈતિ-એ પ્રમાણે, પ્રાહ-કહે છે, યોગમ્-યોગ(બ્રહ્મ સાથે જોડવું તે), તમ્-તેને, વિદ્ધિ-જાણ, પાણ્ડવ-હે પાંડુપુત્ર અર્જુન, ન-નહી, હિ-કેમ કે, અસન્યસ્ત-છોડચા વિના, સંકલ્પ-ઈન્દ્રિયતૃપ્તિની ઈચ્છા, યોગી-યોગી, ભવતિ-થાય છે, કશ્ચન-કોઈ.

ભાવાર્થ આ પ્રમાણેનો છે -

જાણ; કેમ કે ઈન્દ્રિયતૃપ્તિની ઈચ્છા છોડવા વિના કોઈ યોગી સિંકલ્પો-સકામ ઈચ્છાઓ-વાસનાઓનો ત્યાગ નથી કર્યો, તે થઈ શકતો નથી.' ૨/૬

#### સંકલ્પનો ત્યાગ

સાચી કર્મયોગી-દિવ્યકર્મી બને છે, આ શ્રીકૃષ્ણનો સ્પષ્ટ મત છે. સંન્યાસ અને કર્મ યોગ બંને એકબીજાનું પોષણ કરે ઉત્સકતામાં-એ ઈચ્છાના લાભનું ફળ ક્યારે મળશે-અશાંત, છે. જ્યારે મનુષ્ય પોતાના 'અહં'નો ત્યાગ કરે છે ત્યારે તે વ્યંગ્ર બની રહે છે. આવી વ્યક્તિ ક્યારેય પણ યોગી 'સંન્યાસ'ના માધ્યમથી એક શ્રેષ્ઠ યોગી બનવાની દિશામાં બિની શકતી નથી. પરંતુ મનથી યોગી બનવાનું અત્યંત આગળ વધે છે. જ્યારે તે નિઃસ્વાર્થ ભાવથી કરવામાં આવેલાં અનિવાર્ય છે.

કાર્યોને સંપન્ન કરે છે, કર્મફળની ઈચ્છાનો ત્યાગ કરી દે છે, ત્યારે તે સાચો કર્મયોગી બની જાય છે. આકાંક્ષાઓ-ઈચ્છાઓ-સંકલ્પોનો ત્યાગ કરનારો પોતાની અંદરના અપનાવી છે, તે અનોખી છે-ઈતિહાસમાં એ એક જ છે. માળખાને પાડી નાંખીને સાચા યોગી બનવાની દિશામાં ચિાન આમ જ થઈ જતું નથી. તેને માટે પહેલાં યોગી બનવું આગળ વધે છે.

છે. સંકલ્પશક્તિ એટલે આત્મબળ-મનોબળ-ઈચ્છાશક્તિ, કોઈ નહીં કરે. આપણે જાતે જ કરવું પડશે. પ્રથમ બે શ્લોકનો અહીં 'સંકલ્પ'થી યોગેશ્વરનો આશય છે - સકામ કર્મ. જે આ જ સંદેશ છે. કર્મો સાથે ઈચ્છાઓ જોડાઈ જાય, તે સંકલ્પ બની જાય છે. આપણને આટલું મળી ગયું, એટલું બીજું-વધારાનું મળી

Yug Shakti Gayatri - October, 2003 (40

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

ચેતનાની શિખરયાત્રા - ૨૦

# દેમાલયથી આમંત્રણ-૧

સંવત ૧૯૮૫નો ચૈત્ર માસ. સંવત્સર આરંભ થયો જ જશે. આ સ્થાનોની યાત્રા કરતાં કરતાં આગળ પહોંચવાનું હતો. વાસંતી નવરાત્રિનું આયોજન, શક્તિપૂજા અને માનસ છિ. નિર્દેશ પાગ ક્યાંય બહારથી નહીં, પોતાની અંદરથી જ પારાયણ સમગ્ર ગામમાં શરૂ થઈ ચૂક્યું હતું. ચાર-પાંચ દિવસ મિળી રહ્યા હતા. લાગતું હતું કે કોઈ પોતાની અંદર બેસીને પસાર થઈ ગયા હતા. શ્રીરામની સાધના પોતાની રીતે ચાલી બોલી-જણાવી રહ્યું છે. તે પ્રેરણા અથવા નિર્દેશના કારણે વિચાર કરવાની તક તો હતી જ નહીં. સ્કુરણા જ સંકલ્પ બની ગયો કે હવે જવાની તૈયારી કરવાની છે. સંધ્યા જપમાંથી પરવારીને તુર્તજ માને જણાવ્યું કે ગુરુદેવનો આદેશ થયો છે.

#### અંતરમાંથી આવ્યો નિર્દેશ

'શું આદેશ થયો છે ?' તાઈજીએ પૂછ્યું. 'થોડાક સમય ઉપાસના-અનુષ્ઠાનમાં પ્રવૃત્ત થયા. ઊઠતી વખતે અને સ્નાન |માટે તેમના સાંનિધ્યમાં રહેવાનું છે' - શ્રીરામે કહ્યું. તાઈજીને પોતાના ચિરંજીવી વિશે એ આશંકા તો હતી જ નહીં કે તે હિમાલય જતો રહેશે અથવા ક્યાંક બીજે જતો રહેશે અને હતા. લાગતું હતું કે સવારે કંઈક નવું શરૂ કરવાનું છે. શેની પાછો નહીં આવે કે સાધુ - સંન્યાસી બની જશે. તેમણે પૂછ્યું, 'કેટલા દિવસ માટે જવાનું છે ?'

શ્રીરામ બોલ્યા, 'એ તો નથી ખબર પણ લાગે છે કે મહાપુરશ્વરણના નિયત ધ્યાન-જપ પૂરા કર્યા. સવિતા તેઓ ત્રણ ચાર દિવસ તો પોતાની પાસે રાખશે. આવવા

> સાંભળીને તાઈજીના ચહેરા પર સ્વીકૃતિનો ભાવ 'અહીં તો વાતાવરણ બદલાઈ ગયું છે, પરંતુ તારે જે બાજુ

> તે વગર અટક્યે બોલે જતાં હતાં. 'તું શું લઈ જઈશ ? વિશે બરાબર ખબર હશે. તેઓ સાચી સલાહ આપશે.'

શ્રીરામે પોતાના હિમાલયવાસી ગુરુ વિશે, તેમના કરાવવામાં આવી રહ્યું હતું. હજુ ઉત્તરાખંડના રસ્તાઓમાં સાક્ષાત્કાર અને ભાવિ નિર્દેશો વિશે તાઈજી સાથે વધુ ચર્ચા બરફ જામેલો છે. બદ્રીકેદારના દરવાજા પણ બંધ છે. એકાદ કરી ન હતી. બે ચાર વખત જ વાતવાતમાં સહજ રીતે મહિનામાં ત્યાંના દરવાજા ખૂલવાના છે. યાત્રાની તૈયારી જણાવ્યું હતું કે ગુરુદેવ હિમાલયમાં ક્યાંક રહે છે. તેઓ અને ત્યાં સધી પહોંચવામાં એટલો સમય તો નીકળી જ ઝિયાય પાગ આવી-જઈ શકે છે. પ્રગટ થઈ શકે છે. જ્યારે

રહી હતી. તેમણે ચૈત્ર નવરાત્રિમાં વિશેષ કશું કર્યું નહીં. જે સાધનાક્રમ ચાલી રહ્યો હતો, તે જ અદ્ભુત અને અલૌકિક હતો. આ નવ દિવસના ઉપવાસ તો તેમણે રાખ્યા જ હતા. ફક્ત દૂધ અને પાણી ઉપર જ રહ્યા. ઘણું કરીને તે પાંચમનો દિવસ હતો. સવારે અઢી-ત્રાગ વાગ્યે ઊઠચા અને નિત્યના કરતી વખતે ઉત્સાહ માતો ન હતો. ખરેખર તો આગલા દિવસની સાંજથી જ મનમાં સંકલ્પ-વિકલ્પ આવી રહ્ય શરૂઆત કરવાની છે, તેનો આભાસ થતો ન હતો. કોઈ નવા સ્થાન માટે નીકળવાનું છે, એવું જરૂર લાગી રહ્યું હતું.

દેવતાને જપનું સમર્પણ કર્યા પછી પ્રદક્ષિણા કરી બેઠા જ જિવાના બીજા દસ-બાર દિવસ ગાણો.' હતા કે અંદરથી અવાજ આવ્યો. એ જ માર્ગદર્શક સત્તાના કંઠમાંથી વાણી પ્રગટ થતી પ્રતીત થઈ રહી હતી, જેણે બે આવ્યો. પછી બોલ્યાં, 'સારું બે અઠવાડિયાં થશે. આટલા વર્ષ પહેલાં વસંત પંચમી પર હિમાલય યાત્રાનો નિર્દેશ આપ્યો દિવસ માટે પૂરી તૈયારીથી જજે.' થોડું રોકાઈને બોલ્યાં, હતો. તે દિવસે પૂજાની ઓરડીમાં સાક્ષાત્કારના દિવસ જેવી જ પવિત્ર સુગંધ ફેલાઈ ગઈ હતી અને ચેતનામાં પાછલા જવાનું છે, ત્યાં તો હમેશાં ઠંડી રહે છે. પહેરવા-ઓઢવામાં વસંત જેવો જ ઉદ્ધાસ છવાઈ ગયો હતો. તે સત્તા પ્રગટ તો કોઈ પણ પ્રકારની ઢીલ ન રાખતો. ગરમ કપડાં તારી સાથે થઈ ન હતી. સ્વર પણ એવો ન હતો કે બીજાને સંભળાય. જિ રાખજે. આંતરિક ક્ષેત્રમાં જ તેનું ગુંજન થયું હતું. કહેવામાં આવ્યું કે ગયા વર્ષે પ્રત્યક્ષ સાંનિધ્ય માટે બોલાવવાની વાત કરવામાં બિધો જ સામાન મારા હાથે તૈયાર કરી આપીશ અને સાંભળ, આવી હતી. તે સમય આવી ગયો છે. નવા સંવત્સરની પંડિતજીને પૂછી લેજે તેઓ હરિદ્વાર-હૃષીકેશ આવતા-જતા શરૂઆત થતાં જ હિમાલય તરફ પ્રયાણ શરૂ કરી દેવાનું છે. રહે છે. આગળ ગંગોત્રી સુધી પણ ગયા છે. તેમને રસ્તા મલાકાત ત્યાં જ થશે.

પાંચમા નવરાત્રે ગયા વસંતના એ જ નિર્દેશનું સ્મરણ

તેમણે કહ્યું કે ગુરુદેવ બોલાવે છે ત્યારે તાઈજીને સમજતાં|સામાન કપડાંના બે માટા થેલાઓમાં બાંધી દીધો. કોઈએ વાર ન લાગી કે શ્રીરામ પોતાના એ જ સિલ્દગુરુ વિશે જણાવી કહ્યું કે ટૂંકમાં રાખવો વધુ સરળ રહેશે. વરસાદમાં પલળશે રહ્યા છે. એ વિશ્વાસ અવિચલ હતો કે તેઓ શ્રીરામને નહીં. તાઈજીએ જવાબ આપ્યો, પરંતુ ટૂંકનું વજન કેટલું પોતાનાથી દૂર નહીં કરે કે તેને બાબા-જોગી નહિ બનાવે. હિશે. તેને ઉપાડી ઉપાડીને જ છોકરો થાકી જશે. રહી વિશ્વાસનું કોઈ સ્પષ્ટ કારણ સમજમાં આવતું ન હતું. તેઓ સમજવા પણ ઈચ્છતાં ન હતાં. તેઓએ પોતાના ત્યાં જ સાથેસાથે થેલા પણ સુરક્ષિત થઈ જશે. યાત્રા પર ચિરંજીવીને હિમાલય તરફ જવાની અનુમતિ આપી, તો જતાં પહેલાં તાઈજીને પાછી છત્રી યાદ આવી. હવેલીમાંથી સંબંધમાં કાકા થતા પંડિત ધર્મદીને તેમને કહ્યું, 'ભાભી, ક્યાંકથી શોધી કાઢી અને પકડાવી દીધી. શ્રીરામ હવે એકલો ક્યાં જવા દો છો ? ત્યાં સાધુ-સંન્યાસી વૈરાગ્યની હિમાલયની યાત્રા માટે પૂરી રીતે તૈયાર હતા. ભસ્મ ખવરાવી દેશે.'

તાઈજી આ રમૂજપૂર્વકની સલાહ સાંભળી ખૂબ હસ્યાં. ફક્ત એટલું જ કહ્યું કે રસ્તો સરળતાથી કપાઈ જાય, એવી તે પ્રમાણસરનો હતો. વજનની દષ્ટિએ તે અડધો મણ (વીસ કોઈ સલાહ આપી શકો તો આપો. શ્રીરામ જે રીતે જઈ કિલો) પણ નહતો. હૃષીકેશ પહોંચતાં લાગ્યું કે તે પણ વધારે રહ્યો છે, તે જ રીતે પાછો પણ આવી જશે. બીજા લોકોએ છે. ૨૩ એપ્રિલના રોજ શ્રીરામ હૃષીકેશ પહોંચ્યા હતા. તે પણ એકલો નહી જવા દેવા અથવા હિમાલયથી દૂર રહેવાની સાંજે તેઓ ગંગાતટ ઉપર બેસીને ધ્યાન કરી રહ્યા હતા. સલાહ આપી હતી. તે બધાને તાઈજીએ સાંભળ્યા ન સિંધ્યાનો સમય હતો. એપ્રિલના અંત સુધીમાં હૃષીકેશનું સાંભળ્યા-જોયા ન જોયા કરી દીધા.

આજુબાજુ થથરાવી નાંખતી ઠંડી હોય છે. અહીં પોષ-મહામાં જે પ્રકારનો શિયાળો હોય છે, ત્યાં વૈશાખ-જેઠમાં યાત્રીઓની ભીડ રહે છે. શિયાળા-ઉનાળાથી બચવાનાં તેના કરતાં પણ વધારે ઠંડી હોય છે. તેઓ ક્યારેય એ ક્ષેત્રમાં સિસ્તાં-મોઘાં બધાં જ સાધન સરળતાથી મળી જાય છે. ગયા ન'તાં પરંતુ સાધુ-સંતો અને બદરી-કેદારની યાત્રા કરી|૧૯૨૭-૨૮ના દિવસોમાં સ્થિતિ આવી ન હતી. ત્યારે ગરમ આવનારા પાસેથી સાંભળ્યું હતું. એટલા માટે તેમણે શ્રીરામને કપડાં સાથે રાખીને ફરવું પણ સારી આર્થિક સ્થિતિની ઠંડીમાં અપાતો આહાર આપવાનું ચાલુ રાખ્યું. આ આહાર|નિશાની સમજવામાં આવતી હતી. મધ્યમ અને મધ્યમથી તેઓ ચૈત્રી નવરાત્રિમાં બંધ કરી દેતા હતા. આહાર કોઈ|કંઈક સારી આર્થિક સ્થિતિના લોકો પણ તડકામાં શેકવાને વિશેષ ન હતો. તાઈજીએ મધ, આદુ, તલ જેવી ગરમ વસ્તુ અથવા આગમાં તાપવાને જ ઠંડીથી બચવાનો ઉપાય ગણતા આપવાનું ચાલુ રાખ્યું.

હિમાલય યાત્રાનો અર્થ તેમને માટે બદ્રીનાથ કેદારનાથ કપડાં એકસાથે પહેરી લેતા હતા. સુધી જ સીમિત હતો. એથી વધુ ગંગોત્રી અને યમનોત્રી પણ જઈ શકાતું હતું; પરંતુ આ તો ઘણી જ આગળની વાત સિંન્યાસીઓ પર પડી. તે ગંગા-સ્નાન કરી નીકળી રહ્યા હતી. શ્રીરામ જ્યારે બોલ્યા કે હિમાલય જવાનું છે, તો તેઓ હતા. ધારામાંથી બહાર આવીને સીડી ઉપર બેઠા. શરીર કેદારનાથ સુધીનું જ સમજ્યાં હતાં. ન તેમણે વધારે કશું|લૂછ્યા પછી તેમણે પોતાની થેલીમાંથી ભભૂત (રાખ) કાઢી પૂછવાની જરૂરિયાત સમજી, ન શ્રીરામે જણાવ્યું. તેમને અને શરીર ઉપર ઘસવા લાગ્યા. ભભૂત લગાડેલા સાધુ પોતાને ખબર ન હતી કે હિમાલય યાત્રાનું આમંત્રણ કયા સંન્યાસી આ પહેલાં પણ ઘણી વાર જોયા હતા. ત્યારે ધ્યાન ક્ષેત્ર સુધી પહોંચવા માટે છે.

સિવાય મોજાં, રબ્બરના જાડા તળિયાંના બૂટ, ધાબળા, ટોળી સાયંકાલીન નિત્યકર્મોથી પરવારી જવા લાગી, તો લાકડી, મીણબત્તી, ટોર્ચ વગેરેની વ્યવસ્થા કરી. બધો જ શ્રીરામ પોતાની જગ્યાએથી ઊઠયા, ટોળાના સૌથી વૃદ્ધ

વરસાદની વાત તો જ્યાં છોકરો પોતાની જાતને છુપાવશે,

#### ઓછામાં ઓછો સામાન

તાઈજીએ સ્નેહ અને લાડથી જે સામાન બાંધ્યો હતો. વાતાવરણ સુંદર બની જાય છે. ઠંડી બિલકુલ લાગતી નથી તેમને લાગતું હતું કે વૈશાખમાં પણ બદ્રી-કેદારની|અને ગરમીની પણ ધીમી શરૂઆત હોય છે. યાત્રીઓની આવન-જાવન શરૂ થઈ જાય છે. હવે તો બધી જ ૠતુઓમાં હતા. બંને ઉપાય શક્ય ન હોય તેવી સ્થિતિમાં ત્રણ-ચાર

ગંગાતટ પર બેઠાંબેઠાં શ્રીરામની નજર કેટલાક ગયું ન હતું. તે સંન્યાસીઓને જોઈને ધ્યાનમાં આવ્યું કે ઠંડીથી લોકોને પૂછીપૂછીને તાઈજીએ સુતરાઉ અને ગરમ કપડાં બિચવાનો એક ઉપાય આ પાગ હોઈ શકે છે. સાધઓની એ

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - October, 2003 42

સંન્યાસી પાસે ગયા. તેમને પ્રણામ કર્યાં. સંન્યાસીએ|નક્કી નહતું. આંતરિક સ્ફરણાનું અનુસરણ કરી ચાલતા રહ્યા. આશીર્વાદની મુદ્રામાં હાથ ઊંચો કર્યો. શ્રીરામે પૂછ્યું, ડુદ્રપ્રયાગ, દેવપ્રયાગ, કાર્ગપ્રયાગ, નંદપ્રયાગ અને વિષ્ગુપ્રયાગ થઈને બદ્રીનાથ સુધી પહોંચાય છે. તે દિવસોમાં પણ સામાન્ય ં સંન્યાસીએ જણાવ્યું કે બદ્રીનાથ જઈશું. પછી તેમણે વાહન અને ચાલવાના માર્ગ હતા, પરંતુ સંન્યાસીઓએ જુદો જ રસ્તો લીધો. પરિચિત માર્ગ પર જવાથી હષીકેશથી બદ્રીનાથ લગભગ ત્રણસો કિલોમીટરના અંતરે છે. સાધુ મંડળીએ જે રસ્તો પસંદ કર્યો તે વધુમાં વધુ પચાસ કિલોમીટર છે. ઉદ્દેશ્ય યાત્રાની તૈયારી વિશે કંઈક જાણવાનો હતો. તેમણે |લાંબો હતો. અજ્ઞાત પહાડી માર્ગોમાંથી પસાર થતા તે લોકો બીજા દિવસની સાંજ પડતાં સુધીમાં તો જોશીમઠ પહોંચી ગયા.

નુસિંહ મંદિરની સામે પહોંચી વિશ્રામ કર્યો. પ્રાતઃ સમયે શિલામાંથી કોતરવામાં આવેલી આ મૂર્તિ અદ્ભુત છે. પ્રતિમાનો એક હાથ ઘણો જ પાતળો છે. પહેલીવાર જોતાં લાગે છે કે લોકવાયકા છે અને લોકોનો વિશ્વાસ પણ કે જે દિવસે આ ભુજા અલગ થઈ જશે, તે દિવસે નર-નારાયણ પર્વત એક થઈ રસ્તો નીકળીને બદ્રીનાથ સુધી જાય છે. લોકોનું માનવું છે કે નર-નારાયણ પર્વત એક થઈ જતાં જ બદ્રીનાથ જવું અસંભવ થશે. એ પણ કે તે દિવસે કળિયુગનો અંત આવશે. અથવા સુષ્ટિનો પ્રલય પણ થઈ જશે.

મંદિર પરિસરમાં જ શ્રીરામે આ પ્રકારની ચર્ચાઓ સાંભળી, પરંતુ તેના પર કોઈ ધ્યાન ન આપ્યું. તેઓ નૃસિંહ ભગવાનનાં દર્શન કરી તુર્તજ જોશીમઠ આવી ગયા. મઠની સ્થાપના આદિ શંકરાચાર્યે કરી હતી. અહીં તેમણે ત્રોટકાચાર્યને પોતાના પ્રતિનિધિ તરીકે નિયુક્ત કર્યા હતા. જોશીમઠની પ્રતિષ્ઠા આ પીઠના કારણે જ છે. શિયાળામાં બદ્રીનાથની પૂજા-આરતીનું પ્રચલન શંકરાચાર્યે જ કરાવ્યું હતું. પ્રમાણ તો એવું પણ મળે છે કે બદ્રીનાથનું મંદિર હિમાલયની ઘાટીઓમાં થઈ આવનારા અત્યાચારી વિદેશીઓએ ધ્વસ્ત કરી નાંખ્યું હતું. ત્યાંની પ્રતિમા પણ ખંડિત કરી કુંડમાં ફેંકી દીધી હતી. બદ્રીનાથની પુનઃપ્રતિષ્ઠા જોશીમઠમાં શાંકરમઠની સ્થાપના કરી. બધા જાણે છે કે આ સંતોની એ મંડળી બદ્રીનાથ જઈ રહી હતી. તેમનાથી પ્રકારના ચાર મઠ દેશના ચારે ખૂણે સ્થાપિત કરવામાં આવ્યા. (ક્રમશઃ) 🕸

'મહારાજ, આપ કઈ તરફ યાત્રા કરશો.'

પૂછ્યું 'તારે આવવું હોય તો ચાલ. એકલો જ લાગે છે. યાત્રા સારી રહેશે. કંઈક જ્ઞાન-ધ્યાનની વાતો થતી રહેશે.' શ્રીરામને થયું કે મહારાજ થોડા વધારે વાતોડિયા જણાય

કહ્યું, 'ના-ના મારે બદ્રીનાથ નથી જવું.'

'તો ક્યાં જવું છે ?' સંન્યાસી ચાલતાં ચાલતાં ઊભા રહી ગયા, 'ઘરેથી ભાગીને આવ્યો છે શું ? વૈરાગ્ય લેવો|સંધ્યા-પૂજા કર્યા પછી શ્રીરામ નૃસિંહ મંદિર ગયા. શાલગ્રામ છે ? અહીં શું કરી રહ્યો છું ? ક્યાંનો રહેનારો છું ?' મંડલેશ્વર લાગતા એવા તે સાધુએ એકસાથે અનેક સવાલ પૂછી લીધા. શ્રીરામ તે સવાલના કારણે અચકાયા. લાગ્યું કે કોની સાથે જરા પણ અડીશું કે દબાવીશું તો હાથ તૂટી જશે, પરંતુ આ ચાળો કર્યો. તેઓ બોલ્યા, 'માફ કરજો, મહારાજ. મારાથી ભય નિરાધાર છે. સદીઓથી મૂર્તિ આ જ સ્થિતિમાં છે. ભૂલ થઈ ગઈ. મેં આપનો સમય નષ્ટ કર્યો.'

'વ્યર્થ ગ્લાનિમાં ન પડીશ, બચ્ચા. હું જાણું છું કે તું શું પૂછવા ઈચ્છે છે.' તે સંન્યાસી બોલ્યા, શ્રીરામ કોઈ જવાબ જશે. બંને પર્વત જોશીમઠથી થોડે જ દૂર છે. તેની વચ્ચેથી આપ્યા વગર મહાત્માની સામે જોતા રહ્યા, 'જેનો પોકાર સાંભળી અહીં આવ્યો છો ને, એનો જ વિશ્વાસ રાખ, એ જ તને જ્યાં લઈ જવાનો હશે ત્યાં લઈ જશે. કોઈ સંગાથમાં થિઈ જશે. પછી બદ્રીવિશાલની પૂજા આરાધના ભવિષ્ય બદ્રીમાં ગયા કરતાં એકલા જવું શ્રેયસ્કર છે.'

#### બદ્રીનાથ તરક

સંન્યાસીએ આ વાત શું વિચારીને કહી હતી ? શ્રીરામની સમજમાં કશું જ ન આવ્યું. તેમણે અર્થ સમજવા માટે માથાકૂટ પણ ન કરી. સંવાદ દ્વારા ફક્ત એ ભાવ જાગ્યો કે માર્ગની ચિંતા, ઠંડીથી બચવું અને મુશ્કેલીઓ વિશે વિચારવું વ્યર્થ છે. જે માર્ગદર્શક સત્તાએ હિમાલય માટે બોલાવ્યો છે, તેઓ જ આગળનો પ્રબંધ પણ કરશે. એવી ભાવ-ધારાઓમાં આવી જઈ થોડો સામાન હૃષીકેશમાં મૂકી દીધો. જે સામાન છોડચો તેમાં છત્રી, થોડાંક વસ્ત્રો અને એક ધાબળો હતો. થેલીમાં એક ધાબળો મૂક્યો તો પ્રથમ સાક્ષાત્કારના સમયે માર્ગદર્શક સત્તાનું દિગંબરરૂપ સ્મરણમાં આવ્યું. વિચાર આવ્યો કે સફેદ બરફથી ઘેરાયેલા વાતાવરણમાં વગર વસ્ત્રે રહી શકાતં <mark>હોય તો પછી ઠંડીમાં બચવાનો શસ્ત્ર-સરંજામ લઈને ચાલવામાં |</mark>આદિ શંકર દ્વારા જ કરવામાં આવી હતી. એ જ વિભૂતિએ કોઈ ઔચિત્ય ખરૂં ?

થોડું અંદર રાખી શ્રીરામ પણ ચાલી નીકળ્યા. એવું નિધરિત તો કર્યું નહોતું કે બદ્રીનાથ જવું છે. ક્યાં જવાનું છે એ પણ ચિકિત્સા

આયુર્વેદ

### કવાથ ચિકિત્સા દ્વારા જટિલ રોગોનો સરળ ઉપચાર-ર

ક્વાથ ચિકિત્સા દ્વારા સામાન્યથી માંડીને કષ્ટસાધ્ય અને પિથ્ય-પરેજીની સાથે આ ક્વાયનું નિત્ય-નિયમિતપણે સેવન ઘણીવાર અસાધ્ય જણાતા જટિલ રોગ સુધ્ધાંનો ઉપચાર થઈ કરવાથી કેવળ અનિવ્રા જ દૂર થતી નથી, પરંતુ તેના મૂળ કારણમાં શકે છે. પાછલા અંકમાં વાયુરોગનાશક અને ઉચ્ચ રક્તચાપ (હાઈ ઉચ્ચ લોહીનું દબાણ જેવા રોગ પણ નિયંત્રિત તેમજ શાંત થઈ બ્લડપ્રેશર) નાશક ક્વાથનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું હતું. અહીં જાય છે. એનાથી આગળ ચર્ચા કરીએ છીએ.

#### (૩) અનિદ્રાનાશક ક્વાથ

અનિદ્રા અથવા ઊંઘ ન આવવી - જેને ચિકિત્સાવિજ્ઞાની 'સ્લીપલેસનેસ' અથવા 'ઈન્સોમ્નિયા' કહે છે, વ્યક્તિના સ્વયંના ખાન-પાન, ચિંતન-મનન તથા આચાર-વિચારની દેન છે. અપૂરતી ઊંઘ અથવા અનિદ્રાના કારણે વ્યક્તિની કાર્યક્ષમતા તો ઓછી થાય જ છે, સાથેસાથે તેના અનેકાનેક દુષ્પ્રભાવ પણ શારીરિક-માનસિક સ્વાસ્થ્ય પર સ્પષ્ટ પરિલક્ષિત થવા લાગે છે. આનાથી ત્રાસેલી વ્યક્તિ ઊંઘ લાવનારી ગોળીઓ, નશીલી દવાઓ જેવાનો આધાર લેવા લાગે છે. રોગનું મૂળ કારણ દૂર કર્યા વગર રોગ મટતો નથી, પરંતુ નવાં તેમજ પરિવર્તિત રૂપોમાં પ્રમાણમાં તેનાં ગુણનક્રમમાં લઈને તેને મિશ્રણ કરી અધકચરો વધતો રહે છે.

જોવા જાવ તો અનિદ્રાનાં કારણો અનેક હોઈ શકે - જેમકે સૂતી વખતે વર્તમાન અથવા તો ભવિષ્યની કલ્પનાઓ કરતા રહેવું. ભૂતકાળની વાતોમાં ગૂંચવાઈ જવું અથવા તો તેને મનમાંથી કાઢી ન શકવું, માથું દુઃખવું-શરીર તૂટવું, કોઈ રોગના કારણે બેચેની, ક્ષોભ અથવા ચિંતાના કારણે ખરાબ વિચારોથી ઘેરાયેલા રહેવું, અજીર્ણ, હૃદયરોગ, શ્વાસ રોગ, સોજા, તાવ, દુઃસ્વપ્ન જેવાં કારણે પણ ક્યારેક ક્યારેક ઊંઘ આવતી નથી અને વ્યક્તિ પાસાં ફેરવતી રહે છે. માનસિક ચિંતા, તાણ, ભય, ક્રોધ વગેરેના જોઈએ, ખાસ કરીને ઉચ્ચ લોહીના દબાણના કારણે થયેલ કારણે મન અશાંત થઈ જાય છે અને વધુ પડતી બેચેનીનો અનુભવ | અનિદ્રામાં રાત્રે તળેલી-શેકેલી તેમજ પચવામાં ભારે વસ્તુઓ કરે છે.

હોય છે. રોગનું શમન થતાં જ ઊંઘ આવવા લાગે છે અને વ્યક્તિ સ્વસ્થ થઈ જાય છે, પરંતુ હાઈપરટેન્શન એટલે લોહીના ઊંચા સૌથી સરળ ઉપાય છે - ધ્યાન અને માનસિક જપ. પલંગમાં દબાણના કારણે ઉત્પન્ન અનિદ્રા રોગ સર્વાધિક કષ્ટદાયક હોય |સૂતાંની સાથે 'શબાસન મુદ્રા'માં શરીર અને મનને ઢીલું છોડી છે. નિદ્રા લાવનાર દવાઓની લાઈન લગાડી દેવાથી શાંતિપૂર્વકની દિવું અને પોતાના ઈષ્ટનું ધ્યાન કરતાં ગાયત્રી મહામંત્ર અથવા ઊંઘ તો આવતી જ નથી. હા, રોગી નશો કરેલી વ્યક્તિની જેમ મિહામૃત્યુંજય મંત્રનો માનસિક જાપ કરતા રહી રોમ-રોમમાં અર્ધપ્રસુપ્ત સ્થિતિમાં પડચો રહે છે. આવી સ્થિતિમાં ઊંઘનું આહવાન કરતા રહી શાંતિપૂર્વક ઊંઘ લેવાનો ઉપક્રમ કરવો અનિદ્રાનાશક ક્વાથનું સેવન ઘણું જ લાભકારી સાબિત થયું છે. જોઈએ.

'અનિદ્રાનાશક કવાથ'માં નિમ્નલિખિત ઔષધિઓ લેવામાં આવે છે -

(૧) બ્રાહ્મી-૧ચમચી (પાંચ ગ્રામ-ચાની ચમચી), (૨) શંખપુષ્પી-૧ ચમચી, (૩) વિજયા-૧ ચમચી, (૪) ખુરાસાની અજમો - ૧/૪ ચમચી (૫) જટમાંસી ૧૦ ગ્રામથી ૩૦ ગ્રામ સુધી, (૬) સર્પગંધા-૧/૨ ચમચી (૭) હરડે-૧ ચમચી (૮) અશ્વગંધા-૧/૨ ચમચી (૯) ગળો - ૧ ચમચી (૧૦) સાટોડી - ૧ ચમચી (૧૧) અર્જુન - ૧ ચમચી (૧૨) વરૂણ-૧/૨ ચમચી

આ બધાજ ૧૨ ઘટક દ્રવ્યોને પોતાની જરૂરિયાતના ભૂકો તૈયાર કરી લેવો અને એક ડબ્બામાં સુરક્ષિત રાખી દેવો. ક્વાથ બનાવતી વખતે મિશ્રણ કરેલા ભુકામાંથી ૫-૬ ચમચી (૩૦ ગ્રામ) લઈને સાંજે અડધા લિટર પાણીમાં પલાળવો, સવારે ધીમા તાપે કવાથ બનાવવો. ચોથા ભાગ જેટલું પાણી રહે ત્યારે તેને ઉતારી લઈ સ્વચ્છ કપડાંથી ગાળી ઠંડો થવા દેવો. તૈયાર થયેલ ક્વાથમાંથી અડધી માત્રા સવારે અને બાકીની અડધી માત્રાનું સેવન સાંજે કરવું.

અનિદ્રાના રોગમાં પથ્ય-પરેજીનું ધ્યાન વિશેષપણે રાખવું ખાવી ન જોઈએ. રાતનું ભોજન હંમેશાં હળવું જ લેવું જોઈએ. અનિદ્રા રોગનાં આ બધાં જ કારણો લગભગ અસ્થાયી|ભોજન કર્યા પછી 'મહાશંખાદિવટી'ની બે ગોળી સવારે અને બે ગોળી રાત્રે પાણી સાથે લેવી જોઈએ. અનિદ્રાને દૂર કરવાનો

Yug Shakti Gayatri - October, 2003(44

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

#### (૪) 'મેલેરિયા' તાવનાશક ક્વાથ :

મેલેરિયા તાવના ઘણા જ પ્રકાર છે તે બધામાં આ ક્વાથ અત્યંત લાભકારી સિદ્ધ થયો છે. આમાં નીચે દર્શવિલ ઔષધિઓ લાભકારી જોવા મળ્યો છે. આમાં નીચે જણાવેલ વસ્તુઓ મેળવવામાં આવે છે.

(૧) પાંદડી કરિયાતું - ૧૦ ગ્રામ (૨) નેપાળી કરિયાતું -૧૦ ગ્રામ (૩) શાહતરા - ૧૦ ગ્રામ (૪) પદ્માખ - ૫ ગ્રામ અરડૂસી - ૧ ચમચી (૪) ભોંયરીંગણી - ૧ ચમચી (૫) ભારંગી (૫) લાલ ચંદન - ૫ ગ્રામ (૬) ગળો-૧૦ ગ્રામ (૭) મરી -૧૫ દાણા (૮) અજમો - ૧૦ ગ્રામ (૯) નાની હરડે-૧૦ ગ્રામ (૧૦) લવિંગ - ૫ નંગ (૧૧) ખૂબકલા - ૧૦ ગ્રામ (૧૨) તુલસીપત્ર - ૧૫ (૧૩) ફ્લાવેલી સફેદ ફટકડી-૫ ગ્રામ (૧૪) આર્ટીમીસિયા - ૧૦ગ્રામ (૧૫) લીમડાનાં પાન - ૧૦ ગ્રામ (૧૬) કડુ - ૫ ગ્રામ (૧૭) ભોંય આમલી - ૧૦ ગ્રામ (૧૮) કડવા પરવળનાં પાંદડાં (પટોલપત્ર) - ૧૦ગ્રામ (૧૯) નાગરમોથ - ૧૦ગ્રામ (૨૦) ઈન્દ્રજવ છાલ - ૧૦ગ્રામ (૨૧) કણઝી-૧૦ગ્રામ (૨૨) આકડાનાં પાન - ૨ ગ્રામ

ઉપર જણાવેલ બધી જ ૨૨ વસ્તુઓનો અધકચરો ભૂકો તૈયાર કરીને તેને ભેળવીને એક ડબ્બામાં ભરી દેવો. તેમાંથી દરરોજ ૪-૫ ચમચી (૨૫ ગ્રામ) ભૂકો લઈને રાત્રે અડધા લિટર પાણીમાં પલાળી દેવો અને સવારે ધીમા તાપે ક્વાથ બનાવવો. જ્યારે ક્વાથ ઉકળતાં ઉકળતાં ૧/૪ અંશ બાકી રહે ત્યારે ઉતારીને ઠંડો કરી સ્વચ્છ કપડાંથી ગાળી લેવો. આના બે ભાગ કરી એક ભાગ છિટકારો મેળવવા આ ક્વાથ સર્વોત્તમ લાભકારી જોવા મળ્યો છે. સવારે અને એક ભાગ સાંજે પીવો જોઈએ.

એ પણ જોવા મળ્યું છે કે ક્વાથની સાથેસાથે ખાંડેલા ભૂકાનું બારીક પીસેલું ચૂર્ણ એક ચમચી સવારે અને એક ચમચી સાંજે|(૩) નવસાર-અડધી ચપટી (૪) બિલાના મૂળની છાલ - ૧ પાણી સાથે લેતા રહેવાથી અધિક લાભ થાય છે અને તાવમાં જલદી રાહત મળે છે. એ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવું જોઈએ કે પાણી સાથે કાકીરૂપે લેવાનો પાઉડર એકદમ બારીક હોવો જોઈએ. આને માટે ખાંડેલા ભૂકાને બરાબર પીસીને કપડાંથી ચાળી લેવો જોઈએ. આમાંથી ૧-૧ ચમચી લેવાનું કહેવામાં આવ્યું છે.

મેલેરિયાના તાવમાં એક બીજો પ્રયોગ અત્યંત લાભદાયક જોવા મળ્યો છે. મેલેરિયાની શરૂઆત પહેલાં ગરમી અથવા કંપારીનો અનુભવ થાય છે. તે જ સમયે જો અડધું ટીપું આકડાનું દૂધ એક ચમચી ઘી અથવા માખણમાં મૂકીને લેવામાં આવે તો એ 'એન્ટીડોટ'નું કામ કરે છે. એટલે મેલેરિયાનાં પરજીવી વિષાણુઓ દારા ઉત્પન્ન વિષાકતતાનું શમન આકડાનું દૂધ કરે છે. આકડાનું દૂધ લેવાથી કોઈ પણ પ્રકારની તકલીફ થતી જણાય તો ૧-૨ ચમચી ધી અથવા સાકર મેળવેલું પા લિટર જેટલું દૂધ પી લેવું જોઈએ. આને કારણે ગરમી નહીં લાગે. દૂધ અથવા ઘી વ્યક્તિ પૂર્ણપણે સ્વસ્થ થઈ જાય છે. હંમેશાં તાવ આવતાં પહેલાં પીવાં જોઈએ. તાવ આવી જાય પછી દૂધ ન લેવું જોઈએ.

#### (૫) શીતરોગનાશક ક્વાથ ઃ

આ ક્વાથ ક્રોનિક અથવા એલર્જીક બ્રોન્કાઈટિસમાં અત્યંત મેળવવામાં આવે છે.

(૧) રુદંતી-૧ ચમચી (૨) રુદ્રવંતી - ૧ ચમચી (૩) - ૧ ગ્રમચી (૬) તેજપત્ર - ૧ ચમચી (૭) જેઠીમધ - ૧/૨ ચમચી (૮) ત્રિક્ટુ (સૂંઠ, મરી, પીપર સમાન ભાગે)-૧ ચમચી (૯) પિત્તપાપડો - ૧ ચમચી (૧૦) નવસાર - ૧ ચપટી (૧૧) દશમળ - ૧ ચમચી (૧૨) પિપ્પલી પંચાંગ - ૧ચમચી (૧૩) તાલીસપત્ર - ૧/૨ ચમચી (૧૪) ચિત્રક - ૧ ચમચી (૧૫) તુલસી - ૧/૨ ચમચી (૧૬) ગુલબનફશા - ૧ ચમચી (૧૭) અતિવિષની કળી - ૧ ચપટી.

આ બધીજ ૧૭ વસ્તુઓને નિર્ધારિત માત્રામાં લઈને તેને ખાંડીને અધકચરો ભૂકો તૈયાર કરી લેવો. પ્રતિદિન ૪-૫ ચમચી ભૂકામાંથી ક્વાથ બનાવી લેવાથી જૂનો શીતરોગ અને એલર્જીક બ્રોન્કાઈટિસ રોગ સારા થઈ જાય છે.

#### (૬) બ્રોન્કિયલ અસ્થમા(દમ) અર્થાત શ્વાસ-કાસ નાશક ક્વાથ :

બ્રોન્કિયલ અસ્થમા-શ્વાસ-કાસ તેમજ દમના રોગમાંથી આમાં નિમ્નલિખિત ઔષધિઓ મેળવવામાં આવે છે.

(૧)સોમલતા - ૨ ચમચી (૨) અતિવિષની કળી - ૧ રત્તી ચમચી (૫) કાકડાસિંગી - ૧ ચમચી (૬) પીપળાની છાલ -|અડધી ચમચી (૭) ભોરીંગણી - ૨ ચમચી (૮) ભારંગી - ૨ ચમચી (૯) જેઠીમધ - ૨ ચમચી (૧૦) ત્રિકટુ - ૨ ચમચી (૧૧) અરડૂસીનાં મૂળ (વાસામૂળ) - ૧ ચમચી (૧૨) રુદંતી કળ - ૨ ગ્રામ (૧૩) રુદ્રવંતી - ૧ ચમચી (૧૪) ગુલબનકશા -૧ ચમચી (૧૫) ગાજવાન - ૧ ચમચી (૧૬) રાસ્ના - ૧ ચમચી ઉપર્યુક્ત બધી જ ૧૬ એષધિઓને અલગ-અલગ ખાંડીને

તેનો અધકચરો ભૂકો કરી લેવો અને એક ડબ્બામાં ભરી લેવો. કવાથ બનાવતી વખતે આ ભૂકામાંથી ૪-૫ ચમચી (૨૦-૨૫ ગ્રામ) લઈને અડધા લિટર પાણીમાં કાઢો બનાવવો. સવાર-સાંજ રોગીને તેનું સેવન કરાવવું. ખાંસી, દમ, એલર્જીક બ્રોન્કાઈટિસ જેવા જીર્ણ રોગોમાં નિરંતર પથ્ય-પરેજીની સાથે આ ક્વાથનું સેવન કરવાથી રોગ મૂળમાંથી નાશ પામે છે અને টো

(ક્રમશ:)

Yug Shakti Gayatri - October, 2003 45

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

### જ્યોતિ પર્વ પર કંઈક આત્માવલોકન

દીપાવલી પર્વ સંદર્ભમાં

સમગ્ર જીવનની સિધ્ધ ભારતીય સંસ્કૃતિની એક મૌલિક વિશેષતા છે, પર્વ-તહેવારોની અવિરલ શ્રૃંખલા. આ પર્વ-તહેવાર જ્યાં સામૂહિક ઉલ્લાસ તથા જીવંતતાનું ઘટક છે, ત્યાં સામૂહિક ચેતનાના સુધારનું સશક્ત માધ્યમ પણ છે. વર્ષના ૩૬૫ દિવસોમાં એવો ક્યો દિવસ છે, જે દિવસે કોઈ પર્વન હોય. પર્વોની અત્ટ શ્રુંખલામાં મુકુટમણિનું સ્થાન જો કોઈને મળવા યોગ્ય છે તો તે છે, પ્રકાશ પર્વદીપાવલી. દીપાવલી માત્ર એક પર્વ અથવા તહેવાર નથી, પરંતુ પર્વપુંજ છે. આસો વદ એકાદશી એટલે કે રમા એકાદશીથી શરૂ કરી ગોવત્સ ખારસ, ધનતેરસ, કાળી ચાદશ તથા હનુમાન જયંતી, કમલા જયંતી તથા દીપાવલી, અન્નકૂટ-ગોવર્ધન-વિશ્વકર્મા પ્રતિપદા અને ભ્રાતૃ અથવા યમદ્રિતીયા સુધી પૂરા સાત દિવસ સુધી, અહીંયા-ત્યાં સર્વત્ર દીપમાલિકાનો પ્રકાશ દ્રષ્ટિગોચર થાય છે. આ શ્રેષ્ઠ પવેપુંજ ભારતીય સંસ્કૃતિનો અત્યંત મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રસંગ છે, જેમાં આનંદ અને પ્રકાશના શાક્ષત વિજયનો મોટો માર્મિક ઈતિહાસ ઝગમગી રહ્યો છે.

પ્રચલિત માન્યતાઓ અનુસાર એ દિવસે રઘવંશી ભગવાન શ્રીરામે વનવાસની ચૌદ વર્ષીય અવધિને પુરી કરી અયોધ્યામાં પદાર્પણ કર્યું હતું. આ આગમનની ખુશીમાં અયોધ્યાવાસીઓએ ઘીના દીવા પ્રગટાવ્યા હતા. ત્યારથી દીપાવલી દરેક વર્ષે મનાવવા લાગી. એ દિવસ ધર્મરાજ યમને જીજ્ઞાસ નચિકેતાને જ્ઞાનની અંતિમ વલ્લિનો (અધ્યાય) ઉપદેશ આપ્યો હતો. પતિવ્રતા સાવિત્રીએ પણ એ દિવસે પોતાના અપરાજેય સંકલ્પ દ્વારા યમરાજના મૃત્યુપાશને તોડીને મનવાંછિત વરદાન મેળવ્યું હતું. જૈન ધર્મ અનુસાર જૈન તીર્થંકર ભગવાન મહાવીરે એ દિવસે નિર્વાણ પ્રાપ્ત કર્યું હતું અને દેવલોકથી સમસ્ત દેવતાઓએ દીપ પ્રગટાવી તેમની સ્તૃતિ કરી હતી.

જ્યોતિપર્વ સાથે જોડાયેલ પાવન પ્રસંગોની આ શંખલા અનંત છે. જે પણ હોય ભારત ભૂમિનું સૌથી મહાન પર્વદીપાવલી સદૈવ અંધકાર સામે લડવાની આપણી ઉત્કટ અભિલાષા અને પ્રબળ જીજીવીષાનું પ્રતીક રહ્યું છે, પરંતુ કોણ જાણે કેમ દીપાવલીનું પર્વ શતાબ્દિઓથી ફેલાયલ તે અંધકારને દૂર નથી કરી શકતું, | રહી ગયું છે. પોતાની પરંપરાગત પ્રવાહની લીકમાં વહેતા

જે ભારતીય જન જીવનને નિરાશા અને ત્રાસની ઊંડી ખાઈઓમાં ધકેલી રહ્યું છે.

આજે રક્તરંજિત કાશ્મીર મર્માંતક સંઘાત સહેતી ગુર્જર ભૂમિ, સળગતા તેલંગાના તથા ઝારખંડ, ખખડેલ બિહાર અને ઉત્તરપૂર્વ આપણને સૌગાતમાં મળેલ છે અથવા આપણી રાજનીતિક નેતૃત્વની દેન છે. બહારના આક્રમણોનો ભય પહેલાં કરતા વધ્યો છે. પાકિસ્તાન અને ચીનના ખરાબ ઈરાદા, છજ્ઞ યુધ્ધ તથા આતંકી ઘુસપેઠે આજના દિવસોમાં દેશની ઊંઘ હરામ કરી દીધી છે. તેમની આતંકી ગતિવિધિઓ, અબાધ ધુસપેઠ તથા આત્મધાતી બોંબ-વિસ્ફોટોની લોહિયાળ (રક્તરંજિત) શૃંખલાઓ રાષ્ટ્રને બાહ્ય પડકાર રૂપે સતત આક્રાંત કરી દીધેલ છે. દેશની આંતરિક દુર્દશાથી સ્થિતિ વધુ ખરાબ થઈ રહી છે. બેરોજગારી, યુવા અસંતોષ, જાતીય હિંસા, સાંપ્રદાયિક તણાવ, માફિયા ગિરોહોંની અંતરજાળ આજના દિવસોમાં રક્તપાત વગેરે સમસ્યાઓથી સ્થિતિ ભયાનક થતી જઈ રહી છે. આ ભયાનક આંતરિક તથા બાહ્ય સમસ્યાઓ તથા પડકારની કરોળીયા જાળમાં ગુંચવાયેલ રાષ્ટ્ર એનાથી મુક્ત થવા તડપી રહ્યું છે. કયારે, કેવી રીતે આ ભયાનક તથા દુસહ્ય પ્રારબ્ધથી મક્ત થશે ? કોણ આ દર્દશાથી તેમનો ઉધ્ધાર કરશે ? એ મહાપ્રશ્ન સો કરોડ ભયભીત લોકો સમક્ષ ઊભો છે. જેનો તે યથાયોગ્ય જવાબ માંગે છે.

સ્વતંત્રતા પછી જે લોકસંપદા તથા શક્તિનું નિયોજન લોક હિતમાં ગરીબ, અસહાય, અશિક્ષિત પછાત તથા દલિત વર્ગના ઉત્થાનમાં થવાનું હતું. તેની વહેંચણી સ્વાથી તથા ભ્રષ્ટ રાંજનેતાઓ અને કાળાબજાર કરનાર વ્યાપારીઓ વચ્ચે થઈ. એમાં એક વર્ગ જોડાયો શહેર-ગામ સ્તરે ઉગી આવેલ નાના-મોટા નેતાઓનો. ધૂત અને ઢપોરશંખ લોકોનો. ઓછી હરકતો, ખોખલા ભાવુક નારાઓ, બાહુબળ અને કાળા ધનથી જીતેલી રાજનીતિક શક્તિના મદમાં ચૂર રાજનેતાઓએ ઉત્પાદનના સમસ્ત સ્ત્રોતોને ચૂસવાનું શરૂ કર્યું. બૌધ્વિક અને નૈતિક દષ્ટિએ ખોખલા આ નેતા સર્વશક્તિમાન બની બેસી ગયા છે.

આવામાં જયોતિપર્વ તો હવે એક ઔપચારિકતા બનીને

અસંખ્ય દીપ અવશ્ય સળગે છે, પરંતુ જયોતિ અંતમનને પ્રકાશિત નથી કરી શકતી. પરિણામ સ્વરૂપે આંતરિક અંધકાર ઘેરો થતો જાય છે અને આપણી કુંઠિત આશાઓ માનસિક વિકૃતિની દશામાં વહેતી રહે છે. સંક્રાંતિના પરિવર્તનશીલ સમયમાં નૈતિકતા, મર્યાદા તથા મૂલ્યોનો પથ ધૂંધળો થતો થતો અલોપ થતો જાય છે. એનાથી ઉપજેલ કુંઠા વ્યક્તિગત જીવનમાં અધવિક્ષિપ્ત મનોદશા, પારિવારિક જીવનમાં વેમનસ્ય તથા સામાજિક જીવનમાં વિઘટન અને છુટા પડવા સાથે ચારે તરફ અરાજકતા, આતંક તથા અશાંતિના રૂપમાં દ્રષ્ટિગોચર થઈ રહ્યા છે. શહેરોના પારિવારિક જીવનમાં ધોળાતું વિષ આવનારી પેઢીને કુસંસ્કારિત જ બનાવી રહી છે. એનું દુષ્પરિણામ પૂરા સમાજ અને દેશને ભોગવવું પડે છે. વાલીઓ પોતાના નાના બાળકો પ્રત્યે મહાન જવાબદારીથી, સમય અભાવનાં રોદડાં રડી રહ્યા છે. તેમનો સમય અભાવના ગપ-શપમાં કપાય છે. દનિયાભરના પ્રપંચ-જાળમાં અને મહેકિલ-પાટીઓની અય્યાશી તથા વિલાસિતામાં. બહેનો વાળ કપાવી બ્યુટી પાલરમાં દરેક સપ્તાહમાં જઈને સૌંદયની ટિપ્સ લેવી જરૂરી સમજે છે. દેશનું ભવિષ્ય કયા સંસ્કારોને લઈને મોટું થશે ? એ વિચારણીય છે.

વિશાળ વટવૃક્ષ સરખી દેશની વિરાટ સાંસ્કૃતિક ધારણા પણ આજે ખતરામાં છે. તેના મૂળ પર કુઠારાઘાત થઈ રહ્યો છે. તેની ડાળીઓને કોતરી રહ્યા છે. સામાજિક વ્યવસ્થાને સુચારૂ રૂપથી સંચાલિત કરવા માટે જે વર્ણ-વ્યવસ્થાની સ્થાપના ૠષિઓએ કરી હતી. તેની દુદંશા-દર્ગતિ થઈ રહી છે. ગણ-કર્મ સ્વભાવના બદલે જન્મથી જાતિને જોડીને જાતીય દંભ-દુરાગ્રહ સક્રિય છે, તેના રાજનીતિના રંગે જાતીય હિંસાના રૂપમાં સમાજને લોહીલુહાણ કર્યો છે. વિશ્વને ધાર્મિક સહિષ્ણતા તથા ઉદારતાનો પાઠ ભણાવનાર રાષ્ટ્ર આજે ધાર્મિક સંકોચીતતા તથા સાંપ્રદાયિક હિંસાના દાવાનળમાં દાઝી રહ્યો છે. અહીંયા પણ સંકુચીત સાંપ્રદાયિક વિચાર તથા રાજનીતિક સ્વાર્થે ધર્મના મૂળ ભાવને કલંકિત જ કર્યું છે, જેની ખૂની રમતમાં નિર્દોષ, અસહાય, ગરીબ તથા ધર્મભીરૂ જનતા જ મહોરૂં બને છે.

એવામાં પ્રખ્યાત ગાંધીવાદી મનીષી પ્રો. રામચંદ્રસિંહના એ વચન અહીં પ્રાસંગિક છે 'કેટલીયે સદીઓ વીતી, કેટલાયે આપણે દીપ પ્રગટાવ્યા પણ જયોતિપર્વમાનવ જીવનનો અંધકાર દૂર ન કરી શકયું.' દેશના ભાગ્યમાં અમાસની આ રાત્રિ ન જાણે કયારે અને કેટલે દૂર સુધી લખી છે. એ તો ભગવાન રામ જ જાણે. જીવન તો ડિતારીએ.

વાયુનો એક ઝોંકો છે જે બે પળનો મેહમાન છે. જીવન અને મૃત્યુની વચ્ચે જે થોડી પળ છે, તેને જેટલી નિષ્ઠા અને પ્રેમથી જીવવામાં આવે, તે માનવ જીવનની ઉપલબ્ધિઓ છે, પરંતુ સહસ્ત્રો દીપાવલીઓ વીતી ગઈ આશાઓની લતાઓ સુકાયેલી રહી. મનની અયોધ્યા કદીયે દીપદાયી ન થઈ શકી. કાલિદાસના અનુસાર ચાતક પણ વગર પાણીવાળા વાદળો પાસેથી પાણી નથી માંગતા. 'નિર્ગલિતાં બુગર્ભઃ શરષ્દ્રન નાર્દતિ ચાતકોઽપિ.' આપણે તે કરવું પડશે જે આપણા વશમાં છે.

આપણે ધર્માચરણ કરવું પડશે. વાલ્મીકિએ કહ્યું છે, 'ધર્મો હિ પરમો લોકે ધર્મે સત્યમ્ પ્રતિષ્ઠિતમ્'. ધર્મ જ સંસારમાં શ્રેષ્ઠ છે. ધર્મથી જ સત્યની પ્રતિષ્ઠા છે. ધર્મનો વ્યાવહારિક મર્મ શું છે, તેને વેદવ્યાસે મહાભારતમાં સ્પષ્ટ કર્યું છે-

શ્રુયતામ્ ધર્મ સર્વસ્વ શ્રુત્વા ચૈવાવધાર્યતામ્ ા

આત્મનઃ પ્રતિકૂલાનિ પરેષાં ન સમાચરેત્ ા

સાવધાન થઈ ધર્મનું વાસ્તવિક રહસ્ય સાંભળો અને તેને સાંભળી તેના અનુસાર આચરણ કરો. જે કંઈક તમે પોતાના માટે હાનિકારક સમજતા હોવ તેવું આચરણ બીજા સાથે ન કરો.

વર્તમાન પરિસ્થિતિ ખરેખર જટિલ છે, પરંત્ યુગમનીષાના અનુસાર આપણે જરૂર છે બસ થોડીક સમજદારી અને ખૂબ વિશ્વાસની. મનોવૈજ્ઞાનિક અનાસ્થાના ધોર કટોકટી કાળમાં સો કરોડ લોકોનો દેશ ફક્ત મરી-મરીને જીવવા માટે નથી. ધોડો હળમાં નથી જોડાતો, તેની પ્રકૃતિ તો રણક્ષેત્રમાં જ ઉતરવાની હોય છે. આપણે સંઘર્ષ જીતવો જ પડશે. ખોવા (ગુમાવવા) માટે હવે આપણી પાસે કશું બચ્યું નથી. આપણને જે કાર્ય મળ્યું છે, તેને નિષ્ઠા, પુરી લગન સાથે આપણે કરીએ, એ જ વાસ્તવિક પૂજા, એ જ વાસ્તવિક ધર્માચરણ છે. જ્યોતિપર્વ જયારે આપણા મનમાં **અને જીવનમાં કોટી-કોટી દીપોનો પ્રકાશ સ્થાપિત કરવામાં** સમર્થ થશે. ત્યારે જીવનકમળની પાંખડીઓ ખીલશે અને અંધકારમાં અજવાળું છવાશે. ભુષ્ટાચાર અને સાંપ્રદાયિકતાનું માથું કપાઈ શકે છે, પ્યારમાં જો થોડીક <mark>ધાર હોય. આપણા યુગોથી સજા</mark>વેલા સ્વપ્ન સાકાર થઈ **શકે છે, જો આપણી શ્ર**ધ્ધા સાથે થોડીક નિષ્ઠાનો સબળ આધાર હોય. આવો !એ સંકલ્પ સાથે અંતર્મનના દીપને પ્રજ્વલિત કરનાર જ્યોતિપર્વના ઉલ્લાસને હૃદયમાં



અપનો સે અપની બાત

### ૧. શિચાળાની ઋતુમાં શાંતિકુંજ આવો, સત્રમાં ભાગ લો...

શાંતિકુંજ ગાયત્રી તીર્થ આવવું અને અહીં ચાલતા સાધના જિણાય. પછીતો તપ-તિતિક્ષાનું વિશેષ કરી તીર્થોમાં તો ખુબ મહત્ત્વ છે જ. કેટલીક વ્યક્તિ એક મહિનાની સાધનાનો સંકલ્પ લઈને આવે છે. તેમને એક જીવન સાધના સત્ર અને બાકીનો સમય સાધના ક્રમ સમુચિત માર્ગદર્શન સાથે પૂરું કરવાનું કહેવામાં આવે છે.

> (૨) અંતઃ ઊર્જા જાગરણ સત્ર : આ મૌન સાધના સત્ર છે, જે પાંચ દિવસનું હોય છે. આમાં ભાગ લેવા માટે અનિવાર્ય છે કે ઓછામાં ઓછા ૫ દિવસનાં એક સત્રના પહેલાં જપ કરી લીધા હોવા જોઈએ, આ વર્ષે આ સન્ન ૧૧ ઓક્ટોબરથી શરૂ થઈ ૨૫ ડિસેમ્બર સુધી ચાલશે. (૧ થી ૫,૬ થી ૧૦ - આ ક્રમથી). પછી ૬ જાન્યુઆરીથી ૨૦ જાન્યુઆરી અને ૩૧ જાન્યુઆરીથી ૨૮ **કેબ્રુઆરી તથા ૧ માર્ચથી ૨૦ માર્ચ ૨૦૦૪** દરમિયાન ચાલશે. આ વર્ષ માટે કુલ ૨૮ સત્ર નિર્ધારિત કરવામાં આવ્યાં છે. આ વર્ષે પ્રતિસત્ર માત્ર ૩૨ સાધકજલેવામાં આવી રહ્યા છે. પ્રત્યેકે પોતાના વિશે વિસ્તારપૂર્વક જણાવવાનું હોય છે કે મૌન સાથે જોડાયેલી અન્ય મર્યાદાઓને નિભાવી શકશે કે નહીં !

> (3) યુગશિલ્પી તેમજ પરિવ્રાજક સત્ર : આ સત્ર ક્રમશ: એકથી દોઢ મહિના સુધીનાં હોય છે. યુગશિલ્પી પાઠચક્રમમાં પુરોહિત, સંભાષણ, સંગીત, યુગ નેતૃત્વની પ્રારંભિક જાણકારી આપવામાં આવે છે. પરિવ્રાજક સત્ર આ જ ક્રમમાં આગળ વધીને આગામી મહિનાની ૧૫ તારીખ સુધી ચાલે છે. લોકનાયક બનવા માટે ભાવુક સાધકો માટે આ ખૂબ સચોટ છે. પ્રતિમાસ ૧થી ૨૯ અને ૧થી બીજા મહિનાની ૧૫ સુધી આ ચાલે છે.

> (૪) નવ દિવસીય રચનાત્મક અને છ દિવસીય આર.સી.એચ. સત્ર : આ સત્ર ઘણાં વિશિષ્ટ છે. સ્વાવલંબન-ગ્રામ પ્રબંધન-કુટિર ઉદ્યોગ પ્રધાન આ શિક્ષણ સત્ર પ્રતિમાસ ૯ દિવસ માટે ૧૦મી અને ૨૯મી તારીખે શરૂ થાય છે. શિશુ અને માતુ સ્વાસ્થ્ય/પ્રજનન સંબંધી પ્રશિક્ષણ પણ છ દિવસ માટે ૨ ૩થી ૨૮ તારીખો દરમિયાન દર મહિને સંપન્ન થાય છે. તેમાં બિન સરકારી સંગઠનો અથવા મિશનના ઉત્સાહી સ્વાસ્થ્ય સાથે જોડાયેલા સમૂહોને પ્રાથમિકતા આપવામાં આવે છે.

> (પ) વિવિધ સત્ર : આમાં ભારતીય સંસ્કૃતિ જ્ઞાન પરીક્ષાની સંગોષ્ઠિઓ, વિશ્વવિદ્યાલયની કાર્યશાળાઓ, કાર્યકર્તા સંગઠન પ્રશિક્ષણ શિબિર તથા ૨ ૧/૨ દિવસના જીવન પ્રબંધન સત્ર મુખ્ય છે, જે માગ અનુસાર આયોજિત થાય છે.

પ્રસ્તુત શિયાળો એક અવસર લઈને આવ્યો છે. પ્રશિક્ષણ

સત્રમાં ભાગ લેવો એ જીવનનું એક ખૂબ મોટું સૌભાગ્ય માનવામાં આવે છે. પરમ પૂજ્ય ગુરૂદેવ આને મહાકાલનો માળો કહેતા રહ્યા છે, જ્યાંથી એકવીસમી સદીની જ્ઞાન ગંગોત્રી પ્રવાહિત થઈ છે. શિયાળાની ૠતુ આસો નવરાત્રિથી શરૂ થઈ જાય છે, જે અતિવિશિષ્ટ હોય છે. દરેક મહત્ત્વપૂર્ણ સાધનાઓ આ દિવસો દરમિયાન કરવામાં આવે છે. દિવસ નાના હોય છે, રાત્રિ મોટી. આમ પણ જોવા જાવ તો ઠંડીના કારણે મનુષ્ય સ્વયંને અંતર્મુખી બનાવી દે છે. આ સમયે કરવામાં આવેલી સાધના ફળદાયી હોય છે.

માર્ચ-એપ્રિલથી શરૂ થઈને ઓક્ટોબરના પ્રથમ સપ્તાહ સુધી એ સમયગાળો છે, જ્યારે ભારત તથા વિદેશના ખૂણે ખૂણેથી કાર્યકર્તા થોડાક કલાકોથી માંડીને થોડાક દિવસો માટે અહીં આવે છે. ભીડ ઘણી વધારે હોય છે. ક્ષેત્રના વરિષ્ઠ પરંતુ ભાવુક કાર્યકર્તા એક ચબરખીની અંદર પોતાનો સંદર્ભ જણાવી એક બસ ભરીને પરિજનોને મોકલી આપે છે. આને માટે અગાઉથી લેવામાં આવતી મંજૂરી નિશ્ચિત તેમણે લીધી હોતી નથી. આ પ્રકારનાં અણઘડ આગમનના કારણે સાધના સત્ર પ્રભાવિત થાય છે. એટલા માટે શિયાળાની ૠતમાં શાંતિકુંજ આવીને સાધના કરવી એક એવો અવસર છે જેને કોઈ પણ અધ્યાત્મિક પ્રાપ્તિના ઈચ્છુક સાધકે ચૂક્વો ન જોઈએ. હવે તો અહીં દેવ સંસ્કૃતિ વિશ્વવિદ્યાલય પણ છે, જ્યાં લગભગ દસ હજાર કરતાં વધુ ગ્રંથ છે, ભણાવનારા સમયદાની વિદ્વાન છે તથા બીજુ ઘણું બધું શીખવા યોગ્ય છે. એટલી વધારે ઠંડી નથી પડતી કે ગભરાઈ જવું પડે.

શાંતિકુંજ, હરિદ્વાર તથા ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરામાં તથા જન્મભૂમિ તીર્થ આંવલખેડા(આગરા)માં પણ આખું વર્ષ સત્ર ચાલતાં રહે છે. બાકીનાં બે સ્થાન ઉપર તો નક્કી કર્યા પ્રમાણેનાં સત્ર જ ચાલે છે, જ્યારે શાંતિકુંજમાં પ્રતિક્ષણ કોઈને કોઈસત્ર ચાલતું હોય છે. પૂર્વાનુમતિ લઈને પોતાનું વિસ્તૃત વિવરણ મોકલીને કોઈ પણ આવી શકે છે. આ વર્ષે શિયાળાની ૠતુ દરમિયાન શાંતિકુંજના વિશિષ્ટ સત્ર કરવા ઈચ્છુક સાધકો માટે વિગતે જણાવીએ છીએ.

(૧) નવ દિવસીય અથવા એક માસિક સંજીવની સાધના સન્ન : આ સત્ર દરેક મહિને ૧થી ૯, ૧૧થી ૧૯, ૨૧થી ૨૯ તારીખો દરમિયાન ચાલે છે. નવ દિવસના સમય દરમિયાન ચોવીસ હજાર ગાયત્રી મંત્રનું એક અનુષ્ઠાન આઠ પ્રેરક ઉદ્બોધન, એટલી જ પ્રેરણાદાયક ગોષ્ઠિઓ તથા વીડિયો સંદેશ-દિવસ આખાની દિનચર્યા સાધકને વ્યસ્ત રાખે છે. પ્રાતઃ ૪ વાગ્યે ( ૨ ૬મી સપ્ટેમ્બર | વગરનો મનુષ્ય પોતાની કુશળતાને, આત્મશક્તિને ખીલવી શકતો ૨૦૦૩થી ૨૦માર્ચ ૨૦૦૪ સુધી) ઊઠી જવાનું હોય છે. નજીકમાં | નથી. આ શિયાળામાં આવો અવસર આપણા જીવનમાં પણ આવે, હિમાલય હોવા છતાં પણ એટલી ઠંડી નથી હોતી કે કોઈ મુશ્કેલી |એવું ચિંતન અત્યારથી શરૂ થઈ જાય.

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - October, 2003 48

અપનો સે અપની બાત



# २. छववानी डणाना विधिवत् शिक्षणनो हवे थशे प्रारंल...

વિશ્વવિદ્યાલયોમાં-મહાવિદ્યાલયો અને વિદ્યાલયોમાં બાકીનું બધું તો ભણાવવામાં આવે છે, પરંતુ જીવન જીવવાની કળા -'આર્ટ ઓફ લિવિંગ'નું શિક્ષણ ક્યાંય ભણાવાતું નથી. આર્ટ ઓફ લિવિંગનો અર્થ છે - દરેક શ્વાસે અધ્યાત્મમાં જીવવું. શ્રી અરવિંદ કહેતા હતા 'હોલ લાઈફ ઈઝ યોગા' (સંપૂર્ણ જીવન યોગ છે), પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવ કહેતા, 'હોલ લાઈફ ઈઝ સ્પિરિચ્યુઅલિટી' (સંપૂર્ણ જીવન જ અધ્યાત્મ છે). બંને દ્વારા એક જ તથ્યને અલગ અલગ રૂપે જણાવવામાં આવ્યું છે. આર્ટ ઓફ લિવિંગને આજે એ.ઓ.એલ. જેવું સંક્ષિપ્ત નામ આપીને શ્વસન સાથે જોડાયેલ પ્રાણાયામની ક્રિયારૂપે પ્રચલિત કરવામાં આવી રહ્યું છે. નાકથી હવા ખેંચીને અથવા છોડી ને કોઈ જીવન કલામાં માહિર થઈ શકતું નથી. આનાથી શારીરિક સ્વાસ્થ્ય પર યથોચિત લાભ અવશ્ય થશે પરંતુ જીવન કળાથી મળનારા અન્ય લાભ મળશે નહીં, કેમકે તેને એ વ્યાપક પરિપ્રેક્ષ્યમાં સમજવામાં આવ્યું જ નથી.

ખરેખર તો ભારતીય અધ્યાત્મ પોતાના શુદ્ધરૂપે જીવન જીવવાની કળા જ તો છે. એટલા માટે આપણી સંસ્કૃતિ જ જીવન - પ્રબંધન - જીવન કળાની મૂળ ધરી રૂપી વિદ્યામાં એ બધાંજ સૂત્રો સમાયેલાં છે, જે મનુષ્યને મહાન બનાવે છે. દેવ સંસ્કૃતિ વિશ્વવિદ્યાલયમાં આગામી વર્ષ ૨૦૦૪-૨૦૦૫ના શૈક્ષણિક સત્રથી પાઠચક્રમમાં 'જીવન જીવવાની કળા'નો વિધિવત સમાવેશ કરવામાં આવી રહ્યો છે. આમાં જીવનની વિભિન્ન સમસ્યાઓ-જીવન શૈલી સાથે જોડાયેલા ઘટકો-વ્યવહાર કુશળતા-જપ સાધનાથી માંડીને આત્મ પ્રબંધનનાં સૂત્ર શીખવવામાં આવશે. નિશ્ચિતપણે આ વિદ્યાના પ્રશિક્ષણ દ્વારા છાત્રોમાં આજની શિક્ષણ પહ્કતિમાં જોવા મળતી ઘણી જ મોટી ઊણપ દૂર થશે-શિક્ષણ સર્વાંગીકપૂર્ણ બનશે.

વહેંચી નાંખવામાં આવ્યો છે. આ ચાર સેમેસ્ટરમાં ખૂબ માસના પાઠચક્રમમાં આવે છે. શ્રેષ્ઠ વિચારો તથા આદર્શોનું કુશળતાપૂર્વક ગૂંથી લેવામાં આવશે. પ્રથમ સેમેસ્ટરમાં રચનાત્મક મિહત્વ, આત્મવિશ્વાસ, આત્મસમ્માન, આત્મ-મૂલ્યાંકન, જીવનની કળા શીખવવામાં આવશે. બીજું સેમેસ્ટર જીવનની સફળતાનો સાચો અર્થ વ્યવહાર કુશળતા તથા ઘર-પરિવાર અને વિકૃતિઓ-નિદાન તથા સમાધાન પર કેન્દ્રિત હશે. ત્રીજું સેમેસ્ટર સામાજિક પરિસ્થિતિઓમાં એનું વ્યસ્થિત આયોજન આ આધ્યાત્મિક જીવન જીવવાની કળાનું શિક્ષણ આપશે અને ચોથું વિદ્યામાં જ આવે છે. સમય પ્રબંધન (ટાઈમ મેનેજમેન્ટ),

જીવન વ્યવસ્થિત રીતે જીવવું એ પણ એક કળા છે. આ સિમેસ્ટર આધ્યાત્મિક શિક્ષણની કળાને પાયામાં રાખી ચાલશે. સર્વાધિક મહત્ત્વપૂર્ણ વિદ્યા છે જેને દરેક યુવા-જિજ્ઞાસુ માનવીએ |ચાર સેમેસ્ટરવાળા દરેક સ્નાતક/અનુસ્તાનક (પી.જી.) કોર્સમાં જાણવી જોઈએ. દુર્ભાગ્યનો વિષય છે કે આજે વિભિન્ન પ્રશિક્ષણનો એરીતે સમાવેશ કરવામાં આવશે કે દેવ સંસ્કૃતિ પર આધારિત આ અનિવાર્ય પાઠચક્રમ, યોગ મનોવિજ્ઞાન, ભારતીય સંસ્કૃતિ, સમગ્ર સ્વાસ્થ્ય પ્રબંધન. સહિત સ્વાવલંબન તથા અન્ય ભવિષ્યમાં ખૂલનારા સંકલ્પો સાથે અનિવાર્યપણે જોડાઈ જાય. યોગનો છાત્ર પણ આ જીવન વિદ્યામાં પ્રવીણ થઈને નીકળે સાથે સાથે આઈ.ટી. અથવા બી.ટી. અથવા મેડિસિનના છાત્ર પણ પછી ધીરેધીરે આના વર્કશોપનું આયોજન વિભિન્ન વિશ્વ વિદ્યાલયોમાં પણ કરવામાં આવશે, જેથી એ આપણી શિક્ષણ પ્રણાલીનું એક અંગ બની શકે.

> આ જીવન જીવવાની કળાના પાઠચક્રમના પ્રથમ સેમેસ્ટરમાં રચનાત્મક જીવન જીવવાની કળાને મૂળ આધાર બનાવવામાં આવી છે. આમાં સૈલ્હાંતિક તથા પ્રાયોગિક બંને શિક્ષણનો સમાવેશ છે. થિયરીની દષ્ટિએ માનવ જીવનનો પરિચય, અનંત શ્રેષ્ઠતમ સંભાવનાઓ, લક્ષ્ય નિર્ધારણ, પોતાના વ્યક્તિત્વની સમજણ જેવા વિષયો વિશે સામાન્ય પરિચય આપવામાં આવશે. આજે માનવીની જીવનશૈલી વિકૃત થઈ ગઈ છે. શારીરિક સ્વાસ્થ્યની સાર સંભાળની સાથે લાઈફ સ્ટાઈલ (જીવન શૈલી - ખાવુંપીવું, રહેણીકરણી, વેશભૂષા, બોલવુંચાલવું)ને કઈ વ્યવસ્થિત રાખવામાં આવે. સંયમ-સદાચારનું જીવનમાં શં મહત્ત્વ છે ? પરિવેશ, પરિસ્થિતિને અનુસાર જીવનનું સરખું આયોજન કઈ રીતે થાય - એ શિક્ષણ પણ અનિવાર્ય છે. આના જ અભાવમાં કેટલાક ગણ્યાગાંઠચા છાત્ર ક્રુરતા પર ઊતરી આવે છે, રેગિંગ કરે છે-કેટલાક મુક્ત ભોગી, પ્રવીણ-બુધ્ધિમાન પરંતુ જીવનશૈલીથી અપરિચિત એવા છાત્રો આવાં તત્ત્વોનાં શિકાર બને છે.

કલ્પનાશક્તિ, ઈચ્છા-સંકલ્પ શક્તિ, ભાવના, બુહ્લિસ્મૃતિ, રચનાત્મકતા, વિધેયાત્મક ચિંતનની કળા <mark>'જીવન જીવવાની કળા'ના પાઠચક્રમને ચાર ભાગમાં</mark> | (પી.એમ.એ.-પોઝિટીવ મેન્ટલ એટિટચૂડ) પણ આ પ્રથમ છ છે. ક્રિયાત્મક-પ્રાયોગિક રૂપમાં પ્રજ્ઞાયોગ, શિથિલીકરણ, પ્રાણાકર્ષણ પ્રાણાયમ, ડાયરી લેખન, સેલ્ફ વિજ્યુલાઈઝેશન, યોજનાબલ્ડ કાર્ય પલ્ડતિનું નિર્ધારણ, આત્મબોધ-તત્ત્વબોધ, ૧૫ મિનિટનો સાર્થક ગાયત્રી જપ, જ્યોતિ અવતરણની મૂલ્યાંકન આમાં શીખવવામાં આવશે. ધ્યાનધારણા તથા સ્વાસ્થ્યને લેવામાં આવ્યા છે.

સમાધાન પર કેન્દ્રિત કરવામાં આવ્યું છે. આની થિયરીમાં માનવ સોડહમ્ પ્રાણાયામ, સવિતા ધ્યાન, આત્મ દર્શન તેમજ નાદયોગ જીવનમાં સકળતાઓનો અભાવ-સંભાવનાઓ સાકાર ન થવાની આમાં છે. સ્થિતિ, કર્મફળનું વિધાન, નૈતિક આસ્થામાં જણાતી ઊણપ, તેનાથી ઘટતી કાર્યક્ષમતા, પરિવાર-ઓફિસ તથા સામાજિક પરિસ્થિતિઓમાં આવડત વગરનું આયોજન જેવા વિષયો લેવામાં આવ્યા છે. અવ્યવસ્થિત ઉચ્છુંખલ જીવન શૈલી, અસ્વચ્છતા, દિશાહીન જીવન, દુર્વ્યસન, અસંયમ, આળસ અને પ્રમાદથી થનાર નુકસાન એનું દિન તથ સમાધાન પણ આમાં લેવામાં આવ્યાં છે. નકારાત્મક ચિન્તન, તાણ, નિરાશા, મૂર્ખતા, વિષાદ, ઉદ્વિગ્નતા, અસફળતાનો ભય, આત્મ મુગ્ધતા, દિવા સ્વપ્ન, આત્મહીનતા, અપરાધ ભાવ, નિંદા, પર દોષારોપણ, ઈર્ષ્યા-<u> ક્રેષ, જેવા દુર્ગુણોનું</u> નિદાનસમાધાન આમાં આવે છે. દંભ, ઉગ્ર ભાવ, હિંસક સ્વભાવ, લાલચ, અતિ મહત્ત્વાકાંક્ષા, અપરાધી મનોવૃત્તિ, વિખંડિત વ્યક્તિત્વનું નિદાન/સમાધાન પક્ષ આમાં પ્રામાણિકતા, ગુણ કર્મ સ્વભાવની શ્રેષ્ઠતા, લોક સેવા પ્રત્યે લેવામાં આવ્યાં છે.

લોમ-વિલોમ પ્રાણાયામ, દિવ્ય અનુદાનની ધ્યાન ધારણા, પ્રાર્થના, પ્રાયશ્ચિત્ત વિધાન, મુદ્દચાંદ્રાપણ, નિષ્કાસન તપ, નિષ્કામ સેવાનાં વિભિન્ન ક્રિયાત્મક પાસાંઓનું શિક્ષણ અપાશે.

રહેલી આધ્યાત્મિક મનુષ્યમાં સંભાવનાઓ, અંતદષ્ટિ(ઈન્ટ્યુશન), અતીન્દ્રિય ક્ષમતાઓ, આધ્યાત્મિક જીવન દષ્ટિના જાગણનું વિજ્ઞાન-તપ અને યોગ શીખવવામાં આવશે. આત્મિક પ્રગતિના ક્ષેત્રમાં ગુરુની ભૂમિકા, ગુરુ-શિષ્ય રીતે જીવન જીવવાની કળા નાગરિકોને પ્રબુદ્ધ, સંવેદનશીલ, સંબંધ આધ્યાત્મિક સાધનામાં સહાયક તત્ત્વો, આવનારા અવરોધ, પુનર્જન્મ અને મોક્ષ, આધ્યાત્મિક જીવન શૈલી શું છે, આવશે. આ બધા જ પક્ષ જીવનમાં કેટલું મહત્વ ધરાવે છે એ એ જણાવવામાં આવશે. સ્થૂળ, સૂક્ષ્મ અને કારણ શરીરનો કહેવું નહીં પડે. આજે નહીં તો કાલે દરેક વિશ્વવિદ્યાલયે ટેક્નિકલ આધ્યાત્મિક પરિચય, વિભૂતિઓ તથા તેના જાગરણની વિધિ, અને સામાન્ય પણ પોતાના પાઠચક્રમની ધરી આજ જીવન કર્મયોગ-જ્ઞાનયોગ-ભક્તિયોગ તથા તેને માટેની સાધના, કિળાને બનાવવી પડશે.

સંતુલિત તથા આકર્ષક વ્યક્તિત્વનું નિર્માણ, પ્રભાવશાળી આત્મ | આરાધના, ઉપાસનાનું શિક્ષણ પણ આમાં આવી જશે. શ્રવ્દા-પ્રસ્તુતીકરણ અને નેતૃત્વ ક્ષમતાનો વિકાસ આ સેમેસ્ટરમાં આવે પ્રજ્ઞા-નિષ્ઠાનું તત્ત્વદર્શન પણ આનાં જ છે. પંચકોષોનો આધ્યાત્મિક પરિચય, તેમાં નિહિત દિવ્ય સંભાવનાઓ, એનાં જાગરણની વિધિઓ, ષટ્ચક્રો અને કુંડલિનીનો પરિચય, જાગરાગનું વિજ્ઞઆન તથા આધ્યાત્મિક જીવનનાં લક્ષણ તથા

ક્રિયાત્મક પક્ષમાં પ્રથમ અને દ્વિતીય સેમેસ્ટરની વિધિઓની બીજું સેમેસ્ટર જીવનની વિકૃતિઓનું નિદાન અને સાથેસાથે સાધક દૈનંદિનીનું નિત્ય પાલન, સાપ્તાહિક ઉપવાસ,

ચોથું સેમેસ્ટર આધ્યાત્મિક શિક્ષણની કળાને કેન્દ્રમાં રાખીને તૈયાર કરવામાં આવ્યું છે. આમાં આધ્યાત્મિક આચાર્યના અનિવાર્ય ગાગ, ઉચ્ચ ધ્યેય ઈશ્વર નિષ્ઠ જીવન, તપશ્ચર્યા, સાદગી-વિનમ્રતા-પરિષ્કૃત તેમજ પ્રભાવશાળી વ્યક્તિત્વ વિશે ભણાવવામાં આવશે. વિદ્યાર્થીઓમાં છુપાયેલી યોગ્યતાઓ, વિશેષતાઓ, સંભાવનાઓ, દુર્બળતાઓ, દ્વન્દ્વ-દુવિધા વગેરે દ્વારા તેમના મન અને વ્યવહારની સમજ, સમુચિત સહાનુભૂતિપૂર્ણ માર્ગદર્શન અંગેનું ભાગતર આ સેમેસ્ટરમાં આવશે. સાથેસાથે ભાવપૂર્ણ સંપ્રેષણ-સહૃદયતા-સંવેદનશીલતાનું સ્થાન, પ્રભાવી આધ્યાત્મિક શિક્ષણની વિધિઓ-સૂક્ષ્મ વૈચારિક સંપ્રેષણ, દીક્ષા તત્ત્વ વિશે ભણાવવામાં આવશે. ચરિત્ર, ચિંતન તથા વ્યવહારની પ્રતિબધ્કતા, ઈશ્વરીય કાર્યો પ્રત્યે સમર્પણ, નિરહંકારિતા જેવાં પ્રાયોગિક રૂપમાં પ્રથમ સેમેસ્ટરની દરેક વિધિઓની સાથે સોનેરી સૂત્ર આમાં શીખવવામાં આવશે. ભગવાન બુદ્ધ, સ્વામી વિવેકાનંદ, શ્રી અરવિંદ મહર્ષિ રમણ તથા આચાર્ય શ્રીરામ વિવેકાનંદ, શ્રી અરવિંદ, મહર્ષિ રમણ તથા આચાર્ય શ્રીરામ શમજીિનો શિક્ષણ પદ્ધતિઓ વિશે જણાવવામાં આવશે. ત્રીજા સેમેસ્ટરની ધરી છે આધ્યાત્મિક જીવન. આમાં ક્રિયાત્મકરૂપે પહેલાં ત્રણ સેમેસ્ટરમાં ભણાવવામાં આવેલ દરેક વિધિનું પુનઃ અવલોકન કરાવી નિષ્ણાત બનાવવામાં આવશે.

> જે રીતે અણઘડ સુવર્ણને અગ્નિમાં તપાવીને શુદ્ધ અને પછી ભસ્મ રૂપે ઔષધીય પ્રયોગમાં લેવામાં આવે છે, તેવી જ તથા જીવન પ્રબંધનમાં કુશળ બનાવવાનું પ્રશિક્ષણ આપવામાં ø

# ચુગ નિર્માણ સમાચાર

અમદાવાદ પૂજ્ય સ્વામી નિજાનંદ સરસ્વતી ના "ગાયત્રી મહામંત્ર" વિષય ઉપર ટાઉન હોલમાં પાંચ દિવસ રાખેલાં "જ્ઞાનયજ્ઞ" માં સેટેલાઈટ શાખા દ્વારા બ્રહ્મભોજ સાહિત્ય સ્ટોલ રાખવામાં આવ્યો. પાંચ દિવસ દરમ્યાન, "ગાયત્રી મહાવિજ્ઞાન", "વેદોનો દિવ્ય સંદેશ", "ગાયત્રી મંત્રાર્થ", "ૠષી ચિંતનના સાનિધ્યમાં", "ત્રણ ખંડ ઉપનિષદ" વિગેરે પુસ્તકોનું હજારોમાં બ્રહ્મભોજ થયું. જ્ઞાનયજ્ઞ દરમ્યાન, શ્રી તુલસીભાઈ, કનુભાઈ દ્વારા જુના "યુગ શક્તિ ગાયત્રી" અંકોનું વિતરણ કરવામાં આવ્યું. ક્રાંતિકુંજના શ્રી રાજુભાઈ દ્વારા ગાયત્રી મંત્રલેખન તથા યુગ ચેતના સાહિત્ય વિના મૂલ્ય આપવામાં આવ્યું. ડૉ. રાજેન્દ્રપ્રસાદની તથા પરિવારના અન્ય સભ્યોની રોજ હાજરીથી સૌમાં અનેરો ઉત્સાહ જોવામાં આવ્યો.

યારડા (પ્યાત્માગર) ગાયત્રી પરિવારના સન્નિષ્ઠ શ્રી બાપાલાલભાઈના અથાગને અવિરત પ્રયાસથી બાલ સંસ્કાર કેન્દ્રનાં પ વર્ષથી ૧૫ વર્ષ..ં બાળકો પાસે ગુરૂપૂર્ણિમાનાં પાવન પર્વનાં દ્વિતીય દિને ૧૦૦૦ વૃક્ષારોપણ થોરડી ગામનાં મુખ્ય રસ્તા પર-તળાવની પાળ પર અને પ્રસિધ્ધ ધારેશ્વર મહાદેવ મંદિરનાં પ્રાંગણમાં ગાયત્રી મંત્રનાં ઉચ્ચારણ સાથે કરાવવામાં આવ્યું. સહભાગી બનેલ બાળકોને પ્રોત્સાહન માટે પેન્સિલ તથા રબર ભેટ રૂપે આપવામાં આવ્યાં.

રાક માડ્ય ગાયત્રી પરિવાર દ્વારા નેત્ર ચિકિત્સાનો કેમ્પ તા. ૨૭-૭ ના રોજ ગાયત્રી પ્રજ્ઞા સત્સંગ ભવન ખાતે રાખવામાં આવ્યો છે. હેલ્પેજ ઈન્ડિયા આયોજીત સરભોણ ગાયત્રી પરિવાર તથા રોટરી આઈ. ઈન્સ્ટીટ્યુટ ગ્રામ પંચાયત સરભોણ, ડીસ્ટ્રીકટ બ્લાઈન્ડનેશ કંટ્રોલ સોસાયટીના સક્ષમ સહયોગથી જાહેર જનતાના લાભાર્થ નેત્ર યજ્ઞનું આયોજન રોટરી આઈ હોસ્પીટલ નવસારીના નિષ્ણાંત ડૉક્ટરોની ટીમે આ કેમ્પમાં સેવા આપી. આ કેમ્પમાં દર્દીઓની આંખની તપાસ વિના મૂલ્યે કરવામાં આવી. મોતિયાના ઓપરેશન વિના મૂલ્યે કરવામાં આવ્યા તેમજ જરૂરીયાત દર્દીઓને રાહતદરે ચશ્મા પણ આપવામાં આવ્યા.

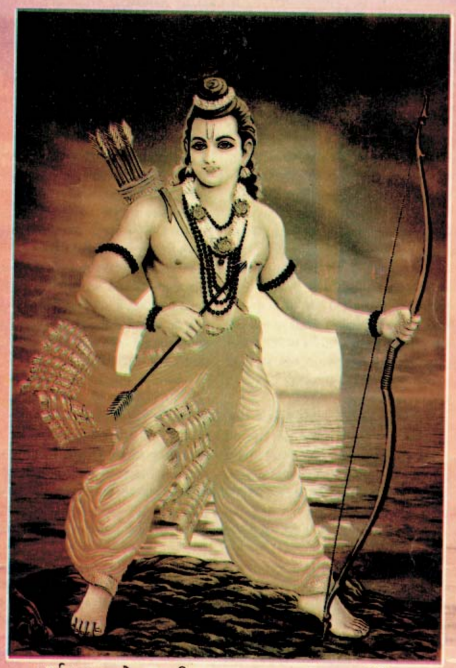
પ૪માં વન મહોત્સવ નિમિત્તે સરભોણ ગાયત્રી પરિવાર દ્રારા ગામની આજુ-બાજુ સંસ્થાઓમાં સઘન વૃક્ષારોપણ કાર્યક્રમમાં એન. જી. પટેલ હાઈસ્કૂલ અને પ્રાથમિક શાળા સરભોણ, ઉત્તર બુનિયાદી ભૂવાસણ, પ્રાં. શા. તરભોણ, વોધેચ, નોગામા-પારડી નહેર કોલોની સરભોણ તેમજ ખેતરોમાં પણ વૃક્ષારોપણ કર્યું હતું. આ કાર્યક્રમ વેળા વન વિભાગના અધિકારીશ્રી કનકસિંહ ખરસિયા તથા એન. આર. રાઠોડનો કાળો મહત્ત્વનો રહ્યો હતો. વડોદરા ગુરૂપૂર્ણિમા પાવન પર્વ ગાયત્રી શક્તિપીઠ ખટંબામાં પ્રજ્ઞા પરિજનોની હાજરીમાં અનેરા આનંદ, ઉલ્લાસથી ઉજવાયુ. તાજેતરમાં શાંતીકુંજથી શક્તિપીઠ માટે લાવેલ ૠષિ યુગ્મની પાદુકા પૂજન, પંચકુંડી ગાયત્રી યજ્ઞ, નામકરણ, અન્નપ્રાસન, મુંડન, પુંસવન, વિદ્યારંભ વિગેરે સંસ્કારો ઘણાજ ઉમંગથી સંપન્ન થયા.

શક્તિપીઠે રાજ્ય વનવિભાગ, સુધરાઈના બાગાયત વિભાગ તથા ફર્ટીલાઈઝર કંપનીના બાગાયત વિભાગ, સ્થાનીક નર્સરીઓ તથા પરિજનોના સુંદર સહયોગથી લગભગ ૫૦૦ ફૂલઝાડ, આર્યુવેદીક છોડ, વિગેરે વૃક્ષોનું મોટા પાયે વાવેતર કર્યું. તુલસીના છોડવાનું પણ વિતરણ ગામડાઓમાં કર્યું. વન વિભાગના શ્રી લાડવા સાહેબ, પટેલ સાહેબ, સુધરાઈના શ્રી સોની સાહેબ, યાદવ સાહેબ, ફર્ટીલાઈઝરના શ્રી રાજુભાઈનો સહયોગ અભિનંદનીય છે.

સારસા શાંતિકુંજ હરિદ્વાર દ્વારા દેવ સંસ્કૃતિ વિશ્વ વિદ્યાલય કાર્યરત થઈ ગયું છે. કોઈ વિશેષ સરકારી, અર્ધ સરકારી કે ખાનગી સંસ્થાના યોગદાન વિના માત્ર પરિજનોના સહયોગથી લગભગ ૨૦૦ કરોડના અંદાજી ખર્ચવાળું આ વિશ્વવિદ્યાલય જનતાના સહયોગથી ચાલતું વિશ્વનું એક માત્ર વિશ્વ વિદ્યાલય છે. ૫. પૂ. ગુરૂદેવના સ્વપ્નને સાકાર કરવા વિશ્વ વિદ્યાલયનાં તમામ આયામોને સફળ બનાવવા પૂ. શૈલદીદીએ જ્ઞાનઘટની સ્થાપના અંગે અનુરોધ કર્યો છે.

આ હેતુને વધારે સરળતાથી સફળ બનાવવા આણંદ-ખેડા સંયુક્ત જિલ્લાની ગાયત્રી પરિવાર શાખાઓના પ્રતિનિધિઓની એક સભા તા. ૨૭ જુલાઈ ના રોજ ગાયત્રી શક્તિપીઠ સારસા મુકામે યોજાઈ. કેન્દ્રિય પ્રતિનિધિ શ્રી શિવપ્રસાદ મિશ્રાજીની ઉપસ્થિતિમાં સમગ્ર આયોજન થયું. આદરણીય મિશ્રાજીએ વિશ્વવિદ્યાલયની ભૂમિકા રજૂ કરી યોજનાનો વ્યાપ સમજાવતાં જણાવ્યું કે પ.પૂ. ગુરૂદેવ ની જન્મ શતાબ્દિ વર્ષ સન્ ૨૦૧૧ સુધીમાં આ વિશ્વવિદ્યાલયમાં છ હજાર વિદ્યાર્થીઓને સમાવવાની યોજના છે. મહત્ત્વ અને આગત્યતા સમજાવી સૌને સહભાગી બનવા અનુરોધ કર્યા. આ વિષયની પૂર્તિમાં શ્રી નિત્યાનંદ પટેલ, શ્રી નવનીતભાઈ, ડૉ. હર્ષદભાઈ, શ્રી જગદીશભાઈ વિગેરેએ ઉત્સાહવર્ધક મંતવ્યો રજૂ કર્યા. ગાયત્રી પરિવારના ઉપસ્થિત પ્રતિનિધિઓએ હોંશભેર પોતાના ઉમદા સહયોગની ખાત્રી આપી.

સોનામાં સુગંધની જેમ સંસ્કૃતિ જ્ઞાન પરીક્ષા માટેનું આણંદ-ખેડા જિલ્લાનું સંયુક્ત કેન્દ્ર પણ સારસા હોઈ પરીક્ષા અંગેની માહિતી શ્રી કેશવભાઈએ આપી. અમારા આમંત્રણને માન આપી ઉપસ્થિત રહેલા મહાનુભાવો પૈકી શ્રી કીરીટભાઈ ગાંધી, હસુમતીબેન પાઠક, ઈંદુબેન અમીન, જ્યોત્સનાબેન (વડોદરા), ડૉ. ભીખુભાઈ, શ્રી મંગળભાઈ અને તેઓની પ્રજ્ઞા ટોળી (અમદાવાદ) નોંધપાત્ર રહ્યા.



R. N. I 23434/71 YUG SHAKTI GAYATRI GUJARATI MONTHLY REGD.No.AG/MTR-39/03-05 Licened to post without Prepayment. LICENCE-AG/MTR-01

# મર્યાદા પુરૂષોત્તમ શ્રીરામ દ્વારા અસુરતા- અનીતિ પર વિજયનું મહાપર્વ-વિજયા દશમી.

માલિક યુગ નિર્માણ યોજના ટ્રસ્ટ મથુરા માટે મૃત્યુંજય શર્મા દ્વારા પ્રકાશિત તથા યુગ નિર્માણ પ્રેસ મથુરામાં મુદ્રિત અને યુગ નિર્માણ યોજના ટ્રસ્ટ મથુરાથી પ્રકાશિત-સંપાદક ડૉ. પ્રણવ પંડયા, સહ સંપાદક-ઘનશ્યામભાઈ પટેલ

www.awgp.org | www.akhandjyoti.org

Yug Shakti Gayatri - October, 2003 52