

#### અનુક્રમણિકા

|             |                                        | 1   |                                       |    |
|-------------|----------------------------------------|-----|---------------------------------------|----|
| ۹.          | જીવન જીવવાની કળા                       | ٩   | ૧૪. ઉચ્ચ ભાવભૂમિથી થાય છે વિચાર-      |    |
| ₹.          | સફળતા માટે દિવ્યપ્રભાવી સાત સૂત્રો     | ૨   | સંપ્રેષણ                              | २६ |
| 3.          | પ્રભુનું સાંનિધ્ય                      | પ   | ૧૫. પોતાનો દષ્ટિકોણ સાચો રાખો         | २८ |
| 8.          | જીવનના સદુપયોગની રીતિ-નીતિ             | 9   | ૧૬. શિષ્ય સંજીવની-૫                   |    |
| ч.          | પાદૌ તે દેવિ સંશ્રયે                   | 90  | આપીને પણ મન, ઈચ્છે વધુ કંઈક આપવા      | 30 |
| <b>૬</b> .  | સંયુક્ત પરિવારનું નવું મૉડલ બનશે,      |     | ૧૭. ગુરૂગીતા-૧૬                       |    |
|             | જીવનમૂલ્ય પાછાં આવશે                   | 99  | ગુરુચરણોની રજ કરાવે ભવસાગર પાર        | ૩૨ |
| 9.          | ન હિ ગાયત્રી સમો મંત્રઃ                | १४  | ૧૮. પરમ પૂજ્ય ગુરૂદેવની અમૃતવાણી      |    |
| ۷.          | ઉત્તમ સ્વાસ્થ્યનો આધારઃ પ્રાકૃતિક જીવન | ૧૫  | સમસ્ત સિષ્દ્રિઓનો આધાર તપ-ર           | 38 |
| <b>E</b> .  | વિચિત્ર વિલક્ષણ-ચમત્કારી સરોવરો        |     | ૧૯. યુગ ગીતા-૫૦                       |    |
|             | અને નદીઓ                               | ૧૭  | ઉદ્ધરેદાત્મનાડત્માનં નાત્માનમવસાદયેત્ | 36 |
| <b>9</b> 0. | વિચાર ક્રાંતિના યોષ્ડ્રા- સંત વિનોબા 🦈 | 96  | ૨૦. ચેતનાની શિખર યાત્રા-૨૧            |    |
| <b>99</b> . | તમામ રોગોમાં સામાન્ય પથ્યાપથ્ય અને     |     | હિમાલયથી આમંત્રણ-૩                    | ४२ |
|             | ઔષધિ સેવનના નિયમ                       | ૨૧  | ૨૧. ગીતા જયંતી વિશેષ-                 | ४५ |
| ૧૨.         | હે પ્રાણપુંજ મનુષ્ય ! તું કોઈથી ડર મા  | રડ઼ | ૨૨. અપનો સે અપની બાત-                 | ४७ |
|             | આત્મિક પ્રગતિનું પ્રથમ સોપાન-          |     | ૨૩. યુગ નિર્માણ સમાચાર                | 86 |
|             | જીવનશોધન                               | २४  |                                       |    |
|             |                                        |     |                                       |    |

#### શ્રધ્ધા સુમનાંજલી

અખિલ વિશ્વ ગાયત્રી પરિવારનાં તમામ પરિજનો શ્રધ્ધેયશાસ્ત્રી પાંડુરંગ આઠવલેજી (પૂજ્ય દાદાજી)ને અશ્રુભીની આંખો વડે શ્રધ્ધાંજલી અર્પણ કરીએ છીએ. તેઓ શ્રી દીવાળીના પવિત્ર દિવસે દેવલોક થયા. તેમનાં દ્વારા ચલાવવામાં આવેલ 'સ્વાધ્યાય આંદોલન' સૌ કોઈને પ્રેરણા આપતું રહેશે. સ્વાધ્યાય પરિવારના બધા જ સ્નેહીજનોને આ દુઃખ સહન કરવાની શક્તિ મળે એવી માતા ગાયત્રીને પ્રાર્થના છે.

#### જીવન સાધના અંક

'યુગ શક્તિ ગાયત્રી' માત્ર છપાયેલ પૃષ્ઠ નથી તેમાં પ્રકાશિત લેખો ગુરૂ સત્તાની ચેતનાનાં અંશ જ હોય છે. જાન્યુઆરી ૨૦૦૪ નો ''જીવન સાધના'' અંક આપ સો પરિજનોનાં જીવનને ઉજજવળ, સુખી, તેજસ્વી બનાવવા પ્રય પ્રશસ્થ કરવામાં જરૂર સહાયક સિધ્ધ થશે એવો વિશ્વાસ છે. નવા પરિજનોને આ મહત્ત્વપૂર્ણ અંકનો લાભ મળે માટે લવાજમ જલ્દી મોકલવા વિનંતી. 🕉 ભૂર્ભુવઃ સ્વઃ તત્સવિતુર્વરેષ્યં ભર્ગો દેવસ્ય ધીમહિ ધિયો યો નઃ પ્રચોદયાત્

### યુગ શક્તિ ગાયત્રી

: સંસ્થાપક / સંરક્ષક : વેદમૂર્તિ, તપોનિષ્ઠ યુગદ્રષ્ટા પં. શ્રીરામ શર્મા આચાર્ય અને માતા ભગવતી દેવી શર્મા

> ઃ સંપાદક ઃ ડૉ. પ્રણવ પંડ્યા

> : સહ સંપાદક : દાનશ્યામ પટેલ

ઃ કાર્યાલય : ગાયત્રી તપોભમિ. મથુરા – ૨૮૧ ૦૦૩ ઃ ટેલિકોન ઃ

(०५६५)२५३०३८८,२५३०१२८

વાર્ષિક લવાજમ : ૬૫ રૂપિયા આજીવન લવાજમઃ ૧૨૦૦ રૂપિયા વિદેશનું લવાજમ

વાર્ષિક ૧૨ પાઉન્ડ / ૨૦ ડૉલર 31. 92000=00

આજીવન :૨૦૦ પાઉન્ડ/૩૦૦ ડૉલર ભારતીય મુદ્રામાં રૂા.૧૨૦૦૦-૦૦

વર્ષ - ૩૪ અંક - ૧૨

પ્રકાશન તિથિ ૨૫-૧૧-૨૦૦૩

ડિસેમ્બર – ૨૦૦૩

એક અંક : રૂા. ૬ – ૦૦

#### જીવન જીવવાની કળા

જીવન જીવવાની કળામાં છે. કોઈ પણ રીતે અણઘડ રીત-રિવાર્જો સાથે જીવવાતું નામ જીવન નથી. ખરેખર જે જીવન જીવવાની કળા જાણે છે, તેઓ જ ફકત યથાર્થ જીવન જીવે છે. જીવનનો અર્થ भो છે ? शું છે આપણા होવાનો અભિપ્રાય ? શું છે આપણું દરોય ? આપણે શું થવા અને શું **પામવા ઈચ્છીંએ છીએ ?** આ સવાલોતા યોગ્ય જવાબમાં જ ર્જિંદગીનું રહસ્ય સમાયું છે.

જો જીવનમાં ગંતવ્યનું જ્ઞાન ન હોય તો ભલા સાચી ગતિ કઈ રીતે થઈ શકે છે અર્ને જો કયાંય પહોંચવાનું જ ન હોય તો સંતોષ કેવી રીતે મેળવી થકાય છે 🤊 જેમની પારો સંપાર્શ જીવનના અર્થનો વિચાર જ નથી, તેની દશા એ માળી જૈવી छे, बेनी पासे इस तो छे अने ते तेमांथी माणा पए। ખનાવવા ઈચ્છે છે, પરંતુ તેની પાસે એવો દોરો નથી, જેમાં તે પરોવી શકે, એક કરી શૅકે, તે કયારેય પણ પોતાનાં ફલોની માળા બનાવી શકશે નહીં.

<del>જે જીવન જીવવાની કળાથી વંચિત છે. તેણે સમજવ</del>ું જોઈએ કે તેના જીવનમાં ન દિશા છે અને ન કોઈ એક્તાં. તેમના સમસ્ત અનુભવ નર્યા ઉપલક રહી જાય છે. તેમનામાં કયારેય પણ ત્રાન બનીને પ્રગટે એ ઊર્જાનો જન્મ થઈ શકતો નથી, જીવવાની કળાથી વંચિત વ્યક્તિ જીવનના એ સમગ્રે અનુભવથી હંમેશ માટે વંચિત રહી જાય છે, જેતા અભાવમાં જીવવું અતે ત જીવવું ખરાખર જ થઈ જાય છે.

આવી વ્યક્તિનું જીવન એવા વૃક્ષ જેવું છે, જેમાં ન તો કયારેય ફલ આવી શકે છે અતે તે તો કયારેય ફળ, આવી વ્યક્તિ રાખ-દુઃખ તો જાણે છે, પરંતુ તેને ક્યારેય આનંદની અનુભૃતિ થતી નથી, કેમકે આનંદની અનુભૃતિ તો જીવનને કલાત્મક રીતે જીવવામાં, તેને સમગ્રતોમાં અનુભવવાર્થી થાય છે. જીવનમાં જો આનંદ ઈચ્છતા હોઈએ तो अवनने इसोनी माणा जनाववं पड्ये, अवनना સમસ્ત અનુભવોને એક લક્ષના દોરામાં કલાત્મક રીતે ગુંથવા પડર્શે, જે જીવવાની આ કળાને નથી જાણતા, તેઓ હંમેશ માટે ર્જિંદગીની સાર્થકતા તેમજ કૃતાર્થતાથી વંચિત રહી જાય છે.

#### સફળતા માટે દિવ્યપ્રભાવી સાત સુત્રો...

સફળતા વ્યક્તિત્વનો સંમોહક પ્રકાશ છે. જિંદગીની જવાબદારી બીજી કોઈ જ નહીં. સફળતા સમર્પણની ચરમ પરિણતિ છે. સફળતા સ્વયં આપણે છીએ, આપણી સારી-ખરાબ વ્યક્તિત્વની અંદર અનેક થરોમાં ઢંકાયેલી-પરિસ્થિતિ અને પરિણામનું ઉત્તરદાયિત્વ છપાયેલી રહે છે. એ કયાંય બહાર નથી હોતી, કે આપણી ઉપર જ છે, એ જ્ઞાન થઈ જુવું તે એક ર્તેને વેચાતી લઈ શકાય. એ અંતઃની ખાણોમાં|જાગૃતિં છે, એક સાચી સમજદારી છે. આ દબાયેલી હોય છે, જેને ખોદીને તેમજ ખોતરીને સમજદારી તથા જવાબદારીની સાથે જ આપણે જ બહુમૂલ્ય રત્નો રૂપે સજાવી-નિખારી શકાય છે. આપણા જીવનના ભાગ્યવિધાતા અને નિમર્તિા ઉદ્યમ અને સમર્પણ વડે જ વ્યક્તિત્વને તપાવીને હોવાનો બોધ પામીએ છીએ અને આપણા ઢાળવામાં આવે છે. જેના તપન તથા અભીષ્ટ લક્ષ અને ઉદ્દેશ્ય તરફ આગળ વધીએ છીએ. તાપ(ગરમી)થી સફળતારૂપી વ્યક્તિત્વની મોહક આ જવાબદારી આપણને સ્પષ્ટ જ્ઞાન કરાવે સુગંધ મહેંકી ઊઠે છે. સખત મહેનત,ધૈર્ય, લગન|છે કે આપાગી યોજના કેવી હોવી જોઈએ ? આ અને સાહસના સંયોગથી જ સફળતાનો જાદ્દઈસિંદર્ભમાં સ્વામી વિવેકાનંદ કહે છે 🤇 પહેલેથી જ ચિરાગ હસ્તગત થાય છે, જેના દ્વારા બધું જ મોટી યોજનાઓ ન બનાવો, ધીરે ધીરે કાર્યની પ્રાપ્ત થઈ શકે છે.

દિવ્ય સૂત્ર છે. આ સૂત્ર જો જીવનમાં શાસ્ત્ર બનીને પ્રયત્ન કરો. આની સાથે જ યોજનાની સ્પષ્ટ રચી શકાય તો વ્યક્તિત્વ ચમકી ઊઠે છે. વ્યક્તિત્વ રૂપરેખા પોતાના માનસ પટલ ઉપર અંકિત થવી નિર્માણનાં આ સાત સોનેરી સૂત્ર છે

જવોબદારી પોતે જ ઉઠાવવી,(૨) સર્વાંગપૂર્ણ અને સરળ હોય છે અને તેને પૂરી કર્યા પછીં યોજના બનાવવી, (3) પ્રાથમિકતાના આધારે મનમાં અપાર સંતોષ અને પ્રસન્નેતા મળે છે. કાર્યનું નિર્ધારણ કરવું, (૪) વિજેતાની જેમ કાર્યને પૂર્ણ કર્યેથી આત્મવિશ્વાસ ઉત્પન્ન થાય વિચારવું, (૫) અન્યર્ને સોંભળવાની સમજદારી છે. આ જે આત્મવિશ્વાસ આપણને કોઈ મોટા વિકસાવવી, (૬) યોગ્ય તાલમેલ કરવો તથા (૭) કાર્ય અને મોટી યોજનાને પૂરી કરવા માટે પ્રેરિત હમેશાં નવું કરવાનું વિચારવું.

સ્ત્રોમાં વૈભવ, વિભૂતિ તથા ઐશ્વર્યના ભંડાર પહોંચવામાં સક્ષમ બનાવે છે. મહાપુરુષોના એને ખજાના ભર્યા પડેયા છે. આ સૂત્રોમાં ભૌતિક જીવનની સફળતાનો મૂળમંત્ર પણ એ જ છે કે જીવનની સાથેસાથે આધ્યાત્મિક જીવનની અનંત તેઓ શરૂમાં નાની-નાની સમાયેલી છે. પાગ સંભાવનાઓને સાકાર તેમજ સાક્ષાત કરવા માટે મહાનતાનાં ઉચ્ચતર શિખરો તેરક આરોહાગ કરે છે. પ્રથમ સૂત્ર છે-પ્રોએક્ટિવ થવું, જેનો અર્થ છે યોજનાની સ્પષ્ટ રૂપરેખા બની ગયા પછી જ પોતાના જીવનની પૂરી જવાબદારી સ્વયં કાર્યનું નિર્ધારણ અને પસંદગી સંભવ છે કે કયું ઉઠાવવી, આની ગાઢ અનુભૂતિ સફળ જીવનનું કાર્ય અતિ મહત્ત્વપૂર્ગ છે, જે સૌ પ્રથમ કરવાનું એક નિર્ણાયક બિંદુ છે. તે ભગવત પ્રદત્ત આ છે. કર્યું પછીથી કરવાનું છે. કાર્યને સૌ પ્રથમ

શિરૂઆત કરો, જે જમીન ઉપર ઊભા છો, તેને સફળ વ્યક્તિત્વને ઘડવા સંવારવા માટે સાત વ્યવસ્થિત રીતે પકડીને ક્રમશઃ ઉપર ચડવાનો જોઈએ. સ્પષ્ટ અને નાની-નાની યોજનાઓને (૧) પ્રોએકિટવ થવું એટલે પોતાની જીવનમાં ઉતારવી અને તેને પૂરી કરવી સહેલું અિને પ્રોત્સાહિત કરે છે અને જીવનમાં કોઈ સકળતાનાં આ દિવ્ય તેમજ પ્રભાવી સાત|મહાન કાર્ય તથા ઉદ્દેશ્ય સુધી સફળતાપૂર્વક પરંતુ આ યોજનાઓને અમલમાં મુકે છે અને ક્રમશઃ

આપવું. જો વિદ્યાર્થી અને ખેડૂત પોતાનાં કાર્યોની માટે મારા પ્રાણોનું બુલિદાન કેમ ન આપવું પડે. પ્રાથમિકતાનું નિર્ધારાગ ન કરી શકે તો તેમની વિજેતાની માર્કક આ વિચાર વ્યક્તિની અંદર ચરાગ ચુમે છે

ર્નેપોલિયનની માકક તે 'ના' જેવા નકારાત્મક પર

કરવાની, પ્રાથમિકતા અને મહત્ત્વ આપવાની મૃત્યુતુલ્ય અસફળતાને આમંત્રણ આપવા સમાન નિર્ણયક્ષમતા જ સફળતાનું મહાન રહસ્ય છે. છે. વિજેતા પુરુષાર્થી તથા પરાક્રમી હોય છે. પરીક્ષાના સમયે વિદ્યાર્થીની સર્વોપરિ પ્રાથમિકતા તેમની બુલ્કિમાં હમેશાં 'હા' મંત્ર પ્રતિધ્વનિત છે- પોતાના વિષયની તૈયારી કરવી, વર્ષાૠતુમાં થતો રહે છે. તે કહે છે- ''હા'' હું આ કરી ખેડૂતનું પ્રથમ આવશ્યક કાર્ય છે-ખેતી પર ધ્યાન શકીશ, ભલેને આ અભીષ્ટ તેમજ ઉત્કૃષ્ટ ઉદ્દેશ્યને

સફળતા સંદૈવ સંદિગ્ધ બનેલી રહેશે, પરંતુ શાશ્વત યૌવનને અલભ્ય અને અલૌકિક વરદાનથી આવશ્યકતાને ધ્યાનમાં રાખીને તેમના દ્વારા ભરી દે છે. આ વિચાર પૂર્ણ યૌવનનું પ્રતીક અને કરવામાં આવેલ કાર્ય તેમની સફળતા અને પ્રતિનિધિ છે. એ વ્યક્તિને ઉંમરની સીમિત તથા ખુશાલીને સુનિશ્ચિત કરી દે છે. તેવી જ રીતે સંકીર્ણ સીમાઓમાં બાંધતા નથી, ૬૦ થી ૮૦ આપણને પણ જીવનમાં આપણી અપરિહાર્ય વર્ષની વયની વ્યક્તિ યુવાનોની માફક સર્જનશીલ આવશ્યકતાઓના આધારે કાર્યોની યોજનાને તિમજ સક્રિય થઈ શકે છે અને ૨૦ થી ૩૦ વર્ષના અનુરૂપ પસંદગી કરવાની કળાનું જ્ઞાન હોવું યુવાન પણ વૃદ્ધ સમાન જીવનથી હતાશ-નિરાશ જોઈએ. આ કળા-કુશળતાના અભાવે જિંદગી થઈ શકે છે. આવી જ મહાપીડા-મહાવેદના સઢ વિનાની ન/વર્ની માફક લહેરોના પછડાટમાં આજના યુગની છે કે સમાજ, રાષ્ટ્ર અને વિશ્વમાં ડગમગાતી રહેં છે અને અંતે કોઈ વમળમાં સમજદાર અને સક્રિય યુવાઓની ઘૌર અછત થઈ કસાઈને નદીના ઊંડાણમાં વિલીન થઈ જાય છે. ગઈ છે. યુવાઓના મજબૂત અને પોલાદી ખભા નિર્ણય લેનારી વ્યક્તિ પુરુષાર્થી કહેવાય છે, જે ઉપર જ કોઈ રાષ્ટ્રનો ભારે ટકેલો રહે છે. કેમકે જિંદગીના સઢને પોતાના હાથમાં પકડીને ભાગ્ય યુવાવય જ સમજદારી, જવાબદારી અને અને ભવિષ્યની ચિંતા કર્યા વગર સકુશલ મંઝિલ સિર્જનનું મહાપ્રતીક છે. આ ઉંમરે જીવવાની સુધી પહોંચી જાય છે. તેમના વિચાર હમેશાં અદમ્ય ઈચ્છા, શીખવાની અનંત લાલસા, જીવ વિજેતા જેવા હોય છે અને સફળતા તેમનાં સટોસટ પર કંઈક કરી છુટવાનો મહાસાહસનો સિમન્વય હોય છે. યુવાવયમાં જ સાંભળવા, વિજેતાની જેમ વિચારવું એ જીવનમાં|સમજવા અને વિચારવાની અપાર ક્ષમતા અને ઉત્સાહ, ઉમંગ અને સર્જનર્શીલતા ભરી દે છે. સામર્થ્ય હોય છે. આવનારા ભવિષ્યની સોનેરી આ વિચાર થાકેલા-હારેલા તેમજ નિરાશ/કલ્પનાઓને મૂર્તરૂપ પ્રદાન કરવાનું મહાસાહસ જીવનના અંધકારને વિખેરીને આશાઓના દીપ આવી જ ઉંમેરે પાર્ગ થાય છે. યોવનની આ પ્રગટાવે છે. આ વિચાર વિશ્વાસ અપાવેં છે કે વિશેષતા કોઈ પાગ ઉંમરે ઉત્પન્ન કરી શકાય છે. સફળતા આપણો જન્મસિદ્ધ અધિકાર છે અને કોઈ પણ ઉંમરે તલ્લીનતા અને લગનશીલતા એક તેને આપણે કોઈ પણ કિંમતે મેળવીને જ રહીશું, સિંમોહક તથા મોહક વ્યકિતત્વને જન્મ આપે છે. વિજેતાનો આ પ્રખર આત્મવિશ્વાસ તેને કયારેય આ વ્યક્તિત્વ જ યૌવનની સાચી પરિભાષા છે. અસફળતાની ખાઈમાં પડવા નથી દેતો. જે બતાવે છે કે શ્રેષ્ઠ, ઉત્કૃષ્ટ અને મહાન લક્ષ્યને વિજેતાનું વિધેયાત્મક ચિંતન તેના સમસ્ત તેમજ પ્રાપ્ત કરવા માટે હજુ પણ પ્રાણ-ઊર્જા અને સંપૂર્ણ નકારાત્મક સંસ્કારો, આદતો તથા શક્તિ-સામર્થ્ય પૂરું થયું નથીં, અશેંષ છે, જીવંત વૃત્તિઓને રગદોળતાં આગળ વધે છે, અને જાગૃત છે, હેંજુ પણ જીવનના છેલ્લા પડાવ સમજદારીનો જખીરો શબ્દને સાંભળવા સુધ્ધાં પસંદ કરતા નથી, કેમકે લગનશીલતાનો ભંડાર અને ઝૂઝવાની શકિત ભરી 'ના' શબ્દ કાર્યની શરૂઆત કરતાં પહેલાં જ પડી છે. આવશ્યકતા છે દેરેક યુવાનમાં આ

પાષાણી જડતામાં જડ થઈ ગયેલા અંતરમાં પુનઃ આત્મબોધ અને તત્ત્વબોધની સાધના દ્વારા આ જીવવાં, શીખવાની ઈચ્છા જીવંત થાય અને સ્વયં નિરીક્ષણ અતિ સહજ અને સુગમ થઈ જાય છે. તથા પોતાના રાષ્ટ્ર-સમાજ પ્રત્યે કંઈક કરી આ સહજ અને સરળ સાધના દ્વારા પ્રત્યેક દિવસ છૂટવાનો સંકલ્પ જાગૃત થાય. આપણી અંદર નવું જીવન અને પ્રત્યેક રાત્રિ પોતાના મૃત્યુનો સંઘબદ્ધ થઈને સૌને સાથે લઈને ચાલવાનું સાહસ અનુભવ કરવાનો હોય છે. આનાથી આપણને અને ઉદારતાનો ભાવ ઉદ્ભવે. જીવન-લક્ષ્યના પ્રતિદિન આપણાં કાર્યોના મૂલ્યાંકનની સાથેસાથે પથ પર આપણામાંથી કોઈ પણ છૂટી ન શકે.|પોતાના વ્યક્તિત્વના ઊંડાણમાં ઝાંખવાનો પારસ્પરિક તારતમ્ય અથવા સાચા તાલમેલનો આ અવસર મળે છે. દરરોજ એક નવા સંકલ્પની ભાવ જ સફળતાનું હવે પછીનું સૂત્ર છે, જે સાથે એક નવા કાર્યની શરૂઆત થાય છે, જે આજે સિનર્જી નામે પ્રખ્યાત છે.

સિનર્જી એટલે કે સાચા તાલમેલમાં જ પ્રેમ, આત્મીયતા ઉદારતા, સહાનુભૂતિ, સહયોગ,|નિર્માણ અને વિકાસનો ગાઢ મેર્મ છુપાયેલો છે. સહકાર અને સેવારૂપી સદ્ગુણોનો વિકાસ થાય છે. આ વિચારભાવ આપણને આંતરિક ઊર્જાથી ભરી દે છે અને જીવનની વીણા વાગી ઊઠે છે. આના અભાવે જ આટલી ઉદાસી છે, દુઃખ છે, આટલી પીડા છે એટલા માટે વ્યક્તિ, સમાજ, દેશ અને વિશ્વમાં આટલું અંધારું છે, આટલી હિંસા છે, આટલી ઘૃણા છે. યો<sup>ગ્</sup>ય તાલમેલ ન હોવાના કારણે જ વિસંગતિપૂર્ણ, વિચારહીન તેમજ ગળાકાપ સ્પર્ધા જન્મ લે છે, યોગ્ય તાલમેલ આ વિષમતા અને વ્યથાને દૂર કરી એકસાથે સંઘબવ્દ અને સંગઠિત થઈને ચાલવાની પ્રેરાગા સાથે પ્રોત્સાહિત કરે છે. યોગ્ય તાલમેલના ભાવ-વિચારના અંકુર આપણી આંતરિક ચેતનામાં વિકાસ પામે છે. આ ભાવના અંદરથી પ્રગટે છે. આનું બાહ્ય આરોપણ સ્થાયી અને ટકાઉ હોતું નથી. યોગ્ય તાલમેલ એક તરફ જ્યાં વ્યક્તિને વિપરીત પરિસ્થિતિઓમાં પણ એકજૂથ બનાવેલા| રાખે છે. ત્યાં બીજી તરક પ્રગતિ અને વિકાસના નવા-નવા આયામ પણ ખોલે છે.

પ્રતિદિન કંઈક નવું કરવા, નવું વિચારવા તથા કરવામાં આવે તો વ્યક્તિત્વ પરિમાર્જિત થઈ નવી યોજના બનાવવા માટે ઉત્સાહિત-પ્રેરિત કરે|મહેકી ઊઠશે. આવા વ્યક્તિત્વથી જ એક નવા છે. જે કંઈ કરવામાં આવ્યું છે, તેના કરતાં વધુ|આધ્યાત્મિક જીવનની શરૂઆત કરી શકાય છે. સારું કઈ રીતે કરવામાં આવે, પોતાની પરિસ્થિતિ આ સુત્ર ભૌતિક સફળતાની સાથે જ અધ્યાત્મ અને સાધનને અનુરૂપ વધુ સારામાં સારું કરી જગતમાં શકાય, એની પ્રેરણા આપણને પ્રતિદિનના મંત્ર સાબિત થશે.

સમજદારીના વિચાર તરંગો હિલોળા લેવા લાગે, |મૂલ્યાંકન તથા આંતરિક અવલોકનથી મળે છે, સકળ વ્યકિતત્વની સમ્મોહક વિશેષતા છે.

સફળતાનાં આ સાત સૂત્રોમાં વ્યક્તિત્વ

સ્વર્ગ અને નરક માનવીની આગળ પાછળ રહે છે અને હંમેશાં એકસાથે ચાલે છે. આગળ છે સ્વર્ગ અને પાછળ છે નરક. જ્યારે માનવી આગળ એટલે કે ઉચ્ચતા. મહાનતા અને શ્રેષ્ઠતાના પ્રકાશપૂર્ણ સન્માર્ગ પર ચાલે છે, તો એનું પ્રત્યેક પગલું સ્વર્ગના રાજ્યમાં પ્રવેશ કરીને આગળ વધે છે. આનાથી વિપરીત જ્યારે મનુષ્ય પીઠ પાછળની તરફ નીચતાની, પાપની, મલીનતાની અદ્યમ અને અંઘકારની ખાઈમાં લપસી પડે છે ત્યારે એનું પ્રત્યેક પગલું ભયંકર નરકમાં સરકતું જાય છે.

યોગ્ય તાલમેલનો ભાવ-વિચાર આપણને આ સુત્રોને જીવનમાં સંકલ્પપૂર્વક ક્રિયાન્વિત પ્રવેશ કરવા



## प्रभुनु शानिध्य



આખા જેતવનમાં એક અલૌકિક સુગંધ વ્યાપી બુલ્ક અથવા તો બુલ્કના ભિ્રુકુઓને પ્રણામ ન કરે. રહી હતી, આ અનોખી કમલગંધૅ ભગવાન|ૅ પરંતુ જેતવનની અલોકિંક સુગંધ ત્યાં પાસે રહેતાં તથાગતના દિવ્ય દેહમાંથી પળે-પળે ઝરતી રહેતી|બાળકોનાં સરળ અંતઃકરણમાં અજાણતાં જ પ્રવેશ હતી. નિરંતુરની તપ-સાધુનાએ ભગવાનના દેહને|કરી રહી હતી. તેમનાં નિષ્કપટ દૃઘ્ય પ્રભુના દરક પ્રકાર દિવ્ય બનાવી દીધો હતો. પ્રભુ જયાં પણ પ્રકાશથી અનાયાસે જ ભરાતાં જતાં હતાં, જ્યારે રહેતા, તે સ્થાન સુગંધથી સુવાસિત થઈ ઊઠતું. ત્યારે તેમને જણાવા લાગતું હતું કે કોઈ અદશ્ય પ્રકાશન્રી અંદર ભગવાનના તપ અને જ્ઞાનની આભા ચિત્રના તેમને જેતવન આવેલાનું આમંત્રણ આપી છલકતી રહેતી હતી. એમના સંપર્કમાં આવનારી દરેક રિહી છે, પરંતુ પોતાના વાલીઓની આજ્ઞાના કારણે વ્યક્તિ હંમેશ માટે એમની થઈ જતી. તે બળપૂર્વક તેઓ વિવશ હતાં. એક દિવસ એક ક્રિશોરવયના ઈચ્છે કે ન ઈચ્છે ભગવાનના પ્રેમપાશમાં બંધોઈ|બાળુકે પોતાના મિત્રોને જણાવ્યું કે આપણાં સૌના જતા. તેને એ સત્યનો અનુભવ સહજૂપણે થઈ જતો |વાલીઓએ જેતવનની એંદરૅ જવાની મનાઈ

વ્યક્તિત્વમાર્થી સુગંધ તથા પ્રકાશની ધારાઓ બનીને લાગી અને થાકે ઘેરી લીંધાં, આ થાક અને તરસમાં વહેતાં હતાં. પોતાના વ્યક્તિત્વ દ્વારા પ્રભુ હજાર તે સૌ પોતાનાં માતા-પિતા તેમજ ધર્મગુરૂઓને હાથોથી લાખો-કરોડો આશીવદિ વરસાવી રહ્યાં હતા.|આપેલું વચન ભૂલી ગયાં અને પાણીથી શોધમાં તે તેમની ઉપસ્થિતિ આશીષ અને કપાની વર્ષા બનીને સૌ જેતવનમાં પ્રેવેશ્યાં, સુખદ સંયોંગ કે જેતવનમાં પ્રગટ થતી હતી. જે એમાં ભીંજાતા હતા, તેમનું પ્રવેશતાંની સાથે જ તેમને ભગવાનને મળવાનું થયું. સંપૂર્ણ વ્યક્તિત્વ ધન્ય-ધન્ય થઈ જતું, પરંતુ કેટલાક ભગવાને તે સૌને પોતાના હાથે પાણી પીવડાવ્યું, દુભગ્યિશાળી પણ હતા, જેમના કુસંસ્કાર તેમને ખૂબ સ્નેહથી તેમને કેટલાક મીઠા પદાર્થ ખાવા એનાથી વંચિત રાખતા હતા. તેમની દુષ્પ્રવૃત્તિઓ ઓપ્યા. ભગવાનની સમીપતાથી એમને જાણવા અવરોધ બનીને નડતી હતી. પોતાની જે વાંછના મિળ્યું કે એ પ્રભુ જ અલૌકિક પ્રકાશ અને સુગંધના તેમને પ્રભુની કૂપાથી વંચિત રાખતી હતી. ક્યારેક સ્રોતે છે. કરુણાવતાર તથાગતની કરુણા, પ્રેમ અને ક્યાર્ટેક તો આ સ્થિતિ એટલી દારાગ અને દુષ્કર થઈ વાત્સલ્યએ સૌને વશમાં કરી લીધાં. જતી કે આવા લોકો ભગવાનની ઉપસ્થિતિની પણ| ઇેષ્યાં કરવા લાગતા.

સમ્યક્ સંબુદ્ધ(સંપૂર્ણ જ્ઞાનવાળા) ભગવાન પોતાનાં વાલીઓના વર્ષોના પ્રેમ કરતાં ગાઢ લાગ્યો. તથાગતનું નામુ આવા સંકીર્ણ સાંપ્રદાયિક ચિત્ત તે સૌ આનંદ્રવિભોર અને પ્રેમવિહવળ થઈ ઊઠયાં. ધરાવતા લોકોને ભય પમાડતું હતું. પ્રભુનું અસ્તિત્વ આવા પ્રેમ વિશે તો તેમણે ક્યારેય જાણ્યું જ ન હતું. માનવજીવનમાં આમૂલ કોર્તિનું પર્યાયવાચી હતું. આવું ચુંબકીય આકર્ષણ હોઈ શકે તેવું વિચાર્યું પણ પોતાના, જીવનની ક્ષુદ્રતાઓને પોતાની સાથે ન હતું. આવું ચુંબકીય આકર્ષણ તેમણે ક્યારેય જાણ્યું ચીપકાવી લોકો ભયભીત થઈને તેનાથી દૂર રહેવામાં ન હતું, આવું અપૂર્વ સૌંદર્ય, આવો પ્રસાદ, આવેંી જ પોતાનું કલ્યાણ સમજતા હતા. એટર્લું જ નહીં, શાંતિ, આવી અપૂર્વ ઉત્સવ. તે એકે-એક બાળક પોતાનાં બાળકોને પણ પ્રભુર્થી દૂર રાખવાનો પ્રયત્ન પોતાની ્રરમત વગેરે ભૂલીને દિવસ આખો કરતા. સાચું એ હતું કે બાળકો મોટે, યુવક-યુવતીઓ ભગવાનની પાસે રહ્યાં,ે તેમની અંતર્ચેતના માટે તેમનો ભય સ્વભાવતઃ ઘણો જ વધારે હતો. ભગવાનની સુગંધમાં ખોવાવા લાગી. તેઓ આવા લોકોએ પોતાનાં બાળકોને કહી રાખ્યું હતું કે ભગવાનના એપૂર્વ રસથી ભીંજાવા લાગ્યાં. તેઓ ક્યારેય પણ બુદ્ધની હવામાં પણ ન જાય. તે તથાગતનો અલોકિક રંગ એ સરળ બાળકોના સૌએ તેમને કસમે લેવડાવી હતી કે તેઓ ક્યારેય પાગ હિઘ્યમાં ઊતરી ગયો.

કે પ્રભુ તેના પોતાના જ છે, તેમનાથી વૈધારે તેમના ફરમાવી છે, પરંતુ ત્યાં આસપાસ બહારે રમવામાં અન્ય કોઈ સાચા હિતેચ્છુ નથી. ખોટું શું છે ? બાળકોને આ વાત ઔચિત્યપૂર્ણ ભગવાનની આ સહજ કરાણા, તેમનો અપરિમિત લાગી અને તે બધાં જ જેતવનની બહાર રમવા પ્રભુનું /અનોખું વાત્સલ્ય જ તેમના લાગ્યાં, ઘણા સમય સુધી રમવાથી તેમને તરસ

> પ્રભુના વચનોથી તેમને તૃપ્તિ મળી. તથાગત ક્ષરા આપવામાં આવેલ પળભરનો પ્રેમ તેમ**ને**

ગયો. તે સૌ રોજ ગમે તેમ કરીને પ્રભુની પાસે ભગવાન બુદ્ધની પાસે પહોંચીને અનાયાસે જ કોઈ પહોંચવા લાગ્યાં. ધીરે ધીરે તે સૌ ભગવાનની પાસે રીતે અંતર્ભાવનાઓ તેમની જ થઈ જાય છે. **દયાનમાં પણ બેસવા લાગ્યાં. જોતાંની સાથે જ** તેમની સરળ શ્રહ્યા ધ્યાન ખેંચતી હતી. તેમનાં મન-પ્રાણ પ્રભુ પર ન્યોછાવર થવા લાગ્યાં, હવે તો એવી સ્થિતિ આવી ગઈ કે ભલે ને તેઓ પ્રભુની પાસે હોય કે ઘરે, પરંતુ તેમની ભાવચેતના હમેશાં પ્રભુની

આસપાસ ફર્યો કરતી.

છેવટે તેમની આ ઉન્મત્ત અવસ્થાની જાણ તેમના વાલીઓને થઈ ગઈ, જાણ થતાંની સાથે જે તે સૌ ગુસ્સે થઈ ઊઠયા. તેમનો ક્રોધ તમામ સીમાઓ વટાવી ગયો. જે બાળકોને તેઓ પોતાના જીગરના ટકડા સમજતાં હતાં, તેમને જ ખૂબ ખરાબ રીતે માર્યાં. તેમના કુલપુરોહિતોએ પણ તે બાળકોને સમજાવ્યાં, ડરાવ્યાં-ધમકાવ્યાં, ભય-લોભ, સામ-દામ-દંડ-ભેદ દરેકનો તે નાનાં-નાનાં બાળકો ઉપર પ્રયોગ કર્યો. પરંતુ ભગવાનનો અલોકિક પ્રેમ જે તેમના હૃઘ્યમાં ઊતઁરી ચૂક્યો હતો, તે કોઈ પણ રીતે દૂર ન થયો. બુદ્ધની જે નિર્મળ છાપ તેમના હૃઘ્ય પર પૈડી હતી, તે ઊંડી ઊતરી ચૂકી હતી.

બાળકોના વાલીઓ ખૂબ જ રડયા અને પસ્તાયા, તેમની નારાજગી વધતી ગઈ, તેઓ જે મળે તેને પોતાનું દુઃખ સંભળાવતા ફરતા કે આ ભ્રષ્ટ ગૌતમેં અમારો ભેલાં-ભોળાં બાળકોને પણ ભ્રષ્ટ કરી નાંખ્યાં છે. નારાજગીનું આ પાગલપણું એવું વધ્યું કે તેમણે પોતાનાં બાળકોનો ત્યાગ કરવાનું નક્કી કર્યું અને એક દિવસ તે સૌ પોતાનાં બાળકોર્ને સોંપી દેવા બુદ્ધની પાસ ગયા. ચીડ, ગુસ્સો અને આક્રોશથી ભરેલા તે સૌ જેવા જેતવન પહોંચ્યા, તેવા જ તેમને પ્રભુના પ્રકાશ, પ્રેમ અને સુગંધે ઘેરી લીધા. ભગવાનની સમીપતા માત્રએ તેમના અંધારા જીવનમાં જ્યોતિ પ્રગટાવી. અચરજથી ભરેલા તે બધા જ વાલીઓ સમક્ષ ભગવાને આ ધમ્મગાથા કહી-

અવજ્જે વજ્જમતિનો વજ્જેચાવજ્જદસ્સિનો. મિચ્છાદિટ્ટીસમાદાના સત્તા ગચ્છંતિ દૃગ્ગતિ. વજ્જે ચ વજ્જતો અત્વા અવજ્જે ચ અવજ્જતો, સમ્માદિદિઠસમાદાના સત્તા ગચ્છાંતિ સગ્ગતિ.

જે ઐદોષમાં દોષ બુદ્ધિ ધરાવે છે અને દોષમાં અદોષ દષ્ટિ ધરાવે છે, તેવા લોકો મિથ્યા દષ્ટિને ગ્રહણ કરીને દુર્ગતિ પ્રાપ્ત કરે છે.

દોષને દોષ, અદોષને અદોષ જાણીને લોકો સમ્યક્ દષ્ટિને ધારણ કરીને સુગતિને પ્રાપ્ત કરે છે.

બે નાનાસરખાં આ સૂત્રો જણાવીને પ્રભુએ

હવે તો તેમને ભગવાનના પ્રેમનો ચસ્કો લાગી તેમને સમ્યક્ દૃષ્ટિ આપી, ત્યારે તેમણે અનુભવ્યું કે

એક રોગી રાજવૈદ્ય શારંગઘર સમક્ષ પોતાની કથા સંભળાવી રહ્યો હતો. અપચો, બેચેની. અનિદ્ધા. અશકિત જેવાં અનેક દુ:ખ તથા ઉપચારમાં ઘણું નાણું વેડફ્ટ્યું છતાં કોઈ લામ ન મળવાના કારણે તે રાજવૈદ્યની પાસે આવ્યો હતો. વૈદ્યરાજે તેને સંયમપૂર્વક જવન જવવા તથા આદાર-વિદારના નિયમોનું પાલન કરવા જણાવ્યું. રોગી બોલ્યો-'' આ બધું જ તો દું કરી ચૂકયો છું. આપ મને કોઈ ઔષઘ આપો, જેથી કરી દું અશકિત ઉપર નિયંત્રણ પામી શકું. પૌષ્ટિક આદાર બતાવો તો તે પણ દું લઈ શકું, આપ મને પાછો તેવો સમર્થ બનાવી દો'' વૈદ્યરાજ બોલ્યા-વત્સ! તેં સંયમ પાળ્યો હોત તો મારી પાસે આવવાની સ્થિતિ ન આવત, તેં છવન રસ જ નહીં, **જવવાનું સામર્થ્ય અને ઇન-સંપદા પણ** આ કારણે જ ગુમાવ્યાં છે. બાહ્યોપચાર વર્કે, પૌષ્ટિક આદાર આદિથી જ સ્વસ્થ બની શકાતું હોત તો વિલાસી-સમથમાં કોઈપણ મદ્યુપ્રમેદ-અપચા જેવાના રોગી ન દોત, મૂળ કારણ તમારી અંદર છે, બદાર નહીં, પહેલાં પોતાનાં છિદ્રો બંધ કરો. અમૃતનો સંચય કરો અને પછી જુવો એ શરીર તૈયાર કરવામાં કેવું લાગી પઠે છે.

રોગીએ યોગ્ય સમજ મેળવી અને જીવનને નવા માળખામાં ઢાળ્યું. પોતાના બદિરંગ તથા અંતરંગની અપવ્યયી વૃત્તિઓ પર લગામ રાખી અને થોડાક જ સમયમાં સ્વસ્થ–સમર્થ થઈ ગયો.

#### (સંજીવની વિદ્યા

### જીવનના સુદુપયોગની રીતિ–નીતિ

દુઃખપૂૉર્ગ જીવન જીવી રહ્યાં છીએ, ઑવો, હવે|આવ્યો છે કે જીવન પરમાત્માએ એટલા માટે સંતુષ્ટ અને સુખી જીવનની યોજના બનાવીને આપ્યું છે કે ્ એનો અમલ કરીએ અને ત્યારે જોઈએ કે આત્મસાક્ષાત્કાર કરીને તેની અનંત આનંદદાયિની આપણને દુઃખ કે અસંતોષ કેવી રીતે પીડા આપી ગિદમાં સદા સર્વદા માટે જઈ પહોંચે. એને શકે છેં ?

છે ? કારણ કે જ્યાં સુધી જેની સાર્થકતા માટે ઉદ્દેશ્ય અને પરમલક્ષ્ય પણ છે. મહાન મનુષ્ય-યોજના બનાવી રહ્યાં છીએ એ મૂળ વાતને જ ન જીવનને અનુરૂપ જ તેનું લંક્ષ્ય પણ પરમ પવિત્ર સમુજી લઈએ ત્યાં સુધી કોઈ વાતે પાર કેવી રીતે તથા મહાન છે, એ સત્યનો ઈન્કોર કરી શકાતો પડી શકે ?

જીવાત્માને પરમાત્મા તરફથી એટલા માટે સિમાવિષ્ટ કરીને વિતાવવામાં નહીં આવે ત્યાં આપવામાં આવ્યું છે કે તે સંસારમાં પોતાનો સુધી આટલું વિશાળ અને વ્યાપક લક્ષ્ય કદાપિ નિવાસ કરે, કર્મ કરે અને જે દિવસે પોતાના જ સિધ્ક કરી શકાશે નહી. સ્વરૂપનો સાક્ષાત્કાર કરી લે તે દિવસે મારી અનેત| આ લક્ષ્યની પ્રાપ્તિ માટે પ્રત્યેક મનુષ્ય આનંદદાયિની ગોદમાં સદા સર્વદા માટે ચાલ્યો બંધાયેલો છે. બંધાયેલો એ અર્થમાં કે જ્યાં સુધી આવે. આ બધી સાધના કરવા માટે તેને તે તેને મેળવી લેતો નથી ત્યાં સુધી તેણે જન્મ-સર્વશૂક્તિસંપન્ન આ માનવશરીર સાધનરૂપે|મરણના ચુક્રમાં ચકરાવું પડશેઁઅને જો વધારે આપીને અનુગ્રહુ કરવામાં આવ્યો છે એને પ્રમાદ કર્યો તો અધમ યોનિઓની નારકીય અધિકાર જ નહીં, સ્વતંત્રતા પણ આપવામાં યાતનાઓ હજારો-લાખો વર્ષ ભોગવવી પડશે. આવી છે કે તે તેનો જે રીતે ઈચ્છે તેં રીતે ઉપયોગ આ ભયાનક સંભાવનાઓ જોતાં બુહ્દિરહિત એવો ક્રી શકે. એનાં લેખાં-જોખાં તો તેના પછી કોઈ દુર્ભાગી જ હશે જે પોતાના લક્ષ્ય પ્રત્યે લેવામાં આવશે. વચમાં એને ટોકવામાં આવશે|ઉદાસીન થઈને જીવનયાપનમાં એવો પ્રમાદ નહીં અને રોકવામાં આવશે નહીં. હા, તેને વિરતશે, જેથી અનેત આનંદદાયિની પરમાત્માની સ્ત્પરામર્શ આપવા માટે બુલ્લિ-વિવેકના રૂપમાં ગોદુ હ્રાથમાંથ્રી નીકળી જાય અને હજારો-લાખો એક હિતચિંતક કે મંત્રી અવશ્ય આપ્યો છે, જેની વર્ષોની નારકીય યાતનાઓ હાથ આવે. સલાહ માનવા ન માનવા માટે પણ તે સ્વતંત્ર છે. 📗

પણ આવશ્યક છે કે એનો ઉદ્દેશ્ય પણ જાણી આવશ્યકતાુ છે, કારણ કે એના અભાવે લેવામાં આવે. આપણે જીવનનૈયાને કઈ દિશામાં ખિન્નતા, ચિંતા અથવા અસંતોષનો અભિશાપ ચલાવીએ, કયા માર્ગે તેને વાળીએ અને કયા સાથે લઈને આટલા ઉચ્ચત્તમ લક્ષ્યને પામવાની અવરોધોથી બચાવીએ એ બધું, અભિયાનના લાંબી યાત્રા પૂરી કરી શકાતી નથી. સુનિશ્ચિત લક્ષ્યુનું નિર્ધારણ ન થઈ જાય ત્યાં સુધી એના માટે જ્યારે ચિન્ન પ્રસુન્ન રહે છે, મનમાં બરાબર જાણી-સમજી શંકાતું નથી. એટલા માટે અખેદ અને અનુદ્દેગપૂર્ણ શાંતિ બિરાજમાન રહે જરૂરી છે કે જીવન લક્ષ્ય અથવા તેના ઉદ્દેશ્યોને છે ત્યારે ક્રિયાર્ઓને અપેક્ષિત ગતિ તથા ઉત્સાહ પણ સ્પષ્ટ કરી લેવામાં આવે.

ઘણા લાંબા સમયથી અશાંત, અસંતૃષ્ટ અને | ઉપર જીવનની પરિભાષામાં સંકેત કરવામાં જીવાત્મા એ નિર્વાણ, મોક્ષ અથવા જીવનમુક્તિ કહેવામાં સૌથી પહેલાં એ સમજૂ લઇએ કે જીવન શું|આવે છે અને નિઃસંદેહ જીવનનો એ એકમાત્ર નથી. સાથોસાથ એ સત્ય પણ સ્વીકારવું પડશે કે જીવન એક અવધિ, એક અવસર છે, જે જયાં સુધી આ મહાનજીવનને મહાનતાઓ સાથે

જીવનયાપનના અભિયાનની અવધિમાં સ્થિર જીવન શું છે ? એ સમજી લીધા પછી એ|પ્રસન્નતા અને એક આંતરિક સુખની અનિવાર્ય

મળતાં રહે છે. જેનાથી યાત્રાનું અંતર. લક્ષ્યની

દુર્ગમતા અથવા પથની કલાન્તિ પ્રભાવિત કરી આરામ તેના અસ્વાસ્થ્યનું કારણ બને છે. શકતી નથી અને મનુષ્ય હસતો-રમતો અપેક્ષિત હવે આવો, એ કારણો તથા હેતુઓ ઉપર દિશા તરક આગળ વધતો જાય છે. પ્રસન્ન થોડો વિચાર કરી<mark>એ, જે સંખશાંતિના વાહક તથા</mark> અવસ્થામાં મનુષ્યની બુહ્કિ તથા વિવેક પણ <mark>તેના ભ્રુમના પ્રેરક બને છે</mark>. પ્રબુદ્ધ તથા સક્રિય રહે છે. જેનાથી પ્રકાશ અને | સૌથી **પહેલાં શારીરિક આરોગ્ય લઈએ**. અંધકારનો, સતુ અને અસતુનો યોગ્ય નિર્ણય પણ આરોગ્ય સુખ<mark>નું અને અસ્વાસ્થ્ય દુઃખનું કારણ</mark> થતો જાય છે. અભિયાનમાં ગતિ હોય, ગતિમાં છે. આરોગ્યની આધારશિલા સંયમ તથા નિયમ ઉત્સાહ હોય, પથમાં પ્રકાશ તથા માર્ગની|જ છે. મોટે ભાગે લોકો સંયમ-નિયમનો અર્થ યોગ્ય દિશાનો નાિર્ગય થતો જાય તો સંસારનો કિવળ વ્રત-ઉપવાસ જ સમજી લે છે. જો કે કોઈપણ અવરોધ બાધા નાંખી શકતો નથી ક્યારેક ક્યારેક કોઈ્ડક આવશ્યક અ<mark>નુષ્ઠાન કે</mark> અને કોઈપણ મુગતૃષ્ણા પથભ્રષ્ટ કરી શકતી|પથ્યની દશામાં એની જરૂર હોય છે, તેમ છતાં **નથી**. જેની યાત્રા આટલી દઢ અને નિરાપદ હોય એ સંયમ અને નિયમનો <mark>અર્થ પુરો કરતા નથ</mark>ી. એ શીઘ્ર પોતાનું લક્ષ્ય પામી ન શકે એવું કોઈ|સંયમ-**નિયમનો મુખ્ય આશય છે કે જીભની** કારાગ ખરે ?

શારીરિક જ નહીં, માનસિક પ્રસન્નતા તથા સંકેત પર નહીં, બુલ્લિ તથા જરૂરિયાતની સલાહ સુખશાંતિ મેળવવાનો ઉપચાર કર્યા કરે છે, એના પર ચાલવામાં આવે. સ્વસ્થ રહેવા માટે માટે સાધન સુવિધાઓ ભેગાં કર્યા કરે છે, પરંતુ ભોજનમાં કયા અને કેટલા પદાર્થોની જરૂર છે તેઓ આ ઉપચાર શા માટે કરી રહ્યા છે તે તેઓં|તેનું જ્ઞાન અને તેનું પાલન જ સં<mark>યમનું સાચુ</mark>ં ભૂલી બેઠા છે તે ઓછા દુઃખની બાબત નથી. સ્વરૂપ છે. એજ્ઞાનથી વશીભૃત થઈને સાધનને સાધ્ય માની| નિયમનો સીધોસાદો અર્થ છે, જે કંઈ બેઠા છે. શારીરિક`સુખને તેમની યાત્રા માટે જરૂરી |ખાવામાં આવે તે યોગ્ય સમયે અને ઓછું જ સુખ સમજી લીધુંઁછે. પરિણામ એ આવ્યું કે|ખાવામાં આવે. આ સંયમ ત<mark>થા ૅક્રમને</mark> શૅરીરની ઉપાસનામાં એટલી હદે લાગી ગયા છે કે|ઊલટાસુલટી ન કરવું એ જ નિયમિતતા છે. પરંતુ

મળ ઉદ્દેશ્યને જ ભુલી ગયા.

કે તેને જેટલો આરામ આપો, જેટલું બેસાડી|બોજ, એક બંધન બની <mark>જાય. પદાર્થોની પસંદગ</mark>ી રાખો એટલું જ તે જડ અને નિષ્ક્રિય થઈને એ આધારે કરવામાં આવે કે કઈ કઈ વસ્તુઓ પોતાની શકેતિ તથા ક્ષમતા ખોતું જાય છે, તેની|શરીર તથા રુચિને અનુકૂળ છે અને કઈ કઈ તમામ પ્રખરતા અને વિશેષતા નષ્ટ થઈ જાય છે. પ્રતિકૂળ છે. આ બાબતમાં રૂચિ તથા પદાર્થોમાં જલદી અસાધ્ય બનીને એટલું આળસુ બની જાય જેટલો પરિમાર્જન, સાત્ત્વિકતા તથા સામર્થ્યનો છે કે પછી કોઈ કાર્ય માટે પણ ઉત્સાહિત થતું સમાવેશ હશે, એટલું જ શરીર સ્વસ્થ અને નથી, રોગી અને અસહિષ્ણુ થઈ જાય છે. તેજસ્વી રહેશે. આ બધી બાબતો પ્રત્યેક વ્યક્તિ શરીરનો સ્વભાવ પણ બાળકો જેવો જ હોય છે. પોતાના અનુભવ તથા અભ્યાસના આધારે તેને જે અભ્યાસ પાડો એ જ પકડી લે છે. વધારે સરળતાથી સમજી લે છે. આરામ આપો તો આળસુ બનીને રાત-દિવસ| શારીરિક સ્વાસ્થ્ય પછી માનસિક સ્વાસ્થ્યનો આરામ માટે જ રોતું અને હઠ કરતું રહેશે અને નંબર છે. જે રીતે તાવ, ઠંડી, મંદા<mark>ગને</mark> વગેરે જેટલું કામ લેવામાં આવશે તેટલું જ તે કમેઠ બને શરીરના સાધારણ રોગ છે, તેવી રીતે ઈપ્યાં, દ્વેષ, છે. એ વાત સાચી છે કે શરીરને પણ આરામથી લોભ, લાલચ, સ્વાર્થ, સંકુચિતતા, દુર્ભાવ, વગેરે જરૂર છે. પરંતુ કામ પછી કામનો થાક જ તેને[મનના વ્યાધિઓ છે. આ બંને અવસ્થાનું આરામનું અધિકારી બનાવે છે. કામ વિનાનો પરિણામ અકર્મણ્યતા, આળસ, નિરાશા,

સ્વાદલોલુપતા અથવા રસવૈચિત્ર્ય પર નિયંત્રણ યાત્રાને સાર્થક બનાવવા માટે લોકો કેવળ|રાખવામાં આવે. ભોજનની બાબ**તમાં જીભના** 

આ નિયમ અને સંયમને બિનજરૂરી રીતે એટલા શરીર એક એવું યંત્ર છે, એક એવું સાધન છે|કડક બનાવવામાં ન આવે કે તે શરીર માટે એક

નિરૃત્સાહ અને નિષ્ફળતાના રૂપમાં સામે આવે ભાવનાથી નહીં. છે. તો પછી પ્રસન્નતા અને સુખશાંતિની| કામનાઓની અતિશયતા પણ અભિયાનનો સંભાવના ક્યાં ? જેવી રીતે શારીરિંક સ્વાસ્થ્ય એક મોટો અવરોધ છે. સંસારમાં વિપુલ પદાર્થો માટે અસંયમ દૂર કરીને સંયમની સ્થાપના જરૂરી તથા તેના અસંખ્ય પ્રકારો ભર્યા છે. આ બધાની છે. તેવી રીતે માનસિક વ્યાધિઓને દૂર કરીને તેના કામના કરવી તેને જ કામનાઓની અતિશયતા સ્થાને પ્રેમ, પવિત્રતા, સ્નેહ, સૌહોર્દ, ઉદારતા, માનવામાં આવે છે. ''આ પણ મળી જાય, તે વિશાળતા તથા સદ્દભાવોની પ્રતિષ્ઠા જરૂરી છે. પણ મળી જાય'', ની ચુપળવૃત્તિ અથવા પ્રકારો સ્થાનાપન્નતાના અભાવે વિસ્થાપન અપૂર્ણ તથા પ્રત્યે મનને આકર્ષણની મૃગતુષણામાં ભટકતું

અસફળ જ રહી જાય છે.

ભૌતિક સાધન તથા સુખશાંતિમાં સહાયક હોય છે, પરંતુ તેનું ઔચિત્ય તેના ઉદ્દેશ્ય માટે અમાંગલિક હશે. સુખશાંતિમાં જળવાઈ રહે છે ત્યાં સુધી જ. મર્યોદાનું ઉલ્લંઘન સહાયક જે ઉપકરણોની ઉપયોગિતા હોય તે જ કરતાં જ તે માનવજીવન સાથે વિષવેલની જેમ|મેળવવાનો પ્રયાસ કરવો. વસ્તુઓની બહુલતા ર્વીટળાઈ જાય છે અને તેનું તમામ સ્વત્વ તથા|અથવા વિવિધતા ઉપયોગિતાની વૃદ્ધિ કરવામાં તત્ત્વ શોષી લે છે. મનુષ્યું નિર્જીવ અને રિકત સક્ષમ હોતી નથી. આવશ્યકતા ઍને સામર્થ્યને બનીને નિષ્પ્રયોજન બની જાય છે. ભૌતિક|અનુરૂપ તેની માત્રાને પૂરતી સીમા સુધી રાખવી સાધનો તથા ઉપકરણો ભેગાં કરો, એના માટે એ બુલ્લિમાની છે. એથી આગળ વધવાનો અર્થ શક્ય તેટલો પુરુષાર્થ કરો, પરંતુ એક પળ પણ એ થાય છે, પોતાની ચારે તરફ પોતે જ પોતાની ન ભૂલો કે તે સાધન માત્ર જ છે, સાધ્ય નથી. એ|જાતે જાળ બિછાવવી. બધાએ આપણા સેવક જ રહેવું જોઈએ, તે સ્વામી બનવા ન જોઇએ.

જેમની ઈદ્રિયો પદાથોની દાસતા સ્વીકારી લે છે તેમને પોતાના ચરમ લક્ષ્ય તરફ અભિયાન કરવાનો નથી હોતો અવકાશ કે **નથી હોતી શકિત.** સાધનોને સાધન સુધી જ સીમિત રાખવાં જોઈએ. જે રીતે તેનો અભાવ દરિદ્રતાના દુઃખની અનુભૂતિ કરાવે છે તે રીતે તેની વધુ પડતી તુષણા પણ દરિદ્ર બનાવી દે છે. તુષગા અને અભાવ સમાનપણે દારિદ્રયના હે**તું છે. ફરક કેવળ એટલો જ છે કે પહેલાંથી** ઉત્પન્ન દારિદ્રય પ્રત્યક્ષ હોય છે અને બીજાનું અપ્રત્યક્ષ, પરંતુ પરિણામ બંનેનું એક જ છે. જે શારીરિક અથવા માનસિક રૂપથી પ્રત્યક્ષ અથવા અપ્રત્યક્ષ કોઈપણ રૂપે દરિદ્રી છે તેની, એ વિશાળ ઉપર તોળેલાં પર્યાપ્ત સાધનોનો સંચયુ અને અને મહાન લક્ષ્ય માટેની પાત્રતા નષ્ટ થઈ જાય છે.

કામ નિષ્કામ હોવાનું સામાન્ય રીતે શકય નથી. નિબંધ અને ગતિમાન રહેવા માટે નિષ્કામતા ખૂબ આવશ્યક છે. આ નિષ્કામતાની પૂર્તિ ફક્ત એ લોક-પરલોક બંને સમાનરૂર્પે સફળતા અને વાતથી જ થઈ શકે છે કે પ્રાપ્તિનો પુરુષાર્થ આનંદથી અલંકૃત બનીને પ્રકાશિત થઈ ઊઠશે. પ્રાપ્તિની ભાવનાથી જ કરવો જોઈએ, લોંભની

છોડી દેવાથી મનુષ્ય ક્ષણેક્ષણે બદલાતા આ તેનો ઉપભોગ|સંસારની માયાજાળમાં ફસાઈને રહી જશે. જે

> ભલેને તમે કોઈ પણ ધર્મમાં ન માનો, પરંત્ भାगव બगीगे रहेवुं ખૂબ सार् छे. જ5 तथा भूढ धर्मने भानवों से योग्य नथी. भूढ धर्मनो અર્થ છે - ધર્મના સત્ય, સુંદર તથા શિવરૂપનો **ગાશ કરીને અથવા ધર્મમાંથી માનવતાને કાઢી ગાખીને એને મિથ્યાચાર, પશુવા વથા કુરવા** સાથે જોડી દેવી. આજકાલ વાસ્તવિક ધર્મનું स्थान आ भुढ धर्भे लिए लीधुं हे अने निःशंह એ ઘુણાસ્પદ છે.

આ રીતે ઉપયોગ અને આવશ્યતાના તરાજુ ઉપભોગ કરતાં કરતાં, નિર્લોભ કર્મો દ્વારા ગંભીરતાથી વિચારવામાં આવે, તો કોઈપણ બંધનોનો બહિષ્કાર કરતાં કરતાં, સ્વસ્થ, સંતુષ્ટ, શાંત અને પ્રસન્ન જીવનયાપનની યોજના સાથે પોતાના પરમ લક્ષ્ય પ્રત્યે ઉન્મુખ રહો. આપના



### पाहीं ते हैिव संश्रवी



એક વિલક્ષણ સત્ય છે કે તેમનામાંથી લગભગ બધા જ લિીલાઓ કરી રહ્યાં છો. કવિ. ગીતકાર અને સંગીતકાર થયા છે. તેમની રચનાઓમાં જેટલું જીવનબોધનું દર્શન છે તેટલી જ ઈષ્ટદેવ અથવા ઉપાસ્ય પ્રત્યે ભાવવિહ્વળતા છે, આ વિહ્વળતામાં જો કે ઈષ્ટના રૂપ, રંગ, કર્તૃત્વ, સમર્થ અને સંરક્ષક સ્વરૂપનું જ સ્તવન માત્ર હોય છે, પરંતુ તેની અંદર તરબોળ કરતો ભાવ-પ્રવાહ એટલો રસમય, સ્ફર્તિદાયક અને હૃઘ્યને પુલકિત કરનારો હોય છે કે સેંકડો વાર વાંચી લેવા છતાં પણ તેની ચિર નવીનતા વિદ્યમાન રહે છે. સ્તવન એક પ્રકારે વિરહ પોકાર છે, જેમાં મિલન જેવું સુખ, તૃપ્તિ અને આનંદાનુભૂતિ હોય છે. ભકિત સાહિત્યમાં આના કારણે જ સિહજપણે સાધકને માની છબીયુકત આકૃતિના ધ્યાન દ્વારા સ્તવનોને અત્યધિક પ્રતિષ્ઠા પ્રદાન કરવામાં આવી છે.

ભગવતી ગાયત્રી ''મા'' પ્રત્યે શ્રહ્ધા-ભાવ વિકસિત કરવામાં ગાયત્રી સ્તવનોનું મહત્ત્વ એવું જ છે. આનાથી માનાં ચરણોમાં શ્રહ્કા અને અનુરાગ વધે છે. એટલા માટે ચાલતાં-ફરતાં એકાંત અથવા સમૂહમાં આ સ્તવનોની પરંપરા ચાલતી રહેવી જોઈએ. અહીં એવું જ સ્તુતિગાન પ્રસ્તુત છે-

નમસ્તેસ્તુ માતઃ શ્રુતિ સ્વરેશે, સ્વમસ્તે શુભસ્તોભવત્તેડધ્રિમૂહે. શ્રમઃ સ્તાન્નમે ત્વજ્જપાદી કૃપાલો, ભ્રમોપિ પ્રમા સ્યાત પ્રમેયે દશોત.

સમસ્ત વેદોની અધીશ્વરી મા અમે તમને પ્રણામ કરીએ છીએ. આપનાં અરવિંદ પુષ્પ સદશ ચરાગોને અમે અમારા મસ્તક ઉપર ધારણ કરીએ છીએ. હે દયાળ! આપની ઉપાસનામાં મને શ્રમની ખબર ન પડે. કદાચ જપમાં તેને શીઘ્ર દૂર કરવામાં સક્ષમ છે. રત્નદીપના રૂપમાં આપ મારાથી ત્રુટિ થઈ જાય તો આપની કૃપા દ્વારા તેને સત્યમાં પરિણત કરો.

શ્રુત્યન્તસંચારિ વિનોદકારિ, વિસારિ ધીરેક્ષણ સહિલાસૈઃ શ્રુતમમ્બ લીલાન્તનુષે ત્વમેકા, અમોઘમંત્રા સકલા સ્વતંત્રા.

વિનોદકારી, સર્વવ્યાપ્ત, સુખ-સમૃદ્ધિ તેમજ અમોઘ મંત્રોથી |આધાર છે.

ઇતિહાસમાં જેટલા પણ સંત અને ભક્ત થયા છે, આ યુક્ત સર્વથા સ્વતંત્ર હે મા ! આપ જ વિભિન્ન રૂપોમાં

અમ્બાડર્કવિમ્વાન્તરૂપેયુષિ ત્વાં, વિશ્વોષ્ઠિ કશ્વ પ્રતિવિવ કેઠિ. સ્તંબેરમાસ્યાદિસરા ભિવન્દ્યામ જામ્બૂનદાલડ્ કરણોડવલમ્વે.

સૂર્યબિંબમાં રહેનારી, બિંબફળ સમાન હોઠોવાળી, શંખ સમાન મધુર ધ્વનિયુક્ત, ગાગેશ આદિ દેવતાઓ દ્વારા પૂજનીય, સ્વર્ણિમ આભૂષણૌથી યુકત હે મા! હું આપના શરણે આવ્યો છું.

સાધનામાં જે એકાગ્રતાની વાત કહેવામાં આવે છે, તે પ્રાપ્ત થઈ જાય છે.

કાન્ત્યે વાડધઃ કૃતં પદ્દમં હેમપીઠમધિષ્ઠિતામ્, અલંકરિષ્ણ શ્રીમત્યાઃ પાદી તે દેવિ સંશ્રયે,

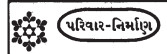
હે મા ! આપનાં ચરણોની નીચે સુવર્ણપીઠ એવું લાગી રિહ્યું છે, જાણે આપનાં પદ સદશ્ય ચરણોની આભા દારા પ્રપંચનાં બધાં જ પદ્મપુષ્પ થાકીને આપના શરણમાં આવી ગયાં હોય તથા તારી ચરાગસેવા માટે આવીને પાદપીઠનું રૂપ ધારણ કર્યું છે, તારા એ અલંકૃત ચરણોમાં હું નતમસ્તક થાઉં છું.

યદિ ભયમભવિષ્યદત્ર માત:. સપદિશિવેડશમયિષ્ટ એવ તન્મે. સુમહસિ હૃદિમેત્વયિ પ્રદીપ્તે. પ્રભવતિ કિન્નુતમસ્સમીપમેતુમ્.

હે મંગલકારિણી મા ! જો અમે ભયગ્રસ્ત થઈએ તો તું મારા હ્રધ્યમાં પ્રકાશિત થઈ રહ્યાં છો, પછી અંધકાર સામે આવવાનું સાહસ કઈ રીતે કરી શકશે ?

વેદમાતા ગાયત્રી પ્રત્યેની આ પ્રકારની સમર્પણ ભાવનાથી સાધકનો વિવેક જાગૃત થાય છે, જેના કારણે અજ્ઞાનરૂપી અંધકારમાં ભટકવાની સંભાવના રહેતી નથી.

આ રીતે ભાવયુકત સ્તુતિ દ્વારા સાધકની શ્રદ્ધા અને હે વેદમાતા ! તું વેદાંતમાં સંચાર કરી રહી છે. નિષ્ઠા 'મા' પ્રત્યે દઢ થાય છે, જે સાધનાની સફળતાનો



# સંયુકત પરિવારનું નવું મૉડલ બનશે, 💥 જાવનમૂલ્ય પાછાં આવશે



પસાર થઈ રહ્યા છે. આમાં જ્યાં એકબાજ જૂની રૂઢિઓ, રીતરિવાજો અને વિચારોની દીવાલો કકડભૂસ સિહજ થવા લાગી. થઈને તૂટી રહી છે ત્યાં નવા માનદેડ, નવા વિચાર, નવી રીતિ-નીતિ તેનું સ્થાન લેવા માટે આતુર છે, પરંતુ બંનેના સંગમથી જે સમાજ અને સંસ્કૃતિનું નવું રૂપ ઊભરી રહ્યું છે તે તેની સહિયારી ભાગીદારીના આધારે રસ્તા ખોલી નાંખ્યા. એવામાં સ્ત્રીઓ અને પુરુષો જ નિર્ધારિત થવાનું નક્કી છે. પરિવાર સંસ્થાના સંદર્ભમાં પણ આ સત્ય પૂર્ણપણે લાગુ પડે છે. એકલ પરિવારનો પ્રયોગ પોતાના લાંબા અનુભવમાંથી પસાર થયા બાદ પોતાની મૌલિક ત્રુટિઓથી સારી રીતે પરિચિત થઈ ચૂકયો છે. અને બદલાતા સમયની મુશ્કેલીઓ એકવાર ફરી સંયુક્ત પરિવાર વિશે વિચારવા માટે મજબૂર કરી રહી છે. પરંતુ જૂના ઢબના સંયુક્ત પરિવારનો યથાવત સ્વીકાર કરી શકાતો નથી. તેની પણ મૌલિક ત્રુટિઓ રહી છે. જેને કારણે તે આજે કોઈને પસંદ આવી શકતો નથી. આથી એકવીસમી સદીના પડકારો અને ફેરફારો, યથાર્થતાને અનુરૂપ તેનું સ્વરૂપ કેવું હોય એ વિષય વિચારણીય છે.

આપણો વર્તમાન સમાજ એક એવી પેઢીથી બન્યો છે, જેંણે સ્વયં સંયુક્ત પરિવારની ગોદમાં જ આંખો ખોલી અને પછી આગળ વધીને એકલ પરિવારની સ્થાપના કરી. જૂના સંયુક્ત પરિવાર-વ્યવસ્થાથી અગલ થનારી પેઢીએ એવા સમયે એકલ પરિવારની સ્થાપના કરી હતી, જ્યારે સમાજમાં વ્યકિતના વિચારોને સ્વતંત્ર સ્થાન મળવા માંડ્યું હતું. એ પેઢી માટે તે બેહદ રોમાંચક સમય હતો, જ્યારે તે પોતાના માટે પોતાની ઈચ્છાનું ઘર બનાવી રહી હતી. એકલ પરિવાર વ્યવસ્થાએ આ પેઢીને પરપરાઓનાં એ બંધનોથી મુકત કરી, જે સંયુકત પરિવારમાં રૂઢિ બની ચૂકી હતી. એવામાં જ્યાં પણ જ્યારે પણ કોઈ પરિવારમાં મોટાં થઈ ચૂકેલાં બાળકોને પોતાના મા-બાપ સાથે અસહમતી પેદા થઈ તો બાળકોએ પોતાના માટે અલગ ઘર બનાવી લીધું અને એ રીતે એકલ પરિવાર સમાજમાં ઝડપથી ફેલાતો ગયો. વિખરાતા પરિવારોમાં તૂટતાં મૂલ્યો અને એકલ પરિવારને જોઈને જૂની પેઢી દુઃખી હતી. પરંતુ જ્યારે એકલ પરિવાર બનવો એ સમાજમાં રોજિંદી વાત બની |સાંસ્કૃતિક મૂલ્યો વારસામાં આપી શકવાં મુશ્કેલ બની

આજે આપણે સંક્રમણના નિર્ણાયક તબક્કામાંથી ગઈ, તો જૂની પેઢીએ ધીરે ધીરે તેને સ્વીકારવાનું શરૂ કરી દીધું અને વાસ્તવિક સચ્ચાઈ સાથે જોડાઈને તે તેમાં

> એકલ પરિવારની વ્યવસ્થા બનાવવામાં અને |વધારવામાં એક મહત્ત્વનું કારણ હતું- ઔદ્યોગિકીકરણ. |ઔદ્યોગિક ક્રાંતિએ શહેર અને કસબામાં રોજગારના |ઘરમાંથી બહાર નીકળીને બીજાં શહેરો અને કસબાઓમાં કામ કરવા ચાલી નીકળ્યાં. આવા કિસ્સામાં ભાગ્યે જ |માતા-પિતા એ જગ્યા સાથે જોડાયેલાં રહ્યાં, જયાં ઝિમણે પોતાનું બચપણ અને યુવાની ગાળ્યાં હતાં.

> સ્વતંત્રતા અને સ્વચ્છંદતા મેળવવાની આશામાં સિંયુક્ત પરિવારોથી અલગ થનારી પેઢી આજ ખુદ પોતાને એ પૂછી શકે છે કે આ આઝાદી મેળવવાના બદલામાં શું તેમણે કંઈ ખોયું નથી ? એકલ પરિવારની એકમાત્ર સૌથી મોટી વિશેષતા છે તે એ કે તે વ્યક્તિને પોતાનું વ્યક્તિત્વ બનાવવાના અને પોતાની કાબેલિયત સિંહ્ક કરવાના અવસર ઉપલબ્ધ કરાવે છે, પરંતુ તેના ઘણાબધા દોષો પણ આપણી સામે છે. અહીં પોતાની |મુશ્કેલીઓ, સમસ્યાઓ કે દુઃખ વહેંચવા માટે પોતાના |જીવનસાથી સિવાય બીજા કોઈનો ખભો મળતો નથી અને અમુક હદ પછી તે બધું વ્યક્તિએ પોતે એકલા જ ઉઠાવવું પડે છે. પરિણામે સમાજમાં અનેક એવી સમસ્યાઓ માથું ઊંચકી રહી છે જે પહેલાં ખૂબ ખૂબ |ઓછી થતી હતી. તનાવ અને તનાવજન્ય મનોકાયિક રાિગ, ડિપ્રેશન અને આત્મહત્યા વગેરે કેટલાંક એના જવલંત ઉદાહરણ છે.

> અહીં `` આંખોથી દૂર તો દિલથી દૂર`' વાળી કહેવત |ખોટી નથી. પરિવારના સભ્યોથી દૂર થવાનું પરિણામ એ આવે છે કે વ્યક્તિ ઘણુંખરે આત્મીયજનોના હૃઘ્ય મિનથી દૂર થઈ જાય છે. સાથોસાથ એકલ પરિવાર ઘણુંખરું પોતાની પરંપરા સાથે જોડનારા ઉત્સવો અને પર્વ-તહેવારોથી કપાઈ જાય છે. અને તેમને એકલા હોવાનો અહેસાસ સતત રહે છે. એકલ પરિવારમાં સૌચી વધુ નુકસાન જેમને ભોગવવું પડતું હોય છે તે છે બાળકો. એકલ પરિવારને કારણે બાળકોને પોતાનાં

જાય છે. સાંસ્કૃતિક મૂલ્યોને બાળકો પોતાના વડીલો બદલામાં પ્રેમ અને સમ્માનની અપેક્ષા રાખવી જોઈએ. પાસેથી સાહજિક રીતે ગ્રહણ અને આત્મસાત્ કરે છે. જો બાળકો પ્રત્યે મોટેરાંઓ સમજદારી, પ્રેમ અને એ અલગ શીખવી શકાતાં નથી.

જવાબદારી ફકત પતિ-પત્નીએ ઉઠાવવી પડે છે કાં તો|બેઈમાની છે. ચાઈલ્ડ કેર (ક્રેશ-ધોડિયાઘર)'' જેવી| સંસ્થાઓને ભરોસે છોડવાં પડે છે. નાનાં શહેરો અને કે તેઓ એકબીજા સાથે ખુલ્લા દિલે અને પ્રમાણિકતાથી કસબાઓમાં આ સમસ્યા સારી એવી જટિલ હોય છે, પરસ્પર વાતચીત કરે. પરિવારના વડીલ સભ્યોએ જ્યાં '' ચાઈલ્ડ કેર'' જેવી સંસ્થાઓની સુવિધાઓ પણ |નાનાઓને પોતાની વાત કહેવા માટે પ્રેરિત કરવા ઉપલબ્ધ હોતી નથી.

એકલ પરિવારોમાં આવનારી ઉપર્યુકત કઠણાઈઓને ધ્યાનમાં રાખીને આજે નવા મૉડલના સંયુક્ત પરિવારોનો પાયો નાંખવાની તાતી જરૂર છે. સંયુકત પરિવારોની નવી સંરચનામાં મૌલિક આધાર તો જૂના હોવા જોઈએ, પરંતુ પરિવારના સભ્યોમાં સંવાદની પરંપરા નવા ઢંગથી સ્થાપવાની જરૂર છે. સંયુકત પરિવારના મૂળમાં સૌથી મહત્ત્વપૂર્ણ વાત એ છે કે પરિવારના તમામ સભ્યો એક જ છત નીચે રહે અને પરસ્પર સમજ અને સહયોગથી એકબીજાને મદદ કરે, પરંતુ સંયુકત પરિવારના નવા મૉડલમાં એક જ પરિવારના સભ્યો ન હોય અને લોકો અલગ અલગ પરિવારોમાંથી પણ હોઈ શકે છે. આ નવું સંયુક્ત પરિવાર મૉડલ ''મિત્ર-પરિવારો'' તે એક છેત નીચે રાખીને તૈયાર કરી શકાય છે. પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવે તેને ''લાર્જર ફેમિલી'' રૂપે પરિભાષિત કર્યું છે.

પરંતુ ''લાર્જર ફેમિલી''ના રૂપમાં નવા સંયુક્ત પરિવાર મૉડલને ક્રિયાન્વિત કરવા માટે જુના સંયુક્ત પરિવાર મૉડલની મૌલિક ખામીઓથી બચવું પડશે, જેને| કારણે કયારેક નવી પેઢીમાં તેના પ્રત્યે વિદ્રોહનો ભાવ વલણ, જે પોતાની વાત આગળ નાનાની વાતને કંઈ એવામાં વડીલો સાથે તેમની અસહમતી સાહજિક રીતે વ્યક્તિ કે પિતાનું વાક્ય જ નિર્ણાયક રહેતું હતું. એની અને પરસ્પર વિશ્વાસનું સંપાદન નિશ્ચિતપણે સભ્યોને જો નવા સંયુક્ત પરિવારની આધારશિલા પરિવારના|નિરાકરણ અવશ્ય થર્વુ જોઈએ. સભ્યોમાં પરસ્પર નિઃસ્વાર્થ પ્રેમ અને સમ્માન પર| કોઈપણ સંયુક્ત પરિવારમાં એ જરૂરી હોય છે કે તે રાખવામાં આવે તો તેની સફળતામાં લેશમાત્ર સંદેહ ન|પોતાના સભ્યોનો જેવા છે તેવો સ્વીકાર કરે. એમની રહેવો જોઈએ. હૃઘ્યમાં પ્રેમ, સ્નેહ અને સમ્માન હોવાથી પાસે અકારણ અપેક્ષાઓ રાખવી ખોટું છે. પરિવારને કોઈપણ વ્યક્તિ કોઈના ઉપર હુકમ ચલાવી શકતી નથી. પોતાના પ્રત્યેક સભ્યની ક્ષમતાઓ અને સીમાઓનું જ્ઞાન

સમ્માન ન દેખાડતાં હોય તો પુત્રી કે પુત્ર પાસે પોતાના એકલ પરિવારમાં નાનાં બાળકોને ઉછેરવાની વિચારો કે સલાહ પ્રત્યે સમ્માનની અપેક્ષા રાખવી એ

પરિવારના સભ્યો પાસે અપેક્ષા રાખવામાં આવે છે

" भगतर्भ। ભિક્ષ આનંદે પૂછયું, આપ પ્રવ્રજ્યા માટે વિશ્વભરમાં દ્વ મોકલી રહ્યા છો, પરંતુ તેમની પાસે સાઘન તો છે જ 'નહીં. તેઓ કેવી રીતે રહેશે. કેવી રીતે ઘર્મઘારણાનો પ્રસાર કરી શકશે, એ પ્રશ્ન મારા મનમાં અત્યારે પણ વિદ્યમાન છે.''

તથાગત બોલી ઊઠયા, ''ભદંત! આ हत એક विशिष्ट संपत्ति पोतानी साथ લઈને જઈ રહ્યા છે, જે ઈશ્વર પ્રદત્ત છે. પોતાની ઇન્દ્રિયસંયમ. સમયસયમ, વિચારશકિતરૂપી વિભૂતિના માધ્યમથી એ પુરુષાર્થ ઢારા જેયાં જશે ત્યાં લોકસહયોગ, સાધનસંપદા. अद्धा કરશે અજિત અને વિશ્વભરમાં વિચારકાંતિના અગ્રદૂતોરૂપે ફેલાઈ જશે. સાચી સંપત્તિ એ જે છે જે એ લઈ જઈ રહ્યા છે. ચોથી તો એની પરિણતિ છે.''

જાગ્યો હતો. સંયુકત પરિવાર સામે બળવો કરવાનું∣જોઈએ. આવું વાતાવરણ ન હોવાથી પરિવારનો સભ્ય પાછલી પેઢીનું એક નક્કર કારણ હતું-જૂની પેઢીનું|પોતાની ભાવનાઓને રુંધાયેલી અનુભવે છે અને સમજતી ન હતી. મોટાભાગના પરિવારોમાં સૌથી વડીલ|જ બની રહે છે. પૂર્વગ્રહથી રહિત થઈને વાત સાંભળવી સામે કોઈ મ્હોં ખોલી શકતું ન હતું. આવી સ્થિતિમાં એકબીજાની નજીક લાવે છે. જૂના સંયુકત પરિવારોમાં ઘરમાં અશાંતિ અને અબોલા થવા સામાન્ય વાત હતી. આ એક મોટી ઊણપ હતી. નવા મૉડલમાં એનું

બાળકોને પ્રેમ અને સમ્માન આપીને જ એમની પાસેથી હોવું જોઈએ. સાથોસાથ પોતાની નબળાઈઓ પણ

જાણવી જરૂરી છે. આમ કરવાથી કોઈપણ સભ્ય પાસે સતયુગી સમાજનો આધાર માની છે. જેની રૂપ, આકાર બિનજરૂરી અપેક્ષા રહેતી નથી. કોઈની પણ પાસે જરૂર લિવાની વૈચારિક પૃષ્ઠભૂમિ આજે તીવ્રપણે રચાઈ રહી કુરતાં વધારે અપેક્ષા રાખવી એટલે દુઃખ અને|છે. એ સાકાર થવા નિમિત્તે પોતાનો ભાવભર્યો સહયોગ

અસહમતીને આમંત્રણ આપવું.

જો એક કરતાં વધારે પરિવાર સાથેસાથે રહે છે તો તેનો સીધો અર્થ છે વિભિન્ન ક્ષમતાઓથી કટિબલ્ડ લોકો એક છત નીચે છે. એકલ પરિવારની સરખામણીમાં આ પરિવારનો સૌથી મોટો લાભ એ છે કે સૌમાં અલગ-. અલગ પ્રતિભા હોય છે અને સૌ સાથે હોવાથી કોઈપણ કામ અટકતું નથી. સમજદારી સાથે ચાલે તો અલગ હોવા છતાં પાગ એકબીજાના પુરક હોય છે. આ રીતે સંયુક્ત પરિવારના જૂના મોડલમાં ઈચ્છિત સુધારા કરીને તેનો નવો ઢાંચો બનાવી શકાય છે, જેમાં પરિવારના તમામ સભ્યોની સમજને સ્થાન અને સમ્માન આપવું પડશે.

સંયુક્ત પરિવારનું આ નવું મૉડલ આવનારી પેઢીઓ માટે ''ટ્રેઈનિંગ ગ્રાઉન્ડ'' સાબિત થઈ શકે છે. તે સમાજ સાથે સદભાવનાથી રહેવાનો પાઠ અહીં શીખી શકે છે. જો આજે આપણા પારિવારિક ઢાંચાને આપણી ' લાઈફ સ્ટાઈલ'' નું દર્પણ માનીએ તો ખબર પડશે કે આ વ્યવસ્થા આપણા સ્વાર્થ પર ઊભેલી છે. આપણે કોઈ બીજાના વિચારો સહન કરી શકતા નથી. એવામાં આપણા સમાજ પાસે બીજાઓ માટે બહેતર અને કલ્યાણકારી હોવાની અપેક્ષા કેવી રીતે રાખી શકીએ ? સંયુક્ત પરિવારનું નવું મૉડલ આપણને એવો સમાજ બનાવવામાં મદદ કરી શકે છે, જે એકબીજાના વિચારો અને અસહમતીને સમ્માન આપતો હોય અને જયાં લોકો એકબીજા સાથે પરસ્પર પ્રેમ અને સહયોગથી રહેતા હોય.

આ રીતે એકલ પરિવારના અનુભવો અને તેની ખાર્મીઓ જોયા પછી હવે આપણે આપણા માટે એવું એક મૉડલ તૈયાર કરી શકીએ છીએ. જેમાં એકલ પરિવાર અને સંયુક્ત પરિવાર બંનેને લાભ હોય. તે આપણા માટે એટલે પણ જરૂરી છે કે આપણાં સંસાધનો દિનપ્રતિદિન ઓછાં થતાં જઈ રહ્યાં છે અને સમય ઝડપથી પસાર થઈ રહ્યો છે. સમયનો પડકાર જોતાં અને પોતાના અસ્તિત્વને ટકાવી રાખવા માટે આંપણે કોઈપણ ભોગે નવા રૂપમાં સંયુક્ત પરિવારની વ્યવસ્થાનો સ્વીકાર કરવો જ પડશે.

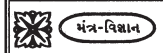
પરમપૂજ્ય ગુરૂદેવે 'લાર્જર ફેમિલી''ના રૂપમાં પ્રતિપાદિત નવા સંયુક્ત પરિવારની આ કલ્પનાને

જ અત્યારે સૌ વિચારશીલ પરિજનોનું પરમ કર્તવ્ય છે.

દેલમંદિરમાં શિલરાગ્રિના દિલસે એકે સોનાનો થાળ ઊતર્યો, આકાશવાણી થઈ કે साथा लहतने ४ એ थाण मणशे. કाशीराशे હંઢેરો પિટાલીને પોતાની *ભકિતની પરીક્ષા*ં આપવા માટે આહુવાન આપ્યું.

સૌથી પહેલાં એક પુજારી આગળ વધ્યો. એણે કહ્યું, " મેં સાચા મનથી ઈશ્વરની ઉપાસનો કરી છે. એટલે થાળનો અધિકારી ફં છું.'' રાજાએ થાળ પુજારીને આપ્યો. હાથમાં લેતાં જ થાળ પિત્તળનો બની ગયો. પુજારી દુ:ખી થઈ ગયો અને એકબાજુ ઊભો રહી ગયો. ફરી થાળ સોનાનો થઈ ગયો. તે પછી એક તપસ્વી પહોંચ્યા. એમણે પોતાના યોગ—તપની ધોષણા કરી, પણ થાળ એમણે હાચમાં લેતાં પણ પિત્તળનો થઈ ગયો.

તેલે લખતે એક ખેડૂત પણ દૂર દૂરથી દેલદર્શન માટે આવી પહોંચ્યો. ઈશ્વર પ્રત્યે તેની અતૂટ નિષ્ઠા હતી. જેટલો સમય મળતો, તે પરમાત્માનું નામ લેતો, બાકૌના સમયમ પૂર્ણ પરિશ્રમથી ખેતી કરતો. કોઈ રીતે તેણે થોડા પૈસા બચાવ્યા. શિવરાત્રિના દિવસે દર્શન માટે આવી રહ્યો હતો. એક પોટલીમાં થોડો સત્તુ બાંધ્યો હતો. રસ્તામાં ભૂખ તરસથી તડપતો એક રોગી પડયો હતો. તેના તરફ કોઈનું ધ્યાન જતું ન હતું. સોનાનો થાળ મેળવવાની આતુરતામાં ભીડ તે બાજુ જ જઈ રહીં હતીં. ખેડૂતે તડપતીં વ્યક્તિને ઉઠાલી, પાણી પાયું. અને સત્તુ ખલરાલીને સંતોષી, તેની ભૂખ નજકની ધર્મશાળાના સંચાલકને તેની સોંપણી કરીને મંદિરમાં દર્શન માટે પહોંચ્યો. ખેડૂત જેવો પહોંચ્યો કે સોનાનો થાળ કાશીનરેશના હાથમાંથી ખેડૂતના હાથમાં આવી ગયો. બધા સચ્ચાઈ જોવા લાગ્યા. આકાશવાણી થઈ કે " જે આત્મસામર્થ્યનો યોગ્ય ઉપયોગ કરે છે, તે જ મારો સાચો ભકત છે, સુપાત્ર છે."



#### ન હિ ગાયત્રી સમો મંત્રઃ



'ગાયત્રી મંત્ર'ને ભારતીય સંસ્કૃતિનો મેરુદંડ કહેવામાં આવ્યો છે. મનુષ્યનું સ્વસ્થ-ક્રિયાશીલ શરીર, મેરૂદંડના સ્વસ્થ શુદ્ધ થઈ જાય છે. અને સક્ષમ રહેવાથી હોય છે. મેરૂદંડની વિકૃતિ સંપૂર્ણ શરીરને ઠૂંઠાની સ્થિતિએ પહોંચાડી દે છે. એટલે સુધી કે તેની છે, સાથોસાથ ઉપાસકમાં શ્રેષ્ઠતા, સદ્બુધ્દિ અને સંવેદનશીલતા લુપ્તપ્રાય થઈ જવાથી મસ્તિષ્કનાં અંગો પરથી સદ્વિચારણાનો પણ વિકાસ થાય છે, જેનાથી તેનું નિયંત્રણ પણ જતું રહે છે, વ્યક્તિનું ઊઠવા-બેસવાનું, ચાલવા-ફરવાનું બધું બંધ થઈ જાય છે. ગાયત્રી મંત્રના અને આધ્યાત્મિક ઉપલબ્ધિઓ પ્રાપ્ત થતી જાય છે. આધારે ભારતીય સંસ્કૃતિએ વિકાસ કર્યો છે અને સંપૂર્ણ વિશ્વમાં પોતાનું વર્ચસ્વ સ્થાપવામાં સફળ થઈ છે. જ્યાં સુધી ગાયત્રી મંત્ર જનમાનસમાં પ્રતિષ્ઠિત રહ્યો, તેની સાધના-ઉપાસનાથી લોકો વિવેકશીલતા પ્રાપ્ત કરતા રહ્યા, ત્યાં સુધી સમસ્ત સુખ પ્રાપ્ત થઈ જાય છે. તેઓ જીવનનાં તમામ ક્ષેત્રોમાં સફળ રહ્યા, દેવમાનવની કોટિમાં ગણાતા રહ્યા.

ગાયત્રી મંત્રની મૂળ પ્રેરણા વિવેકશીલતા રૂપે મળે છે. ઉપાસનાના ક્ષેત્રમાં એટલા માટે જ તમામ મંત્રોમાં આ ગાયત્રીમંત્રની શ્રેષ્ઠતા બતાવવામાં આવી છે. તેને મહામંત્ર માનવામાં આવ્યો છે, દેવતા પણ આ ગાયત્રી મંત્રની ઉપાસના કરે છે-

સપ્તકોટિ મહામંત્રા ગાયત્રી નાયકાઃ સ્મૃતાઃ । આદિદેવમુપાસન્તે ગાયત્રી વેદમાતરમ્ ાા

સમસ્ત દેવગણ જે ગાયત્રી મંત્રની ઉપાસના કરે છે તે ગાયત્રી મંત્ર સાત કરોડ મહામંત્રોમાં સર્વશ્રેષ્ઠ છે.

વ્યક્તિથી જાણે-અજાણે કોઈ ને કોઈ ખોટું કાર્ય થઈ ગયા કરે છે, જેના પરિણામે પાપના ભાગી બનવું પડે છે. પાપ-તાપથી મકિત અપાવવામાં ગાયત્રી મંત્ર રામબાણ હોય છે, ગાયત્રી મંત્રની પ્રેરણાઓ તેને સદ્દબુલ્કિ આપીને કૃપથથી વિમુખ કરી દે છે. શાસ્ત્રોમાં એટલા માટે જ પાપોથી છુટકારો મેળવવા માટે ગાયત્રી મંત્રના જપ કરવાનું વિધાન કરવામાં|પાછળ ચાલીને તેની રક્ષા નથી કરતા, પરંતુ તેઓ જેની રક્ષા આવ્યું છે.

સાવિત્રીશ્ચ જપેન્નિત્યં પવિત્રાણિ ચ શકિતતઃ ।

પોતાની જાતને પાપોથી મુકત કરવા માટે|પ્રવૃત્ત થાય છે. યથાશકિત સાવિત્રી (ગાયત્રી) મંત્રનો નિત્ય જપ કરવો

આપસ્તંબ સ્મૃતિ (૫/૫)માં પણ કહેવામાં આવ્યું છે. અહોરાત્રન્તુ ગાયત્ર્યા જપં કૃત્વા વિશુદ્ધયતિ ।

દિવસ-રાત ગાયત્રીનો જપ કરીને મનુષ્ય પાપોથી

ગાયત્રી ઉપાસના દ્વારા પાપોથી તો વિનિવૃત્તિ થાય જ વ્યક્તિત્વ પરિષ્કૃત અને પ્રખર બની જાય છે. તેને ભૌતિક

એહિકામુષ્મિકં સર્વ ગાયત્રી જપતો ભવેત્ ા

ગાયત્રી જપનારને સાંસારિક અને પારલૌકિક

દેવતા પણ જ્યારે મનુષ્યને સહાયતા કરે છે, ત્યારે તેઓ મનુષ્યને સદ્દબુહ્કિ જ આપે છે, નહિ કે બીજું કાંઈ.

સમાનુજાયાર્યને તેમના ગુરૂએ કેટલીક વિદ્યા શીખવાડી, જ્ઞાનદીક્ષા સંપન્ન કરતાં તેમના આચાર્યએ કહ્યું, ''રામાનુજ, નીચ જાતિના લોકોને આ જ્ઞાન ન આપીશ.'' આથી રામાનુજ બીલ્યા, ''ગુરૂદેવ! પડેલાંને બેઠા કરવામાં જેનો ઉપયોગ ન થાય, એ શિક્ષણ મારે ન જોઈએ.'' શિષ્યની વિશાળ ભાવના જોતાં આચાર્ચએ સ્વેચ્છાએ તેનો ઉપયોગ કરવાની સ્વીકૃતિ આપી દીદી.

न देवा दंउभादाय रक्षन्ति पशुपालवत्। યં હિ રક્ષિતુમિચ્છન્તિ બુહાયા સંયોજયન્તિ તમુ ॥

દેવતા લાઠી લઈને ગોપાલની જેમ કોઈની પાછળ કરવા ઈચ્છે છે, તેને સદ્દવિવેક આપી દે છે.

સદ્વિવેકની પ્રાપ્તિ જ ગાયત્રી મંત્રનો પ્રમુખ લાભ છે. સમ્વર્ત સ્મૃતિ (૧૩૩)|ગાયત્રી ઉપાસક એની જ કામનાથી ગાયત્રી-સાધનામાં

> જીવનના પરમ લક્ષ્યને પ્રાપ્ત કરવા માટે વિવેકબુધ્દિની નિતાંત આવશ્યકતા છે તે, ગાયત્રી મંત્રની સાધના-ઉપાસના દારા સહજ પ્રાપ્ત થઈ જાય છે, એમાં કોઈ સંદેહ નથી.

### ઉત્તમ સ્વાસ્થ્યનો આધાર: પ્રાકૃતિક જવન

અપ્રાકૃતિક રહેણી કરણીઃ

પ્રકાશમાં આંખો ખોડી રાખવીં, ધૂળ, ધુમાડો, મૅનુષ્યો રહી જશે, જેની ગોસ્વામી તુલસીદાસે ગરમી, ગંદૂકીથી ભરેલા વાતાવરણમાં રહેવું, આ ઉત્તરકાંડમાં કળિયુગના અંતમાં થનાર મનુષ્ય બધી પ્રવૃત્તિ એટલે પ્રકૃતિના નિયમો તોડવા.|વિશેની ભવિષ્યવાણી કરી છે. કુદરત વિરુદ્ધ શરીરની ત્વચા સ્વાભાવિક રીતે એવી બનેલી છે|આચરણ મનુષ્યના જીવનના મૂર્ળ આધારને, કે ગરમી-ઠંડીથી તે શરીરનો બચાવ કરી શકે છે. સ્વાસ્થ્યને બરબાદ કરતું જશે. જેયાં સુધી આ નાનામાં નાનું અને નબળામાં નબળું પ્રાણી પણ પ્રવાહ, અટકશે નહિ ત્યાં સુધી માનવજાતિની ખુલ્લા શરીરે ગરમી-ઠંડીમાં હરેફરે છેં, પરંતુ કોઈને|બીમારીઓ અને વેદનાઓમાં કોઈ પ્રકારની કમી નથી ન્યૂમોનિયા થતો, નથી લૂ લાગતી, આવશે નહિ, ઊલટું વધતી જ જશે, એટલા માટે ફેશનબાજીને કારણે ઢગલાબંધ કપડાં પહેરીને- બીમારી અને નબળાઈથી પીડાતા, શારીરિક ગંજી, બુશશર્ટ, કૌટ, ઓવરકોટ, એકની ઉપર પીડાઓ અને અસમર્થતાઓથી તડપતા લોકોએ એક પાંચ-પાંચ કપડાં, દરેક કપડાંમાં બે-બે, એક વાત કાન ખોલીને સાંભળી લેવી જોઈએ, ત્રણ-ત્રણ અસ્તર-આમ ૧૦-૧૫ પરતોથી સાંભળીને ગાંઠે બાંધી લેવી જોઈએ કે પ્રકૃતિના શરીરને ઢાંકેલું રાખવાથી ત્વચાની ચૈતન્યતા નષ્ટ|કાનૂનને તોડવામાં નૃહિ, તેનું પાલન કરવામાં જ થઈ જાય છે, અંદરની ખરાબ હવા જે ત્વચામાંથી તેમનું કલ્યાણ છે. ફેશન, કૃત્રિમતા અને ભૌતિક નીકળે છે તે કપડાંમાં અટકીને શરીરને ઘેરાયેલી ચમકદમકનું કૌતુક કંઈક અંશે મનોરંજન તો રહે છે. બહારનો સ્વચ્છ પ્રાણવાયુ કપડાંના કરાવી શકે છે, પણ જીવનના સાચા આનંદમાં અવરોધને કારણે ત્વચા સુધી પહોંચી શકતો નથી. વધારો કરી શકતું નથી, ડૉકટરની રંગબેરંગી જેવી રીતે બંધ ઓરડીમાં ઊગેલો છોડ પ્રકાશના દવાઓ નીરોગતાં વધારવામાં સહેજ પણ અભાવે પીળો પડી જાય છે અને મુરઝાઈ જાય છે, સફળતા મેળવી શકતી નથી અને આગળ પણ એ જ હાલત ઢગલાબંધ કપડાંને કારાગે આપણા કોઈ તરકીબ કામિયાબ થશે નહિ. પ્રકૃતિ માતા શરીરની થાય છે. મોં, નાક, કાન, ચહેરો, ગરદન, સાથે લડીને નહિ, તેના આજ્ઞાકારી બાળક બનીને હાથના પંજા વગેરે જે ભાગો સદાય ખુલ્લા રહે છે જ આપણે તેની પાસેથી જીવનદાન મેળવી તેને ઠંડી કે ગૂરમીનો કોઈ વિશેષ ઍનુભવ થતો શકીએ છીએ. નથી. એ જ રીતે આખું શરીર ખુલ્લું રહે તો કોઈ પ્ર**કૃતિના શરણો**:-નુકસાન નથી. સાધુ, સંન્યાસી, ખેડૂત તથા જંગલી જાતિના લોકો ઘણુંખરું ઉધાડા ડિલે રહે એવી પરિસ્થિતિમાં આવી ગયો છે કે પ્રાકૃતિક પણ છે, તેમને ગરમી-ઠુંડીથી કોઈ કષ્ટ પડતું રહેણીકરણી, આહાર વિહારનું નથી, ઢગલાબંધ કપડાં ઠંડી-ગરમીથી બચવા માટે|આચરણ કરવું શક્ય નથી, પરંતુ એ પણે સાચું નહિ, પરંતુ ફેશનને કારણે પહેરવામાં આવે છે|છે કે ખોટી ફેશન, શેખી અને સ્વાદલોલુપતાને અને આ ફેશનબાજી અંતે હાનિકારક જ સાબિત|કારણે જેટલી કૃત્રિમતાને વધારી દેવામાં આવી થાય છે.

વિરુદ્ધ આહાર-વિહારે મનુષ્યના સ્વાસ્થ્ય અને ધ્યાનમાં રાખીને જો જીવનક્રમ ચલાવવાની દીર્ઘેજીવનને છિનવી લીધું છે, જો આમાં ફેરફાર|નીતિને અપનાવવામાં આવે, તો ખાનપાન અને

કરવામાં નહિ આવે, તો આગામી શતાબ્દી દિવસે સૂવું, રાત્રે જાગવું, તેજ વીજળીના સુધીમાં એવા જ ઠીંગણા, નાના અલ્પજીવી

ઁએ બરાબર**ઁછે કે મનુષ્ય સમાજ** આજે છે, તેમાં ઘણોબધો ઘટાડો કરી શકાય છે. ફેશનબાજી, કૃત્રિમતા, બનાવટ અને પ્રકૃતિ|સાત્ત્વિકતા, સ્વાભાવિકતા અને આવશ્યકતાને રહેણી-કરણીના ઘણાબધા આડંબર જે આજે|તો પણ તે પોતાની પાચનશકિત દ્વારા એ ફેશન અને સભ્યતાના આધારે જોવા મળે છે તે સાધારણ ભોજનમાંથી જ પોતાના શરીરને પુષ્ટ વ્યર્થ, નિરર્થક, ભારસ્વરૂપ લાગશે અને તેનો જેમ કરી લે છે. અન્ય પશુઓને જુઓ- ભેંસ, બળદ,

જીવનની આકાંક્ષા રાખનારાઓ ! કૃત્રિમતામય પ્રકૃતિ વિરુદ્ધ આહાર-વિહારથી મોં છતાં તે પૂર્ણે બળવાન હોય છે, મામૂલી ફેરવી લો અને પાછળની તરફ પાછા વળો, જે|ઘાસફસમાંથી જ એમને પુરતા રસરકર્ત મળી જાેય આપણા પૂજનીય પૂર્વજોએ અપનાવ્યો હતો એ છે. કયા ખાદ્યપદાર્થમાં કેટલાં વિટામિન, પ્રોટીન જ રાજમાર્ગને અપનાવો, ચાલો, આ બનાવટી છે, કઈ ચીજ બળપ્રદ છે એ ઝંઝટમાં પડવા અને ઠાઠમાઠની કૃત્રિમતાઓથી પાછળની તરફ કરતાં એ જોવું વધુ જરૂરી છે કે પાચનશક્તિ પાછા વળીએ. ચાલો ! સાદગીનું સરળ અને બરાબર કામ કરી રહી છે કે નહિ. જો ભખ નિર્દોષ જીવન વિતાવીએ. ચાલો, પ્રકૃતિ માતાના બરાબર નથી લાગતી, તો પાચન બરાબર નથી ચરાગોમાં પડીને આપણી ભૂલનું પ્રાયસ્થિત્ત કરીએ કબજિયાત રહે છે, તો તેને તમામ કમજોરીનું મૂળ અને તેની પાસે સ્વાસ્થ્ય અને જીવન દૂધ સમજવું જોઈએ. ખેડૂત જવની રોટલી અને માગીએ. દયાળુ માતા આપણને દૂધ પિવરાવશે ચાગાનું શાક ખાઈને હટ્ટોક્ટ્રો રહે છે. બાર ક્લાડ અને એનાથી આપણું કલ્યાણ થઈ જશે.[પરિશ્રમ કરે છે અને રાત્રે મીઠી નીંદરનો આનંદ ઔચિત્ય, આવશ્યકતા અને જીવનરક્ષણને સામે માણે છે, પણ એક શહેરીબાબુ ટેસથી ઘી, રાખીને આહાર-વિહારનો ક્રમ રાખવામાં આવે, તો ઘણીબધી નિરર્થક હાનિકારક અને અપ્રાકૃતિક] બાબતોથી છટકારો મળી શકે છે.

બધો પાચનશક્તિના ખેલઃ

આપણે સારીરીતે સમજી લેવું જોઈએ કે| શરીરને પ્રકૃતિને અનુકૂળ નિયમો અનુસાર 🛭 ચલાવવાથી જ ઉત્તમ સ્વાસ્થ્ય સંભવ છે. બીમારી અને નબળાઈથી છટકારો મેળવવા માટે દવા-દારૂ કે સારા પૌષ્ટિક કહેવાતા પદાર્થીનો આશરો રબડી, મીઠાઈ, અથાણું, ચટાણી, ચિત્રવિચિત્ર લેવાની જુરૂર નથી. પાચનશક્તિ બરાબર ન હોય શાકભાજી ખાય છે, નિતનવાં ટોનિક પીએ છે તો અતિકીમતી અને તાકાતવાન કહેવાતા પદાર્થી તેમ છતાં કરમાયેલો, નબળો, દૂબળો, પાતળો પણ કાંઈ લાભ આપી શકશે નહિ. એ પેટમાં રિહે છે. છ ક્લાક ઓફિસમાં બેસવાથી જ થાકી જશે અને પચ્યા વિના મળદ્વારેથી નીકળી જશે જાય છે. રાત્રે માથું દુખ્યા કરે છે, સારી રીતે ઊંઘ જો એનું પાચન જ ન થયું, રસ-રકત ન બન્યાં, આવતી નથી, મુખ, આમાશય, કાળજું, તો પછી તેના દ્વારા પોષણ કેવી રીતે મળશે ? બળ કેવી રીતે વધશે ? જો પાચનશક્તિ દૂરસ્ત છે, તે એવા જાદુભર્યા હોય છે કે ભોજનની સાથે હોય તો સાધારણ જેવું ભોજન પણ ભરપૂર બળ ભળીને તે તેને પોતાની જરૂરિયાત પૂરી કરનારા પ્રદાન કરી શકે છે. ઘેટાં-બકરાંને જુઓ, ઘાસ બનાવી લે છે. પાચનશક્તિ બરાબરે હોય તો ખાય છે અને એમાંથી જ કેટલી ચરબી જમા કરી મનુષ્ય પણ પોતાના માટે બળવર્ધક તત્ત્વ લે છે. ભૂંડને મલાઈ,માખણ, દૂધ, રબડી ખાવા|સાધારણ ભોજનમાંથી જ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. મળતાં નથી, એ બિચારું એવા પદાર્થો ખાય છે, જેમાં પૌષ્ટિક તત્ત્વોનું પ્રમાણ ખૂબ ઓછું હોય છે,

બને તેમ જલદી ત્યાગ કરી દેવાની ઈચ્છા થશે. |ઘોડા, હાથી, વગેરેને મેવા-મીઠાઈનો થાળ કાયાકલ્પના ઈચ્છુકો ! સ્વસ્થ અને નીરોગી|પીરસવામાં આવતો નથી કે તેમને શક્તિની આ ગોળીઓ, ધા<u>તુપ</u>ૃષ્ટિવટી ખાવા મળતી નથી, તેમ

> *વિચારોને* ઉભ્વત કરો, મંગલમુલક બનાવો, તેનો પરિષ્કાર અને પરિમાર્જન કરો અને તે આપને ! સ્વર્ગની સુખદ પરિસ્થિતિઓમાં પહોંચાડી દેશે.

|આંતરડાં વગેરે અવયવોમાંથી જે પાચક રસ ઝરે



#### વિચિત્ર-વિલક્ષણ-ચમત્કારી સરોવરો અને નદીઓ



જેવી રીતે સર્જનહાર પરમ આશ્ચર્ય અને વિભૃતિઓથી સંપન્ન છે, તેવી રીતે તેમણે રચેલી સૃષ્ટિ પણ અદ્દભુત વિલક્ષણતાઓથી ભરી પડી છે. વૈજ્ઞાનિક પ્રગતિના આ તબક્કામાં પણ, જ્યારે મનુષ્ય બહુ જાણકાર હોવાનો દાવો કરે છે, ત્યારે કેટલીક એવી વિલક્ષણતાઓ જોવા મળે છે કે એ જોઈને આશ્ચર્યચકિત રહી જવું પડે છે અને પ્રકૃતિની વિશેષતાઓ સામે નતમસ્તક થઈને તેના સર્જક પ્રત્યે શ્રહ્યાથી મસ્તક ઝુકાવવું પડે છે. અહીં રજૂ કરીએ છીએ પ્રકૃતિની એવી કેટલીક વિશેષતાઓ, જે ખુદ રહસ્ય અને રોમાંચથી ભરપૂર છે.

નદી અને સરોવરનો સામાન્ય રંગ આસમાની વાદળી. મટોડી કે પૂરને કારણે કોઈક બીજો હોઈ શકે છે તથા એ ઘણુંખુરું એકસરખો જ રહે છે, પરંતુ વિશ્વનાં જુદાંજુદાં સ્થળે કેટલાંક એવાં નદી-સરોવરો છે, જે કંઈક અલગ જ રંગતનાં છે અને કેટલાંક તો પોતાનો રંગ પણ બદલતાં રહે છે. ઓસ્ટ્રેલિયામાં એક એવું સરોવર છે, જે મોસમ અનુસાર પોતાનો રંગ બદલે છે. નવેમ્બર-ડિસેમ્બરમાં એનું પાણી ઘેરા વાદળી રંગનું થઈ જાય છે, પછી જૂનમાં લીલું અને ઓગસ્ટ-સપ્ટેમ્બરમાં દૂધ જેવું સફેદ થઈ જાય છે. આશ્ચર્યની વાત એ પણ છે કે સરોવરના રંગમાં પરિવર્તનની હોના પાણીની ગુણવત્તા પર કોઈ અસર પડતી નથી અને તે સ્ફટિક જેવું સ્વચ્છ રહે છે.

કેટલીક નદીઓ પોતાના વિશિષ્ટ રંગો અને બહરંગી છટા વિખેરવા માટે પ્રખ્યાત છે. આ સંદર્ભમાં માસાઈલેન્ડની કાળી નદી અને ચીનની પીળી નદી બેનમૂન છે. ઓસ્ટ્રિયાની સ્થાનો પર તરલ પણ થઈ જાય છે અને એમાં પરપોટા 'બ્લૂ ડેન્યૂવ' નદી, 'મૂલી ઈલ્જ' અને 'પીલી ઈન' નદીના પણ ઊઠવા માંડે છે. વૈજ્ઞાનિકોના મતે આ ખનિજતેલ મિલનથી સમૃદ્ધ થઈને આગળ વધે છે. સંગમ સ્થાનથી સુકાઈ ગયેલું સરોવર છે, જે હજારો વર્ષો પહેલાં કોઈ સારાએવા અંતર સુધી તેમના મિલનથી બનેલી પટ્ટીદાર ભૂખંડીય ઊથલપાયલને કારણે અસ્તિત્વમાં આવ્યું હશે. આ ત્રિરંગી છટા જોતજોતામાં બને છે. સ્પેનની 'રિઓરિટો' રીતે અમેરિકામાં સાબુનાં કેટલાંય સરોવર છે. એમાંનું એક નદીમાં એક એવું ખનિજ ભરેલું છે, જે હવાના સંપર્કમાં સરોવર તો ૧૨ મીટરથી પણ વધુ ઊંડું અને ૬૯ એકર આવતાં જ આખી નદી લાલ રંગની બની જાય છે. એ|ભૂખંડ વિસ્તારમાં ફેલાયેલું છે. વૈજ્ઞાનિકોના મતાનુસાર ક્ષેત્રમાં હવા જેટલી તેજ ગતિથી વહે છે, એટલી જ નદી સરોવરની ભૂમિમાં ઘણોબઘો ક્ષાર જમા થયેલો છે. આ વધુ રકતવર્ણી બની જાય છે.

સરોવરનું નામ સાંભળતાં જ પાણીથી ભરેલા મોટા ભૂખંડની કલ્પના સામે આવે છે, પરંતુ કૅટલાંક સરોવર એવાં પણ છે, જેમાં પાણીને બદલે કંઈક બીજું જ ભરેલું જોવા મળે છે. વેસ્ટ ઈન્ડિઝના 'ત્રિનિદાદ' નામના **દ્વીપમાં** એક એવું સરોવર છે, જેમાં પાણીની જગ્યાએ ડામર ભરેલો છે. આ સરોવર લગભગ ૯ મીટર ઊંડું અને લગભગ ૧.૬૦ કિ.મી. લાંબું છે. સામાન્ય રીતે આ ડામર નક્કર અવસ્થામાં જ રહે છે. ક્યારેક ક્યારેક તે ઘણાં

એકવાર સંત એકનાથજ અન્ય સંતો સાથે પ્રયાગથી ગંગાજનું જળ કાલડમાં લઈને રામેશ્વર જઈ રહ્યા હતા. રસ્તામાં એક રેતાળ મેદાન આવ્યું. ત્યાં એક ગઘેડો તરસર્થા તરકડતો રહ્યો હતો. એકનાચજએ તરત કાલડમાંથી ગંગાજળ લઈને ગઘેડાના મોંમાં નાંખ્યું. એકનાયજના સાથી સંત પ્રયાગના ગંગાજળનો આ રીતનો ઉપયોગ **જો**ઈને ુદુ:ખી થયા. એકનાથે સમજાલ્યું., અરે સજજ્જાલુંદ ! આપ સૌએ તો વારંવાર સાંભળ્યું છે કે ભગવાન ઘટ-ઘટવાસી છે. તો પણ આમ ભોળા બનો છો ? જે વસ્તુ કે જ્ઞાન સમયે કામ ન આવે તો તે બ્યર્થ છે. કાલડનું જે જળ ગદ્યેડાએ પીદ્યું, તે સીધું રામેશ્વર પર ચડી ગયું.

ક્ષાર નીચે પૃથ્વીમાંથી નીકળી રહેલા કુદરતી તેલ સાથે

ભળીને સાબુના સરોવરને જન્મ આપે છે. આથી સરોવરનાં સરોવર છે. તેનું પાણી જોર્ડનની સીમા પર આવેલા પાણીથી સાબુની આવશ્યકતા સારી રીતે પૂરી થઈ જાય છે. મૃતસાગર અર્થાત્ ''ડેડ સી'' કરતાં સાત-આઠ ગણું વધારે

પ્રખ્યાત છે. ચિલી અને આર્જેન્ટિના દેશોની વચ્ચે નધી સ્નાન કરનાર ખબ આનંદથી એમાં તરવાનો આનંદ લે સીમારેખાની જેમ વહેતી નદી 'રાયઓદ વિનાર્ગ્રે'નાં[છે. કારણ કે એનું માથું તથા પગ પાણીની ઉપર રહે છેં. પાણીનો સ્વાદ તાજા લીંબુના પાણી જેવો ખાટો છે. એમાં આથી લોકો ખૂબ આનંદથી પાણીમાં પીઠના બળે સૂતાં સૂતાં ઈચ્છાનુસાર ખાંડ કે મીઠું મેળવીને શરબત તથા શીતળ પેયનો જ પુસ્તક કે અખબાર વાંચતા રહે છે. આનંદ માણી શકાય છે. પૂર્વ આફ્રિકામાં 'એગારીન્યકી' નામની એક ભૂરા રંગની નદી છે, જેનો સ્વાદ બિયર જેવો છે. જો કે તેમાં આલ્કોહોલનો કોઈ અંશ જોવા મળ્યો નથી. પીનારાઓ પર તેની કોઈ પ્રતિકુળ અસર પડતી નથી. સ્થાનિક લોકો ઉકાળીને તેનું પાણી પીવે છે.

અલ્જીરિયામાં એક નદી એવી છે, જેનું પાણી શાહી જેવું <u>ઘેરું વાદળી છે. તેનાથી કાગળ પર સહેલાઈથી લખી શકાય</u> છે. તેની શોધ વૈજ્ઞાનિકોએ લગભગ નવ દાયકા પહેલાં કરી હતી. તેમના મતાનુસાર તેના રંગનું કારણ લોહ અને ક્ષેડ ઓકસાઈડ છે, જેનું રાસાયણિક મિશ્રણ સારી શાહીને જન્મ આપે છે. અહીંની ભૂમિમાં આ રાસાયણિક તત્ત્વોની અધિકતા છે. આથી આ અદ્દભુત નદી અહીં અસ્તિત્વમાં છે.

બેલ્જિયા દ્વીપ પર 'હરનોઈ' નામનો એક વિચિત્ર કંડ છે, જેનું પાણી લીલું છે. આ કુંડમાં જો કોઈ પુરૂષ સ્નાન માટે ઊતરે છે, તો તે પાણીમાં પહોંચતાં જ એક પ્રકારનો ઝટકો લાગે છે અને તે પાણીમાંથી બહાર નીકળી આવે છે, જ્યારે જો કોઈ સ્ત્રી કુંડના પાણીમાં ઊતરે છે તો તે રોમાંચિત થઈ ઊઠે છે અને તેને કુંડમાંથી બહાર નીકળવાનું મન જ થતું નથી.

હવાઈન ટાપુઓમાં એક આગ ઓકતું સરોવર છે, જેને સ્થાનિક લોકો 'આગનું સરોવર' કહે છે. આ સરોવર 'મોના' નામના જવાળામુખીના મોં પર બનેલું છે, જેમાં ઊકળતો **લાવા ભરેલો છે. આ**થી આ સરોવરમાંથી હમેશાં આગની જવાળાઓ અને ધુમાડો નીકળતાં રહે છે.

સરોવરોના દેશ આયર્લેન્ડમાં એક અદ્ભુત સરોવર છે, જેમાં કોઈ વસ્તુ નાખવામાં આવે તો તે પથ્થર બની જાય છે. વસ્તુ પાણીમાં પડતાં જ ધીમેધીમે પથ્થરની જેમ જામવા માંડે છે અને અંતે ખૂબ કઠણ થઈ જાય છે. વૈજ્ઞાનિકો કેટલીય શોધ-સંશોધનો પછી પણ તેનું સંતોષજનક સમાધાન શોધી કિટલાંક અત્યારે પણ તેના માટે પડકાર બનેલાં છે તથા તેને

આફ્રિકાનું 'અસાલ' સરોવર વિશ્વનું સૌથી વધુ ખારું રહ્યાં છે.

કેટલીક નદીઓ પોતાના પાણીના વિલક્ષણ સ્વાદ માટે ખારું છે. તેના ઉચ્ચ ઘનત્વને કારણે તેમાં કોઈ ડૂબી શક્તું

દેવાસુર સંગ્રામ માટે પિતામહ બ્રહ્માજીએ યુદ્ધની યોજના બનાવી દીધી હતી, વિખ્ણુએ સંગઠન કર્યું હતું, મહર્ષિ દધીચિએ અસ્થિઓ આપ્યાં હતાં, જેમાંથી વૃત્રાસુરને મારનાર વજ બન્યું હતું. વિજય આ યોજનાઓ અને આયુધોથી જ મળ્યો હતો, પરંતુ કુતઘ્ન અહંકારની જેટલી નિંદા કરીએ એટલી ઓછી, તે અહંકારે વિજયી ઈન્દ્રને ઘેરી લીધા હતા, ઈન્દ્ર ગાલ કુલાવી કરતા હતા. હું ન હોત તો વૃત્રાસુરને કોઈ મારી શકત નહિ, અન્ય દેવતાગણ પણ આત્મપ્રશંસામાં વ્યસ્ત હતા.

એવામાં ભગવાને માયા રચી, તેઓ એક કાંતિયુક્ત યક્ષના રૂપમાં પ્રકટ થયા. અભિમાનમાં ચકચૂર અગ્નિદેવ, મરુત, વરુણ, પૃથ્વી અને આકાશ બધા એક એક કરીને તેમને તેમનો પરિચય પછવા લાગ્યા. ભગવાને પોતાનો પરિચય આપતાં પહેલાં એક નાનકડાં તણખલાંને તેની જગ્યાએથી હટાવવાનો પડકાર ફેંકયો. જ્યારે બધા પ્રયાસ કરી ચૂક્યા ત્યારે ઈન્દ્ર ત્યાં પહોંચ્યા. ઈન્દ્ર પણ કોશિશ કરીને હારી ગયા. માયાજાળ દૂર થઈ ચૂકી હતી. સ્વયં ભગવાન ત્યાં વિરાજમાન હતા. સમસ્ત દેવગણોને સંબોધિત કરીને તેમણે કહ્યું, ''એ ન ભૂલો કે આપ પોતે પૂર્ણ છો. આપના સિવાય. આપથી ઉપર પણ કોઈક સત્તા છે. તેને ભુલાવીને આત્મશ્લાઘામાં પડવાંથી જ અસુરગણ આપ પર હાવી થતા રહે છે.'' દેવગણોને બોધ આપીને ભગવાન પોતાના લોકમાં ચાલ્યા ગયા.

પ્રકૃતિનાં આ વિલક્ષણ તથ્ય, જ્ઞાન અને 'આશ્ચર્યનાં શોધક માનવમનને રોમાંચિત કરનાર છે. એમાં કેટલાંકની પાછળ વિદ્યમાન કારણ **વૈજ્ઞાનિક દષ્ટિએ સ્પષ્ટ** છે, પરંતુ વધુ ગંભીર-ગહન શોધ- સંશોધન માટે ઉત્પ્રેરિત કરી 0

### વિચાર ક્રાંતિના યોદ્ધા—સંત **વિનો**ળા

(મહારાષ્ટ્ર)ના વિઠોબા મંદિરના ઓટલા પર પોતાના મનુષ્યની જ ક્લાની ઝલક મળે છે, બુદ્ધિ કૌશલ્યની ખબર સહયોગીઓ સાથે બેસીને કંઈક વિચાર-વિમર્શ કરી રહ્યા પડે છે. જો આપણે ઈશ્વરનાં દર્શન કરવાં હોય. તો આ હતા. ભગવાં વસ્ત્રો પહેરેલ આધેડ વયની એક મહિલા ત્યાં વિરાટ વિશ્વ પર દષ્ટિપાત કેમ ન કરવો, કે જેના સર્જનહાર ઉપસ્થિત થઈ. વિનોબાને પ્રણામ કર્યાં અને એક ખૂણામાં માત્ર ઈશ્વર જ છે ! એવા ઈશ્વર, જેમણે મનુષ્યનું પણ ચૂપચાપ ઊભી રહી તેમની વાતો સાંભળવા લાગી. સર્જન કર્યું છે, તો આપણે તેમના જ સાકાર સજીવરૂપની વિનોબાએ ઈશારાથી તેને બેસી જવા જણાવ્યું. થોડીવારમાં આરાધના કેમ ન કરવી જોઈએ ?'' વાતચીત પૂરી થતાં મહિલાએ પૂછ્યું.

'' ઘણા દિવસથી આપને મળવાની ઈચ્છા હતી એટલે આજે ચાલી આવી, પણ મેં તમને જેવા ધાર્યા હતા, તેવા ન વાણીમાં આગળ કહેવાનું શરૂ કર્યું. '' મનુષ્ય એ ભગવાનની નીકળ્યા !"

'' કેવો ધાર્યો હતો ?''

કોઈ યોગી હશો. 'સંત વિનોબા' નામથી તો એવું જ લાગે થતું નથી. આવી સ્થિતિમાં કોઈ તેના પુત્રોને મદદ કરે, તેને ને ? પણ હવે આ મુલાકાતથી સ્થિતિ સ્પષ્ટ થઈ ગઈ.''

'' એક વાત પૂછું ?'' મહિલાએ પ્રશ્ન કર્યો.

" પછો!"

પહેરવેશ પણ સંતો જેવો જ છે. જરૂરિયાતો પણ ઘણી ઈમાનદારી અને પ્રામાણિકતાથી ખુશ થઈ શેઠે તેને મોટં ઓછી છે. જો તમે કયાંક એકાંત સાધના કરતા હોત, તો ચોક્કસ આ જન્મમાં જ ઈશ્વરનો સાક્ષાત્કાર થઈ જાત, તો બગીચાના વિકાસ-પ્રગતિ માટે તૈયાર થાય છે અને આગળ પછી તમે સમાજસેવા કેમ અપનાવી ?''

નથી લાગતું, કે લોકો ધર્મના નામે મંદિર, મસ્જિદ, કરી દે છે.'' ગુરુદારામાં પૂજા- ઉપાસનાની દુહાઈ આપીને સમય બરબાદ કરી રહ્યા છે ?'' વિનોબાએ ઉત્તર આપ્યો.

ં 🐫તો શું તમારો કહેવાનો આશય ઈશ્વર ઉપાસના છોડી દેવાનો છે? આસ્તિકતા છોડીને શું નાસ્તિકતા સ્વીકારવી ?''

'' ના ! મારો આશય એવો કદી નથી. મારૂં કહેવાનું પસંદ કરે છે !'' તાત્પર્ય ફકત એટલું જ છે, કે જો ભગવાન કાગકાગમાં સર્વત્ર વ્યાપેલો છે, તો તેની આરાધના માત્ર મંદિર સુધી જ સીમિત જિજ્ઞાસા પ્રગટ કરી. શું કામ રહેવી જોઈએ ? મંદિર કે ગુરુદ્વારામાં જ કેમ થવી

મે ૧૯૫૮ની સવાર હતી. વિનોબાજી પંઢરપુર જોઈએ ? મંદિર તો મનુષ્યનું જ સર્જન છે અને તેમાં

'' તમારો મતલબ જનતા-જનાર્દનની સેવા સાથે છે.''

'' હા ! '' વિનોબાએ ટંકો જવાબ આપ્યો અને ગંભીર સૃષ્ટિનું શ્રેષ્ઠ અને વરિષ્ઠ પ્રાણી છે. દરેક પિતાને પોતાના શ્રેષ્ઠ પુત્ર પ્રત્યે વધુ સ્નેહ અને લાગણી હોય છે. જ્યારે તે પતિત " વિચાર્યું હતું કે તમે મારા જેવાં ભગવાં વસ્તો પહેરેલા અને ધર્મભ્રષ્ટ થવા લાગે છે ત્યારે ઈશ્વરને પણ ઓછું દુઃખ સાચો માર્ગ બતાવે, તો તેને આનંદ પણ ઓછો નથી થતો અને બદલામાં તેને ઈનામ પણ આપે છે. શું તમે પેલી વાર્તા નથી સાંભળી, જેમાં એક શેઠની ખોવાઈ ગયેલી નાણાંની '' આપનું ચિંતન અને આચરણ ઘણું જ સાત્ત્વિક છે. થેલી એક વ્યક્તિને મળતાં તેણે તે પરત આપી. તેની ઈનામ આપ્યું હતું. જ્યારે કોઈ તેનાં સંતાનો અને વિશ્વરૂપી વધે છે, ત્યારે ઈશ્વરને પણ એવી જ પ્રસન્નતા થાય છે. '' આજે જ્યારે કર્મની જરૂર છે, ત્યારે શું તમને એવું ઈશ્વર પણ બદલામાં તેને આશીર્વાદ-વરદાનથી ન્યાલ

> '' તો શું તમે એવું કહેવા માંગો છો, કે ઈશ્વરને પોતાની આરાધના કરતાં તેની રચનાની આરાધના વધુ પ્રિય છે ?''

> " બિલકુલ સાચું સમજયાં ! દરેક રચનાકાર પોતાની પૂજા કરાવવા કરતાં પોતાની રચનાની પૂજા થાય તેવું વધારે

" જરા વધારે સ્પષ્ટ કરો !" આગંતુક મહિલાએ

''મૂર્તિકાર મૂર્તિ તો બનાવી દે છે.'' વિનોબા કહેવા

મૂર્તિકારની સુંદરતાનાં ક્યાં કોઈ વખાણ કરે છે ? લોકો તેની છે, જે સમાજ પ્રત્યે પોતાની જવાબદારીઓનું સાચા સુંદર કલાકૃતિમાં તેની નિપુણતાની ઝાંખી અવશ્ય કરી લે છે. છતાંય પૂજા તો મૂર્તિની જ થાય છે. સ્વયં મૂર્તિકારની પાસ એવી જ ઈચ્છા હોય છે, કે રચનાની જ પૂજા થાય, લોકો તેને જ નમન કરે, કારણ કે તે પણ સારી રીતે જાણે છે, કે તેની ઓળખાણ અને તેના પ્રત્યે લોકોની શ્રહ્કા પણ આ મૂર્તિની રચનાના કારણે જ છે અને તેના દ્વારા જ તે ચિરસ્થાયી અને ચિરસ્મરણીય બની રહે છે. ઈશ્વર પણ એવું જ પસંદ કરે છે, કે તેનો વિશ્વરૂપી બગીચો લહેરાતો રહે, અને લોકો તેના આ સ્વરૂપની જ સાર-સંભાળ અને પૂજા કરે, મૂર્તિમાં રહેલા રૂપની નહીં ! ''

સાધ્વીની સમજમાં વાત આવી ગઈ. તેણે એ વાત સારી રીતે આત્મસાત્ કરી લીધી, કે નિર્માણની રક્ષામાં જ નિર્માતાની ઈચ્છા સમાયેલી હોય છે. આ કાર્ય દ્વારા જ તેને પ્રસન્ન કરી શકાય છે.

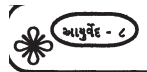
તેણે વિદાય લીધી, વિનોબાને પ્રણામ કર્યાં અને ચાલી નીકળી, રસ્તામાં જાતજાતના વિચારો ઊઠવા લાગ્યા. મનોમંથન શરૂ થયું. તે વિચારવા લાગી. ''અરેરે ! જીવનનાં દસ વર્ષ મેં અમથાં જ વેડફ્રી નાખ્યાં ! ઘર, પરિવાર અને દેશનો ત્યાગ કરીને સાધુ-મંડળીમાં એટલા માટે જોડાઈ હતી. કે સત્સંગ તથા ભજન-કીર્તન દ્વારા ઈશ્વરને પ્રાપ્ત કરી લઈશ. પણ આજે ભાન થયું કે આજ સુધી હું ભ્રમમાં હતી. આનાથી તો બેવડું નુકસાન થયું ! 'ન મળી માયા, ન મળ્યા રામ !' ઊલટું પલાયનવાદી, હરામખોર અને કામચોર જેવાં વિશેષણોનું કલંક માથા પર લાગ્યું. એના કરતાં તો નિરાકાર ઈશ્વરના સાકાર સ્વરૂપ એવા દરિદ્રનારાયણ, સમાજ દેવતાની આરાધના કરી હોત તો સારું થાત ! પ્રત્યક્ષ શ્રદ્ધા, સમ્માન અને શાંતિ-સંતોષ તો મળત જ ! આ શું ઈશ્વરનું પ્રત્યક્ષ અનુદાન નથી ? હજુ પણ તક છે ! મારે આ ભ્રમમાંથી બહાર આવવું જોઈએ અને સમાજસેવાના કાર્યમાં જોડાઈ જવું જોઈએ. મારી જેમ ભારતના કહેવાતા સંન્યાસીઓને પણ સમયસર કર્તવ્યનું ભાન થયું હોત, તો સારું હતું. કાશ ! તેઓ સમજી શકયા હોત, કે કલાકો સુધી ભજન-કીર્તનમાં સમય વિતાવવામાં અને મૂર્તિ સામે ચોધાર આંસુ વહાવવામાં

લાગ્યા, ''પણ પ્રશંસા તો મૂર્તિની સુંદરતાની જ થાય છે, જ ભગવાનની સાચી ભક્તિ નથી, પરંતુ સાચો ભક્ત તો એ અર્થમાં પાલન કરે. સ્વયં મહાકાળની પણ એ જ ઘોષણા છે કે સાચો ભકત એ જ છે જેનામાં તડપ હોય, કરાગા હોય અને સક્રિયતા હોય. તડપ સમાજ પ્રત્યે, કરાગા બીજા પ્રત્યે અને સક્રિયતા પોતાની તત્પરતા માટે. આ જ ભકતની નવી

> भगवां वस्त्रधारी स्वाभी विवेडानंह તરફ ઈશારો કરીને એક અમેરિકન સ્ત્રીએ બીજા અમેરિકનને કહ્યું- ''જરા આ મહાશયનો પોશાક वो જઓ વિવેકાનંદે અંગ્રેજીમાં જ કહ્યું- ''દેવી ! આપના દેશમાં સભ્યતાનો ઉત્પાદક દરજી અને સજ્જનતાનો માપદંડ કપડાંને માનવામાં આવે છે. પણ હું જે દેશમાંથી આવ્યો છું, ત્યાંના લોકોની ઓળખાણ सरणता अने थारित्रिंड ઉत्કृष्टताथी કરવામાં આવે છે."

પરિભાષા છે. આનાથી એવું લાગે છે કે હવે ભગવાને પણ પોતાની મનઃસ્થિતિ બદલી નાખી છે અને આ બદલાયેલી પરિસ્થિતિમાં હવે એવા જ લોકો પર પોતાની સવારી માટે પસંદગી ઉતારવાનો નિર્ણય કર્યો છે. આથી આપણે સૌએ તેમનું વાહન બનવા માટે હવે વધુ સમય ન ગુમાવતાં, તત્પર થઈ જવું જોઈએ.''

વિચારમંથનના તારતમ્ય રૂપે એક નવો કર્તવ્યબોધ જાગ્યો. તેણે પોતાનો ભગવો વેશ ઉતારી દીધો અને સમાજ સેવાના કાર્યમાં કૂદી પડી. આજીવન મુંબઈની ગંદી ઝૂંપડપટ્ટીઓ તથા આજુબાજુનાં ગામડાંમાં અછુતીના ઉદ્ધારનું કાર્ય કરતી રહી. આ મહિલા બીજું કોઈ નહીં, પણ પોતાનો દેશ છોડીને ભારતમાં સાધનાત્મક જીવન જીવવા માટે આવેલી જર્મન મહિલા 'લ્યુસિયેન' હતી. જેનું નામ બદલીને વિનોબાજીએ 'હેમાબહેન' રાખી દીધું હતું. આજે સમાજમાં આવી જ બહેનોની જરૂર છે. 🔺



#### તમામ રોગોમાં સામાન્ય પથ્યાપથ્ય અને ઔષધિ સેવનના નિયમ

ચિકિત્સામાં કોઈપણ ્રોગોપચારમાં ઓષધિસેવન કરતાં પથ્ય-પરેજી પર વધુ ભાર મૂકવામાં આવે છે. કહેવાય છે કે પચાસ ટકા બીમારી તો પથ્ય-પરેજીનું સાચીરીતે પાલન કરવાથી જ ઠીક થઈ જાય છે, બાકીની બીમારી નિયમિત રીતે નિર્ધારિત ઔષધિનું સેવન કરવાથી દૂર થઈ જાય છે, હકીકતમાં, આયુર્વેદમાં ઔષધિ સેવનના પોતાના સુનિશ્વિત નિયમ અને વિધાન છે. તમામ ઔષધિઓ ત્રિદોષ અર્થાત્ વાત, પિત્ત અને કફ પ્રકોપિત થવાથી ઉપજેલા દોષોના આધારે જ આપવામાં આવે છે અને તે અનુસાર પથ્યાપથ્યનું નિર્ધારણ કરવામાં આવે છે.

#### વિવિધ રોગોમાં સામાન્ય પથ્યાપથ્ય

સામાન્ય પથ્ય અર્થાત્ હિતકર આહાર:- રોગોપચાર કરતાં પહેલાં એ જાણી લેવું જરૂરી છે કે કયા રોગમાં વ્યક્તિને કયો આહાર આપવો જોઈએ. કેટલાક ખાદ્ય પદાર્થો તો એવા છે, જે તમામ પ્રકારના રોગીઓને આપી શકાય છે. એમાં ઘઉં, મગની ફ્રોતરાંવાળી દાળ, દૂધી, તૂરિયાં, કાચું પપૈયું, ગાજર, ટિંડોરાં, કોબીજ, કારેલાં, પરવળ, પાલક, મેથીની ભાજી, ફાગગાવેલાં અનાજ, સરગવાની શીંગ, શીમળાનાં કાચાં ફૂલનું શાક, થોડી માત્રામાં લીલાં મરચાં અને આદુનો સમાવેશ થાય છે. ગાયનું દૂધ અને ઘી સર્વોત્તમ છે. ગાયનું દૂધ ન મળે તો ભેંસના દૂધનો ઉપયોગ કરી શકાય છે.

ફળોમાં ઝાડ પર પાકેલાં સફરજન, પપૈયું, ચીકુ, દાડમ, જમરૂખ, બબુગોશા, જાંબુ, મોસંબી વગેરેનો પ્રયોગ સામાન્ય રીતે કરવામાં આવે છે. સૂકો ફળોમાં કાજુ, બદામ, મુનક્કા **દ્રાક્ષ,** કિસમિસ, અંજીર, ચિલગોજા, ખારેક, મખાના, ખજૂર વગેરેનો પ્રયોગ કરી શકાય છે.

વાત, પિત્ત અને કફપ્રધાન રોગો અનુસાર પથ્યાપથ્ય આ પ્રમાણે છે :-

**(૧).વાત રોગોમાં પથ્યઃ-** વાતપ્રધાન રોગોમાં સામાન્ય પથ્યમાં ઉપર જણાવેલ આહાર લેવો જોઈએ. સેરેગવાના ફૂલ અને કાચી શીંગનું શાક, શીમળાનાં ફૂલ, મેથી, આદું, અજમો, લસણ વગેરેનો ભોજન સાથે પ્રયોગ કેરેલો એ વાતજ વ્યાધિઓમાં ઔષધીય કાર્ય પણ કરે છે.

**વાત રોગોમાં અપથ્યઃ-** અડદની દાળ, ચોખા, ફલાવર, બટાટા, ખીરા, વટાણા, ટામેટાં, આમચૂર, લીબું, સંતરાં, લીલીક્રાક્ષ, કાબઈિડથી પકાવેલાં ફળ જેમ કે કેરી, કેળાં, પપૈયું વગેરે, અથાણું, દહીં, છાશ, વગેરે જેવી કોઈપણ ખાટી ચીજ વાતરોગોમાં ખાવી ન જોઈએ. બેંસનું વિક્તિએ સામાન્ય પથ્યમાં વર્ણવેલો આહાર લેવો જોઈએ.

દૂધ, ભૂરાકોળું, રાજમા, મસૂર વગેરેનું સેવન પણ ન કરવું જોઈએ. ઠંડા પાણીથી નહાવું ન જોઈએ. ગરમ પાણીમાં તેજનમક નાખીને પીડા અને સોજાયુકત સ્થાનો પર શેક કરવાથી વિશેષ લાભ થાય છે.

(૨). **પિત્તરોગોમાં પથ્મઃ**- સામાન્ય પથ્યમાં વાર્ગવેલા ઉકત અહારો જ પિત્તજન્ય રોગોને પણ અનુકૂળ આવે છે. ઘઉં, થૂલી, ઠંડું દૂધ, ફોતરાવાળી મગની દાળ, તૃરિયાં વગેરે સુપાચ્ય ભોજન પિત્તરોગોમાં લાભપ્રદ છે. દૂધમાં મુનક્કા દ્રાક્ષ અને અંજીરનો ઉપયોગ કરી શકાય છે. કાચો નાળિયેરનું પાણી પીવું પિત્તરોગમાં લાભકારી બને છે.

**પિત્તરોગોમાં અપથ્યઃ-** વાતરોગોમાં જે ચીજો અપથ્ય બતાવવામાં આવી છે, તે પિત્તરોગોમાં પણ અપથ્ય છે. એ ઉપરાંત, રીંગણ, કોપ્રું, આદું, લીલાં મચ્ચાં, લસણ, તમામ પ્રકારના મરીમસાલા. તીખા અને તળેલા પદાર્થો પિત્તરોગોમાં અપથ્યકર હોય છે. આથી તે ખાવા ન જોઈએ.

(3).કફ રોગોમાં પથ્યઃ- આમાં પણ સામાન્ય પથ્યમાં લખેલા આહાર લેવા જોઈએ. દૂધમાં હળદર અને સુંઠ લગભગ ૨-૨ ગ્રામ ઉકાળીને પીવું જોઈએ. ખારેક, મુનક્કા <u>દ્રાક્ષ, ખજૂર વગેરે પણ દૂધમાં ઉકાળીને પીવું લાભપ્રદ છે.</u> મરી મોંમાં રાખીને ચૂસવાં, બથુઆ, શેકેલા ચણા તથા ઘઉ-ચણાના મિશ્રિત લોટની રોટલી ખાવી ઉત્તમ છે. કફ રોગની સાથે જો હરસ-મસા(પાઈલ્સ) અને અમ્લપિત્ત પણ હોય તો સંઠ અને મરીનો ઉપયોગ ન કરવો જોઈએ.

**કફ રોગોમાં અપથ્યઃ-** વાત રોગમાં બતાવેલ અપથ્યનું કફ રોગમાં પણ પાલન કરવું જોઈએ. એ ઉપરાંત તેલ, ઘી જેવી કોઈ પણ પ્રકારની ચીકાશયુકત વસ્તુનો પ્રયોગ ન કરવો જોઈએ. શાક વગેરેમાં વધાર પૂરતું ખૂબ થોડા પ્રમાણમાં સરસવ અને તલના તેલનો ઉપયોગ કરી શકાય.

- (૪). **મધુમેહમાં પથ્યઃ-** મધુમેહ ડાયાબિટીસમાં ગળપણ મીઠાઈ, વધુ મીઠાં ફળ, ચોખા, બટાટા વગેરે ખાવાનો નિષેધ છે. ફળોમાં સફરજન, મોસંબી, દાડમ, દેશી પપૈયું, જમરૂખ વગેરે ઓછાં મીઠાં કળ થોડા પ્રમાણમાં લઈ શકાય છે. શુગરની માત્રા જો વધી ગઈ હોય તો આ ફળો પણ ન ખાવાં જોઈએ. કારેલાં, જાંબુ, ઘઉં અને સોયાબીન તથા ચણાના મિશ્રિત લોટની રોટલીનું સેવન કરવું એ મધુમેહના રોગી માટે સર્વોત્તમ આહાર છે.
- (**૫). હરસ-મસા(પાઈલ્સ):-** આ રોગથી પીડાતી

લાલ મચ્ચું, તીખા અને તળેલા પદાર્થો, આમચૂર, ગરમ|પાઉડર કે ચૂર્ણ, રસ-ભસ્મ (પડીકી), આસવ-અરિષ્ટ તથ મસાલા, રીંગણાં વગેરે ખાવાથી બચવું જોઈએ. પ્રાતઃકાળે કિવાય કે કાઢો વગેરેનું સેવન કરવામાં આવે છે. એ લેતી અને દિવસમાં પણ પૂરતા પ્રમાણમાં પાણી પીવું જોઈએ, પાણીના યોગ્ય સેવનથી કબજિયાત થતી નથી.

- **(૬). હૃધ્ય રોગઃ-** હૃધ્ય રોગમાં પણ સામાન્ય પથ્યમાં વર્ણવેલો આહાર લેવાનું યોગ્ય રહે છે. એમાંય શાકભાજી, જલદી પચી જનારાં ફળફળાદિ, સફરજન, પપૈયું વગેરે તથા ફળોનો રસ, ફણગાવેલાં અનાજ, ગાયનું દૂધ, તથા દૂધમાં થોડા પ્રમાણમાં કયારેક કયારેક ઈસબગોલ વગેરેનો પ્રયોગ ઉપયોગી છે. દૂધમાં અર્જુનની છાલ ઉકાળીને પીવાનું અત્યંત બાબતો વિશેષ રૂપે ધ્યાનમાં રાખવી જોઈએ. લાભકારી છે.
- (૭).કમળોઃ- કમળાના રોગમાં ઘી વગેરે તમામ પ્રકારની ચીકાશ, દૂધ, હળદર જેવી કોઈપણ પીળા રંગની **ચીજો, ચોખા, મચ્ચું, મસાલા, વગેરેનો ઉપયોગ ન** કરવો જોઈએ. ઘઉં અને જવની રોટલી, તાજું દહીં, છાશ, દૂધી, તુરિયાં, મગની ફ્રોતરાવાળી દાળ જેવા સુપાચ્ય આહાર આ રોગમાં લાભદાયક છે.
- (૮). હાઈપોથાઈરાયડિજમઃ-આ થાઈરોકિસન હોર્મોનની ગરબડથી થનારો રોગ છે. આમાં પણ સામાન્ય પથ્યમાં વર્ણવેલ સુપાચ્ય આહાર લેવો જોઈએ. આમચૂર, દહીં, ખટાશ, અથાણું, લીંબુ, ખાટાં ફળ, ટામેટાં, ફ્લાવર, કાર્બાઈડથી પકાવેલાં ફળ વગેરે ન ખાવાં જોઈએ. ૠતુફળોમાં દેશી કેરી જે સ્વાભાવિક રીતે ઝાડ પર પાકેલી હોય અને મીઠી હોય તે ખાઈ શકાય છે. આ રીતે ઝાડ પર કુદરતી રીતે પાકેલું પપૈયું ખાઈ શકાય છે. આયોડિનની અધિકતાવાળા પદાર્થ કે ફળ વગેરે પૂરતા પ્રમાણમાં લઈ શકાય છે. ઘઉં, ચણા અને સોયાબીનના મિશ્રિત લોટની રોટલી ખાવી લાભપ્રદ છે. કાચનાર વૃક્ષની તાજી છાલ થોડાથોડા પ્રમાણમાં મોમાં રાખીને ચૂસતા રહેવાથી અત્યધિક લાભ મળે છે.
- (૯). **સ્થૂળતાઃ** સ્થૂળતા એ તમામ રોગોનો આદિસ્રોત છે. આમાં ગળ્યા પદાર્થી અને ઘીનું સેવન બિલકુલ ન કરવું રાગયુકત સ્થાન પર વરાળ આપો. ટયૂબના જે છેડેથી વરાળ જોઈએ. સામાન્ય પથ્યમાં વર્ણવેલા સુપાચ્ય આહારનું સેવન નીકળે છે ત્યાં કપડું બાંધી દો, નહિતર તેજ ગરમ પાણીના કરવું સ્વાસ્થ્ય સંતુલન માટે સર્વથા હિતકારી છે. ગાયનું દૂધ છાંટા શરીરને દઝાડી શકે. આછી ગરમ વરાળ જ શરીર પર થોડી માત્રામાં લઈ શકાય છે. સવારે ગરમ પાણી, ઉચિત લાગવી જોઈએ. યોગ્ય સમય વરાળ લીધા પદ્દી બાકી ઔષધિઓ અને વ્યાયામ અતિલાભપ્રદ છે.

**સર્વથા અસેવનીય પદાર્થોઃ-** ચા, કોફી, કોર્લ્ડ્રીકસ,|નાંખતા નાંખતાં શેક કરવો જોઈએ. આઈસ્ક્રીમ, તમાકુ, ગુટકા, પાનમસાલા, માંસ, મદિરા, ઈંડાં અને મેંદામાંથી બનેલ બ્રેડ વગેરે, કન્ફેશનરી અને સિંથેટિક|બળનો પ્રયોગ કરતાં-કરતાં ધીમેધીમે કરવી જોઈએ. ફૂડસ, કાર્બાઈડથી પકાવેલાં ફળ.

ઔષધિ સેવનની સામાન્ય રીત

વિખતે નીચેની બાબતો ધ્યાનમાં રાખવી જોઈએ.

- **૧. ગોળીઓ અને સૂર્ગઃ-** ભોજન કર્યા પછી લગભગ ૧૦-૨૦ મિનિટ પછી ગોળી અને ચૂર્ગ લેવ જોઈએ. વાતજ-કફ પ્રધાન રોગોમાં ગરમ પાણી સાથે તથ પિત્તપ્રધાન રોગોમાં સામાન્ય જળ સાથે ગોળીઓ અને **થૂર્ગનું સેવન કરવું જોઈએ. ગોળીઓ ચાવીને ખાવાનું ઉત્ત**મ માનવામાં આવે છે. જો ગોળી કડવી હોય તો ચાવ્યા વિના પણ પાણી સાથે સીધી ગળી શકાય છે. આ સંદર્ભમાં બે
- (ક) મુકતકાદિ વટી, મધુરાશિની અને કાયાકલ્પ વટી-આનું સેવન ખાવાના લગભગ એક કલાક પહેલાં તાજા પાણી સાથે **કરવું જો**ઈએ.
- (ખ) જુલાબ અથવા અમ્લપિત્ત માટે સેવનીય ચૂર્ગ ખાતાં પહેલાં વેદા કે ચિકિત્સકની સલાહ લેવી જોઈએ.
- **૨. ભસ્મ (પડીકી):-** ભસ્મ અને રસ વગેરેનું મિશ્રણ કરીને પડીકીમાં જે ઔષધિ આપવામાં આવે છે, તેનું સેવન ભોજનના લગભગ અર્ધાથી એક કલાક પહેલાં મિધ, મલાઈ કે ગરમ પાણી સાથે કરવું જોઈએ.
- 3. **આસમ-અરિષ્ટઃ-** તમામ પ્રકારના આસવ-અરિષ્ટ ભોજન પછી ૧૦-૧૫ મિનિટ પછી સમાન ભાગે પાણી ભેળવીને ઉપયોગમાં લેવામાં આવે છે.
- જ. કવાય કે કાઢોઃ- કવાથનો સ્વાદ જો કડવો હોય તો મધ કે ગળપણ મેળવીને પણ પી શકાય છે. આમ તો ગળપણ વિના પીવો વધારે લાભપ્રદ હોય છે.
- **પ. કવાય-સ્નાનઃ** રોગ અનુસાર આપવામાં આવેલ કવાયથી જો વરાળ લેવી હોય તો નિર્દિષ્ટ ઔષધિને એક-દોઢ લિટર પાણીમાં પ્રેશરકુકરમાં નાખીને પકાવો. જ્યારે સીટી વાગે ત્યારે સીટી કાઢીને તે જગ્યાએ ગેસવાળી રબરટયૂબ લિગાવો તથા ટયૂબના બીજા છેડેથી નીકળતી વરાળથી બચેલા પાણીથી પીડાયુકત સ્થાન પર મધ્યમ ગરમ પાણી
- માલિશ:- માલિશ હમેશાં હૃદય બાજુ યોગ્ય

ઉપર્યુકત નિયમો- ઉપનિયમોનું પાલન કરીને જો ચિકિત્સા-ઉપચાર કરવામાં આવે તો તેના સત્પરિણામ આયુર્વેદ ઔષધિઓમાં મુખ્યત્વે વટી કે ગોળીઓ, સિનિશ્ચિત રૂપે મળે છે, એમાં કોઈ સંદેહ નથી.



### હે પ્રાણપુંજ મનુષ્ય! તું કોઈથી ડર મા

અથર્વવેદીય પિપ્પલાદ સંહિતાના ''પ્રાણસુકત''માં નિર્ભયતાનો સંકલ્પ એવો છે જે વારંવાર દોહરાવવો જોઈએ, પાઠ કરવો જોઈએ, તેનાથી આપણી અંદરની નિર્ભયતાને પ્રેરણા અને શક્તિ મળશે, અને તે ગંભીર સંકટની સ્થિતિમાં થતાં નથી, તે રીતે હે પ્રાણ ! તું કોઈથી ડર મા અને પણ ટટ્ટાર ઊભી થઈ જશે.

અભયાવસ્થા અધ્યાત્મનો એવો ગુણ છે, જે ન હોતાં વ્યક્તિ જીવનમાં વારંવાર મરે છે, જ્યારે નિર્ભય વ્યક્તિનું મોત ફકત એકવાર થાય છે. એટલા માટે આપણી આંતરિક સંરચના એવી સુદઢ હોવી જોઈએ, જેમાં એ નોબત ન આવે ક્ષીણ થતાં નથી, એ રીતે હે પ્રાણ ! તું કોઈથી ડર મા અને તો સાર્યું. એ નિમિત્તે સૂકત પ્રેરણા આપતાં કહે છે-

યથા દ્યૌશ્ચ પૃથિવી ચ ન બિભીતો ન રિષ્યતઃ । એવા મે પ્રાણ મા બિભેઃ એવા મે પ્રાણ મા રિષઃ ॥૧॥ જે રીતે દ્યૌ અને પૃથ્વી કોઈથી ડરતાં નથી અને ક્ષીણ થતાં નથી, એ રીતે હે પ્રાણ ! તું કોઈથી ડર મા અને ક્ષીણ થતાં નથી, એ રીતે હે પ્રાણ ! તું કોઈથી ડર મા અને ક્ષીણ થા મા.

યથા વાયુશ્રાંતરિક્ષં ચ ન બિભીતો ન રિષ્યતઃ । એવા મે પ્રાણ મા બિભેઃ એવા મે પ્રાણ મા રિષઃ ॥૨॥ જે રીતે વાયુ અને અંતરિક્ષ કોઈથી ડરતાં નથી અને ક્ષીણ થતાં નથી, એ રીતે હે પ્રાણ ! તું કોઈથી ડર મા અને થતાં નથી, એ રીતે હે પ્રાણ ! તું કોઈથી ડર મા અને ક્ષીણ થા મા.

યથા સૂર્યશ્ચ ચંદ્રશ્ચ ન બિભીતો ન રિષ્યતઃ ા એવા મે પ્રાણ મા બિભેઃ એવા મે પ્રાણ મા રિષઃ ॥૩॥ જે રીતે સૂર્ય અને ચંદ્રમા કોઈથી ડરતાં નથી અને ક્ષીણ થતાં નથી, એ રીતે હે પ્રાણ ! તું કોઈથી ડર મા અને ક્ષીણ થતા નથી, એ રીતે હે પ્રાણ ! તું કોઈથી ડર મા અને ક્ષીણ થા મા.

યથાહશ્ચ રાત્રી ચ ન બિભીતો ન રિષ્યતઃ । એવા મે પ્રાણ મા બિભેઃ એવા મે પ્રાણ મા રિષઃ ॥૪॥ 🦯 જે રીતે દિવસ અને રાત કોઈથી ડરતાં નથી અને ક્ષીણ થતાં નથી, એ રીતે હે પ્રાણ ! તું કોઈથી ડર મા અને ક્ષીણ થા મા.

યથા ધેનુશ્ચાનડ્વાંશ ન બિભીતો ન રિષ્યતઃ । એવા મે પ્રાણ મા બિભેઃ એવા મે પ્રાણ મા રિષઃ ॥૫॥ જે રીતે ગાય અને બળદ કોઈથી ડરતાં નથી અને ક્ષીણ થતાં નથી, એ રીતે હે પ્રાણ ! તું કોઈથી ડર મા અને પોતાને દેવશકિતઓની હરોળમાં બેસાડો અને તેની જેમ જ ક્ષીણ થા મા.

યથા મિત્રશ્ચ વરુણાશ્ચ ન બિભીતો ન રિષ્યતઃ । એવા મે પ્રાણ મા બિભેઃ એવા મે પ્રાણ મા રિષઃ ॥૬॥ જે રીતે મિત્ર અને વુરૂણ કોઈથી ડરતાં નથી અને ક્ષીણ ક્ષીણ થામા.

યથા બ્રહ્મ ચ ક્ષત્રં ચ ન બિભીતો ન રિષ્પત: । એવા મે પ્રાણ મા બિભેઃ એવા મે પ્રાણ મા રિષઃ ઘ૭ાા જે રીતે બ્રાહ્મણ અને ક્ષત્રિય કોઈથી ડરતાં નથી અને ક્ષીણ થા મા.

યર્થેદ્રશ્રેંદ્રિય ચ ન બિભીતો ન રિષ્યત: । એવા મે પ્રાણ મા બિભેઃ એવા મે પ્રાણ મા રિષઃ ॥૮॥ જે રીતે ઈન્દ્ર અને ઈન્દ્રિયો કોઈથી ડરતાં નથી અને ક્ષીણ થા મા,

યથા વીરં ચ વીર્ય ચ ન બિભીતો ન રિષ્યતઃ । એવા મે પ્રાણ મા બિભેઃ એવા મે પ્રાણ મા રિષઃ મહ્તા જે રીતે વીર અને વીર્ય કોઈથી ડરતાં નથી અને ક્ષીણ ક્ષીણ થા મા.

યથા પ્રાણશ્રાપાનશ્ચ ન બિભીતો ન રિષ્યતઃ । એવા મે પ્રાણ મા બિભેઃ એવા મે પ્રાણ મા રિષઃ ॥૧૦॥ જે રીતે પ્રાણ અને અપાન કોઈથી ડરતા નથી અને ક્ષીણ થા મા.

માણસે ફક્ત બે બાબતોથી ડરવું જોઈએ. એક ઈશ્વરના ન્યાયથી અને બીજું, પાપ-અનાચારથી. જે એનાથી ડરતો, બચતો રહેશે, તેણે બીજાં કશાંથી ડરવાની જરૂર નહિ પડે. આત્મબોધ અને આત્મબળનું જ્ઞાન ન હોવાને કારણે લોકો નાનાં કારણોથી ચિંતાગ્રસ્ત, આશંકિત, આતંકિત અને ભિયભીત બને છે. આ ભીરુતાને હીન ઠરાવતાં, પ્રાણસૂકતના ઉપરના મંત્રોમાં એ જ નિર્દેશ આપવામાં આવ્યો છે કે નીડર-ઉલ્લસિત જીવન જીવો.



#### આત્મિક પ્રગતિનું પ્રથમ સોપાન-જનનશોધન



ઉપાસનામાં અસફળતા અથવા તેની ગતિ ધીમી રહેવાનું ઉપાસના ફલિત થવાનું સૂત્ર હાથ લાગી ગયું. કોઈ વિશેષ કારણ હોવું જોઈએ. આના પર વિશેષરૂપે ધ્યાન અધ્યાત્મમાર્ગની સફળતાનો પ્રારંભ ક્યાંથી કરવો જોઈએ તેનું દેવાની જરૂર છે. એ નથી યુગનો પ્રભાવ કે નથી ઉપાસનાના અનુમાન લગાવી શકાય છે. પ્રથમ સોપાન છે-માહાત્મ્ય અને વિધાનમાં કોઈ ત્રુટિ. જો એમ હોત તો આત્મપરિષ્કાર. તેના માટે પોતાના ગુણ-કર્મ-સ્વભાવની અત્યારે કેટલાય સાધકો કેમ અત્યંત ઉચ્ચ કોટિની સ્થિતિમાં વર્તમાન ત્રુટિઓને તીક્ષ્ણ નજરથી પરખવામાં આવે અને જોવા મળે છે ? કેમ તેઓ સિલ્કિઓથી ઓતપ્રોત તેને સાફસૂફ કરવાનું હિંમતભર્યું પરાક્રમ કરવામાં આવે. દેખાય છે ?

અને વ્યવહાર નિકૃષ્ટ કોટિનાં બની રહે છે. તેઓ એમાં એના પરિણામે સન્માર્ગ પર ચાલવાની અને દુષ્કર્મોનો ત્યાગ સુધારો કરતા નથી. તેમને વ્યક્તિત્વનો આવિષ્કાર કરવાની કરવાની પ્રબળ આકાંક્ષા જાગવી જોઈએ. એનો એવો અર્થ જરૂરિયાત અનુભવાતી નથી. આ જન્મમાં કરેલાં તથા કદી નથી થતો કે જે પાપકર્મો કરવામાં આવ્યાં છે તેના દંડ-પૂર્વજન્મના સંચિત કુસંસ્કારો-દુષ્કર્મોનું પરિમાર્જન કરવાનો દુષ્પરિણામોથી બચી શકાશે, તેના પરિશોધનનો ઉપાય તો પ્રયત્ન કરતા નથી. પરિણામે ગંદાં વસ પર રંગ ચઢાવવાની એક જ છે, સાચા મનથી કરેલો પશ્ચાત્તાપ અને પ્રાયશ્ચિત્ત. જેમ, રણમાં બી વાવવાની જેમ પૂજાકત્યોનું સત્પરિણામ ઉત્પન્ન જ થઈ શકતું નથી. કીચડના હોજમાં એક ટીપું મળે છે. એમાં રામનામનો પ્રતાપ નહિ, પરંતુ ગંગાજળ નાખી દેવાથી એની શુધ્ધિ ક્યાંથી થઇ જીવનશોધનમાં કાયાકલ્પ જેવું પરિવર્તન કરી લેવાનું જ શકવાની છે ?

નથી. તે વિશુદ્ધ વિજ્ઞાન છે. તે માર્ગ પર ચાલનારે સૌથી એટલું જ નહિ એમણે પાછલા જીવનમાં કરેલાં પાપોની પહેલાં આત્મશોધન કરવું પડે છે. ખેડીને તૈયાર કરેલી ક્ષતિપૂર્તિ માટે એવા જ પ્રકારનાં સત્કર્મો કરીને પુરાતન ભૂમિમાં જ બી ઊગે છે. અંતરંગ અને બહિરંગ જીવનમાં અશુભ સંકલનનું પ્રાથમ્થિત પણ કર્યું હતું. અંગુલિમાલ, જેટલી પવિત્રતા અને પ્રખરતાનો સમાવેશ થશે, એટલા જ અંબપાલીએ પોતાની સંચિત સંપદા બુદ્ધ સંઘને અર્પણ કરી પ્રમાણમાં પૂજા-ઉપાસનાનો ચમત્કાર ઉત્પન્ન થશે. દુષ્કર્મમાં દીધી હતી, એટલું જ નહિ, ભાવિ જીવનમાં લોકમંગલ માટે રચીપચી વ્યક્તિ કોઈ દેવી-દેવતાની કૃપા મેળવી શકતી નથી, પૂર્ગ પ્રયાસો કરતાં કરતાં સત્પ્રવૃત્તિ સંવર્ધનની કામગીરીમાં કારણ કે સમગ્ર દેવવૃંદ શુલ્દતા પ્રધાન છે, જ્યાં તેની જેટલી સમગ્ર જીવન ખપાવી દીધું. અશોકે કલિંગના વિજયમાં જે ઊણપ હોય છે, ત્યાં એટલી જ ઉપેક્ષા કે અપ્રસન્નતા લોહી વહાવ્યું હતું, એના પ્રાયશ્ચિત્ત માટે તેણે પોતાનો ઉત્પન્ન થાય છે. જ્યારે સાધારણ મનુષ્ય ઘૃણાજનક, સમસ્ત વૈભવ જ નહિ પોતાનું, પુત્રી સંઘમિત્રાનું અને પુત્ર **દુર્ગીધત, અસ્તવ્યસ્ત જગ્યામાં રહેવા ઈચ્છતા નથી, તો** મહેન્દ્રનું સમગ્ર જીવન ધર્મચક પ્રવર્તન માટે લગાવી દીધું **દેવતા કોઈ ઘૃણાજનક વ્યકિતત્વ તરફ શા માટે ધ્યાન** હતું. અંગુલિમાલ અને અંબપાલી પણ 'ધમ્મં શરણં

પુજાથી પાપનો નાશ થઈ જાય છે. એ કથનનું તાત્પર્ય એનું સ્પષ્ટ કારણ એક જ છે કે સાધકોનું ચિંતન, ચરિત્ર એટલું જ છે કે જો પૂજાકર્મી ભાવનાપૂર્ણ કરવામાં આવે, તો

પ્રાચીનકાળથી કેટલાય પાપીઓથી કથા-ગાથા સાંભળવા કારણ હતું. વાલ્મીકિ, બિલ્વમંગળ, અંગુલિમાલ, અંબપાલી ઘ્યાન રાખવા જેવી બાબત એ છે કે પૂજા કોઈ જાદુ વગેરેએ પોતાના જીવનમાં આમૂલ પરિવર્તન કરી લીધું હતું. આપે ? આ તથ્ય સમજી શકાય તો માનવું જોઈએ કે ગચ્છામિ'નો દીક્ષામંત્ર લેતાં જ દેશ-વિદેશમાં ધર્મધારાણાને

કરવા માટે જ સુરદાસે પોતાની આંખો ફોડી નાંખી હતી,

બનાવવાના પોતાના પ્રથમ પ્રયાસની જાણ થાય છે. જે આ એટલી જ માત્રામાં કમાવામાં આવે, જેનાથી ત્રાજવાંનો બાબતને અનાવશ્યક સમજીને લાંબી છલાંગ મારવા ઈચ્છે કાંટો ભારે નહિ તો ઓછામાં ઓછું સમાન તો થઈ જાય. આ છે. તેમના ભાગે નિરાશા અને અસકળતા જ આવે છે. પરિણામે પૂજા-પાઠથી કોઈ સ્વાર્થ સિલ્દ ન થવાથી તેઓ ઉપાસના વિજ્ઞાન તથા તેના ક્રિયાકલાપોની ટીકા કરતા જોવા મળે છે. પાયા વિનાની દીવાલ એક ધક્કાથી જો પડી જાય તો એમાં શું નવાઈ ? રાગમાં બગીચો બનાવનારે તદનુરૂપ તૈયારી કરવી પડે છે. ઈચ્છા કરવા માત્રથી કે પૂજાપાઠની બાળક્રીડા કરવા માત્રથી કોઈ ઉચ્ચસ્તરીય સત્પરિણામની આશા રાખવી એ આકાશકુસુમ તોડવા બરાબર છે, જે માત્ર શેખચલ્લી જેવી કલ્પના જ બની રહે છે.

શાસનું કથન છે. ''દેવતા બનીને દેવતાની ઉપાસના કરવી જોઈએ.'' એનું તાત્પર્ય એ છે કે દેવવુંદની જેવી પ્રવૃત્તિ છે તેને અનુરૂપ પોતાને ઢાળવા જોઈએ. મનુષ્યએ પોતાને બદલવા, સુધારવાની જરૂર નથી એમ વિચારવું વ્યર્થ છે. દેવતા જ મનુષ્ય જેવા ઘૃણાજનક બની જાય ? કાલી, ભૈરવ વગેરેની બાબતમાં લોકોએ એવી જ માન્યતા બાંધી લીધી છે કે તેમને મઘ-માંસ જેવી વસ્તુઓ ધરાવીને સ્તવનનો જય જયકાર સંભળાવીને તેમને ભકતની મનોકામના પૂર્ણ કરવા માટે સહમત કરી શકાય છે. પછી ભલે તે કામનાઓ સર્વથા અનીતિયુકત જ કેમ ન હોય ? આ પ્રકારની માન્યતાવાળા દેવો સંપર્ક માટે જે વિચારવું કે કરવું જોઈએ તેનાથી વિરુદ્ધ દિશામાં ચાલે છે. પરિણામે જ્યારે પ્રતિકૂળ દુષ્પરિણામ સામે આવે છે, તો તેનો દોષ દેવતાઓ પર ઢોળે છે.

ં ભાવિ ગતિવિધિઓને ઉત્કષ્ટ આદર્શવાદી બનાવવા ઉપરાંત અધ્યાત્મના ચમત્કાર જોનારા માટે એ જરૂરી છે કે તેઓ પૂર્વસંચિત દુષ્કર્મોનું પ્રાયશ્ચિત્ત કરે. પ્રાયશ્ચિત્તનો અર્થ કોઈ નદીમાં નહાઈ લેવું, કોઈ દેવપ્રતિમાનું દર્શન કરી લેવું, પંચગવ્ય પી લેવું, વગેરે નથી, પરંતુ એ છે કે રસ્તે સાહસિક કાર્ય કરવા માટે તત્પર થનાર જ અધ્યાત્મવિજ્ઞાનને ચાલનારના માર્ગમાં જે કાંટા વિખરાયેલા છે તે વીણી લેવામાં અનુરૂપ સમુચિત લાભ ઉઠાવે છે. બાકી તો તમાશાનું આવે. જે ખાડા ખોદ્યા છે તેમાં માટી નાખીને સમતલ કરી પરિણામ ઉપહાસ રૂપે મેળવે છે.

સુવિસ્તૃત કરવામાં લાગી ગયાં. સંચિત પાપોનું પ્રાયમિત દ્વામાં આવે. આ કાર્ય કોઈ પૂજાકૃત્યોથી થઈ શકતું નથી, પરંતુ સાચા અર્થમાં એ બાબતનું સાહસ ભેગું કરવું પડે છે કે આ ઉદાહરણોમાં સાધકને આધ્યાત્મિક પુષ્ઠભૂમિ જેટલાં પાપ કમાર્યો છે તેના ભાર જેટલું જ પુણ્ય પણ

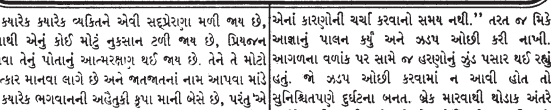
> એક રાજા શિકાર મુમ થઈ જવાથી તેને શોધતો શોધતો એક સાધુની કુટિરમાં પહોંચ્યો. સાધુએ પૂછ્યું, "રાજતુ ! કયા કારણસર અહીં આગમત થયું ?'' ત્યારે રાજાએ કહ્યું, "હું એક હરણનો શિકાર કરતાં કરતાં અહીં પહોંચી ગયો છું. એ હરણ અહીં જ કરાંક છુપાઈ મર્ચ છે." સાધુએ રાજાનું ચથોચિત સ્વાગત કર્યું, કેટલાંક સુગંધી ફૂલો રાજાતે આપ્યાં, પરંત તેનું ધનુષ્ય સુપાવી દીધું અને કહ્યું, ''આ ફુલ રાખો, આ જોતાં જ હરણ મરી જશે." રાજાએ કહ્યું, ''મહારાજ ! મારે કોઈતે મારવાં તથી. હત્યા કરવી એ પાપ છે. સૌતી જિંદગીમાં ફૂલ વિખેરવાં જોઈએ.'' થોડી વાર પછી જ્યારે રાજા જવા તૈયાર થયો. તો તેને પોતાનું ધનુષ્ય શાદ આવ્યું. સાધ્યો ધતુષ્ય આપી દીધું. ધતુષ્ય હાથમાં લેતાં જ રાજા કહેવા લાગ્યો- બહુ વાર કરી દીધી મેં, दं दवे शिडार डरीश.

> આ સોબતની અસર છે. સત્સંગ કરવાથી વિચાર બદલવામાં મદદ મળે છે અને જીવનમાં ઉદારતા અને સહ્ધ્યતાનો વિકાસ થાય છે.

#### વિચાર-વિજ્ઞાન



### 🧚 ઉચ્ચ ભાવભૂમિથી થાય છે વિચાર-સંપ્રેષણ 🤻



જેનાથી એનું કોઈ મોટું નુકસાન ટળી જાય છે, પ્રિયજન|આજ્ઞાનું પાલન કર્યું અને ઝડપ ઓછી કરી નાખી. અથવા તેનું પોતાનું આત્મરક્ષણ થઈ જાય છે. તેને તે મોટો|આગળના વળાંક પર સામે જ હસણોનું ઝુંડ પસાર થઈ રહ્યું ચમત્કાર માનવા લાગે છે અને જાતજાતનાં નામ આપવા માંડે હતું. જો ઝડપ ઓછી કરવામાં ન આવી હોત તો છે. કયારેક ભગવાનની અહેતુકી કૃપા માની બેસે છે, પરંતુ એ સુનિશ્ચિતપણે દુર્ઘટના બનત. બ્રેક મારવાથી થોડાક અંતરે વાત ભૂલી જાય છે કે જેને તે અચંબો માની બેઠો છે, એમાં|જઈને ગાડી અટકી ગઈ અને એક મોટી દુર્ઘટના ટળી ગઈ. હકીકતમાં એવું કાંઈ નથી. પરિષ્કૃત અંતઃકરણ જ એ કારણ પ્રેરણાઓ દિવ્ય અંતઃકરણમાંથી પ્રસ્કૃટિત થાય છે. જ્યાં છે. જેની ઉપલબ્ધિ થવા માંડતાં એવી ઘટનાઓ બનવા લાગે કમાય-કલ્મમોનું ઘનીભૂત આવરણ છે, ત્યાં તેનો પ્રવાહ છે. જરાક ઉચ્ચ ભાવભૂમિની ઉપલબ્ધિ થઈ જતાં એ|અવરુદ્ધ થઈ જાય છે. એટલા માટે સર્વસાધારણ લોકો એ ઘટનાઓ સામાન્ય જીવનક્રમનું અભિન્ન અંગ બની જાય છે દૈવી પ્રવાહનો લાભ ઉઠાવી શકતા નથી. જેઓ અંતરાલની અને પછી વ્યક્તિ અનવરત રૂપે એવા સૂક્ષ્મ તરંગો સાથે આ અપરિષ્કૃતિને ઘટાવવા-ખતમ કરવામાં સફળ થાય છે, સંબંધ જાળવી રાખી શકે છે.

તો સમજવું જોઈએ કે તેમણે આત્મદેવને પ્રસન્ન કરી લીધા. અવારનવાર એવી ઘટનાઓ ઘટતી જ રહે છે. એક|આ ઉપરાંત આ અંતઃકરણ એટલું સમર્થ છે કે તે બીજાઓને

ઘટના સાઉથ ગેટ, કેલિફોર્નિયાની છે. ત્યાંના એક પણ માર્ગદર્શન-પ્રેરણા આપી શકે છે. આના આધારે સમાજસેવક શ્રી આર. એલ. બેનેડિંક્ટ પોતાની એક ઋષિમનીષીઓ પોતાની સાથે જોડાયેલા લોકોને વૈચારિક સહયોગી શ્રીમતી એમ. બી. જીનની સાથે પોતાની કારમાં દબાણ આપીને સન્માર્ગ તરફ પ્રેરિત કરતા હતા. તેને જ ફિલાડેલ્ફિયા જઈ રહ્યા હતા. કંઈક ગરબડ થવાને કારણે કાર ''વિચાર-સંપ્રેષણ'' કહેવામાં આવતું હતું. તેને હવે પૂર્ણપણે એક જગ્યાએ ઊભી રાખવી પડી, કાર પાર્કિંગ માટે ત્યાં સારો વિજ્ઞાનસંમત માનવામાં આવે છે. એવો વિસ્તાર હતો. શ્રીમતી જીન કાર પાર્ક કરી રહ્યાં હતાં ત્યાં અચાનક શ્રી બેનેડિકટના અંતઃકરણમાં એક પ્રવાહ પોતાના જીવનમાં બનેલી ઘટનાઓથી એનું સમર્થન કરે છે. આવ્યો અને તેઓ કહેવા લાગ્યા, કૃપા કરી ગાડી અહીં ઊભી|તે લખે છે કે મારા પતિ માનસિક તાણમાંથી પસાર થઈ ન રાખો, કંઈક અનર્થ થઈ શકે છે. શ્રીમતી જીનને એમના રહ્યા હતા. એમને એક વખત બેંકમાંથી લોન લેવી પડી, જે પર વિશ્વાસ હતો. એમણે સ્થાન બદલી નાંખ્યું, બધાં|સમયસર ચૂકવવા માટે તેમના મોટાભાઈએ ખાતરી આપી ઊતરીને જરૂરી ચીજવસ્તુઓ ખરીદવા લાગ્યાં. એમાં|હતી. પરંતુ સમયસર ચૂકવી ન શકવાના કારણે બેંકમાંથી સારોએવો સમય ગયો, જ્યારે એ લોકો પાછા કર્યા ત્યારે દશ્ય દબાણ થવા લાગ્યું. પરિસ્થિતિ એટલી બગડી ગઈ કે મારા જોઈને આશ્ચર્ય પામ્યા. જે જગ્યાએ ગાડી ઊભી રાખવાની પતિને કાંઈ સૂઝ પડતો ન હતી. તેઓ રાત્રે મોડે સુધી કામ ના પાડી હતી, તે જગ્યાએ ઊભેલી બીજી કાર, મકાન કરતા રહ્યા અને પછી રૂમમાંથી બહાર નીકળી ગયા, પરંતુ તૂટવાથી કચ્ચરઘાણ થઈ ગઈ હતી. એમની કાર સુરક્ષિત|તેમનો આ વ્યવહાર મને વિચિત્ર ન લાગ્યો, કારણ કે તેઓ બચી ગઈ. એ દૈવી પ્રેરણા જ હતી.

એરલિંગટન, ટેકસાસનાં શ્રીમતી બી. એન. કેન્યોન ઘણુંખુરું એમ કરતા હતા. રાત્રે ટહેલવા માટે નજીકના બીજી ઘટનાનો ઉલ્લેખ કરતાં શ્રી આર. એલ, બેનેડિકટ પાર્કમાં જતા રહેતા હતા, પરંતુ તે રાત્રે જ્યારે પુત્ર સૂઈ ગયો

જણાવે છે કે અમે સૌ પરિવારના સભ્યો મુસાફરી કરી રહ્યા તો મને એવું લાગવા માંડયું કે કંઈક અનર્થ થવાનો છે. હં હતા અને ઊંચી પહાડીયુકત ઘનઘોર જંગલમાંથી પસાર થઈ ઊભી થઈ ગઈ અને જોરથી કહેવા લાગી, ''ટોબી ! આવું ન રહ્યા હતા. એમનો નાનો દીકરો કાર ચલાવી રહ્યો હતો. કરો, મારા પર દયા કરો.'' અચાનક ઊઠેલા આ ભાવ અચાનક એમને એવી અનુભૂતિ થઈ કે કોઈ દુર્ઘટના બનવાની અત્યંત ધૂમરાતા ગયા અને મારો વિચાર-પ્રવાહ એમના સુધી છે. એમણે જોરથી બૂમ પાડી, ''મિક, કારની ઝડપ જલદી|પહોંચાડવાની મનઃસ્થિતિ બનાવીને કહેવા લાગી, 'ટોબી ! ઓછી કર. એમ ન કરવાથી કોઈ મોટી દુર્ઘટના બનવાની છે. જલદી ઘરે આવો, અમને આ રીતે છોડીને ન જાવ, બાળકો

વિશે તો વિચારો. એવું ન કરો, જેનાથી મારે જિંદગીભર તેમને કંઈક શંકા જાગી. તે બધા ગાડીમાંથી ઊતર્યા અને દુઃખ ભોગવવું પડે. મને તમારી જરૂર છે. જલદ્દી ઘરે આવો.' બાજુની ખાઈમાં જોવા લાગ્યા. ત્યારે જ પ્રોગ્રાફ અને તેમના હું ભાવજગતમાં ઊંડી ઊતરીને આ રીતે એમને મિત્રની બુમોનો અવાજ સંભળાયો. ત્રણેએ ખાઈમાં બોલાવવા લાગી.

ત્યારે અચાનક દરવાજો ખૂલ્યો અને તેઓ આવતાં જ હું બહાર કાઢયા. બોલી ઊઠી, ''કૃપા કરી વચન આપો કે ફરી ક્યારેય આવું કરવાનું વિચારશો નહિ,'' તેમને આશ્ચર્ય થયું. પૂછયું, 'તું કેવી|સુધી પોતાના વિચારપ્રવાહો સંપ્રેષિત કરીને તેમને જરૂરી રીતે જાણે છે ? તને કેવી રીતે ખબર કે તારાથી દૂર હું શું પ્રેરણા અને માર્ગદર્શન આપી શકે છે અને પોતે સમય આવ્યે યોજના બનાવી રહ્યો હતો ?' મેં એમને કહ્યું, 'મને ખબર આ પ્રકારના વિચાર-તરંગો ગ્રહણ કરી શકે છે. આ ક્ષમતા નથી કે મને કેવી રીતે જાણ થઈ, પણ કંઈક અનિષ્ટ થવાનું દરેક વ્યક્તિમાં સન્નિહિત છે, પણ ભાવ સંસ્થાન અણઘડ છે, તેની સ્પષ્ટ અનુભૂતિ થઈ રહી હતી.' એમણે જણાવ્યું કે હોવાના કારણે તે એ ક્ષમતાનો લાભ ઉઠાવી શકતો નથી. જો તેમના ટેબલના ખાનામાં પિસ્તોલ હતી અને તેઓ યોજના તે પોતાની ભાવનાઓને જરાક ઉચ્ચસ્તરીય બનાવી લે તો બનાવી રહ્યા હતા કે તેનાથી આત્મહત્યા કરી લેવી, પરંતુ અચાનક એક તીવ્ર પ્રવાહ આવ્યો અને એવું લાગ્યું કે જાણે કોઈ એમને ખેંચી રહ્યું છે. એટલી તીવ્રતાથી કે એમનાથી રોકાઈ શકાયું નહિ અને તેઓ ઘર બાજુ ચાલી નીકળ્યા.

એવી જ એક ઘટનાનો ઉલ્લેખ ફેંકલ ઈરા પ્રોગ્રાફે 'બિયોન્ડ મિરૈકલ' નામના ગ્રંથમાં કર્યો છે. તેઓ લખે છે કે એકવાર તેઓ પોતાના એક મિત્ર સાથે કારમાં સહેલગાહે નીકળ્યા. ફરવા માટે જે રસ્તો પસંદ કર્યો તે એકદમ સુમસામ હતો. રોડની બન્ને બાજુ સઘન વન હતું. ગાડી પૂર્ણ ગતિથી દોડી રહી હતી, ત્યાં અચાનક જંગલી ભેંસ સામે આવી ગઈ. પ્રોગ્રાફ ગતિ નિયંત્રિત કરે તે પહેલાં જ કાર પૂરા વેગથી ભેંસો સાથે ટકરાઈ. કેટલીક ભેંસ ઘાયલ થઈ ગઈ. એક ત્યાં જ રોડ પર પડીને તરફડવા લાગી અને થોડી વાર પછી મરી ગઈ. આ બાજુ કાર ઊછળીને બાજુની એક ખાઈમાં જઈ પડી. ખાઈ એટલી સાંકડી હતી કે કાર એમાં એવી રીતે સમાણી કે તેના બન્ને દરવાજા ખોલવાનું મુશ્કેલ બની ગયું. તેઓ ખાઈની બન્ને બાજુ અટકી ગયા. બન્નેએ ખૂબ કોશિશ કરી પણ દરવાજો ખોલી ન શકયા. પરિણામે તેમણે અંદર જ પુરાઈ રહેવું પડ્યું. બન્નેને ઠીકઠીક ઈજા થઈ. ત્યાંથી નીકળવાનો કોઈ માર્ગ ન દેખાતાં તેમણે એસ. ઓ. એસ. સંદેશ આપવાનું શરૂ કર્યું. માનસિક સ્તર પર પ્રસારિત આ સંદેશથી પ્રોગ્રાફના ભાઈને બેચેની થવા લાગી. તેમને એવું લાગ્યું કે જાણે તેમનો ભાઈ સંકટમાં છે. વારંવાર તેના મનમાં આ વિચાર આવવા લાગ્યો. અંતે તેણે તેની શોધ કરવા જવાનો નિર્ણય કર્યો. તે પોતાના ત્રણ મિત્રો સાથે કારમાં નીકળી પડયો. યોગાનુયોગ તે એ જ રસ્તે આગળ વધવા લાગ્યો, જ્યાં પ્રોગ્રાફ દુર્ઘટનાગ્રસ્ત બની સહાયતાની પ્રતીક્ષા <mark>સફળ થઈ શકશે, જે તેના આત્મિક</mark> વિકાસમાં સહાયક કરી રહ્યા હતા. સામે રોડ પર ભેંસને મરેલી પડેલી જોઈને થઈ શકે.

ઊતરીને મુશ્કેલીથી∞કારના દરવાજા ખોલ્યા અને તેમને

આ ઘટનાઓથી એ સ્પષ્ટ છે કે મનુષ્ય ચાહે તો બીજાઓ

राण विक्रमहेव એકवार षंगलमां शिक्षार माठे **હ્રીકળ્યા. જંગલમાં** તેઓ ભૂલા પડયા. સાથીઓ પણ માર્ગમાં વિખૂટા પડી ગયા. ઘતઘોર જંગલમાં તરસથી વ્યાફળ રાજાતા પ્રાણ કંઠે આવ્યા. કયાંય પાણી દેખાતું ન હતું. સામે એક પર્ણફોંટ પર **નજર પડી, ગમે તે રીતે રાજા કૃટિર સુધી પહોંચ્યા**. અંદર જોયું તો એક સાધુ સમાધિમગ્ન હતા, ત્યાં જ રાજા મૂર્છિત થઈને હળી પડયા.

મુચ્છ દૂર થઈ તો રાજા વિક્રમદેવે જોયું, એ જ संत तेवूं माँ धोध रहा। छे अने पंभो नाभी रहा। **છે. ભાતમાં આવતાં જ સંતે રાજાતે પાણી પાસું.** રાજાએ વિસ્મયથી પૂછશું, ''આપે મારા માટે સમાધિભંગ કેમ કર્યો ? આપત્ની ઉપાસતા કેમ બંધ કરી દીધી ?" સંત મધુર વાણીમાં બોલ્યા, '' वत्स ! ભગવાનની ઈચ્છા છે કે तेमना સંસારમાં કોઈ દુઃખી ત રહે. એમતી ઈચ્છા પૂરી *કરવી ४३री છે. जीभनी सेवाथी ४ ઉપાસना* કળદાયી બને છે.''

પછી અનાયાસ જ તેને આ પ્રકારનાં સૂક્ષ્મ માર્ગદર્શન અને પ્રેરણાઓ મળતી રહી શકે છે. આટલું થવાથી તે દૂર રહેલી વ્યક્તિ સાથે સંપર્ક સાધવામાં સમર્થ થઈ શકશે. એટલું જ નહિ આસપાસ ઊભરાતા-છવાતા તે સમસ્ત શ્રેષ્ઠ વિચાર પ્રવાહો ઉપરાંત બ્રાહ્મીચેતના સાથે પણ તાદાત્મ્ય સ્થાપવામાં



### પોતાનો દિષ્ટિકોણ સાચો રાખો



કલા છે. જો આપણે આપણી જોવાની રીત બરાબર કરી ખેંચી લઈએ. એમ કહીને તેણે સાંકળ ખેંચી નાખી. ગાડી લઈએ, તો તમામ સમસ્યાઓનું સમાધાન થતું રહેશે અને અટકી ગઈ. થોડીવારમાં જ ગાર્ડ આવ્યો અને પૂછવા લાગ્યો માનસિક તાણથી મુક્તિ મેળવવાનું સહજ સંભવ થઈ શકશે. કે સાંકળ કોણે ખેંચી છે. તો બન્ને ચૂપ રહ્યા. એમની સાથે પરમપિતા પરમાત્માની ન્યાય વ્યવસ્થા પૂર્ણપણે પ્રામાણિક યાત્રા કરી રહેલ ત્રીજી વ્યક્તિએ કહ્યું, સાંકળ મેં ખેંચી છે. તથા અસંદિગ્ધ છે. તેના પર સંદેહ વ્યક્ત કરવો એ માનવની ગાર્ડે પૂછ્યું, કેમ ખેંચી ? તો તેણે કહ્યું, મારી પાસે ૨૦૦ યોગ્ય સમજની અસમર્થતા દર્શાવે છે. એક જ ઘટનાને બે|રૂપિયા હતા.આ બન્નેએ મારી પાસેથી લઈ લીધા અને વ્યક્તિ અલગ અલગ દષ્ટિકોણથી જુએ છે. તો એક તેનાથી ૧૦૦-૧૦૦ રૂપિયા બન્નેએ વહેંચી લીધા. ગાર્ડે બન્નેની પ્રસન્નતા મેળવે છે, બીજો દુઃખ વ્યક્ત કરે છે. કોઈ અતિવૃદ્ધ તલાશી લીધી અને ૧૦૦-૧૦૦ રૂપિયા કાઢીને ત્રીજી વ્યક્તિ કષ્ટ પામીને જીવન પસાર કરી રહી છે. તેમના મૃત્યુ વ્યક્તિને આપી દીધા અને ચેતવણી આપીને ચાલ્યો ગયો. પર તેનો એક પુત્ર પોતાના પિતાના મોહવશ અત્યંત દુઃખી ગાડી ચાલવા લાગી તો બન્ને મિત્ર જોરથી હસવા લાગ્યા. થઈ રહ્યો છે. બીજો પુત્ર એટલા માટે સંતોષ વ્યક્ત કરી રહ્યો ત્રીજી વ્યક્તિએ પૂછયું- તમે કેમ હસો છો ? બન્ને મિત્ર છે કે પિતાજીને કષ્ટોમાંથી છુટકારો મળી ગયો. આ માત્ર બોલ્યા, એટલા માટે હસી રહ્યા છીએ કે ૫૦ રૂપિયાનો દષ્ટિકોણનો જ ફરક છે. આપણો દષ્ટિકોણ એવો હોવો ફાયદો થઈ ગયો. જો દંડ થાત તો ૨૫૦ રૂપિયા આપવા જોઈએ, જેનાથી આપણને સંતોષ મળે, આનંદ મળે. પડત. મિત્રોએ હાનિમાં પણ લાભ જોયો. આ છે આપણે પ્રત્યેક ઘટનાને સકારાત્મક દષ્ટિથી જોઈએ, તો દષ્ટિકોણનો કમાલ, જો આપણે ચિંતન કરીએ, તો દરેક જાણાશે કે તેનાં કેટલાંક હિતકારી પાસાં પણ છે. દેવર્ષિ ઘટનાને લાભની દષ્ટિએ જોઈને સંતોષ વ્યક્ત કરી શકીએ નારદની માતાનું મૃત્યુ થર્યું, તો બોલ્યા, ''ભક્તિમાં આ એક છીએ, એને જ કહે છે. પરિષ્કૃત ચિંતન, સકારાત્મક અંતરાય હતો, તે દૂર થયો.'' નરસિંહ મહેતાનો એકમાત્ર પુત્ર દિષ્ટિકોણ, વિધેયાત્મક વિચારધારા. મરી ગયો, તો બોલ્યા, "ભજનમાં આ એક બંધન હતું, તે ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ જાણતા હતા કે યુદ્ધ કેટલું વિનાશકારી દૂર થઈ ગયું. હવે નિશ્ચિંત થઈને ભજન કરીશું."

સુખને શોધી લે છે અને હાનિમાં પણ લાભ જુએ છે. બે પરંતુ જ્યારે લાગ્યું કે ધર્મની રક્ષા માટે યુદ્ધ અનિવાર્ય થઈ મિત્ર રેલયાત્રા કરી રહ્યા હતા, ગાડી રોકવા માટે સાંકળ ગયું છે, તો અર્જુન જેવો યોલ્કો યુલ્ક માટે તૈયાર ન થતાં તેને લગાવેલી હતી, ત્યાં લખ્યું હતું ઉચિત કારણ વિના સાંકળ યુક્ક માટે તૈયાર કર્યો અને યુક્ક કરાવ્યું. લાખો લોકોનું મૃત્યુ ખેંચવાથી રૂ. ૨૫૦ દંડ થશે. એક મિત્ર બોલ્યો કે આપણે પણ એમને ધર્મની રક્ષા માટે ઉચિત લાગ્યું. યુદ્ધ એમને જીવનમાં ક્યારેય સાંકળ ખેંચીને ગાડી રોકી નથી. બીજો મિત્ર લાભનો સોદો લાગ્યો. મહાભારતના યુદ્ધને બે દર્ષ્ટિકોણથી બોલ્યો, ૨૫૦ રૂપિયા દંડ થશે. પહેલો મિત્ર બોલ્યો, ૧૦૦ જોઈ શકાય છે. સામાન્ય વ્યક્તિની દષ્ટિએ તેને ભારે રૂપિયા મારી પાસે છે. બીજો બોલ્યો, મારી પાસે પણ ૧૦૦ નરસંહારની દષ્ટિએ અનપેક્ષિત કહી શકાય છે, તો બીજી

કોઈ ઘટનાક્રમને યોગ્ય પરિપ્રેક્ષ્યમાં જોવો એ પણ એક ખેંચત, એક મિત્ર બોલ્યો, જે થશે તે જોયું જશે, સાંકળ

હોય છે, એટલા માટે અંતિમ ક્ષણો સુધી શાંતિદૂતની ભૂમિકા જેનો દષ્ટિકોણ સકારાત્મક હોય છે, તે દુઃખમાં પણ નિભાવતા રહ્યા અને યુદ્ધને ટાળવાનો પ્રયત્ન કરતા રહ્યા, રૂપિયા છે. બન્ને બોલ્યા, ૫૦ રૂપિયા વધુ હોત તો સાંકળ વ્યક્તિની દષ્ટિએ ધર્મની રક્ષા માટે નરસંહારનું કોઈ મહત્ત્વ નથી અને તેને ઉચિત ઠરાવી શકાય છે. આ દષ્ટિકોણનું અંતર જ્યારે ડૉક્ટરનું કૃત્ય પાપ નથી. બન્નેની ભાવનાઓનું અંતર છે. એક ગ્લાસમાં અર્ધો ગ્લાસ પાણી છે. એક વ્યક્તિ કહે છે સમાન કૃત્યમાં પાય-પુણ્યનું અંતર ઊભું કરી દે છે. બે સાધુ કે ગ્લાસ અર્ધો ભરેલો છે, તો બીજી વ્યક્તિ કહે છે કે અર્ધો સાથે સાથે જઈ રહ્યા હતા. રસ્તામાં નદી આવી, નદીને ગ્લાસ ખાલી છે. બન્ને સાચું કહે છે, પરંતુ દષ્ટિકોણમાં અંતર કિનારે એક સ્ત્રી ઊભી હતી. સ્ત્રી બોલી, ભાઈ ! મને નદી છે. એક ભરેલો ભાગ જોઈને પ્રસન્નતા વ્યક્ત કરે છે, તો પાર કરાવી દો. એક સાધુએ તેને ખભે બેસાડીને નદી પાર બીજો ખાલી જોઈને અસંતોષ. આપણો દષ્ટિકોણ સકારાત્મક કરાવી, બન્ને સાધુ આગળ વધ્યા. બીજો સાધુ બોલ્યો, અરે. હોવો જોઈએ. આપણે મોટેભાગે ઊણપોને જોઈએ છીએ. આપણી દષ્ટિ હમેશાં ગંદકી પર રહે છે. જો ક્યાંય ગંદકી પહી હોય તો તેને દૂર દૂર સુધી ઉછાળવી એ યોગ્ય નથી. આપણો પ્રયત્ન એ હોવો જોઈએ કે આપણે એ ગંદકીને ઢાંકી દઈએ, જેથી કોઈને દેખાય નહિ, સમાજને ગંદો ન કરે અને જોનારના મનમાં ઘુણાભાવ ન જગાડે. ગંદકીને ઉછાળવાથી ગંદકી ફેલાવનાર પ્રસિદ્ધિ મેળવી શકે છે અને તેને પ્રોત્સાહન મળી જાય છે.

પરમાત્માએ વિચારણા રૂપી મણિ પ્રત્યેક વ્યક્તિને આપ્યો છે. આ મણિનો સદુપયોગ કરીને પ્રત્યેક વ્યક્તિ પોતાની દષ્ટિને સકારાત્મક બનાવી શકે છે. પ્રત્યેક ઘટના પરથી કાંઈક શ્રીખી શકે છે અને પ્રત્યેક સમસ્યામાં તેનો ઉપયોગ કરી શકે છે. આપણે ઈચ્છીએ તો આ મણિનો દૂરપયોગ કરીએ અને આપણા ગંદા વિચારોથી આપણા જીવનને નરક બનાવી લઈએ અને આપણે ઈચ્છીએ તો આપણા સદ્વિચારોથી પરિપૂર્ણ શક્તિ દ્વારા આપણા જીવનને સ્વર્ગ બનાવી લઇએ. સ્વર્ગ-નરક આપણી મનઃસ્થિતિનું જ નામ છે. એવી મનઃસ્થિતિ જે પ્રત્યેક ઘટનાને સાક્ષીભાવથી જુએ, કર્તાની દષ્ટિથી નહિ દ્રષ્ટાની દષ્ટિથી જુએ, તે મનુષ્યને પરમહંસ તું સાધુ છે, તારે સ્ત્રીને ખભે ન બેસાડવી જોઈએ. પહેલો બનાવવામાં સક્ષમ છે.

ક્રિયાથી પણ વધારે મહત્ત્વની છે. એક્સરખી ક્રિયાઓમાં બેસાડી અને ઉતારી દીધી, પરંતુ તારા માથે તો એ હજી ભાલનાનું અંતર હોવાથી તેના પરિમામમાં આભ-જમીનનું સવાર થયેલી છે. અરે, તેને ઉતાર. પહેલા સાધુનો દષ્ટિકોણ અંતર પડી જાય છે. એક ડાકુ કોઈ વ્યક્તિને પેટમાં છરી ખોંસે સાફ હતો. તેના ચિંતનમાં વિકૃતિ ન હતી, ક્રિયાથી વધુ છે અને તે વ્યક્તિ મરી જાય છે. એક ડૉકટર કોઈ દર્દીના મહત્ત્વ વિચારણા-ભાવનાનું છે. આપણે આપણા પેટમાં ઓપરેશન માટે છરી ખોસે છે અને દર્દી મરી જાય છે. દિષ્ટિકોણને પવિત્ર અને સકારાત્મક રાખીએ, એ અતિ બન્ને સ્થિતિમાં ક્રિયા સમાન છે, પરંતુ ડાકુનું કૃત્ય પાપ છે, આવશ્યક છે.

એક ફુંભારે એક ગયેડો ખરીદ્યો. પણ ते भरीहती वभते शरत भुड़ी डे ऋथारे ખરીદેલા ગધેડાનો સ્વભાવ ઓળખી લઈશ ત્યારે રૂપિયા આપીશ, કુંભારે મધેડાને સ્વતંત્રતાપૂર્વક રહેવા માટે છોડી મુક્યો. તે વાડામાં જે ગધેડો સૌથી વધારે **पाઉधरो अने आणस् हतो, त्यां ४९ने** ગધેડો બેરની ગયો. આથી ફ્રંભાર તેને ખેંચતો ખેંચતો પાછો આપવા માટે લઈ ગયો. માલિકે પૂછ્યું, ભાઈ ! તેં આટલો **જલ**દી એનો સ્વભાવ કેવીરીતે ઓળખી લીધો ? આથી કુંભારે કહ્યું, ''જે ગધેડા साथे तेएो सुभेण साध्यो, तेना परथी हुं ભાઈ છે. ''

महाध्यती रूचिना आधारे तेनो સ્વભાવ ઓળખી શકાય છે.

સાધુ ચૂપ રહ્યો. બીજો સાધુ વારંવાર એકની એક વાત કહેતો િક મુત્લેક કાર્ય આપણને ક્રિયારૂપે જ દેખાય છે, ભાવના રહ્યો, તો પહેલા સાધુએ જવાબ આપ્યો, મેં તો સ્ત્રીને ખભે

#### શિષ્ય સંજીવની-ય



#### આપીને પણ મન, ઈચ્છે વધુ કંઈક આપવા



શિષ્ય સંજીવનીના નિયમિત સેવનથી શિષ્યોને નવસ્ફર્તિ મળી રહી છે. તેઓ પોતાનાં અંતઃકરણમાં સદ્ગુર પ્રેમની ભરતીને અનુભવી રહ્યા છે. તેમની અંતર્ચેતનામાં નિત્ય-નવીન દિવ્ય અનુભૂતિઓના અંકર એ જણાવી રહ્યા છે કે તેમને જોઈતી યોગ્ય ઔષધિ મળી ગઈ છે. આપણા દેવપરિવારના પરિજનોમાં આ ઈચ્છા હંમેશ માટે હતી કે સદ્વરના સાચા શિષ્ય બનીએ. પરંતુ કઈ રીતે ? આ મહાપ્રશ્રએ જ તેમને અવઢવમાં મૂકી દીધા હતા. હૃઘ્યની વ્યાકળતા, અંતર્ભાવનાઓની તડપની વચ્ચે તેઓ જે સમાધાન-સૂત્રની શોધ કરી રહ્યા હતા, તે હવે મળી ગ્યું છે. શિષ્ય સંજીવની દ્વારા શિષ્યોને, તેમના શિષ્યત્વને નવજીવન મળી રહ્યું છે.

આનાં પ્રત્યેક સુત્રમાં સારગર્ભિત નિર્દેશ છે. આ સુત્રોમાં શિષ્યત્વની મહાસાધનામાં પારંગત સિલ્દજનોની અનુભૂતિનો સંયોગ થયેલો છે. આ સૂત્રોમાં જે કંઈ પણ કહેવામાં આવી રહ્યું છે, તેના પ્રત્યેક અક્ષરમાં એક ઊંડાણ પૂર્વકની સાર્થકતા છે. સાર્થક નિર્દેશના આ જ સ્વર ચોથા સુત્રમાં પણ ધ્વનિત થાય છે. એમાં કહેવામાં આવ્યું છે-ઉત્તેજનાની ઈચ્છાને દૂર કરો. આને માટે ઈન્દ્રિયજન્ય અનુભવો દ્વારા જ્ઞાન મેળવો અને તેનું નિરીક્ષણ કરો, કેમકે આત્મવિદ્યાનો પાઠ આવી જ રીતે **શરૂ** કરવામાં આવે છે અને આવી જ રીતે તમે આ પથની પહેલી સીડી પર પોતાનો પગ સ્થિર કરી શકો છો.

ઉન્નતિની આકાંક્ષાને પણ સંપૂર્ણપણે દૂર કરો. તમે ફુલની માફક ખીલો અને વિકસિત થાવ, ફુલને પોતાના ખીલવાનું ભાન રહેતું નથી, પરંતુ તે પોતાના આત્માને વાયુની સમક્ષ ઉન્મુકત કરવા માટે ઉત્સુક રહે છે. તમે પણ આવી જ રીતે પોતાના આત્માને શાક્ષત પ્રત્યે ખુલ્લો કરવા માટે ઉત્સુક રહો, પરંતુ ઉન્નતિની કોઈ મહત્ત્વાકાંક્ષા સાથે નહીં. શાશ્વત જ તમારી શકિત અને તમારા સૌંદર્યને આકૃષ્ટ કરે, કેમ કે શાક્ષતના આકર્ષણથી સિદ્ગુરુ પ્રેમનો આનંદ અતિ સૂક્ષ્મ છે. ગુરુદેવની ચેતના દારા

થઈ શકશો, પરંતુ વ્યકિતગત ઉન્નતિની વેગપૂર્વકની ઈચ્છા તમને ફકત જડ, કઠોર, સંવેદનહીન અને આધ્યાત્મિક અનુભવોથી શૂન્ય કરી નાંખશે.

એક વખત પાંચ અસમર્થ અને અપંગ બેગો થયા. અંધ બોલ્યો. '' મારી આંખ હોત તો જે કાંઈ અયોગ્ય દેખાત તેને ઠીંક કરત'' લંગડો બોલ્યો, '' હું દોડાદોડાને લોકોના બલાઈ કરત." તિર્બળ બોલ્યો, " મારી પાસે બળ હોત તો દીનદુ:ખીઓની સેવા કરત,'' નિર્દાને કહ્યું, '' હું ધનવાન હોત તો કોઈને ભૂખ્યા ન રહેવા દેત," મૂર્ખ બોલ્યો, " હું પંડિત હોત તો લોકોને સાચું જ્ઞાન આપત,'' વરુણદેવને એમની વાત સાંભળી દયા આવી, તેમની ઈચ્છા પૂરી કરી, પરંતુ હવે તો અંધ સૌંદર્યદર્શનમાં જ લીન રહેવા લાગ્યો, લંગડો ૨ખડપટ્ટી કર્યા કરતો. નિર્ધન ઘનના નશામાં ડૂબી ગયો. નિર્બળ બીજાને સતાવવા લાગ્યો અને મૂર્ખ પોતાની શેખી માર્યા કરતો. લરુણદેલે આ જોયું તો એમને ખૂબ દુ:ખ થયું. તેમણે પોતાની શકિતઓ પાછી લઈ લીધી. મનુષ્ય માટે ઉચિત એ છે કે તે પોતાની ગરિમાને અનુરૂપ સેંદૈવ ઉત્થાન તરફ આગળ વદ્દો, બીજાંઓને પણ સાથે લે. આ તથ્ય મનુષ્ય સમજ શકતો નથી અને પોતે જ રચેલી નારકીય

જેમના હૃઘ્યમાં પોતાના ગુરુવર માટે દીવાનગી છે એ જ આ સૂત્રને સમજી શકે છે. જે ગુરૂપ્રેમ માટે પોતાનું સર્વસ્વ છીડવા, ન્યોછાવર કરવા માટે આતુર છે, જેમનું હૃઘ્ય પળે-પળે પ્રગાઢ આધ્યાત્મિક અનુભવો માટે તડપતું રહે છે તેમની તડપનો ઉત્તર આ સૂત્રમાં છે. દરેક મહાન સાધક પોતાના અનુભવના આધારે કહે છે કે આધ્યાત્મિક અનુભવો માટે ઘિણી જ શુદ્ધ તેમજ સૂક્ષ્મ ભાવચેતના જોઈએ. ધ્યાન રહે, જ તમે પવિત્રતા સાથે આગળ વધી શકશો, વિકસિત નિરંતર સ્પંદિત થઈ રહેલા અંતર્સ્વર ઘણા ધીમા છે. આને

सम्बिधी हुर ભાગવાનો निष्डण प्रयास ४रे छे.

તેનાં આકર્ષણોમાંથી પોતાને મુકત કરી લીધા છે. સદ્દગુરૂની ∣નથી હોતા, તેમને કયારેય પણ પ્રેમ અને સમર્પણનો સ્વાદ કુંપાનો સ્વાદ ઘણો જ સુક્ષ્મ છે. આને ફકત તેઓ જ મળી શકતો નથી, એટલા માટે શિષ્યો માટે કોઈ પણ પ્રકારની અનુભવી શકશે, જેમણે ઉત્તેજનાની દોડમાં સ્વાદ માણવાની |ઉન્નતિની ઈચ્છા પ્રબંધિત છે. તેમણે બધી જ લૌકિક ઉન્નતિ ક્ષમતા હજુ સુધી વેડફી નથી.

આતુર છે અને ઉત્તેજનાનો એ સામાન્ય નિયમ છે કે વિચિત્રલાગી શકે છે, પરંતુ એ સંપૂર્ગપણે સાચી છે. ખરેખર ઉત્તેજનાને જેટલી વધારશો, તેટલી જ વધારે ઉત્તેજનાની તો બધી જ ઈચ્છાઓ અહંની આસપાસ ફરતી રહે છે અને જરૂર પડે છે. સ્થિતિ ત્યાં સુધી આવી પહોંચે છે કે ઉત્તેજનાની પ્રકારાંતરે અહંકારને મજબૂત કરે છે, જ્યારે આધ્યાત્મિકતા આ દોડ આપણને જડ બનાવી નાંખે છે. ઉદાહરણ માટે શરૂથી જ અહંકારની વિરોધી છે. ભોજન વિશેની તીવ્ર ઉત્તેજના મનને ખૂબ જ પસંદ પડે છે. વધુ તીખાશ, વધુ ખટાશનું પરિણામ '' હજુ વધારે ફિલને તો પોતાનાં ખીલવાનું ભાન પણ નથી હોતું. સાચું એ જોઈએ''ના રૂપમાં પ્રગટ થાય છે. એટલે સુધી કે જો આપણે જ છે કે કળી કયારે ફુલ બની જાય છે, તેની ખબર જ પડતી પછીથી તીખાશ વગરનું અથવા તો ખટાશ વગરનું ભોજન ∣નથી, એ જરૂર છે કે તે હમેશાં પોતાના આત્માને વાયુની લઈશું તો એવું લાગે છે કે જાણે આપણે મોંમાં માટી મૂકી સમક્ષ, પ્રકાશની સમક્ષ ખોલવાને ઉત્સુક રહે છે. કળી રહ્યા છીએ. ભોજનનો સહજ સ્વાદ લુપ્ત થઈ જાય છે. દરેક સમર્પિત હોય છે પ્રકાશ પ્રત્યે, હવા પ્રત્યે, સંપૂર્ગ પ્રકૃતિ પ્રત્યે, માનસિક અને ઈન્દ્રિય અનુભવોના વિષયમાં પણ આ જ આના સિવાય તે અન્ય કોઈ ચેષ્ટા કરતી નથી, તેનામાં તો સાચું છે. ઘોંઘાટિયું સંગીત સાંભળનાર કયારેય પણ પ્રકૃતિના ફિક્ત એટલી આત્રુરતા હોય છે, ફક્ત એટલી તરસ હોય છે કે સંગીતનો આનંદ લઈ શકતા નથી.

શુદ્ધતમ તત્ત્વનો અનુભવ કરવો હોય તો પોતાનાં મન અને ક્ષિણોમાં પણ કળી કોઈ ચેષ્ટા કરતી નથી, ફકત, પ્રતીક્ષા ઈન્દ્રિયોને ઉત્તેજનાની દોડથી દૂર રાખો. માનસિક ચેતના કરતી રહે છે - નિરંતર તેમજ અનવરત પ્રતીક્ષા. તેની પ્રતીક્ષા તથા ઈન્દ્રિય ચેતના જેમ જેમ સુક્ષ્મતમ તથા શુદ્ધતમ થશે હોય છે કે સુરજ ઊગશે, પવન આવશે અને પછી તે ફલ તેમ તેમ તેનો સ્વાદ મળવા લાગશે. શિષ્યોનું, સાધકોનું એ બની જશે. ફૂલ બનતાંની સાથે જ તે પોતાની બધી જ સુગંધ ચિરપરિચિત મહાવાકય છે કે **યે હિ સંસ્પર્શજા ભોગા** હવામાં લુંટાવી દેશે. **દુઃખયોનય એક તે ।** એટલે કે ઉત્તેજના દ્વારા જે સુખ મળે છે, તે પ્રકારાંતરે દુઃખને જ વધારે છે. ઉત્તેજનાની ઈચ્છાને ઉન્નતિની ઈચ્છાનો ત્યાગ કરીને પોતાના ગુરૂદેવના થઈને દૂર કર્યા વગર કોઈ પણ વ્યક્તિ સાધના જગતમાં પ્રવેશ મેળવી |રહેવું. તેમને નિરંતર અને અનવરત થઈ સમર્પણ કરતા રહેવું. <u>શુકતીં, નથી, કેમકે સાધનાનો તો અર્થ જ સૂક્ષ્મતમ તથા શિષ્યની ફક્ત એક જ ટેક, એક જ રટણ હોવું જોઈએ- દેકર</u> શુદ્ધતમુનો અનુભવ છે અને આ અનુભવ સ્વયંને સૂક્ષ્મ તથા <mark>ભી કરતા મન, દે દે કુછ ઔર અભી</mark> શિષ્યમાં પોતાના શુદ્ધ બનાવીને જ મેળવી શકાય છે.

મનની મહાદશામાં પણ તેના અંકુર ફૂટે છે. માનસિક ઉત્તેજના છે, ત્યારે જ તેના જીવનને સાર્થકતા મળશે. એ જ રહસ્ય છે ઉન્નતિની મહત્ત્વાકાંક્ષા બનીને પ્રગટ થાય છે. અનુભવી શિષ્યના જીવનનું. રહસ્યના આયામ અનેક છે, જે ક્રમિક

ફક્ત તેવા જ સાંભળી શકે છે જેમણે નકામા અવાજો અને ઇિચ્છા ધરાવનારા કયારૈય પણ પોતાના ગુરૂદેવ માટે ઘેલા અથવા આધ્યાત્મિક ઉન્નતિની ઈચ્છાથી દૂર રહેવું જોઈએ. સાધારણ રીતે તમામ ઈન્દ્રિયો અને મન ઉત્તેજના માટે આધ્યાત્મિક ઉન્નતિની ઈચ્છાથી દૂર રહેવાની વાત થોડી

એ કલની માફક ખીલવાનું અને વિકસિત થવા જેવું છે. તિની અંદર જે સુગંધ છે, તે હવામાં લૂંટાવી દે, આ ક્રમમાં જે એટલા માટે અનુભવી સાધક કહે છે કે જો સૂક્ષ્મતમ તથા સૌથી અતિમહત્ત્વની વાત છે, તે એ છે કે આતુરતાની

બસ ! આ જ માર્ગ શિષ્ય માટે છે. ઉત્તેજના અને ગુરુદેવની કૃપા પર અનવરત વિશ્વાસ હોવો જોઈએ. ગુરકૃપા ઉત્તેજનાની ઈચ્છા ફકત ઈન્દ્રિયો સુધી સીમિત નથી. પ્રિત્યે ઉન્મુકત થઈને જ શિષ્યની ચેતના કળીમાંથી ફુલ બને સાધક કહે છે કે એ શિષ્યત્વનું પ્રબળ વિરોધી છે. ઉન્નતિની રૂપથી યુગ શક્તિ ગાયત્રીનાં પૃષ્ઠો પર ખૂલતા જશે. 🛛 🔂



#### ગુરૂગીતા-૧૬

### ગુરૂચરણોની રજ કરાવે ભવસાગર પાર



ગુરૂગીતાનું ગાયન શિષ્યોના અંતર્મનને ગુરૂભકિતથી ભીંજવે છે. તેમના હૃઘ્યમાં સદ્યુરુ-સમર્પણના સ્વર પ્રગટ થતા રહે છે. મન-પ્રાણમાં ગુરૂવર માટે પોતાનું સર્વસ્વ ન્યોછાવર કરવાનો ઉમંગ જાગે છે. અંતર્ચેતનામાં સદગરની ચેતના ઝલકવા અને છલકવા લાગે છે, જેમણે પણ ગુરૂગીતાની અનુભૂતિ માણી છે, દરેકનો આ જ મત છે. સાધનાઓ અનેક છે, મત અને પથ પણ અગણિત છે, પરંતુ ગુરૂભકતો માટે આ જ એક મંત્ર છે- પોતાના ગુરૂદેવનું નામ. તેમનું એક જ કર્મ છે- પોતાના ગુરદેવની સેવા. તેમનામાં હમેશાં એક જ ભાવ વિદ્યમાન રહે છે- ગુરૂદેવ પ્રત્યે સમર્પણનો ભાવ. જિંદગીના બધા જ સંબંધ-જોડાણ, બધું જ ગુરૂદેવની સાથે છે. તેમના સિવાય ત્રિભુવનમાં નથી કોઈ સત્ય કે નથી કોઈ તથ્ય.

પાછલી કડીમાં ભગવાન ભોળાનાથનાં આ વચનો આપણે વાંચ્યાં, કે દુઃખ આપનાર, રોગ ઉત્પન્ન કરનાર પ્રાણાયામનું વળી પ્રયોજન શું છે ? અરે ! ગુરૂવરની ચેતનાનો અંતઃકરણમાં ઉદય થવા માત્રથી બળવાન વાયુ તત્ક્ષણ સ્વયં પ્રશમિત (શાંત)થઈ જાય છે. આવા ગુરૃદેવની નિરંતર સેવા કરવી જોઈએ, કેમકે આનાથી આત્મલાભ સહજપણે થઈ જાય છે, પોતાના ગુર્દેવના સ્વરૂપનું જરા-સરખું ચિંતન પણ શિવ-ચિંતન સમાન છે. તેમના નામનું જરા-સરખું કીર્તન પણ શિવ-કીર્તન સમાન છે. સદ્દગુરનું સ્મરણ અને તેમને જ સમર્પણ શિષ્યોના જીવનનો સાર છે, આ સરળ પરંતુ સમર્થ સાધના દ્વારા તેમને બધું અનાયાસે જ મળી જાય છે.

ગુરૂભકિતની આ સાધના-મહિમાના હવે પછીના ક્રમને સ્પષ્ટ કરતાં ભગવાન સદાશિવ જગન્માતા પાર્વતીને કહે છે-

યત્પાદરેણુકણિકા કાપિ સંસારવારિધેઃ ા સેતુબંધાયતે નાથં દેશિકં તમુપાસ્મહે ાાપપાા યસ્માદનુગ્રહં લબ્ધ્વા મહદજ્ઞાનમૃત્સુજેત્ । તસ્મૈ શ્રીદેશિકેન્દ્રાય નમશ્ચાભીષ્ટસિહ્હયે ાાપ૬ા

ગુર્દેવની કપાને ઉદ્દઘાટિત કરનારા આ મંત્રોમાં અગણિત ગૂઢ અનુભૂતિઓ સમાયેલી છે, આ અનુભૂતિઓને |જીવનમાં પ્રત્યેક યુગમાં, પ્રત્યેક કાળયાં પ્રગટ થતો રહ્યો છે.

ગુરૂભકતોની ભાવચેતનામાં સંપ્રેષિત કરતાં ભગવાન મહાદેવનાં વચન છે, '' ગુરુદેવની ચરણધૂળની એક ઝીણી સરખી કાગ સેતુબંધ જેવી છે. જેના આધારે આ ભવસાગરને સરળતાપૂર્વક પાર કરી શકાય છે. એવા ગુરૂદેવની ઉપાસના હું કરીશ, એવો ભાવ પ્રત્યેક શિષ્યએ રાખવો જોઈએ.(૫૫) જેમના અનુગ્રહ માત્રથી મહાન અજ્ઞાનનો નાશ થાય છે,

राश्यमो नियभ કતો આમજનતામાંથી જેને રાજ પસંદ કરીને ગાદી પર બેસાડવામાં આવે, તેને દસ વર્ષ પછી એવા એકાકી હ્વીપમાં છોડી દેવામાં આવે. જ્યાં અન્ન-જળ ઉપલબ્ધ ન હોય. કેટલાય રાજા આ रीते पोताना प्राप्त गुभावी बुड्या हता. श्रे પોતાનો રાજ્યકાળ વિતાવતા. તેમને અંતિમ સમયમાં પોતાના ભવિષ્યની ચિંતા દુ:ખી કરતી, ત્યાં સુઘીમાં સમય આવી પહોંચતો

એક વખત એક બુદ્ધિમાન વ્યકિત બણીબૂજીનો જ્યારે કોઈ એ પદ લેવા તૈયાર ન હતું તે વખતે ગાદી પર બેઠો. તેણે તે વ્હીપને સારીરીતે બેઈ લીધો અને ત્યાં ખેતી કરવાનું, જળાશય બનાવવાનું, વૃક્ષો વાવવાનું તથા વ્યક્તિઓને વસાવવાનું કાર્ય શરૂ કરી દીઘું. દસ વર્ષમાં એ એકાકી પ્રદેશ અત્યંત રમણીય બની ગયો. પોતાનો સમય પૂરો થતાં જ તે રાબ ત્યાં ગયો અને સુખપૂર્વક બાકીનું જીવન વિતાવવા લાગ્યો.

જીવનના થોડા દિવસો ''સ્વતંત્ર પસંદગી'' ना उपमां हरेड प्यडितने भणे छे. એमां धर्तमाननुं सुनियोशन अने भ्राधिभ्यनी सुष्ट તૈયારી જે કરી લે છે, તે દૂરદર્શી રાજની જેમ સુખપૂર્વક જીવે છે.

એવા ગુરૂદેવ દરેક અભીષ્ટ સિહ્કિ આપનારા છે. તેમને નમન કરવાં એ શિષ્યનું કર્તવ્ય છે. (૫૬)

ગુરૂગીતાના આ મહામંત્રોનો અર્થ ગુરૂભકત શિષ્યોના

ફલિત થતી જોઈ છે. આવું જ એક ઉદ્દાહરણ લક્ષ્મણ મલ્લાહનું છે. જે પોતાના યુગના સિદ્ધ સંત સ્વામી ચરણરજ માથા પર ધારણ કરીને ગુરૂદેવના નામજપ કરતા ભાસ્કરાનંદના શિષ્ય હતા. કાશીનિવાસી સંતોમાં સ્વામી કરતા તેમનાં ચરણોનું ચિંતન કરી રહ્યા હતા ત્યારે તેમના ભાસ્કરાનંદનું નામ ખૂબ જ શ્રહ્કા સાથે લેવામાં આવે છે. અસ્તિત્વમાં કશીક અક્ષર્યકારી તથા વિસ્મયજનક દશ્યાવલિ સંત સાહિત્ય સાથે જેમને પરિચય છે, તેઓ જાણે છે કે પ્રગટ થઈ ગઈ. તેમણે અનુભવ્યું કે બંને ભ્રમરોની વચ્ચે ગોળ અંગ્રેજીના સુવિખ્યાત સાહિત્યકાર મીક ટ્વેને તેમના વિશે આકારનો શ્વેત પ્રકાશ ઘણો જ સઘન થઈ ગયો છે. આમ તો ઘણા લેખો લખ્યા હતા. જર્મનીના સમ્રાટ કેઝર વિલિયમ આ પ્રકાશ પહેલાં પણ કયારેક કયારેક ઝલકતો હતો, કયારેક દ્વિતીય, તત્કાલીન પ્રિન્સ ઓફ વેલ્સ સ્વામીજીના ભક્તોમાં સંપૂર્ણ સાધનાવિધિમાં પણ આ પ્રકાશ પથરાયેલો રહેતો હતા. ભારતના તત્કાલીન અંગ્રેજ સેનાપતિ જનરલ લૂકાર્ટ |હતો, પરંતુ આજે તેની ગહનતા કંઈક વધારે જણાતી હતી, તો તેમને પોતાના ગુરૂ માનતા હતા. આ બધા જ વિશિષ્ટ તેમને વધારે આશ્ચર્ય તો ત્યારે થયું, જયારે તેમણે જોયું કે મહાનુભાવોની વચ્ચે આ લક્ષ્મણ મલ્લાહ પણ હતા. જે ન ગોળ વર્તુળના શ્વેત પ્રકાશમાં એક જરાસરખો વિસ્ફોટ થતો તો ભણેલા-ગણેલા હતા કે ન તેમનામાં કોઈ વિશેષ યોગ્યતા જિણાયો અને તેમાંથી શ્વેત કમળની બે પાંદડીઓ હતી, પરંતુ તેમનું હૃઘ્ય હમેશાં પોતાના ગુર્ફેવના વિષયમાં ખૂલતી જણાઈ. વિહવળ રહેતું હતું.

સ્વામીજીની ચરણરજ લેવામાં પોતાનું સૌભાગ્ય માનતા. આવી, ત્યારબાદ તેમને અનાયાસે જ પોતાના આશ્રમમાં સ્વયં માર્ક ટ્વેને તેમના વિશે પોતાના પુસ્તકમાં લખ્યું હતું, |સ્વામી ભાસ્કરાનંદ ધ્યાનસ્થ બેઠેલા દેખાયા. યોગવિદ્યાથી ''ભારતનો તાજમહાલ અવશ્યપાગે એક વિસ્મયજનક વસ્તુ અજાણ લક્ષ્મણ મલ્લાહને આ બધું જ અચરજભર્યું લાગ્યું. છે, જેનું મોહનીય દશ્ય મનુષ્યને આનંદથી અભિભૂત કરી દિવસે જયારે તેઓ ગુરૂદેવને પ્રાગામ કરવા ગયા ત્યારે નાખે છે, નૂતન ચેતનાથી ઉદ્દુબુલ્ડ કરી નાંખે છે, પરંતુ સવારની સંપૂર્ણ કથા કહી સંભળાવી, લક્ષ્મણની પૂરી વાત સ્વામીજી સમાન મહાન તેમજ વિસ્મયકારી જીવંત વસ્તુની સાંભળીને સ્વામી મુસ્કરાયા અને બોલ્યા, ''બેટા! આને સાથે તેની તુલના કેવી રીતે થઈ શકે છે.'' સ્વામીજીના યોગ આજ્ઞાચકનું જાગરણ કહે છે. હવેથી તું જયારે પણ ભ્રમરની એશ્વર્યથી દરેક ચમત્કૃત હતા. લગભગ દરેકને સ્વામીજી અનેક વચ્ચે મનને એકાગ્ર કરીને જે કોઈ સ્થાન, વસ્તુ અથવા સંકટ-મુશ્કેલીઓમાંથી ઉગારતા રહેતા હતા, પરંતુ લક્ષ્મણ વ્યક્તિનો સંકલ્પ કરીશ, એ તને દેખાવા લાગશે.'' મલ્લાહ માટે તો પોતાની ગુરૂભકિત જ પર્યાપ્ત હતી. ગુરૂચરણોની સેવા, ગુરૂનામનો જપ, એ જ તેમના માટે બોલ્યા, ''હે ગુરૂદેવ ! હું તો હમેશાં આપને જ જોતા રહેવા સર્વસ્વ હતું.

ચરાગરજને એકઠી કરી એક ડબ્બીમાં રાખી મૂકી હતી. પણ થઈ રહ્યું છે આપની ચરાગરજનો ચમત્કાર છે. હવે તો સ્વામીજીની પાદુકાઓ તેમની પૂજાવેદીમાં હતી. તેમની પૂજા આ નવી વાત જાણીને મને વિશ્વાસ થઈ ગયો છે કે કરવી, ગુરૂચરાગોનું ધ્યાન કરવું અને ગુરૂચરાગોની રજ ગુરૂચરાગોની ધૂળથી શિષ્ય આસાનીથી ભવસાગર પાર કરી પોતાના માથે લગાવવી તેમનો નિત્ય નિયમ હતો, તે સિવાય શકે છે. લક્ષ્મણ મલ્લાહની આ અનુભૂતિ આપણે સૌ તેમને અન્ય કોઈ યોગવિધિની જાણ ન હતી, મુદ્રાઓ તેમજ ગુરુભક્તોની અનુભૂતિ પણ બની શકે છે. ફક્ત, તેટલો જ બંધના વિષયથી પણ તેઓ બિલકુલ અજાણ હતા. કોઈ મંત્રનું સાઘન પ્રેમ અને ઉત્કટ ભક્તિ જોઈએ. અસંભવને સંભવ તેમને કશું જ જ્ઞાન ન હતું. પોતાના ગુરુદેવનું નામ એ જ બનાવનાર ગુરુવરની ચેતનાનો મહિમા અનંત છે. તેમનો મહામંત્ર હતો. તેનો જ તેઓ જપ કરતા, ક્યારેક-

પ્રત્યેક સમયમાં શિષ્યોએ ગુરૂકપાને પોતાનાં અસ્તિત્વમાં ક્યારેક આ જ નામધૂનનું તેઓ કીર્તન કરવા લાગતા.

એક દિવસ પ્રાતઃ જ્યારે તેઓ રોજની માફક ગુર્દેવની

ગુરૂનામની ધૂનની સાથે જ આ બંને શ્રેત પાંખડીઓ સમગ્ર ભારતના લગભગ બધા જ રાજા-મહારાજા ખૂલી ગઈ અને તેની અંદરથી પ્રકાશની સઘન રેખા ઊપસી

સ્વામીજીના આ કથનના ઉત્તરમાં લક્ષ્માગ મલ્લાહ **ઈચ્છું છું. મને તો એટલી જ ખબર છે કે હું આપનાં ચર**ણોની શ્રહાથી વિભોર થઈને તેમણે સ્વામી ભાસ્કરાનંદની પૂળને ભ્રમરની વચમાં લગાવતો રહેતો હતો. આ જે કંઈ

(ક્રમશઃ)

#### પરમ પૂજય ગુરુદેવની અમૃતવાણી



### સમસ્ત સિદ્ધિઓનો આધાર તપ-ર



(ગતાંકથી આગળ)

કહેશો કે ભગવાન ખૂબ દયાળુ હતા, દેવી ઘણી જ દયાળું જીવન જીવવાની તૈયારી કરવી જોઈએ. ભગવાન બુદ્ધે હતી અને અમે અગરબત્તી સળગાવી દીધી. નારિયેળ વધેરી|તપસ્યાના કારણે જ સમસ્ત વિશ્વમાં ક્રાંતિ કરી અને તેની દીધું તો દેવી પ્રસન્ન થઈ ગઈ અને અમારી પાસે રૂપિયાનું કાયા બદલી નાંખી. તે ગંદા જમાનાને ઠીક કરી નાંખ્યો હતો. બંડલ લઈને આવી ગઈ. જો તમારો આ વિચાર સાચો હોય તે કઈ શોધ હતી, જે તેમણે કરી હતી. તે હતા તેમના કંથાધારી તો બેટા, અમે પણ એવું જ કરીશું અને લોકોને પણ કહીશું કે ભિક્ષુ, પરિવાજક. પરિવાજક કોણ હોય છે ? તમે એક ઘણી જ મોટી શોધ કરી નાંખી. ઘણા બધા લોકોએ ફરનારાઓ ? ના બેટા ! તો લોખંડની ગાડીવાળા હશે, જે શોધ કરી છે, કોઈએ વીજળીની શોધ કરી છે, કોઈએ રેડિયોની |ગાડી લઈ આ ગામથી પેલે ગામ ફરતા રહે છે. હા, એ પણ શોધ કરી છે, કોઈએ અમુકની શોધ કરી છે. તમને પણ હું પરિવ્રાજક છે, પરંતુ પેલા પરિવ્રાજક અલગ પ્રકારના હતા. શોધક માનીશ, જો તમે એ સાબિત કરશો કે ભગવાનને ભગવાન બુદ્ધે સૌથી પહેલું શિક્ષણ પોતાના પરિવ્રાજકોને ધૂપબત્તી સળગાવીને ફોસલાવી શકાય છે અને ફોસલાવ્યા એ આપ્યું હતું કે તમારે તપે ક્રાર્યા કરવી જોઈએ. તેમનો દરેક પછી મનની મરજી પ્રમાણેનું કામ કઢાવી શકાય છે. જો તમારો શિષ્ય પહેલું શિક્ષણ તપશ્ચર્યાનું લેતો હતો, દેવી-દેવતાના આ પ્રયોગ સફળ થઈ જશે તો મને ખૂબ પ્રસન્નતા થશે કે તમે |પાઠનું નહીં. તપશ્ચર્યાનો કેવો પાઠ કરતા હતા ? તેમના દરેક એક ખૂબ મોટી અને ક્રાંતિકારી શોધ કરી નાંખી.

તમારું વ્યક્તિત્વ વિકસિત કરવાની કોઈ જ જરૂર નથી. કોઈ દરેકેદરેક બાબતોમાં એટલા કઠોર નિયમ લાગુ પાડવામાં મનુષ્યને પુરુષાર્થ કરવાની જરૂર નથી. કોઈ વ્યક્તિએ જીવન આવતા હતા કે તેઓ જ્યારે પોતાના બુલ્દ વિહારમાંથી સંશોધન કરવાની જરૂર નથી. કેમકે આ મહાશયે નવી શોધ|તપસ્વી જીવન જીવ્યા પછી બહાર નીકળતા હતા અને જ્યાં કરીને એ બતાવી દીધું છે કે અગરબત્તીથી, દેવીનો પાઠ પણ જતા હતા, ત્યાં ક્રાંતિ કરતાં કરતાં આગળ વધતા કરવાથી દેવી-દેવતાઓને પ્રસન્ન કરી શકાય છે અનેજિતા હતા. મનમરજી અનુસાર મનોકામના પૂરી કરી શકાય છે, પછી હું બધા જ લોકોને કહીશ કે તમે લોકો ખોટા હતા, આટલી એશિયામાં છવાઈ ગયા. રેગિસ્તાનને પાર કરતા, તિબેટના મહેનત તમે નકામી કરી. તમે જે પુસ્તક ભણાવ્યું, ખોટું|પહાડી વિસ્તાર અને શિખરો ઓંળગીને તેઓ ચીન જઈ ભણાવ્યું. આપે ખોટો પુરુષાર્થ કરાવ્યો, તમારે આ મહાશયનું પહોંચ્યા. ચીનમાં ભારતમાંથી ગયેલા કુમારજીવથી માંડીને કહેવાનું માનવું જોઈતું હતું અને તમારે હનુમાન ચાલીસા અનેક વિદ્ધાન એવા થયા છે, જેમણે બૌદ્ધ ધર્મને દૂર દૂર વાંચવા જોઈતા હતા, અગરબત્તી સળગાવવી જોઈતી હતી સુધી ફેલાવ્યો. અશોકથી માંડીને હર્ષવર્ધન સુઘ્ધાંએ જેનતા અને પોતાનો સ્વાર્થ સાધવો જોઈતો હતો, પછી હું આજ અને શાસન બંનેને એક કરી નાંખ્યાં. બૌદ્ધ ધર્મને વધુ દૂર-સુધીની દરેક પરંપરાને બદલી નાંખવાનું કહીશ. દરેક વ્યક્તિ ∤દૂર સુધી ફેલાવવામાં તેમણે પોતાની બધી જ શક્તિઓનો જે વિચારે છે, ખોટું વિચારે છે અને આ મહાશય સાચું વિચારે ઉપયોગ કર્યો. ખરેખર જો તમારે બૌલ્દ્ર દેશ જોવો હોય તો છે. આ નવા શોધક છે. બેટા, હું તમને કહેવા ઈચ્છું છું કે તમારે આજથી ત્રીસ વર્ષ પહેલાંના ચીનમાં જવું પડશે. હવે આપ વાસ્તવિકતાની નજીક આવો, જો તમે વાસ્તવિકતાની તો ત્રીસ વર્ષથી ત્યાં કોમ્યુનીઝમ આવી ગયું છે, પરંતુ ત્રીસ નજીક નહીં આવો તો નકામા હેરાન થશો અને તમારા સમયને વર્ષ પહેલાં ત્યાં અસલી બૌલ્દ્ર હતા. ચીન હિન્દુસ્તાને કરતાં વેડકી નાંખશો.

મહત્ત્વ તમને જણાવી ચૂક્યો છું. ભૌતિક પ્રગતિની દિશામાં પરંતુ મંચૂરિયા, મંગોલિયા, જાપાન, કોરિયા જેવા અનેક

તમે એવી શોધ ન કરો : મિત્રો ! જો કાલે તમે એવું વધવાની તમારી ખરેખર ઈચ્છા હોય તો તમારે તપસ્વી પરિવ્રાજકને ખાવા-પીવાની બાબતમાં, રહેવાની બાબતમાં, મિત્રો ! ત્યારે હું દરેક વ્યક્તિને એવું જ કહીશ કે તમારે કપડાં પહેરવાની બાબતમાં, ઉપવાસ કરવાની બાબતમાં -

હિન્દ્વસ્તાનમાંથી નીકળ્યા પછી એ પરિવ્રાજક આખા પણ મોટું છે. ત્યારે ત્યાં એક કરોડની વસતિ હતી. ત્યારે ત્યાં સફળતાઓના મૂળમાં તપ રહ્યું છે : મિત્રો ! તપશ્ચર્યાનું દરેક જણ બોલ્ક ધર્મમાં દીક્ષિત હતો. ફક્ત ચીન જ નહીં, દેશ તથા કંબોડિયાથી માંડીને જાવા, સુમાત્રા સુધી, તિપાવવાથી બની શકે છે ? હા બેટા, બની શકે છે. તમને ઈન્ડોનેશિયાથી માંડીને મલેશિયા સુધીના સમગ્ર દ્વીપ અહીંથી તિપસ્વી જીવનનું શિક્ષણ આપવામાં આવશે. ત્યાં સુધી બધે જ બોલ્ડ ધર્મ ફેલાયેલો હતો. ફક્ત આખું એશિયા જ નહીં, પરંતુ યુરોપના ઘણા બધા ભાગ તથા અન્ય દેશોમાં બૌદ્ધ ધર્મ ફેલાયેલો હતો. અમેરિકામાં તો હજુ સુધી ખબર ગયો હતો તે જણાવવા ઈચ્છું છું. તેનું નામ છે 'યોગ.' યોગ પડી નથી કે ક્યારેક ત્યાં બૌલ્ડ ધર્મ હતો. ત્યાં તો મય સભ્યતાની |કોને કહે છે ? યોગ કહે છે- પરમાત્મા સાથે જોડાવાને. જાણ થઈ છે, પરંતુ આ સિવાય સમગ્ર એશિયા અને વિશ્વમાં |આજનો 'યોગ' અલગ અલગ જગ્યાએ અલગ અલગ હોય બૌદ્ધ ધર્મ છવાઈ ગયો હતો.

વાત હતી ? એ કીર્તિ હતી, જે વ્યકિતત્વની ચમકમાંથી કિત્યાં કઈ રીતે યોગા થાય છે. ? એવું લાગે છે કે ત્યાં યોગાના ઉત્પન્ન થાય છે. આ ધર્મપ્રચારકોનું વ્યક્તિત્વ જ છે, જેમણે |કોઈ બાપા, ભત્રીજા અથવા કાકા,મામા હશે, યોગા તો નથી. પોતાની ગરિમા વધારવાની સાથેસાથે પોતાનો ધર્મ એટલે કે |હા ! તેના કોઈ સંબંધી હશે, તમારે રાત્રે ત્યાંના યોગા જોવા જે મિશનને લઈને તેઓ નીકળ્યા હતા, તેને જાદુની જેમ, હોય તો તેમનું મેડિટેશન જુવો. આ વીસમી સદીનો ચમત્કાર વાવાઝોડાની માફક, આગની માફક આગળ વધારતા ગયા. |છે. વીસમી સદી યોગા ઉપર કેવી છવાઈ ગઈ છે, તમે ત્યાં સફળતા તેમનાં ચરણ ચૂમતી આગળ વધતી ગઈ. સફળતા જઈને જુવો કે શરાબ પીને ધૂત પડેલા લોકો શું કરી રહ્યા એમનાં જ ચરાગ ચૂમે છે, જે તપશ્ચર્યાના સિલ્હાંત પર વિશ્વાસ છિ ? મેડિટેશન કરી રહ્યા છે. આવું કેવું નશો કરીને મેડીટેશન કરે છે. જે તપશ્ચર્યાના સિલ્હાંત પર વિશ્વાસ કરતા નથી, જેમને |કરવાનું ? એકાંતમાં રહો, હિપ્પી બનીને ભેગા થતા જાવ પોતાની જીભ ઉપર કાબૂ નથી, ખાવા ઉપર કાબૂ નથી, મોહ અને આખી દુનિયાની બદમાશી કરો અને યોગા કરતા જાવ. ઉપર કાબૂ નથી અને ઉપરથી કહે છે કે અમને ભગવાનનાં|કોઈ એક જમાનામાં અમે બજાણિયાનાં ખેલ જોયા હતા. દર્શન કરાવી દો, અમુક સિલ્લિ અપાવી દો, તેઓ એક નંબરના જિદ્દગરોના ખેલ પણ જોયા હતા, પરંતુ આ જમાનામાં ઢોંગી છે. જેઓ હરામનું મેળવવા ઈચ્છે છે, એમનાથી ભાગેલા-ગાગેલા લોકોમાં એક નવા પ્રકારની જાદુગરી ચાલુ સફળતા ઘણી જ દૂર ભાગે છે.

તપસ્વી જીવનમાં ઢાળવા માટે તૈયાર કરવું પડશે. આ મુશ્કેલ તિમારા સેંટરમાં સમાધિ શીખવાડી દઈએ છીએ. તમારે કોઈ વાત છે, એટલા માટે વધારે કિંમત ચૂકવવી પડશે. આ નથી જ પુરૂષાર્થ કરવાની જરૂર નથી. જુવો હમણાં અમે તમારી સસ્તી વસ્તુ કે નથી સસ્તામાં મળી શકતી. આનાં પરિણામ ઉપર જાદુ કરીએ છીએ અને તમારી સમાધિ લગાવડાવીએ અત્યંત મૂલ્યવાન છે. એટલા માટે મૂલ્યવાન વસ્તુઓનું મૂલ્ય છીએ, તમારું ધ્યાન લગાવીએ છીએ, મેડિટેશન ચુકવવા માટે તૈયાર થઈ જાવ. તમને બાળપણથી હું એ જ કરાવીએ છીએ. શીખવતો આવી રહ્યો છું કે બ્રહ્મવર્ચસુનો સિલ્હાંત શો છે ? તમે બ્રહ્મવર્ચસ એટલે બ્રહ્મતેજસ પ્રાપ્ત કરવા ઈચ્છો છો તો સિમગ્ર સંસારમાં ફેલાયેલા છે. આ અનાચારને જોઈને લાગતું તમે તપસ્વી બનો. તૈયારી કરો. ધીરે-ધીરે જેમ જેમ બ્રહ્મવર્ચસ હિતું કે જાણે યોગનો જીવાત્મા જ નાશ પામ્યો છે. આ પ્રકારનો તમને સહન થતું જશે, તેમ તેમ તમને વધારે તપસ્વી જ ઢોંગ-પાખંડ દરેક જગ્યાએ ફેલાય નહીં, એવી આશંકા બનાવવાનો અમે પ્રયત્ન કરીશું. શરૂઆતથી અમે તમારી પાસે |હમેશાં રહે છે. હવેના યોગામાં શું થાય છે ? આસન હોય છે. શરૂ કસુવ્યું છે અને આગળ પણ કરાવીશું. શું કરાવીશું ? દધીચિનાં હાડકાંઓમાંથી જે રીતે આગ નીકળતી હતી, બિહાર કાઢી લેશે. કેમ સાહેબ ! યોગા તો ભગવાન સાથે વીજળી નીકળતી હતી, તેવી જ રીતે તમારી આંખોમાંથી મળવાને કહે છે. શું આમ કરવાથી ભગવાન મળી જશે ? આગ, આંખોમાંથી વીજળી, તમારી વાણીમાંથી વીજળી, |હા સાહેબ ! સારૂં, તો જયારે પણ ભગવાન મળી જાય ત્યારે તમારા ચહેરા ઉપર વીજળી છવાઈ જવી જોઈએ, એવું અમે |અમને પણ બતાવજો. કરીશું. તમને તપાવીને હાલતુંચાલતું વીજળી ઘર બનાવીશું.

#### 'યોગા' નહીં 'યોગ'

સાથીઓ ! હજુ એક વધુ ભાગ જણાવવાનો રહી છે. જો યોગા જોવો છે તો તમે યુરોપમાં જતા રહો. હું યુરોપ અક્ષ્રણ્ગ કીર્તિ મળે છે તપસ્વીને : મિત્રો ! એ કઈ ફરીને આવ્યો છું. મેં અનેક જગ્યાએ યોગા જોયા, અમે જોયું થઈ ગઈ છે અને તેનું નામ છે 'યોગા.' કેટલાંક સેંટરોમાં મિત્રો ! શું કરવું પડશે ? આપણે આપણા જીવનને સિમાધિ લગાવડાવે છે. તેઓ કહે છે-જુવો અમે અત્યારે

મિત્રો ! દરેક જગ્યાએ આ પ્રકારના જ ઢોંગ જયાં ત્યાં નાકમાં દોરી નાખી દેશે, અંદર સુધી લઈ જશે. અને પછી

બેટા 🖟 જેમાં આપણું મન આપણું ચિંતન

આ શિંકિંગ છે. વિચારણા છે. ક્રિયાયોગનો જેટલો પણ સંબંધ ક્રિયાઓ અમે તમને કરાવીએ છીએ, વ્યાયામથી માંડીને છે, તે તપશ્ચર્યા સાથેનો છે. કેવો ? જે આપણે શરીરથી કરીએ |આસન કરવા સુધીની, જપ કરવાથી માંડીને તપ કરવા છીએ. શરીરનાં બધાં જ અંગોની જેટલી પણ ક્રિયાઓ છે, સુધીની, તેમાંથી તપનો ક્યો અંશ છે અને યોગનો ક્યો અંશ તે બધી જ તપશ્ચર્યામાં આવે છે. જપ, એ પણ તેમાં જ છે તથા અહીં શીખવવામાં આવેલું શિક્ષણ આગળ જતાં આવે છે. એ શરીરની ક્રિયા છે. પ્રાણ પણ શરીરમાં આવે કિઈ રીતે વધારવું-વિસ્તારવું, તે બધું જ અમે આગળ જતાં છે, કેમકે આ શરીરની ક્રિયા છે. શરીર દ્વારા જે પણ ક્રિયા જિણાવીશું. અત્યારે તો અમે તેનો મૂળભાવ સમજાવી રહ્યા કરવામાં આવે છે, તે યોગમાં નથી આવતી, તપમાં આવે છે. |છીએ અને એ જણાવી રહ્યા છીએ કે ધ્યાન શું છે ? યોગ વસ્ત જ અલગ છે.

બેટા ! આપણું ચિંતન, આપણી વિચારધારા-આનું નામ ભિટકતાં રોકે છે. આને આપણે શું કહીએ છીએ ? આનું યોગ છે. ચિંતન, ચરિત્ર અને વ્યવહારને પરિશોધિત કરવાનું |નામ છે- એકાગ્રતા. એકાગ્રતા કોને કહીએ છીએ ? જેને નામ છે-યોગ. આ દરેકેદરેક ક્રિયાઓ આપણી વિચારણા તમે વારંવાર કહો છો કે અમારા મનનો નિગ્રહ કરો, ખરેખર સાથે સંબંધિત છે. તમારે માટે કોઈ યોગ શબ્દનો ઉપયોગ કરે તો આ યોગનો પહેલો ભાગ છે. આપણું મન, જે ચારે તરફ તો તમે સમજજો કે આનું બધું જ દબાણ, સંપૂર્ણ જ્ઞાન, ભાગ-દોડ કરતું હોય છે, દોડાદોડી કરતું રહે છે, અવ્યવસ્થિત બધી જ ગતિવિધિઓ ફકત આપણાં ચિંતનનો પરિષ્કાર કરવા રિહેતું હોય છે, નિરર્થક બાબતોમાં અટવાયેલું રહે છે, એને સુધી કદાચ સીમિત છે. અંતરંગને પરિષ્કૃત કરવા સુધી કદાચ એક તરફ લઈ આવવું, એક ક્રમમાં લઈ આવવું-એનો સીમિત છે, યોગમાં શું આવે છે ? ધ્યાન આવે છે. ધ્યાનની એકાગ્રતાવાળો ભાગ છે, મનનો એક બીજો ભાગ છે જેને અસંખ્ય પ્રક્રિયાઓ આવે છે. ધ્યાનની અસંખ્ય આપણે કાર્યમાં લગાવીએ છીએ, કોઈ લક્ષ્યમાં પરોવીએ પ્રક્રિયાઓમાંથી પ્રત્યેકને આપણે કર્મયોગ કહી શકીએ છીએ. |છીએ, આ મનનો બીજો ભાગ છે. બંદૂકની અંદર શું હોય તમે રાજયોગનું નામ સાંભળ્યું હશો, રાજયોગના ચાર ભાગ છે ? બંદૂકની અંદર બે ભાગ હોય છે. એક હોય છે જેની શરીર સાથે સંબંધિત છે, આ છે યમ, નિયમ, આસન અને |અંદર દારૂ અને ગોળીને, બંને વસ્તુઓને કારતૂસમાં બંધ પ્રાણાયામ. આ ચાર શરીરની તપશ્ચર્યા સાથે જોડાયેલા છે કે |કરીને નાની જગ્યામાં કેદ કરી દેવામાં આવે છે, કેદ ન કરીએ શરીરને કઈ રીતે સ્વસ્થ રાખવું જોઈએ, કઈ રીતે આપણે તો ? કેદ ન કરીએ તો બેટા ! દારૂગોળો ચારે બાજુ ફેલાઈ પ્રાણવાયુ વ્યવસ્થિત રાખવો જોઈએ, આહાર અને વિહારના જિશે અને કદાચ જો તેને સળગાવીએ તો ફક દઈને તે સળગી નિયમોનું પાલન આપણે કેવી રીતે કરવું જોઈએ. આ ચાર ઊઠશે. દારૂગોળા માટે આ સૌ પ્રથમ કામ કરવાનું હોય છે-તપશ્ચર્યાના પક્ષ છે. આને આપણે તપ કહી શકીએ છીએ. એકાગ્રતાનું. કારતૂસમાં એકાગ્રતા એટલે કે બંદૂકની લાંબી

ધ્યાન અને સમાધિ. બેટા ! આ આપણાં ચિંતન ઉપર નિર્ભર છે કે એ એકાગ્રતાપૂર્વક લાંબે સુધી જાય. છે. આપણું ચિંતન કઈ બાજું ચાલવું જોઈએ ? કઈ બાબતનું | ચિંતન કરવું જોઈએ ? અસ્ત-વ્યસ્ત ચિંતનને કઈ રીતે રોકવું લાંબી નળીની વિશેષતા એ છે કે એ ગોળીને દૂર સુધી ફેંકી જોઈએ ? કઈ રીતે ચિંતનનો પરિષ્કાર કરવો જોઈએ ? ચિંતન શિકે છે, પિસ્તોલ દૂર સુધી ફેંકી શકતી નથી. તેને માટે તેની કયાં સુધી લઈ જવું જોઈએ અને આપણાં ચિંતનનો નળી લાંબી હોવી જોઈએ. લાંબી નળીમાં કારતૂસ ખૂબ દૂર ભગવાનમાં કેવી રીતે વિલય કરવો ? આ બધી જ ચિંતનપરક સુધી એકાગ્ર એક દિશામાં જાય છે, એટલા માટે ઘણે દૂર કસરત યોગ કહેવાય છે. તમારે આ યોગ શીખવો જોઈએ. સિધી ફેંકી શકે છે. પિસ્તોલ એવું કરી શકતી નથી. પિસ્તોલ આ યોગના સિલ્હાંત હું તમને જણાવીશ. ક્રિયા તો એ જ છે |સામેનું મારી શકે છે, લાંબા અંતરનું નહીં. નળી લાંબી છે જે હું તમારી પાસે અહીં કરાવું છું. બીજા કોઈ દિવસે ક્રિયાઓ |જ નહીં તો લાંબે સુધી કઈ રીતે મારી શકાય ? એટલે ધ્યાનનો બતાવીશ, સાંજના સમયે હું તમારી પાસે જે ધ્યાન કરાવું પહેલો ભાગ છે એકાગ્રતા, જેને લોકોએ 'મેડિટેશન' નું નામ છું, તે ધ્યાનની પાછળ યોગના કયા કયા સિલ્દાંત જોડાયેલા આપ્યું છે. આ પ્રથમ હિસ્સો છે.

આદર્શવાદિતાની સાથે જોડાઈ જાય છે એ યોગ હોઈ શકે છે. છે, તે બીજા કોઈ દિવસે તમને સમજાવી દઈશ. અહીં જે

ધ્યાનના બે ભાગ : મિત્રો ! ધ્યાનને અમે બે ભાગમાં **ચિંતનનો પરિષ્કાર છે યોગ**ઃ યોગ કોને કહે છે ? |વહેંચી દઈએ છીએ. એક ભાગ એ છે જે આપણાં ચિંતનને યોગના અન્ય ચાર પક્ષ કયા છે ? પ્રત્યાહાર, ધારણા, |નળીમાં કારતૂસ અને દારૂને એકાગ્ર કરી એ જોવામાં આવે

કદાચ બંદૂકની નળી નાની હોય તો ? તો મુશ્કેલી પડશે.

આપણું ચિંતન કોઈ વિશેષ લક્ષ્યમાં લગાડવામાં આવે. વિશેષ મિસાલેદાર ચૂરણ ફાકતા રહેવું છે. આજે આને ત્યાં જઈશ, લક્ષ્યનો શો અર્થ ? વિશેષ લક્ષ્યનો અર્થ છે કે બંદૂક કયાં|કાલે પેલાને ત્યાં જઈશ. કોઈ એક વાત નક્કી નથી, જીવનમાં ચલાવવામાં આવશે ? કયાં મારવામાં આવશે ? એનું નિશાન [કોઈ એક લક્ષ્ય નથી, જીવનમાં સ્વાદ તો અનેક પ્રકારનાં કયાં લાગશે ? કોઈ નિશાન પણ હોવું જોઈએ ને સાહેબ ! મળી જશે, પરંતુ આવી સ્થિતિમાં સફળતા કયાંય નહીં મળે. નિશાનની શી જરૂર, અમે તો આમ જ હવામાં ચલાવીશું ! |દ્રોણાચાર્યે કહ્યું કે ફક્ત એવી જ વ્યક્તિ સફળ થઈ શકે છે જે તો નિશાન વીંધારો નહીં, હવામાં દારૂગોળો નકામો ફેલાઈ દઢ નિશ્ચય ધરાવતી હોય અને જેનું મન એકાગ્ર હોય. એકાગ્ર જશે. નિશાન લાગશે નહી. હવામાં પ્રદૂષણ થશે. મિત્રો ! મનવાળી વ્યક્તિનું ભવિષ્ય સારું છે. સાંસારિક દષ્ટિએ પણ જયારે ક્યાંક નિશાન લગાવીએ છીએ, તો તેને કહીએ છીએ |અને આધ્યાત્મિક દષ્ટિએ પણ. લક્ષ્ય ! ધ્યાનના બે ભાગ છે. એક તો આપણું લક્ષ્ય છે કે તેને ક્યાં લગાવીએ. બીજું છે- નિગ્રહ. જો આપણે મનનો નિગ્રહ મિંગાવવામાં આવી. તેને ઊંચે એક ચક્કર પર મૂકીને ફેરવવામાં નથી કરી શકતા, મનનું ભટકવાનું -અસ્તવ્યસ્ત રહેવાની આવી. તેની નીચે તેલની એક કડાઈ મૂકવામાં આવી અને બાબતને વ્યવસ્થિત-કેન્દ્રિત નથી કરી શકતા તો આપણી એવું કહેવામાં આવ્યું કે ઉપર કોઈએ પણ જોવાનું નથી. ફકત અંદર મનઃશકિતનો વિકાસ થઈ શકતો નથી. આપણું મન|કડાઈમાં જોઈને જ તીર ચલાવો. માછલીની આંખમાં જે સામર્થ્યવાન બની શકતું નથી અને હમેશાં અશકત બન્યું રહેશે. |તીર મારશે તેની સાથે દ્રૌપદીનો વિવાહ થશે. સ્વયંવરમાં

આપણું ચિંતન, જે હમેશાં ભટકતું રહે છે, તેને કોઈ ઉદ્દેશ્યપૂર્ણ તીર ચલાવતાં પહેલાં તમે મને જણાવો કે તમને માછલીનું કામમાં વ્યસ્ત કરવું જોઈએ, ત્યારે જ તેનામાં શકિત આવે છે |શું શું દેખાય છે ? કોઈએ કહ્યું કે માછલીની મૂછ દેખાય છે, અને મનુષ્યના પોતાના ભવિષ્યનું નિર્માણ થાય છે. મને એક|કોઈએ કહ્યું પૂંછડી દેખાય છે. આ રીતે તેઓ લોકોને દૂર ઘટના યાદ આવી ગઈ, રાજા દ્રપદની દીકરી હતી દ્રૌપદી, જે ∣કરતા ગયા અને જયારે અર્જુનનો વારો આવ્યો ત્યારે તેમણે અત્યંત ખૂબસૂરત અને યોગ્ય હતી. તેના પિતાએ નક્કી કર્યું કે પૂછ્યું, '' બેટા ! તને શું દેખાય છે ?'' અર્જુન બોલ્યો, આ છોકરીનો વિવાહ અમે કોઈ એવી વ્યક્તિ સાથે કરીશું, ''મને ફક્ત માછલીની આંખ દેખાય છે.'' સાર્ડ કહે કે તને જેનું ભવિષ્ય ઉજ્જવળ હોય. કેટલાય ભવિષ્યવેત્તાઓ માછલીની પલક, માછલીનું માથું વગેરે કશું દેખાય છે ? આવ્યા, પંડિત આવ્યા, તેમણે કહ્યું કે અમને તમારી વાત તિણે કહ્યું- ના, ફકત આંખની કીકી નજરે પડે છે. રાજા ઉપર વિશ્વાસ નથી. પહેલાં તમે તમારું ભવિષ્ય જણાવો, બોલ્યા, બસ ! આ છોકરો જ નિશાન સાધી શકશે. ત્યારે જ અમે તમારી ભવિષ્યવાણીને માનીશું. તમારે સ્વિયંવરની તૈયારી કરવામાં આવી. છોકરીને તૈયાર કરી. વાજાં ભવિષ્યમાં કયારે મરવાનું છે ? જણાવો. તમને જ જો ખબર વાગ્યાં. અર્જુને પોતાનું ધનુષ્ય ઉઠાવ્યું, પ્રત્યંચા ચઢાવી અને નથી તો પછી તમે અમારું મૃત્યુ કઈ રીતે જણાવશો ? તેમણે |ઝટ દઈને તીર લક્ષ્ય તરફ છોડયું. તીર બરાબર આંખની બધા જ જયોતિષીઓને કાઢી મૂક્યા, ત્યારે સમજુ વિદ્વાન કિકીકીમાં જઈને ઘૂસી ગયું. તેને વરમાળા પહેરાવવામાં આવી. વ્યક્તિઓએ કહ્યું કે તો પછી જણાવો કે કઈ વ્યક્તિનું ભવિષ્ય સારું છે ? આની સાબિતી શું ?

ગુરુ દ્રોણાચાર્યે એક વાત જણાવી કે રાજન્ ! કોઈ વ્યક્તિનું ભવિષ્ય સાર્ું છે કે ખરાબ તે જાણવાનો એક જ ઉપાય છે કે તે વ્યક્તિની અક્કલ એક કાર્યમાં એકાગ્ર થાય છે કે નહીં. જે વ્યક્તિની અક્કલ વાંદરાની માકક એક ડાળી પરથી બીજી ડાળી ઉપર કુદા-કુદ કરતી હોય, આવું થશે તો આમ થશે-તેમ થશે, ન કોઈ નિશ્ચય, ન કોઈ સંકલ્પ, ન કોઈ શ્રહ્લા, ન કોઈ ઈચ્છા, ન કોઈ ધારણા, આને ત્યાં, પેલાને ત્યાં, અહીં જીવનમાં મહત્ત્વપૂર્ણ ઉપલબ્ધિઓ મળે છે. 'સત્સંગ, ત્યાં અમુકનો સત્સંગ, આનો સમાવેશ, પેલાનો પણ

ધ્યાનયોગનો બીજો હિસ્સો છે - લક્ષ્યવેધ, એટલે કે સિમાવેશ. દરેક વસ્તુનો સ્વાદ લેતા રહેવું છે. ૩૨ વસ્તુઓનું

એકાગ્રતાને ઓળખવા માટે લાકડાંની એક માછલી **એકાગ્રતાની ઓળખ**ઃ સાથીઓ ! આપણું મસ્તિષ્ક, |ઘણા બધા રાજકુમાર આવ્યા. દ્રોણાચાર્યે કહ્યું, ભાઈસાબ !

> મિત્રો ! હું શું કહી રહ્યો છું ? એકાગ્રતાની વાત-જેની તમને ખબર નથી. હજુ તમે નથી એકાગ્રતાનું મૂલ્ય સમજયા, નથી ક્યારેય તેનું મહત્ત્વ સમજયા અને નથી એ જાણ્યું કે એકાગ્રતાના સિદ્ધાંતનું પરિપાલન કરવા માટે શું કરવું જોઈએ ? તમે તો દરેક વસ્તુ માટે કહો છો કે મમ્મી ! આ વસ્તુ અપાવો તો અમે શું કરીએ ? તો ગુરૂજી તમે આશીર્વાદ આિપી દો. આશીર્વાદથી નહીં, બેટા ! તપથી, એકાગ્રતાથી

> > (ક્રમશ:)



### ( યુગગીતા-૫૦)



## ઉદ્ધરેદાત્મનાડત્માનં નાત્માનમવસાદયેત્

''આત્મસંયમ યોગ'' નામના શ્રીમદ્ ભગવદ્ ગીતાના છકા અધ્યાયની યુગાનુકૂળ વ્યાખ્યા-ત્રીજો હપતો)

પાછલા બે અંકોમાં આ અધ્યાયના પ્રથમ ચાર શ્લોકોની વ્યાખ્યા વિસ્તાર સાથે પ્રસ્તુત કરવામાં આવી. પ્રથમ બંનેનો મૂળ મર્મ હતો, મનુષ્ય સંકલ્પોમાંથી કામના-આકાંક્ષાઓમાંથી મુક્ત બને. આપણે ક્યાંય પણ આપણા 'હું' પદને, અંગત આકાંક્ષા-ઈચ્છાને ન જોડીએ. સંકલ્પોનો ત્યાગ કરનારો જ યોગી બની શકે છે. સંકલ્પોના કારણે કર્મ વાસના અને તેનાથી ભાવિ જીવનના સંસ્કાર નક્કી થઈ જાય છે. બિરલા પરિવારના ઉદાહરણ દ્વારા તે સમજાવવામાં આવ્યું હતું. ત્રીજા અને ચોથા શ્લોકમાં કહેવામાં આવ્યું હતું કે પ્રભુ- સમર્પિત કર્મ કરનાર જ યોગપથ પર આરૂઢ થઈ શકે છે. આની સાથેસાથે તેણે વિષયભોગો તથા કર્મફળમાં આસકિત રાખવી ન જોઈએ. આવું થયેથી જ તે એકાગ્રતા સાધી શકે છે, મનને કઈ રીતે શાંતિ મળે, કઈ રીતે વ્યક્તિ યોગપથ પર આગળ વધી શકે, આનું માર્ગદર્શન શ્રીકૃષ્ણ આગળ જણાવવાના છે, પરંતુ તે પહેલાં ઘોડા પર ચડવાની માફક યોગપથ પર સવારી કરવાનો પૂર્વાભ્યાસ યુંહ ક્ષેત્રમાં અર્જુનને કરાવી રહ્યા છે. ભોગવાદી જીવન નહીં, આસકિતથી મુકત નિર્લિપ્ત ભાવથી જીવવામાં આવતું જીવન જ કોઈને યોગારૂઢ કરી શકે છે. આટલું થતાં જ દિવ્યકર્મી મનુષ્યનું મન શાંત થઈ જાય છે. જરાસરખી પણ વાસના સાધકના મનમાં હોવી ન જોઈએ, આવું શ્રીરામકૃષ્ણની વાણી દ્વારા કહેવામાં આવ્યું છે.

હવે આગળની વ્યાખ્યા -

**એક જ રાજમાર્ગ**ઃ યોગેશ્વર શ્રીકૃષ્ણનો સ્પષ્ટ મત છે કે પિર તેણે સક્રિય થવું જોઈએ ? શું મન એટલું શક્તિશાળી છે યોગારૂઢ થઈને મનને પ્રભુમાં તલ્લીન કરી ધ્યાનસ્થ થઈએ કે તે બધાં જ આકર્ષણોથી વિરત બનીને આત્મસત્તાને સાચો તો મનને શાંતિ મળી શકે છે. આવી સ્થિતિમાં પહોંચેલો સાધક |સાક્ષાત્કાર કરાવી શકે ? આનો જ જવાબ હવે પછીના પછી પ્રભુ-સમર્પિત દિવ્ય કર્મ જ કરે છે. તેનાથી જાણે- શ્લોકમાં આવ્યો છે. અજાણે પણ કોઈ ખોટું કામ થતું નથી. નિષ્કામ કર્મ જ બ્રાહ્મી |ઉદ્ધરેદાત્મનાડત્માનં નાત્માનમવસાદયેત્ । સ્થિતિ સુધી કોઈ પણ સાધકને પહોંચાડી શકે છે. કર્મયોગ- <mark>આત્મેવહ્રાત્મનો બન્ધુરાત્મેવરિપુરાત્મનઃ ાા શ્લોક ૫,</mark> ધ્યાનયોગનો એક અનોખો સંશ્લેષિત પ્રયોગ અધ્યાય છના ત્રીજા અને ચોથા શ્લોકમાં વાસુદેવ જણાવે છે. તેઓ કહે છે પહેલાં શબ્દાર્થ જોઈએ. કે જો વ્યકિતએ આધ્યાત્મિક પુરુષાર્થ કરવો હોય તો તેણે યોગ પર સવારી કરવાનું એટલે કે યોગસ્થ બનીને કર્મ કરવાનું, બુદ્ધિને (આત્માનં) ઉન્નત કરીએ (ઉદ્ધરેત), બુદ્ધિને મન ઉપર નિયંત્રણ સ્થાપિત કરી તેની તાકાતને ઓળખવાનું |આત્મસત્તાને (આત્માનં) નીચે ઊતરવા ન દઈએ (ન તથા તેને સમસ્ત વાસનાઓ પ્રત્યેથી શાંત કરવાનું શીખવું અવસાદયેત્) કેમકે (હિ) શુદ્ધ મન જ (આત્મા એવ) જોઈએ. જેણે આ શીખી લીધું તેનું જીવન સુખ-ભોગ- જીવત્વ અભિમાની બુદ્ધિનું (આત્મનઃ) ઉપકાર કરનારો ભટકાવ જેવી વૃત્તિઓની વચ્ચે પણ કયારેય અસ્ત-વ્યસ્ત મિત્ર છે. (બન્ધુઃ) મન જ (આત્મા એવ) જીવાત્માનો થશે નહીં, તે નિર્લિપ્ત ભાવથી એક દિવ્યકર્મી બની પોતાના|(આત્મનઃ) શત્રુ છે. (રિપુઃ) જીવનપથ પર યાત્રાને વધુ સરળ બનાવી શકશે.

યોગારૂઢ કયારે બને છે, કયારે તેને તે ઉચ્ચસ્તરીય એકાગ્રતા અધોગતિમાં મૂકવો ન જોઈએ, કેમકે આ મનુષ્ય(આત્મા) મળી શકે છે, જયાં તે (આત્મા) પરમાત્મા સાથે એકાકાર પોતે જ તો પોતાનો મિત્ર છે અને વાસ્તવમાં આ આત્મા થઈ શકે ? શું કોઈ મદદ બહારથી આવે છે અથવા સ્વયં પોતે |પોતે જ પોતાનો શત્રુ છે '' પુરુષાર્થ કરવો પડે છે ? જો જાતે કરવાની હશે તો કયા સ્તર |

વિવેક યુક્ત મન દ્વારા (આત્મના) જીવત્વાભિમાની

ભાવાર્થ આ પ્રકારનો છે- મનુષ્યએ પોતે જ પોતાને સ્વયં હવે એ જાણવું જરૂરી છે કે સર્વસંકલ્પોનો ત્યાગી પુરુષ પોતાના દ્વારા ઉપર ઉઠાવવો જોઈએ અને પોતે જ પોતાને

પોતાની સહાયતા સ્વયં કરો : અહીં યુદ્ધક્ષેત્રમાં

યોગેશ્વરના શ્રીમુખમાંથી નિસ્સત થયો છે- ''પોતાની એ જ છે. નિંદા અને પ્રશંસા તેની જ ગતિવિધિઓની થાય સહાયતા સ્વયં કરો.'' જે પોતાની મદદ કરે છે, તેને પરમાત્મા |છે. કોઈને સંત, ૠષિ, દેવદૂત અને મહાપુરુષ બનાવી દેવા સહિત બધી જ દેવી શક્તિઓ આવીને મદદ કરે છે. ''દેવ- એ મનની સજ્જનતાનું જ પરિણામ છે.'' (વાંડમય ક્ર. દેવ આલસી પુકારા''-એ જાણીતી પંકિત છે-ભાગ્યની [૨૨, ચેતન, અચેતન અને સુપરચેતન મન. ૧.૫૩) શરણમાં દેવી સહાયતા માટે વિનંતી-પોકાર કરનારાને આળસ, પ્રમાદી, ચીકાગો કહેવામાં આવે છે. એટલે સૌથી સિધો છે. કોઈ પણ સાધક માટે, યોગારૂઢ થઈ ધ્યાનયોગમાં મહત્ત્વપૂર્ગ વાત એ કે મનુષ્યએ સ્વયં પોતાની જ મદદ કરવા |પ્રવિષ્ટ થવા ઈચ્છુક દિવ્યકર્મી માટે, ગીતાના માર્ગ પર ચાલીને માટે આગળ આવવું જોઈએ. મનોવિજ્ઞાનની આ એક મિનની શાંતિ પામનારા કોઈ પણ માનવ માટે. જો આપણે મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાપના છે કે જેટલા પણ સફળતાના શિખર ઈન્દ્રિય ભોગો તરફ ખેંચાતા નહીં જઈએ, આપણે ઉપર પહોંચ્યા છે અથવા તો પહોંચે છે, તે હમેશાં પોતાની [જિતેન્દ્રિય છીએ, ઊંચા ઉદ્દેશ્યોમાં, ઉચ્ચસ્તરીય પ્રયોજનોમાં આત્મશકિતનો આશ્રય લઈને, તેને સશકત બનાવીને જ રિચિરાખતા હોઈશું તો આપણે આપણા નિજના, આપણા પહોંચ્યા છે.

ક્યારેક કોઈક મૃશ્કેલીઓમાં ફસાઈ જઈએ છીએ, ત્યારે તેમાંથી |ખેંચાવા લાગીશું, આપણે સ્વયંને અસ્તવ્યસ્ત કરી નાંખીશું, પોતાને બહાર કાઢવા માટે આપણે સામાન્ય રીતે બીજાઓની ઉચ્છુંખલ વિચારોમાં તણાઈ જઈશું, કમજોર મનોબળના સામે જોઈએ છીએ. લાગે છે કે આ જ મિત્રો, આપણા |કારણે કોઈ પણ કાર્ય હાથ ઉપર નહીં લઈએ તો આપણે સહયોગી-સાથીઓમાંથી કોઈ આપણને મદદ કરશે. સ્વયંની |આપણા મનના શત્રુ છીએ. આપણું અસ્તિત્વ જ આપણો સામે તો આપણે જોતા જ નથી. લોકિક જીવનમાં એ તથ્ય બિંધુ છે અને આપણું અસ્તિત્વ જ આપણો શત્રુ છે. જે સાચું પણ છે કે ક્યારેક આપણે કોઈકની સહાયતા કરી છે તેઓ આપણને મદદ કરશે, પરંતુ આંતરિક જીવનમાં એવું |પછી આપણે અધ્યાત્મ ક્ષેત્રની સાથે લૌકિક જગતમાં પણ નથી. આપણી આંતરિક વ્યવસ્થાની અંદર આપણા સિવાય, એક સફળ માનવી બની આગળ વધી શકીશું. આપણા આત્મબળ સિવાય અન્ય કોઈ જ શકિત મદદ કરી શકતી નથી. આત્મવિકાસ માટે દરેક વ્યક્તિને સ્વતંત્રપણે સ્વયં નિજનો પુરુષાર્થ કરવો જ પડશે એ એક સ્પષ્ટ સૂત્ર આ અતિ પ્રસિદ્ધ શ્લોકમાં જણાવ્યું છે.

## આપણી નિકટનો એક જ સંબંધી-આપણું મન

આ શીર્ષક ધરાવતું એક પુસ્તક-ઉદ્ધરેત્ આત્મનાડત્માનં-૧૯૬૭-૬૮ના ગાળા દરમિયાન પરમ પુજય ગુરૂદેવે લખ્યું છે. પરમ પુજ્ય ગુરૂદેવ લખે છે- ''આપણું સૌથી નિકટનું સગું આપણું મન છે. પત્ની, બાળકો, ભાઈ, |આવ્યો છે, અને કયાંક તેનો અર્થ છે વિવેકયુકત મન, બીજે મિત્ર, પડોશી તો દૂર, તે તો શરીર કરતાં પણ અધિક સમીપ ક્યાંક છે જીવત્વાભિમાની બુલ્લિ અને ક્યાંક શુલ્લ આત્મસત્તા. રહેનારું આપણું સ્વજન છે. શરીર સાથેનો સંબંધ તો સુતી|આત્મસત્તા અને મનની એક જ શબ્દમાં વ્યાખ્યા કરીને વખતે શિથિલ થઈ જાય છે, મૃત્યુ પામ્યે સાથ છૂટી પણ જાય |ગીતાકારે પોતાનાં કાવ્ય-કૌશલનો પરિચય આપ્યો છે. જ્યારે છે, પરંતુ મન તો જન્મ-જન્માંતરોનું સાથી છે અને જયાં |આપણે કહીએ છીએ કે શુદ્ધ મન જ આપણી બુધ્ધિની સુધી આપણું અસ્તિત્વ રહેશે, ત્યાં સુધી તેનો સાથ પણ ઉન્ન્તિ કરનારું, આત્મસત્તાને ઉપર ઉઠાવનારું છે તો આપણો છૂટવાનો નથી. મન મુખ્ય અને શરીર ગૌણ છે. મનની|આશય છે કે આવું જ મન મુક્તિમાં સહાયક બને છે. સમજદારીથી શરીરની અસ્તવ્યસ્તતા દૂર થઈ શકે છે. શરીર |વિષયાસકત મન તો અવસાદગ્રસ્ત-નિમ્નસ્તરનું મન છે, તે પરિપુષ્ટ હોવાથી મનના વિકાર દૂર કરી શકાતા નથી. શરીરનું |તો જીવાત્મા માટે શત્રુની ભૂમિકા નિભાવે છે અને પતનનું ુસામર્થ્ય તુચ્છ છે, મનનું મહાન. મનનું શાસન શરીર પર જ ∣કારણ બને છે.

ઊભેલા અર્જુન માટે ગીતોપનિષદ્દનો એક જ સંદેશો છે, જે |નહીં જીવનનાં પ્રત્યેક ક્ષેત્ર પર છે. ઉત્થાન-પતનનું સૂત્રધાર

''આપણે સ્વયં આપણો ઉદ્ધાર કરીએ'' આ સંદેશો મનના મિત્ર છીએ. તેને ઊંચે ઉઠાવવામાં આપણે મદદ કરી સાંસારિક માનવ હોવાના કારણે આપણે જ્યારે પણ રિહ્યા છીએ અને જો આપણે ભોગ-ઐશ્વર્યના પ્રવાહમાં |દિવસે આપણે મનને મિત્ર બનાવીને તેને જીતી લઈશું તો

> त्रष्णभलाने व्यवस्थित गोठवीने सुगरी સુંદર માળો બનાવે છે. નાની-નાની આદતોમાં શ્રેષ્ઠતાનો સમાવેશ કરીને મનુષ્ય મહાન બને છે.

## શુદ્ધમન-શુદ્ધ અહંની શકિત

આ શ્લોકમાં આત્માનં, આત્મના શબ્દ વારંવાર

અર્થાત્ ચિત્તવૃત્તિઓ શાંત થયેથી દ્રષ્ટા પુરુષ પોતાના સ્વરૂપમાં |''મનથી હારેલા હાર્યા છે મનથી જીતેલા જીત્યા'' આના જ સ્થિર થઈ જાય છે, અવસ્થિત રહે છે. મનને જયારે પણ આધારે કહેવામાં આવે છે. ધરતી ઉપર સ્વર્ગ જેવી ઉત્કૃષ્ટ વિષયાદિ ભોગોમાંથી દૂર કરીને આત્મનિષ્ઠ કર્યું ત્યારે નિજની |પરિસ્થિતિઓ વિનિર્મિત કરવી હશે તો મનને ઊંચે ઉઠાવવું સચ્ચિદાનંદઘનરૂપી આત્મસત્તામાં અવસ્થિત થશે, જીવનું [પડશે, માનવોમાં દેવત્વનો સમાવેશ કરવો પડશે, અનેક મન માયાથી ઢંકાયેલું હોવાના કારણે નરપશુ, નરકીટક, વ્યક્તિઓનું ચિંતન વિધેયાત્મક બનાવવું પડશે. નરપામર. નરપિશાચ સ્તરની વ્યકિતઓને પોતાનં આત્મસ્વરૂપ સ્પષ્ટ નજરે પડતું નથી, જયારે દેવમાનવ|વિધેયાત્મક મનઃસ્થિતિની ચર્ચા કરતાં અગણિત સ્તરની વ્યક્તિ તે આવરણને દૂર કરીને, મનને પોતાનો મિત્ર |મનઃચિકિત્સક, અધ્યાત્મવાદી ચિંતક લોકોની માનસિકતામાં બનાવીને તેના અપાર સામર્થ્ય દ્વારા જીવનમુકિતનો લાભ પરિવર્તન લાવી તેમને પ્રગતિના માર્ગે આગળ વધારતા રહે ઉઠાવી લે છે.

જીવાત્માના બંધનનું કારણ છે. હમેશાં એવા જ ચિંતનમાં ખ્રિસ્તી પાદરીઓ આ જ એક વિષ્ય પર પોતાના ઉદ્દબોધન રત રહેનારો પોતાની કલ્પનાઓનું જગત એવું જ બનાવનાર |દ્વારા સમૂહમાં આત્મવિશ્વાસ જગાવી તેમની પાસે વ્યક્તિ ક્યારેય મોક્ષની પ્રાપ્તિ કરી શકતી નથી. શુદ્ધ મન એ ધિર્મસમ્મત પરોપકારનાં અગણિત કાર્યો સંપન્ન કરાવી લે જ મોક્ષનું કારણ છે. ''મનઃ એવ મનુષ્યાણાં કારણં છે. નૉરમન વિન્સેટ પીલ, નેપોલિયન હીલ જેવા લેખકોએ બંધમોક્ષયો ઃ'' '' આ સંદર્ભમાં જ કહેવામાં આવ્યું છે- આ વિષય પર અગણિત પુસ્તકો લખ્યાં છે તેમજ અનેક મનુષ્યનું મન જ તેના બંધન અને મુકિતનું કારણ છે. શ્રીરામકૃષ્ણ પરમહંસ કહે છે -''મન આસકિતરહિત હોવાથી જ ભગવાનના (પરિષ્કૃત આત્મસત્તાના) દર્શન થાય છે. શુદ્ધ મન દ્વારા જે વાક્ય બોલાય છે. તે જ ભગવાનની વાણી છે. શુદ્ધ મન અને શુદ્ધ બુદ્ધિ આત્મા સમાન છે, કેમકે તે સિવાય અન્ય કોઈ શુદ્ધ પદાર્થ આ ધરતી પર નથી.'' આગંળ તેઓ કહે છે ''શુદ્ધ મન જ જીવાત્માને બ્રહ્માભિમુખ કરે છે અને સંસાર સાગરમાંથી તેનો ઉદ્ધાર કરે છે. બીજી બાજુ વાસનામાં આસકત મન જીવને નરકમાં પાડે છે. વાસનાયુકત જીવ, વાસનામુકત શિવ.''

સંપૂર્ણ રમત મનઃશકિતની

એ જ મનને ઊભું કરે છે. સંપૂર્ણ રમત સંસારમાં આ જ|નથી, પરંતુ જો તેનાથી મનઃશકિતનું સંવર્લ્લન થાત તો દરેક મનઃશકિતની ચાલી રહી છે. મનને સશકત બનાવીને|શિક્ષિત-ભાષણ સાંભળનાર સશકત મનોબળ ધરાવતા પ્રતિકુળતાઓમાં પણ આપણે આપણું અસ્તિત્વ જાળવી |તેમજ સફળ ઉદ્યમી શિક્ષિત અથવા ઉચ્ચ પ્રતિષ્ઠિત વ્યક્તિ રાખીએ, સ્વસ્થ બની રહીએ, ઉલ્લાસભર્યું જીવન જીવી હોત. આત્મવિકાસની વાત જ્યારે આવે છે ત્યારે જો આપણે શકીએ છીએ. આ જ મન દુર્બળ થાય ત્યારે આપણે જીવતા |આપણી અંદરથી આને માટે સ્વતંત્રપણે પ્રયત્ન ન કરીએ હોવા છતાં નરકની વેદનાની અનુભૂતિ પણ કરી શકીએ છીએ |તો આ બહિરંગનું જ્ઞાન અધૂરું રહી જાય છે. બાહ્ય સાધન તેમજ ધોર નિરાશાની સ્થિતિમાં જીવતા રહી આત્મધાત|આપણને નૃતન વિચાર આપી શકે છે, પરંતુ અંતિમ લક્ષ્ય કરવાનું પણ વિચારવા લાગીએ છીએ, સમર્થ, શિવા, તો આત્મપરિવર્તન જ છે. આની પ્રાપ્તિ મનુષ્યને પોતાનો વોલ્ટેયર, નેપોલિયન, ગૈરીબાલ્ડી, જોન ઓફ આર્ક, સ્વામી |આધ્યાત્મિક પુરુષાર્થ સંપન્ન કર્યેથી થાય છે. એટલા માટે રામતીર્થ, સ્વામી વિવેકાનંદ, વીર ભગતસિંહ, ગાંધી- આ શ્રીકૃષ્ણ કહે છે - પોતે જ પોતાને આપબળે ઊંચે ઉઠાવો. એ નામો છે, જેમણે મનની આ જ શક્તિનો આશ્રય લઈ (ઉદ્ધરેદાત્મડમાનં).

યોગશાસ કહે છે - ''તદા દષ્ટુઃ સ્વરૂપે અવસ્થાનમ્'' સ્વિયને ઉપર ઉઠાવ્યા અને અન્ય અનેકનો પથ પ્રશસ્ત કર્યો.

'' પોઝીટીવ મેન્ટલ એટીટયુડ'' (પી એમ એ) છે. આંતરિક તેમજ બહિરંગ બંને જગતની સિહ્કિનો તો પછી બંધન શું છે ? વિષયાસકત મન એ જ રાજમાર્ગએકજ છે. મનઃશક્તિનું સાર્થક સુનિયોજન-અનેક અવસાદગ્રસ્ત લોકોને જીવવાના રસ્તા બતાવ્યા છે.

શિક્ષાગ નહીં. અંદરથી જાગૃત કરનારી વિદ્યા જરૂરી શિક્ષણની, અધ્યાપકોની બધી જ જરૂરિયાતોને

मनोजण ४ छपन छे, ते ४ सङ्घता अने प्रसन्नतानु हिंद्यम छे. मननी दर्जणता ४ રોગ, દુઃખ અને મોત બનીને આગળ આવે છે.

આપણે સમજીએ છીએ અને માનીએ છીએ કે અણઘડને સુઘડ બનાવવામાં તેમની મહત્ત્વપૂર્ણ ભૂમિકા છે. મન માટે જ્ઞાનપ્રાપ્તિ હેતુ અનુકૂળ વાતાવરણ વિનિર્મિત કરવામાં પુસ્તકો, અધ્યાપકો, શોધશાળાઓ-ભાષણો, વર્કશોપ-બધી જ બાબત સ્પષ્ટ છે. મન એ જ મનને પાડે છે, મન સિમિનાર દરેકની ઉપયોગિતા છે. એને કોઈ અવગણી શકતું

વિચારને બદલવા માટે ચેતવણી આપે છે. તેઓ જાણે છે કે મિત્ર હોઈ શકતાં નથી કે નથી સાચા શત્રુ હોઈ શકતાં. આપણી આદતો, સ્વભાવ, કામોદ્વેગ, વાસનાઓ, ઈર્ષ્યા, |આત્મવિશ્વાસનાં ચાર સોપાન-આત્માવલોકન દ્વેષ આપણને વારંવાર પ્રભાવિત કરશે. આનાથી બચવાની |આત્મસમીક્ષા, -અને આત્માને અપયશ તરફ લઈ જનારી ફરીથી લપસણી|(આત્મવિકાસ)-માં એકમાત્ર મિત્ર આપણું અસ્તિત્વ જ પ્રવૃત્તિ તરફ ધકેલનારી પ્રવૃત્તિ વિરુદ્ધ ચેતવણી આપે છે. કહે છે, જે આપણી સૌથી નજીક છે. આપણે સ્વયં આપણા છે કે પોતાની જાતને નીચે પડવા દેવી ન જોઈએ મિત્ર અથવા શત્ર છીએ. કોઈ પણ અન્ય નથી (નાત્માનમવસાદયેત્). આ પ્રકારના પતનમાંથી પોતાની|આપણી મદદ કરી શકતું, નથી કોઈ પ્રકારનું નુકસાન જાતને સાવધાનીપૂર્વક-પ્રયત્નપૂર્વક બચાવવી જોઈએ. જૂની પહોંચાડી શકતું.'' આદતો ખૂબ મૃશ્કેલીથી છુટે છે, એટલા માટે મનુષ્યએ વિધેયાત્મક નવીન લક્ષ્યને દઢતાપૂર્વક પકડેલું રાખવું જોઈએ. તે પાછું પડવા તૈયાર ન થવું જોઈએ. પર્યાપ્ત લાંબા સમય સુધી ઊંચાઈ ઉપર ટકી રહેનારો મનુષ્ય પછી પડતો નથી. પતનના માર્ગ ઉપર લપસવાનો અવસર ઓછો થઈ જાય છે.

જીવન જીવવાની કળાનાં મહત્ત્વપૂર્ણ સુત્ર

માટે છે. ગીતાચાર્ય આપણને આપણી સાંસ્કૃતિક ઉન્નતિના |કહે છે- પરિસ્થિતિઓ યોગ્ય હશે તો મન સ્વતઃ યોગ્ય બની આ માર્ગમાં આત્માનુશાસનનો પાઠ ભણાવે છે અને સંકેત જશે. ભલેને ગમે તેટલી ભૌતિક જગતની સુવિધાઓ હશે. આપે છે કે તમારો પોતાનો આત્મા (શુદ્ધ અહંકાર) જ તમારો |વાતાવરણ ગમે તેટલું આપણને અનુકૂળ સાધન એકઠાં કરી સાચો મિત્ર છે. (આત્મેવહયાત્મનો બંધુઃ) અને તમારો આપે, જો આપણી મનઃસ્થિતિ કમજોર હશે તો તે આપણો પોતાનો આત્મા (શુદ્ધ અહંકાર) જ તમારો શત્રુ છે (આત્મૈવ |કશો જ લાભ કરી શકશે નહીં. ઊલ્ટું, આપણને અપયશ રિપુરાત્મનઃ). જીવન દર્શનનાં આ સૂત્રોને જેણે સમજી તરફ, વાસનામય જીવન તરફ, બગડતી આદતો અને લીધાં, તેને જીવન જીવવાનું આવડી ગયું. તે સાચો દિવ્યકર્મી, |પરાવલંબનની તરફ ધકેલી દેશે. ભોગવાદી માનસિકતા, એક સફળ જીવન જીવવાની કળામાં પારંગત બની ગયો. તેને અનુકૂળ સુવિધાઓની બહુલતામાં શા માટે આટલા બધા પ્રગતિનો એક આત્માવલંબન પ્રધાન પથ મળી ગયો. હવે તે |મનોરોગ ઉછરી રહ્યા છે ? મન શા માટે અશાંત છે ? શું બાહ્ય પરિસ્થિતિઓ, વાતાવરણ પર નિર્ભર ન રહેતાં|કારણછેકેઆત્મહત્યાનોદરવધતોજઈરહ્યોછે?અવસાદ આત્મજગતના સ્તર પર પુરુષાર્થ કરી શકે છે કેમકે તેને તેની |(ડિપ્રેશન)ની મનઃસ્થિતિવાળા રોગીઓની સંખ્યા શા માટે સત્તા પર અનંત સંભાવનાઓ પર વિશ્વાસ થઈ ગયો છે.

આત્માવિષયક,અધ્યાત્મનો મૂળ મર્મ છે. જે આ સૂત્ર પર સૌનો ઉત્તર એક જ છે, આત્માવલંબન છોડીને વિશ્વાસ રાખે છે તે સંસારમાં ગમે ત્યાં રહેવા છતાં પણ પરાવલંબનનો પાલવ પકડી લેવો, પરિસ્થિતિઓની પોતાની આત્મશકિતના આધારે પોતાને માટે અનુકૂળ|વિવશતાનાં રોદણાં રડવાં તથા પોતાની આત્મશકિતને વાતાવરણ-પરિસ્થિતિઓ ઊભી કરી લેશે. સંત ઈમર્સન કહે |અધોગતિ તરફ ફેંકી દેવી. જયાં સુધી આત્મિક જગતમાંથી છે, ''તમેં મને નરકમાં પણ મોકલી દો, હું મારી આત્મશકિત પુરુષાર્થ પહેલું ડગ નહીં માંડે ત્યાં સુધી સફળતાનો રાજમાર્ગ દ્વારા ત્યાં પણ મારા માટે સ્વર્ગ બનાવી લઈશ.'' સંપૂર્ણ આપણાંથી દૂર જ થતો જશે. ભગવાન એમને જ મદદ કરે તત્ત્વદર્શન એક જ ધરી પર ટકેલું છે-આત્માવલંબન. એક છે જે પોતાની મદદ સ્વયં કરે છે. આપણે આપણાં પ્રચંડ આપણે છીએ જે વાતાવરણ, પરિસ્થિતિઓનાં જ રોદણાં મિનોબળ તેમજ અનંત શક્તિસંપન્ન આત્મસત્તા પર ભરોસો રડીએ છીએ. ગીતાચાર્ય આપણને વારંવાર કહી રહ્યા છે કે રાખી તેનો જ આશ્રય લેવો જોઈએ, એ જ આ પાંચમા બાહ્ય અવસ્થાઓ, વાતાવરણ, પરિસ્થિતિઓ પરની શ્લોકનો સંપૂર્ણ સાર છે. આપણી નિર્ભરતાનો અંત લાવો, ભલે ને તે ગમે તેવી કેમ ન

શ્રીક્ષ્ય અર્જુનને વારંવાર જીવનની ચિરપુરાતન આદતો, હિયે, ખૂબ આકર્ષક દેખાતી હોય તો પણ તે આપણાં સાચા આત્મસુધાર,

પરિસ્થિતિ નહીં, મનઃસ્થિતિ મુખ્ય છે : આજનું

मज्ञुष्य थें विथारे छे ते ४ जीते छे. **બોલે છે तेवुं કરે છે. शेवुं કરે છે तेवो બ**ને છે. शेवो जर्ने छे तेवुं ४ मेणवे पए। छे.

પ્રભુનો અંતઃસિધ્કિનો આ ઉપદેશ આપણા સૌને |ભોગવાદી વિજ્ઞાન કહે છે-ઉપભોક્તાવાદી પાશ્ચાત્ય ચિંતન વિધી રહી છે ? અસંતોષ અને ઉદ્ધિગ્નતા, સંક્ષોભવિક્ષોભ, મનઃસ્થિતિ જ પરિસ્થિતિઓની જન્મદાત્રી છે. આ માનસિક તનાવ આટલો બધો વધી શા માટે રહ્યો છે ? આ

# ચિતનાની શિખરયાત્રા-૨૨ે

# हिभातयथी आमंत्रए। - 3



**તપોવન તરફઃ- જો**શીમઠ પાછા આવવામાં જેટલો સમય લાગ્યો, તે જ થોડો અનુભવ થયો. કદાચ એટલા માટે કે યાત્રા પાછા જવાની હતી, એક વાર રસ્તો જોઈ લીધો હતો એટલા માટે કુતુહલ અને રોમાંચ થઈ રહ્યો ન હતો. ત્યાર પછીથી તો સમય જાણે હવાની માફક ઊડવા લાગ્યો. જોશીમઠમાં શંકર ગુફાની પાસે બે વુલ્ક સંન્યાસી મળ્યા. બંનેની ઉંમર વચ્ચે દસ-પંદર વર્ષનું અંતર હતું. લગભગ સાઠ વર્ષની અવસ્થા ધરાવતા સ્વામી નિર્મલાનંદ અને તેમનાથી ઉંમરમાં નાના સ્વામી ગંભીરાનંદ બંને ગુર-શિષ્ય હતા, તેમની સાથે ઘણી જ સહજતા અને શીઘતાથી પરિચય થઈ ગયો. સંગાથી બનવામાં પણ વાર ન લાગી, લગભગ દસ જ મિનિટિમાં ગોમુખ સુધી સાથે જવાની વાત નક્કી થઈ ગઈ, નિર્ધારણ એ રીતે થયું જાણે પહેલેથી જ બધું નક્કી હતું.

જે ઋતુમાં આ યાત્રા થઈ રહી હતી, ત્યારે વાતાવરણ ઠંડું રહેતું હતું. મોસમ કરતાં વધુ રસ્તાની મુશ્કેલી વિકટ હતી. ભવિષ્યબદરીથી આગળ તળાવ પર જે તપસ્વીએ ગોમુખનો સંદેશો આપ્યો હતો, તેની વાતો મનમાં ગુંજી રહી હતી. તે તપસ્વીને જોઈને શ્રીરામના મનમાં એ આશા પણ જાગી હતી કે રસ્તામાં સિલ્ડ-યોગીઓ સાથે મુલાકાત થશે. પહાડીઓ અને ગામડાંઓમાંથી પસાર થતાં સંન્યાસીઓની સાથે જે રસ્તા ઉપર ચાલી રહ્યા હતા, તેમાં અનેક જગ્યાએ ગુકાઓ હતી, લાગતં હતું કે હવે આ ગુફામાંથી કોઈ સિલ્દ મહાત્મા બહાર આવશે. તે ગુકા પાછળ રહી જતી ત્યારે થોડી નિરાશા થતી. તેઓ પાછા આગળ વધતા અને બીજી ગુફા આવે ત્યાં સુધી પ્રતીક્ષા કરતા, પરંતુ બીજી ગુફા આવતાં પાછી એ જ નિરાશા.

એક સ્થિતિ એવી આવી કે સિલ્દ્ર-યોગીઓને મળવાની આશા જ છોડી દીધી. બંને સાથીઓની સાથે વાત-ચીત કરતાં કરતાં આરામથી રસ્તો પરો થયો. વચ્ચે વચ્ચે પહોળા ખડક પર નાની-મોટી દુકાન આવતી રહેતી. ત્રણે જણા ત્યાં થોડો સમય બેસીને આરામ કરી લેતા. દુકાનો પર બેઠેલા પહાડી લોકો સાથે થોડો સમય ગપસપ પણ થઈ જતી. તેઓ લોટ, દાળ, ચોખા જેવી છે, તેઓ તો ગમે તેવી પરસ્થિતિમાં આ રસ્તેથી મંઝિલ સુધી ઉપયોગી વસ્તુઓની સાથેસાથે ચણા,ગોળ, બટાટા માચીસ વગેરે પહોંચવા ઈચ્છતા હતા. પણ રાખતા હતા. લોકો **પોતાની જ**રૂરિયાત પ્રમાણે આ વસ્તુઓ

ખરીદતા, ત્યાં જ બનાવવા-ખાવાની વ્યવસ્થા પણ દુકાનોમાં જ રહેતી. ત્યાંથી જ સામાન ખરીદવાથી ખાવાનું બનાવવા-પક્વવા અને ખાવાનાં વાસણ ભાડું લીધા વગર જ એ લોકો આપી દેતા.

ખડકો સાથે વધુ સમય પનારો ન પડયો. રસ્તામાં કેટલાંક

**લિજયની સંભાવના નિક્રિલત હોય** ત્યારે तो डायर पश लडी शहे छे. बीर એ छे, के પરાજયની આશંકા હોય ત્યારે પણ દઢતાપૂર્વક લડે છે.

ગામ આવ્યાં, તેમાં વસતિ ઘણી જ ઓછી હતી. જે થોડી-ઘણી હતી, તેમાં પણ મહિલાઓની ટકાવારી વધારે હતી. પુરુષ રોજી-રોટી રળવા માટે મેદાનમાં ઊતરી ગયા હતા. જો કે સંગાથ હતો, છિતાં પણ સુમસામ રસ્તા પર ડર લાગતો હતો. જ્યાં-ત્યાં જંગલી જનાવર અને હિંસક પશુ નજરે પડતાં હતાં. વીસ-બાવીસ કલાકના રસ્તામાં પંદર વખત વાઘ, દીપડા, ચિત્તા અને રીંછના સામના થયા. કેટલાક વળાંક ઉપર નાના વાઘ પણ નજરે પડયા. આજકાલ તો આ વિસ્તારમાં એવા વાઘ દેખાતા નથી. જંગલી જનાવરોનાં ચામડાંનો વેપાર કરનાર લોકોએ એમનું નિકંદન કાઢી નાંખ્યું, પરંતુ ૧૯૨૬-૨૭માં આવા વાઘની સંખ્યા ઘણી હતી.

ગોમુખ સુધીનો જે રસ્તો તે સમયે ત્રણ દિવસમાં પૂરો થતો હતો, તે એક દિવસમાં જ પૂરો કરી નાંખ્યો, ગોમુખ-ગંગોત્રીથી લગભગ ૨૦ કિ.મી. દૂર છે, પરંતુ ત્યાં પણ અજાણ્યા, પથરાળ રિસ્તા પરથી પસાર થવું પડ્યું. બંને સંન્યાસી ગોમુખ પહોંચીને અલગ પડી ગયા. પાછલાં પચ્ચીસ વર્ષથી આ જ વિસ્તારમાં રિહેતા હતા. તેમને સીધા, આસાન અને લાંબા રસ્તાઓની સાથેસાથે ઓછા સમયમાં પૂરા થતા ટુંકા રસ્તાની જાણકારી પણ સારી હતી. ઉત્તરાખંડના આ ક્ષેત્રનો ખૂણેખૂણો તેમણે જોયેલો હતો. ટૂંકા રસ્તા અત્યંત મુશ્કેલ હતા, પરંતુ પગપાળા યાત્રા કરનારા હમેશાં તેને જ પસંદ કરતા હતા. જેમના શરીરમાં સામર્થ્ય

ચારે તરફ જેખમ જ જેખમ:- ગોમુખથી આગળ ફકત

બરફનાં શિખરો જ છે, ચારે તરફ ધવલ તુષાર આચ્છાદિત છે. રહે છે, પરંતુ તેની વચ્ચે કરવામાં આવેલી ગુફાઓમાં ગરમી રહે બરફીલી પરતવાળા આ ક્ષેત્રમાં ડગલે ને પગલે પડકાર હતા. છે, લાંગડા, માર્ચા જેવાં શાકનાં કાચા પાંદડાં પણ ખાઈ શકાય એટલા બધા ખાઈ-ખાડા છે કે જરા સરખા લપસ્યા તો તેમાં પડી |છે. તેમાંથી ગરમી મળે છે. ભોજપત્રના થડ ઉપર ઊપસેલી જવાની બીક છે. ગોમુખથી આગળનો આ રસ્તો માત્ર ૪ કિ.મી. |ગાંઠોને ઉકાળવાથી એવું પેય બની જાય છે કે પછી ઠંડી લાગતી છે. પરંતુ પળે પળે એટલું જોખમ છે કે પ્રતિક્ષણ સજાગ-સતર્ક નિથી.પેટમાં ઘૂંટણ અને માથું અડકાડીને ટૂંટિયું વાળીને બેસો તો રહેવું પડે છે. બરફની ચાદર ઉથલાવીને પ્રકૃતિ જગ્યાએ જગ્યાએ પાગ ઠંડી લાગતી નથી. ફકત વિષમ પરિસ્થિતિઓ અને જંગલી પથ્થર અને માટી ભરપૂર પાથરી રહી છે.

પાછળના બે દિવસ યાદ આવ્યા. તે રસ્તા પણ કંઈ ઓછા કરી રહી હતી. ખતરનાક ન હતા, પરંતુ પથરાયેલો બરફ તેની નીચે છુપાયેલા મોતના ખાડા અને કુવા જ્યાં ત્યાં ન હતા. મુખ્ય ખતરો હિંસક પશુઓનો જ હતો. તેમની સામ-સામે ઊભા રહેવાથી જાણે મોત સામે ઊભેલું નજરે પડતું હતું, પરંતુ તે જાનવર પણ મનુષ્યથી ડરતાં હતાં ! જ્યાં રાત્રિ વિતાવવી પડી, ત્યાં આજુબાજુ કાળા સાપ પસાર થતા અને મોટા અજગર ફંકાડા મારતા નજરે પડતા હતા. ઘો, રીંછ, દીપડા અને હાથી જેવાં જનાવરોનો પણ સામનો |રોકાઈને જતા રહેતા. આ એક ઉપયોગ સિવાય ઝૂંપડી ખાલી જ થયો હતો. તપોવનના બરફીલા પહાડો વધુ કંપાવી દેનારા હતા. એકલ-દોકલ સંન્યાસી ત્યાં નજરે પડતા. તેમણે રસ્તાના કેટલાક અનુભવ કહી સંભળાવ્યા. જો તેના પર ધ્યાન કેન્દ્રિત કરવામાં આવે તો વધુ ભયાનકતા ઉત્પન્ન થતી હતી.

આ રોમાંચક સ્મૃતિઓ અને વિવરણોમાંથી બહાર નીકળીને શ્રીરામે નજરે પડતા રંગીન પથ્થરો અને પહાડી ફૂલોને જોવાનું શરૂ કર્યું. ચારે તરફ ફેલાયેલ ઉજ્જવલ ધવલ તુષારમાં આ રંગીન પથ્થર અને ફૂલ પ્રકૃતિનો ઈન્દ્રધનુષી શુંગાર કરી રહ્યાં હતાં. ત્યારે જ શ્રીરામને ત્યાં ફેલાયેલ ખાઈ-ખીણની યાદ આવી ગઈ. બંને અનુભૂતિઓના સંગમે બોધ જગાડયો કે જીવનનો આનંદ મૃત્યુના સ્મરણથી જ છે. તેની ભયાનકતા યાદ રહે તો જ આપણે વર્તમાનને સમગ્રતાથી જીવવા લાગીએ છીએ. જે ક્ષણ સામે છે, તેને યોગ્ય રીતે સાધવા લાગીએ છીએ અને તે સત્યની સાથે આનંદની અનુભૂતિ પણ કરાવી દે છે. આ અનુભૂતિની સાથે એ પણ યાદ આવ્યું કે પાછલા ત્રણ-ચાર દિવસોમાં કોઈ પણ સમયે ગરમ કપડાં પહેરવાની જરૂરિયાત જણાઈ નહીં.

ઠંડીએ હેરાન ન કર્યા, એ યાદ આવતાંની સાથે જ મન બોલ્યું, મોં, નાક, કાન, આંખ ખુલ્લાં રહે છે. તેને ઠંડી લાગતી ન હોય તો પછી બાકી શરીરને ઠંડી શા માટે લાગે ! પહાડોમાં લોકો ગરમ કપડાં પહેર્યા વગર જ રહેતા હોય છે. તેમને તો ઠંડી નથી લાગતી. જોશીમઠથી ગોમુખ સુધી આવતાં આવતાં સ્વામી નિર્મલાનંદની

જનાવરો, પ્રાકૃતિક મુશ્કેલીઓનો સામનો કરતાં સંપન્ન થયેલી ૪ કિ.મી. નો આ રસ્તો પૂરો કરતાં શ્રીરામને કેટલીય વાર |યાત્રા કંઈક <mark>જુદી પરિસ્થિતિઓમાં કંઈક અંશે વધુ રોમાંચ ઉ</mark>ત્પન્ન

> તે પઠારમાં એક સ્વામી તત્ત્વબોધાનંદ સાથે મુલાકાત થઈ. તેમણે એક નાની સરખી ઝૂંપડી બનાવી હતી, પરંતુ તેમાં તેઓ તો ઓછું જ રહેતા હતા. વધુ સમય બરફાચ્છાદિત તપોવનમાં જ રહેતા. ખુલ્લામાં શરીર પર એકમાત્ર વસ્ત્ર રહેતું. ઝૂંપડીનો ઉપયોગ કયારેક આવનાર કરતા. કયારેક કોઈ આવી જતું અને ઠંડીથી થથરવા લાગતું તો તેને રોકાવા દેતા. યાત્રી એકાદ દિવસ

સેવા-સહાયતાથી જેટલા મિત્ર બનાવી શકાય છે, તેથી અનેકગણા શત્ર વ્યંગ, असम्भान अने ६८ वयन भाश्रधी जनी શકે છે.

પડી રહેતી. તપોવનની શરૂઆત જ્યાંથી થતી હતી ત્યાં કોઇ આશ્રમ, આવાસ, મંદિર અથવા તીર્થ નથી.

**નંદનવનમાં પ્રવેશઃ-** તપોવનથી થોડેક આગળ ગયા પછી નિંદનવનની શરૂઆત થાય છે. ઘણાખરા યાત્રીઓ તે દિવસોમાં અહીં સુધી આવતા નહીં. બરફ અને ક્યારેક કયાંક કોઈ એક ટુકડા પર એકાદ વનસ્પતિ સિવાય દૂર દૂર સુધી ક્યાંય કશું જ દિખાતું ન હતું. યાત્રા અથવા દર્શનનું ત્યાં કશું જ આકર્ષણ નથી. એટલા માટે લોકો તપોવનથી જ પાછા વળી જાય છે. નવ્વાણું ટકા યાત્રીઓની યાત્રા ગોમુખ પર જ સમાપ્ત થઈ જાય છે. નિંદનવન આ અર્થમાં સર્વથા નિર્જન, નીરસ અને આકર્ષણથી રહિત છે. શ્રીરામને અહીં આવવાનો આદેશ મળ્યો ન હોત તો તિઓ પણ આ તરફ આવવાનું ટાળત. આ નંદનવન પઠારથી થોડાક કિલોમીટર આગળ છે. ત્યાં સ્થિતિ વધુ વિકટ છે. બરફની એટલી બધી પાતળી ચાદર અનેક જગ્યાએ પથરાયેલી હોય છે કે સિંભાળી સંભાળીને ધીરે ધીરે પગ મુકવા પડે છે. સ્વામી તત્ત્વબોધાનંદે જણાવી દીધું હતું, એક પગ આગળ વધારો તો વાતો યાદ આવી ગઈ. તેમણે કહ્યું હતું પહાડ ઉપર હિમ છવાયેલો <mark>ધીરેથી બરફની ચાદર ઉપર પગ મૂકવો. એટલો ધીમે કે જાણે ફ્લ</mark> મૂકતા હો. પગ મૂકતાં પહેલાં પણ આવી જ સાવધાની રાખવી. |લહેર આવી. એ લહેરની અંદર ભીની-ભીની સુગંધ વ્યાપ્ત હતી. લાકડીનો ઉપયોગ પણ કરી શકો છો, પરંતુ ફકત લાકડીના ભરોસે |ગંધને પારખવાનો પ્રયત્ન કર્યો. સુગંધ એવી જ હતી, જેવી જ ન રહેતા. શરીરનું વજન પૂરેપૂરું યોગ્ય રીતે ગોઠવાઈ ન જાય, |આંબલખેડામાં વસંતપંચમીએ પૂજાની ઓરડીમાં આવી હતી. ત્યાં સુધી આગળનું ડગલું ભરવું નહીં. અનેક જગ્યાએ ભરાયેલ પાણીના ખાડાથી પણ આ રીતે બચી શકાય છે.

ભૂઈંદર ઉપત્યિકામાં પણ છે. આને નંદનકાનન કહેવામાં આવે |ઊભા હતા. તેઓશ્રીને જોઈને હર્ષનાં આંસુ છલકાઈ આવ્યાં. છે. પ્રસિદ્ધ નામ ફૂલોની ઘાટી છે. ત્રેતાયુગમાં લક્ષ્મણે આ મુખમંડળ પુલકિત થઈ ઊઠયું. તેઓશ્રીને પ્રણામ કર્યાં. દિગંબર જગ્યાએ તપસ્યા કરી હતી.,લોકોનું માનવું છે કે ફ્લોની ઘાટી યોગીના હાથ પણ આશીર્વાદની મુદ્રામાં ઊંચકાયા. બરફ જેવી પરશુરામે તૈયાર કરી હતી. સીતા સ્વયંવર વખતે ભગવાન રામની આજ્ઞા મળવાથી તેઓ આ ક્ષેત્રમાં આવીને રહ્યા અને બ્રાહ્મણ ધર્મનો ત્યાગ કરીને ક્ષત્રિયોના સંહારનું પ્રાયશ્ચિત્ત કરી રહ્યા હતા. ઉદ્ધત ક્ષત્રિયોનો સંહાર કરવા માટે તેમણે શસ્ત્ર ઉપાડ્યું હતું, પરંતુ તેમને લાગ્યું કે આ બ્રાહ્મણત્વની મર્યાદાનું ઉલ્લંઘન થયું છે. મનમાં [કુશળ ક્ષેમની કોઈ જ ઔપચારિકતા ન કરી. પોતાની પાછળ ઉદ્દભવેલી ગ્લાનિ અથવા પાપ-બોધમાંથી છુટકારો પામવા માટે તેમણે ભગવાનને રસ્તો પૂછયો. ભગવાને તેમને હિમાલય ક્ષેત્રને પુષ્પોના છોડથી આચ્છાદિત કરવાનો માર્ગ બતાવ્યો. વિષ્ણુના અંશાવતાર ભગવાન પરશુરામે આ ક્ષેત્રમાં તપ કર્યું અને સેંકડો પ્રકારના ફ્લછોડ વાવ્યા. પાંચ કિલોમીટર લાંબા અને બે કિલોમીટર પહોળા આ ક્ષેત્રમાં આજે પણ સાતસો પ્રકારનાં ફ્લ-ઝાડ છે. દુનિયાના કોઈ પણ ખૂણામાં આટલાં બધાં વિવિધ ફ્લ-ઝાડ અને વનસ્પતિઓ નથી.

શ્રીરામ જે નંદનવનમાં પહોંચ્યા તે ફ્લોની ઘાટીના નામે પ્રસિદ્ધ આ ક્ષેત્રથી અલગ છે. ત્યાં કોઈનો પણ પ્રવેશ સરળતાથી થતો નથી. સરળતા જ નહીં, ઘણું જ કષ્ટ વેઠીને, દઃસાહસ કરીને પણ જઈ શકાતું નથી. સ્વામી તત્ત્વબોધાનંદજીએ જે સાવધાની જણાવી હતી તેનું શ્રીરામે સંપૂર્ણપણે ધ્યાન રાખ્યું, છતાં પણ કેટલાક સ્થાને મુશ્કેલી પડી. પગ વ્યવસ્થિતપણે મૂકવા છતાં અંદર |કોઈ જ વિચાર ન હતો. તેઓ નિશ્ચિત ભાવે પોતાની માર્ગદર્શક ઘૂસી જતો પ્રતીત થયો. પછી બીજી જ ક્ષણે લાગ્યું કે જાણે કોઈ હાથ પકડીને સંભાળી રહ્યું છે.

અઢી કિલોમીટર આગળ નીકળ્યા હશે કે એક ડુંગર નજરે પડયો. |બનેલી એક ગુફામાં ઘૂસી ગયા. ગુરુદેવની પાછળ પાછળ ગુફામાં તેની ઉપર બરફનું આવરણ છેદીને થોડીક વનસ્પતિ ઊગી હતી. જોઈને આશ્ચર્ય થયું. બર્ફીલા વાતાવરણમાં હરિયાળી કયાંથી બરફ ધસી પડશે તો શું થશે ? અહીં જ જીવંત સમાધિ થઈ જશે. પ્રગટી ? પછી આપમેળે સમાધાન પણ જણાયું કે પ્રકૃતિનો પોતાના જ આવા વિચાર પર તત્ક્ષણ હસી પડાયું. તેઓ હસ્યા ચમત્કાર હશે. બની શકે-સહજ સ્વાભાવિક હોય. પ્રક્રિયા વિધિ તે જ ક્ષણે ગુરુદેવ બોલ્યા, જીવંત સમાધિનો લાભ પણ છે સ્તો. સમજમાં આવતી ન હોય, એટલા માટે ચમત્કાર લાગતો હોય. તે |તમે પણ સૂક્ષ્મ દેહધારી બની જશો અને સિઘ્દોના આ કાનનમાં વનસ્પતિઓ તરફ ધ્યાન કેન્દ્રિત થયું જ હતું કે એક ઠંડા પવનની વાસ કરશો.

સુગંધની જાણ થતાં જ વનસ્પતિઓ બાજુથી નજર ફેરવી, જયાંથી સુગંધ આવી રહી હતી તે દિશામાં જોયું. થોડાંક પગલાં એક ફૂલોની ઘાટી જોશીમઠથી આગળ ધાંધરિયાની પાસે દૂર પોતાના એવા જ પરિચિત રૂપમાં દિગંબર અવસ્થામાં ગુરુદેવ જિ શ્વેત ધવલ દાઢી અને મૂછોની પાછળ છુપાયેલા હોઠ પર હાસ્ય ઊભરાયું. આંખોમાં દીપ્ત થઈ રહેલી ચમક શ્રીરામનં અભિવાદન કરતી જણાઈ રહી હતી. તેઓશ્રી મોંએથી કશું જ ન બોલ્યા. રસ્તામાં પડેલી મુશ્કેલીઓ વિશે પણ કશું જ ન પૂછ્યું. આવવાનો માત્ર સંકેત કર્યો અને ચાલી નીકળ્યા.

> શ્રીરામ પોતાની માર્ગદર્શક સત્તાનું અનુગમન કરતા આગળ ચાલવા લાગ્યા. તેમના ચિત્તમાં હવે સાવધાનીપૂર્વક ચાલવાનો

शस्त्रिडिया विज्ञानना क्षेत्रमां अनेड शोध-સંશોધન કરનાર બેન દુંટરને કોઈએ પૂછ્યું. ''આપની આટલી સફળતાઓનું કારણ શું છે?'' એમણે કહ્યું, ''દું ઊંઠાણપૂર્વક એ વિચાર કર્ છું કે કલ્પના અને ક્ષમતાની દષ્ટિએ આ કામ શક્ય અને યોગ્ય છે? જે આજની પરિસ્થિતિમાં શક્ય છે, એમાં જ દાથ નાખવાની આદતે મને અનેક સફ્રળતાઓ અપાવી છે. કલ્પનાઓની વ્યાવહારિકતાને, કસોટી પર કસવામાં ક્યારેય ઉપેક્ષા નથી કરી."

સત્તાની પાછળ ચાલી રહ્યા હતા. ગુરુદેવ પણ તે ડુંગર તરફ જ જઈ રહ્યા હતા, જેને જોઈને શ્રીરામના મનમાં વિસ્મયનો ભાવ **પુનઃ થયો સાક્ષાત્કારઃ-** સંભાળી-સંભાળીને ચાલતાં બે- ∣આવ્યો હતો, પરંતુ તેઓ તે ડુંગર ઉપર ન જતાં, બરફની અંદર જતાં જતાં ક્ષણમાત્ર માટે વિચાર આવ્યો કે ઉપર છવાયેલો 🔾 (ક્રમશ)

# શ્રી ગીતા પાઠનો ચમત્કારીક મહિમા

માગશર સુદ અગિયારસ ૪ ડીસેમ્બર, ગુરૂવાર ગીતા જયંતીનું પુણ્ય પર્વ છે. આ પાવન ક્ષણોમાં મહાયોગેશ્વર ભગવાન શ્રીકૃષ્ણના શ્રીમુખેથી ભગવદ્ગીતાનું પ્રાકટય થયું હતું. સાક્ષાત્ ભગવાનની વાણી હોવાથી શ્રીમદ્ભગવદ્ગીતા સાધકો માટે કલ્પતરૂ જેવી છે. એ સર્વ શાસ્ત્રમયી તથા સર્વાર્થસાધિકા છે. તેનો દરેક શ્લોક મહામંત્ર છે. એના વિધિપૂર્વક અનુષ્ઠાનથી અનુષ્ઠાન કરનારની પ્રત્યેક લોકિક તથા આધ્યાત્મિક મનોકામના પૂરી થાય છે. એમાં જરાય શંકા નથી. શ્રધ્ધા તથા વિધિપૂર્વક સંપૂર્ણ ભગવદ્દગીતા અથવા તેના કોઈ પણ મંત્રનું અનુષ્ઠાન કરવાથી વિશેષ કળ પ્રાપ્ત થાય છે.

ગીતાના મહત્ત્વથી એ સત્યનો અનુભવ કરી શકાય છે કે સમસ્ત શાસ્ત્રોની ઉત્પત્તિ વેદોથી થઈ છે, વેદોનું પ્રાકટ્ય બ્રહ્માજીના મુખેથી થયું છે, પરંતુ તે પોતે ભગવાનના નાભિ કમળમાંથી ઉત્પન્ન થયા છે. એ રીતે શાસ્ત્રો અને ભગવાન વચ્ચે થોડું અંતર હોવાથી થોડી મુશ્કેલી આવી ગઈ છે, પરંતુ ગીતા સંબંધે કોઈ એવી વાત નથી. એ તો સ્વયં સાક્ષાત શ્રીહરિની અમૃતવાણી છે. તેથી તેને બધા શાસ્ત્રોથી એટલે સુધી કે વેદોથી પણ વધુ કહેવાય તો પણ કોઈ અતિશયોક્તિ નહી થાય.

મહર્ષિ વેદવ્યાસે મહાભારતના ભીષ્મપર્વમાં ખૂબ સ્પષ્ટ રીતે કહ્યું છે-

ગીતા સુગીતા કર્ત્તવ્યા કિમન્યૈઃ શાસ્ત્ર વિસ્તરૈ । યા સ્વયં પદ્મનાભસ્ય મુખપદ્માદ્ભિનઃ સુતા ॥ (મહાભારત ભીષ્મ પર્વ-૪૪-૧)

એટલે ગીતાનું સારી રીતે ગાયન કરવું પરમ કર્ત્તવ્ય છે. એન્રી આગળ બીજા કોઈ શાસ્ત્રના વિસ્તારની શું જરૂર છે, કેમકે આ ગીતા તો સ્વયં ભગવાન પદ્મનાભ શ્રીહરિના મુખકમળથી નીકળી છે.

વારાહ પુરાણમાં ભગવાન પોતે કહે છે-ગીતા શ્રયંકહં તિષ્ણામિ ગીતા મે ચોત્તમં ગૃહમ્ ા ગીતા જ્ઞાન મુપાશ્રિત્ય ત્રીલ્લોકાન પાલયામ્યહમ્ ॥

એટલે "હું ગીતાના આશરામાં રહું છું. ગીતા મારું ઉત્તમ ગૃહ છે. ગીતાના જ્ઞાનનો સહારો લઈ હું ત્રણે લોકોનું પાલન કરું છું.''

આ બધા શાસ્ત્રવચનોની તત્ત્વકથા એ છે કે ગીતા શ્રી ભગવાનનો પરમ રહસ્યમય આદેશ છે. એનું પાલન કરનાર પોતાના જીવનમાં બધી ભૌતિક તથા આધ્યાત્મિક વિભૃતિઓને સહેજમાં મેળવી લે છે. બધા પ્રાચીન ૠષિ મુનિઓ તથા વર્તમાન યુગના સંતો-સિધ્ધો-મનીષિઓનો મત છે કે શ્રીમદ્દ ભગવદ્ગીતા ભગવાનની શબ્દ મૂર્તિ છે. એના દરેક શ્લોકમાં ચમત્કારી મંત્ર સામર્થ્ય છે. જેણે પણ તેની સુદીર્ઘ સાધના કરી છે, તે બધાનો એ અનુભવ છે કે દુર્ગા સપ્તશતીની જેમ જ આ આધ્યાત્મિક સપ્તશતીના સવિધિ પ્રયોગથી મનોવાંછિત ફળ પ્રાપ્ત થાય છે.

આ પંક્તિઓના પાઠક આ સત્યને પોતે અનુભવ કરી શકે છે કે તેમની સાંસારિક સમસ્યાઓનું નિસ્તારણ તથા આધ્યાત્મિક જીજ્ઞાસાઓનું સમાધાન કરવામાં ગીતા માતા સર્વ સમર્થ છે. આમ તો ગીતાનો દરેક શ્લોક મહામંત્ર છે અને લૌકિક તથા પારમાર્થિક કામનાઓની દષ્ટિથી તેનું વિશેષ અનુષ્ઠાન કરી શકાય છે, પરંતુ આ મંત્રમહાર્ણવના ચોથા, નવમા, અગિયારમા, બારમા, તેરમા અને પંદરમા અધ્યાયોનું કંઈક વિશેષ મહત્ત્વ છે. એમાંથી કોઈ એક અધ્યાયના પાઠ-પ્રયોગથી સાધકગણ લાભશાળી થઈ શકે છે.

અનુષ્ઠાન વિધિનાં ક્રમમાં સૃષ્ટિ, સ્થિતિ તથા સંહારનો ક્રમ પ્રચલિત છે. એમાંથી દરેક પાઠનો પોતાનો ખાસ ઢંગ છે અને તેના અનુસાર તેનું ફળ પણ વિશેષ છે. ચાલીસ દિવસો સુધી નિત્ય-નિયમિત સંહાર ક્રમથી ત્રણ પાઠ કરવાથી મોટામાં મોટું સંકટ દૂર થાય છે. દરિદ્રતા નિવારણ માટે ગીતાનું અનુષ્ઠાન સ્થિતિક્રમમાં કરવું જોઈએ. આ ક્રમમાં છઠ્ઠા અધ્યાયથી શરૂ કરી અઢારમા અધ્યાય સુધી, પછી પાંચમા અધ્યાયથી પહેલા અધ્યાય સુધી પાઠ કરાય છે. ચાલીસ દિવસો સુધી આ રીતે ત્રણ પાઠ નિયમિત

કરવાથી સમસ્ત આર્થિક સંકટ દૂર થાય છે. પારિવારિક સુખ-શાંતિ તથા વિવાહ કે સંતાનની કામના માટે સૃષ્ટિક્રમનું વિધાન છે. એમાં પ્રથમ અધ્યાયથી શરૂ કરી અઢારમા અધ્યાયે પાઠનું સમાપન કરવામાં આવે છે. અનુષ્ઠાનનો ક્રમ ચાલીસ દિવસો સુધી નિયમિત ત્રણ પાઠનો છે.

આ પાઠ વિધિઓનો પ્રયોગ આધ્યાત્મિક દસ્ટિથી પણ કરી શકાય છે. આધ્યાત્મિક ભાવના તથા પ્રભુ વિશ્વાસ સાથે સંહારક્રમથી પાઠ કરવાથી મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. સ્થિતિક્રમનો પાઠ સાધકમાં ભક્તિભાવને જન્મ આપે છે. સૃષ્ટિક્રમનો પાઠ કરવાથી સાધકના અંતઃકરણમાં કર્મયોગી થવાનું બળ અંકુરિત થાય છે. આ પાઠ્યક્રમો સિવાય ગીતાના કતિપય શ્લોકોના જપ તથા સંપૃટિત પાઠનો પણ ઉલ્લેખ છે. શ્લોકોની આ પ્રયોગ વિધિ ઘણી વિસ્તૃત છે. સ્થાન અભાવના કારણે બધા પ્રયોગોનો એક સાથે ઉલ્લેખ કરવો સંભવ નથી. બસ, કંઈક મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રયોગોની અહીંયા ચર્ચા કરવામાં આવી રહી છે.

ગરુકપા તથા સ્વપ્નાદેશ માટે ગીતાના બીજા અધ્યાય નાં સાતમા શ્લોક- કાર્પણ્યદોષો પહતસ્વભાવ...... ના જપનો ઉલ્લેખ છે. ચાલીસ દિવસોમાં આ સંપૂર્ણ શ્લોકના સવા લાખ જપ કરવા જોઈએ. એટલા જપ જો પરિસ્થિતિવશ સંભવ ન હોય તો અગિયારસથી રાતે સતા સમયે પવિત્ર ભાવદશામાં આ શ્લોકના દારા નિરંતર એક માળાના જપ કરવા જોઈએ. આ પ્રયોગ અનુભવવા જેવો છે. એવું કરવાથી નિશ્ચિત ગુરુકુપા થાય છે. સાથે જ સ્વપ્નમાં વિકટ સમસ્યાનું સમાધાન મળે છે. આ શ્લોકનો સંપુટ લગાવીને ભગવદ્ ગીતાના પાઠનો ઉલ્લેખ છે.

શરણાગતિ તથા પાપક્ષય માટે ગીતાના અઢારમા અધ્યાયના ૬૬મા શ્લોક 'સર્વધર્માન્પરિત્યજય મામેકં શરણં વ્રજ ના ચાલીસ દિવસીય સવા લાખનું અનુષ્ઠાન કરવાથી મહાપાતક નષ્ટ થાય છે તથા ભગવદ ભક્તિની પ્રાપ્તિ થાય છે. જો આ સંપૂર્ણ શ્લોકના સતત પાંચ અનષ્ઠાન કરવામાં આવે તો પાછલા જન્મોના બધા સંચિત પાપોનું શમન થાય છે તથા પુરુયોની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ શ્લોકનો સંપુટ લગાવી ગીતાના ૧૫૧ પાઠ કરવાથી સમસ્ત કાર્ય સિધ્ધ થાય છે.'

શ્રીમદ્ ભગવદ્ગીતાના પાઠની સાથે ગાયત્રી મહામંત્રના પ્રયોગનો ઉલ્લેખ પણ છે. ગાયત્રી મહામંત્રના સંપુટ સાથે ગીતાપાઠ કરવાથી મહાન અસંભવ કાર્ય પણ સંભવીત થાય છે. વિધાતાના લખેલ કુઅંક દૂર થાય છે. એનો જે પણ સાધક ઈચ્છે તો અનુભવ કરી શકે છે. અનુભવથી મોટું પ્રમાણ શું હોઈ શકે. સંપુટ કેવી રીતે લગાવવું એના માટે શાસ્ત્ર વચન છે-

મંત્રમાદી પુનશ્લોકમન્તે મંત્રં પુન: પઠેતુ ા પુનર્મન્ત્રં પુન: શ્લોકં ક્રયોડ્યમૃદયે શુભ: ॥

# વિશેષ સૂચન

'યુગ શક્તિ ગાયત્રી' પત્રિકા નિયમિત પહોંચાડવા ગાયત્રી તપોભુમિ, મથુરા પૂર્ણ નિષ્ઠાથી પ્રયત્નશીલ છે. કૃપા કરી આપ અમને પણ સહકાર આપશો.

- (૧) ગ્રાહકનું નામ સરનામું પ્રેપ્રું લખવું.
- (૨) બને ત્યાં સુધી પેકેટમાં અંકો મંગાવી આજુ– બાજુના પરિજનોને વિતરણ કરવા.
- (૩) લવાજમ ડ્રાફ્ટ દ્વારા જ મોકલવું.
- (૪) લવાજમ બને ત્યાં સુધી વેળાસર મોકલશો.
- (૫) આજીવન સભ્યો નામ આગળ નંબર લખેલ હોય છે તે નવી ડાયરીમાં નોંધ કરી રાખે.
- (૬) લવાજમ મોકલતી વખતે નવો કોડ નંબર અને નામ-સરનામું પણ અવશ્ય લખશો.
- (૭) ફોન દ્વારા પત્રિકા અંગેની વાત ન કરતા પત્રાચાર જ કરવો.

એટલે શ્લોકના શરૂ તથા અંતમાં સંપ્ટનો મંત્ર લગાવવો જોઈએ. એટલે કે શ્રીમદ્ ભગવદ્ગીતાના દરેક શ્લોકના શરૂ તેમજ અંતમાં ગાયત્રી મહામંત્ર અથવા જે પણ શ્લોક મંત્રનો સંપુટ કરવાનો હોય, તે લગાવવો જોઈએ. એની સાથે આ વિશેષ પાઠના સમયમાં અનુષ્ઠાનના બધા વિધિ-નિયમોનું પાલન કરવું જોઈએ. એવું કરવાથી પણ શ્રીમદ ભગવદ્ગીતાના સાધકના જીવનમાં આશ્ચર્યજનક અનુભૂતિઓ તથા ચમત્કાર થાય છે. એમાં કોઈએ જરા પણ સંશય ન કરવો જોઈએ.

# ગાયત્રી છે યુગ શક્તિ તથા યજ્ઞ છે યુગ ધર્મ દેવસંસ્કૃતિનો ક્ષિતિજની પેલેપાર સુધી વિસ્તાર કરવો એ જ અમારો ઉદેશ્ય છે.

ગાયત્રીને દેવસંસ્કૃતિની માતા તથા યજ્ઞ દેવને પિતા કહેવામાં આવ્યા છે. જ્યાં સુધી આ બન્નેનું સન્માન થતું રહ્યું, ત્યાં સુધી દેવસંસ્કૃતિ સમગ્ર વિશ્વમાં છવાયેલી રહી. સા પ્રથમા: સંસ્કૃતિ વિશ્વવારા વેદનો આ જ ઉદ્દ્યોષ રહ્યો છે. ગાયત્રી મંત્ર એક છંદ છે. જે વેદમાં ઉલ્લેખિત એક સ્તુતિ છે. સેંકડો હજારો લોકો એવા આરોપ લગાવી રહ્યા છે. એવો આક્ષેપ કરી રહ્યા છે કે તેને માતાનું સ્વરૂપ તો ગાયત્રી પરિવારના સ્થાપકે આપ્યું છે. ગાયત્રી મહાશક્તિ છે અને તેને કરવામાં આવેલી પ્રાર્થના ગાયત્રી મંત્રમાં સમાયેલી છે. ભલે આપણે સવિતાને માનીએ, ભલેને ગાયત્રી માતાને માનીએ, પરંતુ ખરેખર તો આપણે એ શક્તિના અસ્તિત્વનો સ્વીકાર કરી રહ્યા છીએ. જે આપણાં સૌમાં એક તત્ત્વ રૂપે વિદ્યમાન છે. આ પ્રાણની ઉરાપ કે ત્રુટિ તથા વૃધ્ધિ આપણાં તેજનો ક્ષય તથા તેજસ્વી હોવાનું કારણ બને છે. આપણું તેજો મંડળ, આપણા જીવની શક્તિ, આપણી પ્રભાવ ઉત્પન્ન કરનારી શક્તિ, નિરોગી જીવન સર્વસ્વ એ જ પ્રાણતત્ત્વ પર ટકેલું છે. ગાયત્રી મધુવિદ્યા છે અને જે તેના રહસ્યને, મર્મને જાણી લે છે. તે અંદર સુષ્પ્ર સ્થિતિમાં પડેલા સેંકડો ઊર્જાસ્ત્રોત પર પોતાનું વર્ચસ્વ જમાવી રિધ્ધિ સિધ્ધિ પ્રાપ્ત કરી લે છે.

અપનો સે અપની

ગાયત્રી ઉદ્દંડને સુઘડ બનાવવાનું એક રસાયણ છે. એક એવા તત્વની ફ્રામ્યુલા છે, કે જે અવ્યવસ્થિત, નકામી મૂલ્યવિહીન વ્યક્તિને સ્પર્શ કરી ખૂબ જ કિંમતી. પારસ સમાન બનાવી દે છે. પારસ લોખંડને સ્પર્શ 'કરી સોનું બનાવી દે છે. એ તો સૌ કોઈએ સાંભળ્યું છે, પરંતુ ગાયત્રી મંત્ર અનેક ધાતુ સાથે ભળી ગયેલા લોખંડને સ્પર્શ કરી માત્ર સોનું જ નહીં. પારસ પણ બનાવી દે છે. જેથી તે ''સદ્બુધ્ધિ"ના વરદાનથી સેંકડો હજારો દેવમાનવોનું સર્જન કરી શકે છે.

આપણી ભારતીય સંસ્કૃતિની સૌથી મોટી ખાસિયત એ રહી છે કે આપણાં ૠષિમુનિઓએ પોતાના શરીરમાં રહેલાં આત્મા પર પ્રયોગ કરી સેંકડો નિષ્કર્ષ કાઢ્યા અને તેને માનવ માત્રના કલ્યાણ નિમિત્તે લોકો સમક્ષ રજૂ કર્યા. મંત્રવિદ્યા શબ્દ શક્તિ એ જ નિષ્કર્યો પૈકી એક છે. મનન કરવાથી જે ત્રાણ કરે છે-એ મંત્ર, જે ચૈતન્યનું ઈંધણ છે-જેનાથી ચૈતન્ય શક્તિને, સૂક્ષ્મ જગતને, પરોક્ષને પોષણ મળે છે, એ શબ્દ શક્તિ છે. મંત્ર શક્તિ, શબ્દ શક્તિની વિલક્ષણતાનો અદ્ભુત નમુનો છે-ગાયત્રી મંત્ર, આ એક મહામંત્ર છે અને તે શ્રી ગીતાજીના વર્ણન અનુસાર સ્વયં યોગેશ્વર શ્રીકૃષ્ણ છંદોમાં ગાયત્રી મહામંત્ર રૂપે વિદ્યમાન છે અને એવું બને કેમ નહીં ? સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિનું કારણ પણ ગાયત્રી છે અને તમામ ધર્મના મૂળ રૂપ વેદોની જનની પણ ગાયત્રી જ છે. ગાયત્રીના ચોવીસ અક્ષરોમાં તમામ ધર્મ ગ્રંથો, તમામ ધર્મ સંપ્રદાયોના ઉપદેશનો મર્મ પણ છુપાયેલો પડ્યો છે.

દેવસંસ્કૃતિનો બીજો સ્તંભ છે યજ્ઞ દેવતા. "યજ્ઞ" અર્થાત પરમાર્થ માટે કરવામાં આવેલું સર્વશ્રેષ્ઠ કર્મ બીજાઓના હિત માટે કરવામાં આવેલું કર્મ જ યજ્ઞ છે. યજ્ઞ ત્યાગ તથા બલિદાનનું પ્રતીક છે. સુ અષ્ઠિ અહ ઈતિ સ્વાહા-આ એક સુંદર કથન દ્વારા યજ્ઞમાં આહુતિ આપવામાં આવે છે. એ પણ કહેવામાં આવે છે, કે આ ગાયત્રી મહામંત્રને સમર્પિત છે-ઈદમ ન મમ્ આ મારું નથી. સ્વાર્થથી પરમાર્થ તરફ ગતિ કરવી યજ્ઞની વ્યાખ્યા બને છે. હંમેશા યજ્ઞમય જીવનચર્ય યજ્ઞ દ્વારા જ લેવામાં આવે છે. દેવમાનવ યજ્ઞમય જીવન-નિષ્કામ જીવન, નિર્લેપ ભાવથી જીવવામાં આવેલું જીવન જ જીવે છે. પોતાની કોઈ જ આકાંક્ષા નહીં, કોઈ પણ ફળની ઈચ્છા નહીં, જે કંઈ પણ છે તે ઈશ્વરને અર્પણ કરી દીધેલું છે. આ ભાવ મનુષ્યને યજ્ઞમય જીવન જીવવાનું શીખવાડે છે. કર્મોમાં લિપ્તના મનુષ્યની મોહગ્રસ્ત વૃત્તિ તથા તેનો ક્ષુદ્ર અહંકાર

જ આજની તમામ સમસ્યાઓનું મૂળ કારણ છે. જો આજે. ચારે તરફ આત્મવિશ્વાસના અભાવનું વાતાવરણ છવાયેલું છે, તો તેનું મૂળ કારણ છે સાધન સગવડતા પ્રત્યે આકર્ષણ, પોતાના ઘેરાવાને અત્યંત સંકીર્ણ બનાવી એ જ લોકો સાધનોનો મોહ, ફળ પ્રત્યે અત્યંત આસક્તિ, ઈન્દ્રિય અસંયમ, આકાશને સ્પર્શ કરતો અહંકાર તેનું વિકૃત સ્વરૂપ છે.

તેનું સમાધાન યજ્ઞમય જીવન જ છે. ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ ગીતામાં કહે છે કે જે મનુષ્ય કોઈ કર્મ યજ્ઞના ભાવથી ન કરતા કોઈ બીજા ભાવથી કર્મ કરે છે તો તે બંધનોમાં બંધાઈ જાય છે. પછી તેને ચોરાસી લાખ યોનિઓની લાંબી હારમાળામાંથી પસાર થવું પડે છે. ખૂબ જ મુશ્કેલીઓ વેઠી પ્રાપ્ત કરેલું મનુષ્ય શરીર વ્યર્થમાં જ વેડફાઈ જાય છે. યજ્ઞ આપણી ચોવીસ કલાક ચાલતી ''વર્કશોપ'' છે. તે માત્ર કુંડમાં આહુતિઓ અર્પણ કરવા સધી. દીપયજ્ઞ કરવા સુધી મર્યાદિત નથી. એ કામ દરેક ક્ષણે. દરેક શ્વાસોશ્વાસ સાથે ચાલતું રહેવું જોઈએ. અગર આપણે સૌ આ મર્મને સમજી લઈએ તો આપણે સૌ સત્કર્મ કરવાનું શીખી લઈશું અને આનંદી, તણાવમુક્ત જીવન જીવીશં.

પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવ પંડિત શ્રીરામ શર્મા આચાર્યજી તથા પરમ વંદનીયા માતાજીએ ગાયત્રી તથા યજ્ઞની ધરી પર જ અખિલ વિશ્વ ગાયત્રી પરિવારની સ્થાપના કરી છે. તેમના તમામ કાર્યો, આંદોલનો, સાધનાઓ, યોજનાઓના મૂળમાં આ જ ગાયત્રી અને યજ્ઞ જ છે. પરંતુ એ છે અત્યંત સૂક્ષ્મ-પરોક્ષ રૂપ. આપણે તેનો ખોટો અર્થ કાઢીએ છીએ. કોઈ પણ પ્રકારે મન લગાવ્યા વગર મોંઢા વડે ઉચ્ચારેલા જપને અથવા ઢગલાબંધ કુંડો ધરાવતા યજ્ઞને સર્વસ્વ માની લઈએ છીએ. લોકોથી આ જ ભૂલ થાય છે. ગાયત્રી તથા યજ્ઞને મેળવી દઈએ તો શબ્દ બને છે. જ્ઞાનયજ્ઞ સદ્બુધ્ધિની પ્રેરણા સાથે સત્કર્મ, આપણે તેને જ મૂળમાં જાણવા જોઈએ.

પાછલા અનેક વર્ષોથી આ જ ચિંતનને તત્ત્વદર્શનને લઈને ''યુગ શક્તિ ગાયત્રી'' છાપી, તેનું પ્રકાશન કરવામાં

આવી રહેલ છે. "જ્યાં જ્યાં વસે ગુજરાતી ત્યાં ત્યાં સદાકાળ ગુજરાતનું વાતાવરણ આપોઆપ **બની જાય છે."** આ માસિકના વધુમાં વધુ ગ્રાહકો-સભ્યોની સંખ્યા વધારવી, વધુમાં વધુ લોકો સુધી આ જ્ઞાનામૃત પહોંચાડવું-ખૂબ જ પુણ્યનું કામ છે. અગર આપ નવા દસ વાંચકો ન બનાવી શકો તો આપ નવા દસ સેવાભાવી કાર્યકર્ત્તાઓને મિશન સાથે જોડી તેમની પાસે દસ-દસ ચોવીસ હજારના અનુષ્ઠાનો કરાવી લો. આ વર્ષે મોંધવારીને જોતા વાર્ષિક લવાજમમાં વધારો કરી રહ્યા છીએ. દરેક પરિજન હવે આ વધી ગયેલા લવાજમની કુલ રકમ તુરંત જ ગાયત્રી તપોભૂમિ, મથુરા મોકલી આપે. આ જ યોગ્ય લેખાશે. તેને માટે એક કરોડ રૂપિયાની કિંમત ધરાવતું ઑફસેટ મશીન ખરીદી લેવાથી વધારાનો બોજ આવી પડ્યો છે. તેની ભરપાઈ ગ્રાહકોની વિશાળ સંખ્યાથી જ થશે. આ વર્ષે વાંચકોની સંખ્યા પાંચ લાખનો આંક વટાવી જવી જોઈએ.

''દેવ સંસ્કૃતિ વિશ્વ વિદ્યાલય''ની ચારે ફેકલ્ટી પણ ગાયત્રી તથા યજ્ઞ, આ બે શબ્દ-આ દર્શનની જ વ્યાખ્યા છે. સાધના તથા શિક્ષણ (જ્ઞાન) ફેકલ્ટી અગર ગાયત્રીની સીમામાં આવે છે, તો આરોગ્ય, સ્વાવલંબન, ગ્રામ્ય વહીવટ યજ્ઞની સીમામાં આવે છે. આ વર્ષની તા-૨૬ ઓકટોબરના દિવસે બિરલાફાર્મમાં આવેલી ૪૭ એકર જેટલી વધારાની જમીન ખરીદી લેવામાં આવી છે. નિશ્ચિત તેની દેવસંસ્કૃતિ વિશ્વવિદ્યાલયના વધતા જઈ રહેલા વિસ્તાર માટે અત્યંત જરૂરિયાત હતી. પરિજનો પાસે "યુગ શક્તિ ગાયત્રી"ના વાંચકો પાસે એ અપેક્ષા રાખવામાં આવી રહી છે કે તેઓ ઘરેઘર જઈ વિશ્વવિદ્યાલયના જ્ઞાનઘટની સ્થાપના કરે. શ્રીમંત લોકો પાસે જાય તેમને દેવસંસ્કૃતિના વિસ્તારનું મહત્ત્વ સમજાવે અને પોતાની થોડી થોડી રકમ પણ ગાયત્રી તીર્થ શાંતિકુંજ મોકલી આપે. નવા નાણાંકીય વર્ષ (૨૦૦૪)ની આગમનની પૂર્વાર્ધની ક્ષણોમાં નવી જવાબદારીઓ સાથે સૌનું હાર્દિક સ્વાગત.

# યુગ નિર્માણ સમાચાર

રાજંકોટ-શ્રી વિશ્વમાતા ગાયત્રી પરિવાર શાખા ''શક્તિકુંજ''ના ઉપક્રમે રાજકોટ મુકામે મ્યુ. શોપીંગ સેન્ટરના વિશાળ હોલમાં ગાયત્રી પરિવારની ગોષ્ઠી શાંતિકંજના પરિવ્રાજકો શ્રી સોમદેવ પૌયાજી તથા તીર્થરામ પટેલની સાથે રાખવામાં આવેલ. જેમાં તેઓશ્રીએ પરિવાર સંગઠન, નારી જાગરણ અને વિશ્વ વિદ્યાલય વિશે જાણકારી તથા વૈજ્ઞાનિક, અધ્યાત્મવાદ વિશે મનનીય ચિંતન આપ્યું.

આ પ્રસંગે એક વિરાટ દીપયજ્ઞનું આયોજન રાખવામાં આવેલ. જેમાં રાષ્ટ્રપતિ એવોર્ડ વિજેતા રાજકોટ શહેરના પોલિસ કમિશ્નર શ્રી સંજયભાઈ શ્રીવાસ્તવજીએ ખાસ ઉપસ્થિત રહી દીપ પ્રાગટય કરી ધર્મસભાનું ઉદઘાટન કર્યું. પોતાના ઉચ્ચ સંસ્કારોનું શ્રેય તેઓશ્રીએ ૫. પૂ. ગુરુદેવને આપ્યું અને ગાયત્રી પરિવારની પ્રવૃત્તિઓથી આનંદિત થયા તથા પરિવારની દરેક પ્રવૃત્તિઓમાં પોતે સહભાગી રહેવા પ્રયત્નશીલ રહેશે તેવો ભાવ પ્રગટ કર્યો. આ સમયે શ્રી વિશ્વમાતા ગાયત્રી પરિવાર શાખા "શક્તિકુંજ" તથા સમસ્ત રાજકોટ ગાયત્રી પરિવારવતી શ્રી કાંતિભાઈ દ્વારા ઉપવસ્ત્ર ઓઢાડી 'ૠષિચિંતન' પુસ્તક ભેટ આપવામાં આવ્યું તથા સન્માન પત્ર એનાયત કરવામાં આવ્યું.

નારણપરા–નારણપુરા શાખા દ્વારા વર્ષમાં બંને નવરાત્રીએ સમુહમાં અનુષ્ઠાન પૂર્ણ થયે જાહેર ગાયત્રી મહાયજ્ઞ દ્વારા ૫. પૂ. ગુરુદેવ તેમજ પં. વં. માતાજીનો સંદેશો પ્રચાર-પ્રસાર કરીને તેમના સાહિત્યનું વિતરણ અને જૂના અંકો વંચાઈ ગયા પછીના સભ્યો પાસેથી પસ્તીમાં ના આપતા પરત મેળવીને નવા લોકો સુધી પહોંચાડીને નવા સભ્યો નોંધવા પ્રયત્ન કરવામાં આવે છે. આ વર્ષ પણ ૫૦૦ સભ્યો નવા બનાવેલ છે. સાહિત્યના પ્રચાર-પ્રસાર સાથે સપ્તસ્ત્રી કાર્યક્રમોનો પણ પ્રચાર-પ્રસાર થાય છે. વર્ષમાં બે અનુષ્ઠાન પછી જાહેર ગાયત્રી મહાયજ્ઞ દ્વારા જન સંપર્કનો સંપર્ક કરી ૫. પૂ. ગુરુદેવના વિચારો તથા સાહિત્ય જન-જુન સુધી પહોંચાડવાના ભાગ રૂપે આ વર્ષે પણ અગિયાર કુંડીય ગાયત્રી મહાયજ્ઞ દ્વારા સંસ્કારો તથા યજ્ઞ કાર્ય શ્રી પ્રાણલાલ સોનીએ સંભાળ્યું હતું. સાથે રક્તદાન કેમ્પ, રાહતદરે રસીકરણ, મેડીકલ ચેકઅપ કાર્યક્રમ પણ રાખવામાં આવ્યો હતો.

ડાકોર શ્રી ગાયત્રી ચેરી. ટ્રસ્ટ સંચાલિત શ્રી આર. પી. પટેલ હાઈસ્કુલ તથા શ્રી વેદમાતા ગાયત્રી વિદ્યા મંદિરમાં પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવ તથા વંદનીયા માતાજીની કૃપા અને આશીર્વાદથી ટ્રસ્ટના મેનેજીંગ ટ્રસ્ટી શ્રી આર. પી. પટેલના સહ પરિવારને વિદેશ ગમન અંગે-ભાવવિભોર વિદાય સમારંભ તથા ડાકોરની દિકરી શ્રી કિરણબેન એન. સેવકે પ્રાપ્ત કરેલ પી. એચ. ડી.ની પદવી અંગે ભવ્ય સન્માન સમારોહ ૫.૫. શ્રી ગણેશદાસજી મહારાજ શ્રી સંતરામ મંદિર તથા શ્રી શ્યામદાસજી મહારાજની ઉપસ્થિતિમાં યોજાઈ ગયો. આ કાર્યક્રમમાં શાળાના ૪૩૦ બાળકો, વાલીઓ, સમગ્ર ખેડા અને આણંદ જીલ્લાના ગાયત્રી પરિવારના પરિજનો, ડાકોરના અગ્રગણ્ય નાગરિકોની હાજરીમાં તથા અતિથિ વિશેષ તરીકે સારસા ગાયત્રી શક્તિપીઠથી શ્રી નવનીતભાઈ પટેલ. ગાયત્રી શક્તિપીઠ ગામડીથી શ્રી હરમાનભાઈ પટેલ બિરાજયા હતા.

અમદાવાદ–અમદાવાદ જિલ્લા ગાયત્રી પરિવારની સેટેલાઈટ-જોધપુર શાખા દ્વારા ૨૪ કુંડીય ગાયત્રી મહાયજ્ઞ યોજવામાં આવ્યો હતો. આ મહાયજ્ઞની સાથોસાથ રક્તદાન શિબિર અને ભારતીય સંસ્કૃતિના વિવિધ સંસ્કારો સંપન્ન થયા હતા. પ્રસ્તુત ગાયત્રી મહાયજ્ઞની પ્રયાજ પ્રક્રિયામાં ૨૪ લાખ મહામંત્રલેખન મહાપુરશ્ચરણ અનુષ્ઠાન નવા સાધકો દ્વારા કરાવવામાં આવ્યું હતું. આ અનુષ્ઠાન નિમિત્તે સેટેલાઈટ ડોલી બ્યુટી ક્લિનિકના કર્મઠ શ્રી જયોત્સનાબેન, ડોલીબેન અને અર્ચનાબેન તરફથી હજારો મંત્રલેખનની બુકોનું યોગદાન મળ્યું હતું. મંત્રલેખન નોટબુકનું ઘેર-ઘેર વિતરણ કરવામાં ઘાટલોડિયાના શ્રી ભાઈલાલભાઈ, હસમુખભાઈ, સુરેશભાઈ, સોલા રોડ પ્રજ્ઞામંડળની સક્રિય બહેનો તેમજ સેટેલાઈટ વિસ્તારના શ્રીમતી મીતાબેન. સત્યભામાબેન, નિર્મળાબેન, ગીતાબેન, હીરલબેન, રીન્કુ અને ગાયત્રી પરિવાર બોપલ શાખાનું પ્રશંસનીય સમયદાન મળ્યું હતું.

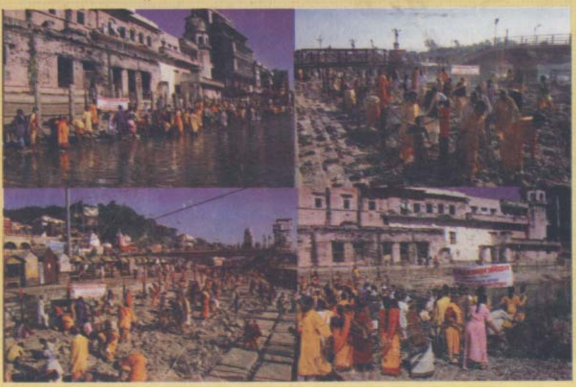
શ્રી તુલસીભાઈ મે. ટ્રસ્ટી શ્રી અમદાવાદ જિલ્લા ગાયત્રી પરિવારના માર્ગદર્શન હેઠળ યજ્ઞાચાર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈ અને તેમની સંગીત ટોળી દ્વારા ૨૪ કુંડીય ગાયત્રી મહાયજ્ઞની શુભ શરૂઆત ધર્મધજા આરોહણના ક્રમથી આનંદ ડેકોરેટર્સના ભાગીદાર શ્રી કનુભાઈના વરદ હસ્તે થઈ હતી.

ભુજ-વડીલ પરિજન શ્રી ભગવાનદાસ આહુજાએ 'યગ શક્તિ ગાયત્રી' પત્રિકાના તદ્દન નવા ગ્રાહકોને રૂા. ૨૫-૦૦ રાહત દરે નવા સદસ્ય બનાવવાનો સંકલ્ય કર્યો છે. રૂા. ૪૦-૦૦ નવા ગ્રાહક થનાર પાસે લેવામાં આવે છે. બાકીની રકમ રૂા. ૨૫-૦૦ તેઓશ્રી જમાં કરાવે છે. ભુજ જિલ્લા માટે આ યોજના હેતુ પ્રયાસ અભિનંદનીય છે. આવી બ્રહ્મભોજ યોજના દરેક જીલ્લાના નિષ્ઠાવાન પરિજનો અમલમાં મુકી શકે છે.

R. N. I 23434/71 YUG SHAKTI GAYATRI GUJARATI MONTHLY REGD.No.AG/MTR-39/03-05 Licened to post without Prepayment. LICENCE-AG/MTR-01



ભારતના ઉપરાષ્ટ્રપતિ મહામહિમ શ્રી ભૈરોસિંહ શેખાવત ગાયત્રી તીર્થમાં



શાંતિકુંજના સૂજન સેનાની પહોંચ્યા પતિતપાવની મા ગંગાની સફાઈ કરવા.

માલિક યુગ નિર્માણ યોજના ટ્રસ્ટ મથુરા માટે મૃત્યુંજય શર્મા દ્વારા પ્રકાશિત તથા યુગ નિર્માણ પ્રેસ મથુરામાં મુદ્રિત અને યુગ નિર્માણ યોજના ટ્રસ્ટ મથુરાથી પ્રકાશિત-સંપાદક ડૉ. પ્રણવ પંડયા, સહ સંપાદક-ઘનશ્યામભાઈ પટેલ